APROXIMACION A LA “ETICA DEL DISCURSO”
DE APEL Y HABERMAS, COMO ETICA RACIONAL
ANTE LA CRISIS DE LA RAZON

RICARDO RIVAS GARCIA*

Resumen

D espués de un convulsionado siglo xx, y de los humerosos diagnésticos
acerca de la disolucion de la modernidad, de su proyecto ilustrado y del
fracaso del sentido emancipador de la historia, se toma como hipotesis en el
presente trabajo el planteamiento de Jirgen Habermas sobre la “inconclusién”
del proyecto ilustrado. Se abordard la tentativa de Karl-Otto Apel acerca de la
tarea fundamentadora de la filosofia y, finalmente, se presentara la propuesta
de ambos: unateoria de la racionalidad desde la razon dial6gica o comunicativa,
que desemboca en una ética de la comunicacion o del discurso.

Palabras clave: Crisis de la razén, teoria de la racionalidad, hermenéutica criti-
ca, ética dialogica.

Abstract

Following a tumultuous Twentieth Century and numerous diagnoses regarding
the dissolution of modernity, the project laid out by the Illustration, and the failure

* Profesor del Tecnolégico de Monterrey, Campus Ciudad México; profesor de la Universidad
Intercontinental.

@ EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



@ Ricardo Rivas Garcia

of the sense of emancipation of history, this paper supports Jirgen Habermas
hypothesis on the “incompletion” of the goals established by the lllustration
project. The paper presents Karl-Otto Apel’s attempt to show philosophy’s fun-
damental tasks and both author’s proposals regarding a rational theory based
on dialogic or communicative reasoning, which leads to an ethics of communi-
cation and discourse.

Key words: crisis of reasoning, rationality theory, critical hermeneutics, dialogic
ethics.

Planteamiento del problema

A decir de Habermas, la inica manera de recomponer el curso de la historia es
recuperando los ideales de la llustracion y el “contenido normativo de la Moder-
nidad”.! Este proyecto no ha fracasado, sino que no se ha concluido, razén por
la cual es posible retomarlo y llevarlo hacia delante, sin descuidar la critica a la
que ha sido sometido, y por la que se nos ha hecho ver los problemas engen-
drados por sus excesos.

Puede plantearse la pregunta de por qué seguir apelando a la razén después
de sufrir todos esos horrores que caracterizan nuestra reciente historia. Como
es sabido, con Nietzsche, Heidegger y Wittgenstein, guardando los matices de-
bidos, se dejé atras la época antimetafisica, representada por las mordaces
criticas del empirismo humeano y la filosofia kantiana. Parecia que con Nietzsche
y Heidegger, el pensar teorético conceptual debia ceder su lugar al pensar
poético, a la metafora y al lenguaje ladico. Mientras que Wittgenstein, en la
época del Tractatus, hacia asentar el lenguaje “con sentido” en los hechos del
mundo; o en la época de las Investigaciones filoséficas, reconocia el caracter
convencional y/o pragmatico de los juegos de lenguaje. Estos tres “filésofos del
fin de la filosofia” abren el horizonte del pensamiento a otras perspectivas y
representan con claridad la época posmetafisica de la filosofia.

Sin embargo, aunque las criticas de estos autores y las también hechas por
la Teoria Critica de la Sociedad de la Escuela de Francfort, significaron un duro
golpe a las pretensiones de la razén “monoldgica” y autosuficiente, considera-
mos pertinente hacer la siguiente pregunta: ¢ en esta época posmetafisica tie-
ne aun cabida la razén? Planteamos la pregunta en otros términos, ¢ superar
esa racionalidad nos conducira a un nuevo panorama de racionalidad o a otras

1 Jirguen Habermas, El discurso filoséfico de la modernidad, Madrid, Taurus, 1993, p. 421.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



Aproximacion a la “ética del discurso” de Apel y Habermas @

perspectivas de irracionalidad? De ser afirmativa esta segunda opcion, la filo-
sofia simplemente pierde su razén de ser, puesto que no puede existir un pen-
samiento filoséfico que sea “irracional” por definicion. El pensamiento critico o
fundamentador perderia su lugar ante el pensamiento que poetiza, como ya lo
habian anunciado Nietzsche y Heidegger.?

La disyuntiva que se presenta para el pensamiento contemporaneo es ¢ ra-
cionalidad o irracionalidad? Desde nuestra Optica, tan peligrosos son el exceso
de racionalidad como el irracionalismo —o quiza mas el segundo—, porque
éste significa la renuncia a la necesidad de verdad y validez, por lo menos en el
terreno del mundo de la vida y de la ética. COmo es sabido, en la posmodernidad
la vida se vuelca hacia la estética y ésta sustituye a la ética; la contemplacion
perpleja, atonita y patidifusa, sustituye a la responsabilidad solidaria y al com-
promiso. A este respecto dira Habermas:

En lugar de seguir el camino trazado por Nietzsche de una critica totaliza-
dora y autorreferencial de la razon, bien sea a través de Heidegger hasta
Derrida, 0 a través de Bataille hasta Foucault, y tirandolo todo por la borda,
es mucho mas prometedor intentar lograr esta finalidad a través del analisis
del potencial operativo de la racionalidad que se encuentra ya contenido en
la practica cotidiana de la comunicacién.?

Por ello, si queremos seguir siendo racionales, sin caer en los excesos del
racionalismo moderno, y siguiendo el planteamiento habermasiano, debemos
partir de una critica “racional e ilustrada” a la racionalidad ilustrada de la Mo-
dernidad, siguiendo la propia dindmica de la Modernidad como “auto cercio-
ramiento”. Debido a que la Edad Moderna significé una ruptura con el pasado
y con la tradicién, no puede tomar sus criterios de orientacién de modelos de
otras épocas, “tiene que extraer su normatividad de si misma... no tiene otra
salida que echar mano de si misma”.# Y estas palabras de Habermas las
parafraseamos aqui: no se puede llevar a cabo una critica sobre la razén, o
sobre cualquier cosa, al margen de la razén misma. Como dice Habermas, las
criticas a la razén que ya se han venido dando han tenido un efecto beneficio-
so para la filosofia, porque la han desanimado de las pretensiones desmesu-

2 Martin Heidegger, “¢Qué quiere decir pensar?”, en Conferencias y articulos, Barcelona,
Serbal, 1994.

3 J. Habermas, “Cuestiones y contracuestiones”, en A. Giddens et al., Habermas y la moder-
nidad, Madrid, Catedra, 1988, p. 312.

4 J. Habermas, El discurso filoséfico de la modernidad, p. 19.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



@ Ricardo Rivas Garcia

radas, pero a la vez, “la han confirmado en su papel de guardiana de la racio-
nalidad”.

Puesto que la critica a la racionalidad ha sido hecha desde distintos frentes,
vayamos hacia delante y reflexiones sobre si es posible darle cumplimiento al
proyecto ilustrado y bajo qué condiciones.

Unateoria de la racionalidad en el marco
del pensamiento postmetafisico

Para Habermas la filosofia, y con ella la cultura occidental, se encuentra aiin en
la Modernidad, época que sigue en decurso. La Modernidad estéa caracterizada
por cuatro motivos: a) pensamiento posmetafisico, b) giro lingiistico, c) carac-
ter situado de la razén y, d) inversién del primado de la teoria por la praxis —o
superacion del logocentrismo—, mismos que orientan su transito.® De ellos, los
tres dltimos pueden perfectamente identificarse y asociarse mutuamente en el
pensamiento contemporaneo, que por de foul se define como posmetafisico:
razoén situaday giro lingiiistico como superacion del antagonismo entre sujeto y
objeto, y superacion de la oposicién entre teoria y praxis. Veamos brevemente
como se cruzan en la propuesta apeliano-habermasiana estos cuatro motivos.

Habermas cree necesario culminar el transito de la Historia y de la Filosofia
hacia un pensamiento posmetafisico mas de caracter ético,” desde una nueva
teoria de la racionalidad —como teoria de la accion comunicativa o como ética
de la racionalidad dialégica—, en donde se tome en cuenta: a) las exigencias
procedimentales de la racionalidad, que cuestionan todo saber unitario totalizante
y cualquier presunto privilegio cognitivo de la filosofia; b) las aportaciones de
las ciencias histérico-hermenéuticas, que hacen hincapié en el caracter situa-
do de la razdn finita, asi como de la hermenéutica de la sospecha que ha des-

5 J. Habermas, Pensamiento posmetafisico, Madrid, Taurus, 1990, p. 18. Véase también la
conferencia: “La filosofia como vigilante” en J. Habermas, Conciencia moral y accién comunicativa,
Barcelona, Peninsula, 1991, pp. 9-29.

6 J. Habermas, Pensamiento posmetafisico, p. 16.

7 Este privilegiar a la praxis sobre la teoria, parte del concepto marxiano que se enuncia en
la onceava Tesis sobre Feuerbach. (lbid., p. 17). No obstante, la postura que asume Habermas
es de interaccion entre ambas dimensiones: “[...] el primado clasico de la teoria sobre la practica
no logra resistir la evidencia de unas interdependencias entre ambas, que se tornan cada dia mas
patentes. La insercion de las operaciones teoréticas en sus contextos practicos de nacimiento y
aplicacion, hace cobrar conciencia de los contextos cotidianos de la accion y la comunicacion”.
(Ibid., p. 44.)

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



Aproximacion a la “ética del discurso” de Apel y Habermas @

enmascarado los condicionamientos e intereses en juego que inciden en tal
situacion; c) el cambio de paradigma lingiistico del “acuerdo” impuesto como
necesario tras constatar los limites insuperables del paradigma de la concien-
cia; y d) el reconocimiento de la interdependencia entre teoria y praxis.®

Desde este punto de vista es importante resaltar que la filosofia posmetafisica
si bien no renuncia a la verdad, entendida mas bien como budsqueda de condi-
ciones de validez y posibilidad, si reconoce que no existe un acceso privilegia-
do a ella. Se toma distancia del concepto de razén pensada desde la perspec-
tiva objetivista y presencialista, en tanto que ésta aseguraba la inteligibilidad de
larealidad y en orden a ella la inteligibilidad de nuestras proposiciones y juicios.
También se toma distancia de la perspectiva subjetivista —filosofia de la con-
ciencia o metafisica de la subjetividad— que partia de la subjetividad pura y
sus estructuras como fundamento y soporte de la inteligibilidad del mundo.

El pensamiento posmetafisico habermasiano y apeliano reivindican a la ra-
z6n pero acotan su margen de operatividad y sus alcances mismos sin renun-
ciar a pretensiones de universalidad y validez, no objetiva sino intersubjetiva.®

Habermas hace un recuento de los factores que intervienen en la redefinicion
de ésta como “razon situada”, que nos permiten vincular los motivos del pensa-
miento posmetafisico. En él se toman en cuenta las aportaciones criticas de la fi-
losofia de la vida, el historicismo, la fenomenologia y la hermenéutica de la
facticidad.'® Sin embargo dichas aportaciones han conducido al pensamiento a
verse en medio de ciertas aporias.! Para Habermas, estas aporias, derivadas
de los intentos de descentrar a la razén, provenientes especialmente de la
fenomenologia y agudizadas por la hermenéutica de la facticidad y la de-struccion
(o deconstruccidn) de la metafisica, sélo pueden desaparecer si se da un cambio
de paradigma: el paradigma del entendimiento o de la accién comunicativa:

Los sujetos capaces de lenguaje y de accion que sobre el trasfondo de un
mundo de la vida comun se entienden entre si sobre algo en el mundo, se
han (sic) acerca del medio que representa su lengua tanto de forma auténo-
ma como de forma dependiente: pueden servirse para sus propios fines del
sistema de reglas gramaticales que es el que empieza haciendo posible su

8 lbid., pp. 40-59.

9 Cf. N. Smilg Vidal, “La reivindicacién de la racionalidad en K.-O. Apel”, en Diélogo Filos6fi-
co, num. 18, 1990, pp. 322-334.

10 Cf. J. Habermas, Pensamiento posmetafisico, pp. 51-52.

1 Aporias para el &mbito de la comunicacién, tales como el relativismo extremo, el individua-
lismo, o lo que llama Lyotard, la “inconmensurabilidad de los juegos linglisticos” y de las formas
de vida.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



@ Ricardo Rivas Garcia

practica, ambos momentos son originarios. Por una parte los sujetos se
encuentran ya siempre en un mundo lingiisticamente abierto y estructura-
do y se nutren de los plexos de sentido que la gramatica les adelanta. En
este aspecto el lenguaje se hace valer frente a los sujetos hablantes como
algo previo y objetivo, como una estructura de condiciones de posibilidad
gue en todo deja su impronta... por otro lado, el mundo de la vida
lingisticamente abierto y estructurado no tiene otro punto de apoyo que la
practica de los procesos de entendimiento en una comunidad de lenguaje.
Y en tales procesos la formacién linguistica de consenso, a través de la que
se entretejen las interacciones en el espacio y en el tiempo, permanece
dependiente de tomas de postura autbnomas de afirmacion o negacion por
parte de los participantes en la comunicacion frente a pretensiones de vali-
dez susceptibles de critica.'?

Se trata de pasar del paradigma de la conciencia al del entendimiento. Este
paradigma del entendimiento, que tiene que ser reciproco para no reproducir
nuevamente la arbitrariedad del monélogo racionalista, es una préctica
intramundana orientada siempre por pretensiones de validez, cuando no sélo
se quiere expresar una idea sino que se busca que ésta sea entendida o com-
prendida. Estas pretensiones se manifiestan de cuatro modos, a saber: a) ver-
dad para el contenido proposicional; b) correccién para el contenido realizativo;
¢) veracidad en la intencién; d) sentido o inteligibilidad, y muestran que todo
discurso que busca decirse con sentido esté sometido a una continua prueba
de acreditacion en el mundo de la vida, lo cual constituye una de las condicio-
nes de la comunicacion. El mundo de la vida es entendido en una doble vertien-
te, a saber: como recurso del que se nutre la accion comunicativa y como
producto de esa misma accion.

Pero, a decir de Habermas, sélo el giro linglistico de la filosofia, con todo
y lo desafiante que es para la razdn, ha ofrecido los insumos conceptuales con
los cuales se puede plantear este nuevo paradigma del entendimiento, de la
racionalidad comunicativa y dialdgica, situada linglisticamente. El vuelco que
dio la filosofia hacia el lenguaje en el siglo xx comenzd distinguiendo las propo-
siciones con sentido de aquellas que no lo tienen, estableciendo como punto
de referencia dltimo y criterio la referencia a los hechos del mundo. Esto supu-
so la existencia de estructuras isomorficas entre pensamiento, lenguaje y mun-
do. Aunque el pensamiento y el lenguaje fueran entendidos como sistema, no
obstante la realidad se imponia al sistema simbolico, de tal modo que un buen
sistema simbdlico, aquel que presente proposiciones con sentido, seria el que

12 J. Habermas, Pensamiento posmetafisico, p. 54.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



Aproximacion a la “ética del discurso” de Apel y Habermas @

refleje correctamente la realidad. De acuerdo a esto, sélo las proposiciones
protocolares de la ciencia podian merecer el honor de ser proposiciones con
sentido.*3

Sin embargo, gracias a las rectificaciones de Wittgenstein en sus Investiga-
ciones logicas, sin pasar por alto los aportes de la fenomenologia y la herme-
néutica de la facticidad, es puesto en entredicho tal isomorfismo. Segun estas
rectificaciones, no existe ninguna razén natural para que el lenguaje se consti-
tuya de una forma determinada: se constituye a través del uso. El uso del len-
guaje no esta determinado por el azar, sino por un conjunto de reglas o princi-
pios no naturales sino convencionales o pragmaticos.

Este iry venir de ideas ha contribuido al afianzamiento del escepticismo, del
relativismo, del perspectivismo. Al no haber principios universales ontolégicos,
epistemolodgicos, éticos ni lingliisticos, se presenta el reto para esta razon situa-
da, racionalidad comunicativa, de no renunciar a las pretensiones universalistas
y de validez. Hoy en dia, la version reciente de escepticismo —representado
por Richard Rorty— “restringe todas las pretensiones de verdad al radio de
alcance de juegos de lenguaje locales y reglas de discurso que facticamente
se han logrado imponer, que asimila todo estandar de racionalidad a usos y
costumbres, a convenciones solo validas en el lugar en que se esté”.'* Para
Habermas, esta posicion conduce al irracionalismo per se.

Por tanto, reivindicando a la razon, la filosofia debe volver la mirada hacia
atras, hacia la espesura del mundo de la vida, donde la razén opera ya en la
préactica cotidiana de la comunicacién. En esta practica hay pretensiones de
verdad proposicional, de rectitud normativa y de verdad subjetiva, que se en-
trelazan dentro de un horizonte mundano concreto y linglisticamente alumbra-
do. Estas pretensiones de validez, que son susceptibles de critica, trascienden
los contextos y hablan de una racionalidad comunicativa, que articulada en di-
mensiones distintas, ofrece criterios para entenderse, establecer acuerdos o
consensos y para enjuiciar las comunicaciones falseadas o distorsionantes del
mundo de la vida.

13 Cf. A. Ayer, El positivismo légico, México, FCE, 1981.

14 J. Habermas, Pensamiento posmetafisico, p. 60. Remitimos a la obra de R. Rorty, La
filosofia y el espejo de la naturaleza, Madrid, Catedra, 1995. Véanse también del mismo autor,
Contingencia, ironia y solidaridad, Barcelona, Paidés 1991 y Consecuencias del pragmatismo,
Madrid, Tecnos 1996. Conviene precisar que Rorty representa otra vertiente del giro pragmatico-
hermenéutico, “neopragmatismo” o hermenéutica “no normativa”. La vertiente “normativa” tanto
del pragmatismo como de la hermenéutica esta justamente representada tanto por Apel como
por Habermas.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



ZO) Ricardo Rivas Garcia

Es aqui donde consideramos pertinente desarrollar los planteamientos de
Apel, quien encuentra en esta racionalidad comunicativa condiciones de posi-
bilidad y de validez intersubjetiva y que pueden considerarse como estructuras
a priori —no en sentido kantiano—, como criterios de validacion. Para Apel la
“Etica del discurso” es una propuesta de racionalidad hermenéutica y dialdgica,
gue sin embargo, no rehuye a la tarea de fundamentacién dltima de la filosofia,
sino que asume el desafio justamente desde el giro linguistico de la filosofia. Lo
gue llama la atencién del pensamiento apeliano es que sigue viendo la necesi-
dad de una fundamentacion Gltima o trascendental de la filosofia, en una época
gue se ha dado en llamar “posmetafisica”.

A decir de Pérez Tapias, Apel se resiste a renunciar a esta tarea de
fundamentacion, por lo que propone una Transformacion de la filosofia, como
teoria de la racionalidad, “desde el paradigma dialégico del lenguaje, desde el
cual se asegure el punto de apoyo normativo, entre otras cosas, para la afirma-
cion de ese sentido emancipador de la historia que, postulado desde un
teleologismo ético, ha de permitir seguir pensando la modernidad como pro-
yecto inconcluso”.®

Consciente que la filosofia poco ha podido contribuir a la transformacion de
la sociedad, reconoce a su vez que esta “impotencia” de la filosofia es recon-
fortante en cuanto que permite su propia transformacién. Apel apuesta por la
fuerza de esa misma filosofia, conservada a pesar de y gracias a su “importan-
cia” como discurso libre de la carga de la accién, cuya imposible plena “realiza-
cion” salvaguarda precisamente sus dimensiones critica y utépica.'® La apues-
ta conlleva en su caso la preservacion de la especificidad de la filosofia como
discurso argumentativo que reflexivamente aborda lo “irrebasable” ya presu-
puesto en el propio ejercicio de la racionalidad dial6gica. Justamente salvando
esa especificidad, que implica llevar adelante las tareas propias de fun-
damentacién, es como la filosofia puede cumplir la necesaria funcién de me-
diacién entre teoria —incluidas las ciencias particulares— y praxis, en aras de
la mas efectiva emancipacién de los hombres, como ideal de una “llustracion
inacabada”.'’

15 3. A. Pérez Tapias, Filosofia y critica de la cultura, Madrid, Trotta, 1995, p. 117.

16 Cf. K.-O. Apel, “Introduccion: la transformacion de la filosofia”, en La transformacion de la
filosofia, t. 1, Madrid, Taurus, 1985, p. 9. [El segundo tomo en castellano fue editado en el mismo
afio, por lo cual diferenciaremos Unicamente con el nimero en romano].

17 Apel, a diferencia de Habermas, marxista este Ultimo, no busca que la filosofia transforme
la realidad, sino que la realidad sea transformada filoséficamente, no en sentido platénico en
donde todos los seres humanos realicemos la polis ideal en la medida en que seamos filésofos,
sino en cuanto que esta realidad sea transformada racional y criticamente, con la base que

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



Aproximacion a la “ética del discurso” de Apel y Habermas @

Para que la filosofia recupere ese interés emancipatorio, Apel lleva a cabo
la transformacién hermenéutico-pragmatica de la misma. Y la filosofia que busca
transformar es la filosofia kantiana, la filosofia trascendental de la conciencia,
por una pragmatica trascendental del lenguaje; pues, como dice Adela Cortina
“el punto de partida de la reflexion no sera ya los juicios sintéticos a priori de la
fisica y las mateméticas o los imperativos como proposiciones préacticas sinté-
ticas a priori, sino el hecho irrefutable del lenguaje, expresivo de la intersub-
jetividad humana”.'® Esta transformacion semiética-pragmatica-hermenéutica
de la filosofia permite situar la propuesta apeliana en el marco del pensamiento
posmetafisico sin rehuir a la tarea de fundamentacion, la quaestio iuris con la
gue queda comprometida la racionalidad moderna.®

La transformacion de la filosofia: la semidtica
trascendental de Apel como filosofia primera

El subtitulo que encabeza este apartado tiene como referencia la controversia
sobre la fundamentacion ultima. Para Apel, transformar la filosofia trascen-
dental kantiana no significa renunciar a la fundamentacion trascendental, sino
a los presupuestos de los que parte aquella, para buscar otros, que sean ca-
paces de resistir la critica contemporanea a todo intento de fundamentacién
trascendental.

Como es sabido, en Aristételes la filosofia primera versaba sobre principios
y causas de las cosas, “lo que es en tanto que algo es”.?° La autoridad de
Aristoteles, en materia de filosofia primera y fundamentacion dltima, no se cues-
tion6 hasta que aparece la publicacion del Discurso del método de Descartes,
con quien la filosofia primera cobré una nueva connotacion, a saber: el punto
de partida para todo posible saber son las ideas claras y distintas, que por
supuesto, se encuentran en el ego cogito, en la conciencia. A partir de aqui la
filosofia retom6 como paradigma la conciencia para establecer las condiciones
de posibilidad de todo saber. Kant es quien da la puntilla a este paradigma

pueda ofrecer esta filosofia “transformada”. A. Cortina, Razén comunicativa y responsabilidad
solidaria, Salamanca, Sigueme, 1988.

18 A, Cortina, “Introduccion”, en K.-O. Apel, Teoria de la verdad y ética del discurso, Paidds/
ICE-UAB, Barcelona 1991, pp. 19-20.

19Cf. K.-O. Apel, “La ética del discurso como ética de la responsabilidad. Una transformacién
postmetafisica de la ética de Kant” en Teoria de la verdad y ética del discurso, pp. 147 y ss.

20 Met, Iv 2 1003a 20ss.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



ZZ) Ricardo Rivas Garcia

cuando establece no solo esas condiciones de posibilidad sino los limites y
alcances del saber. La pregunta metafisica de la antigiiedad ¢ an sit ens? (¢ el
ente es?), presupone para los modernos una pregunta previa: ¢ gnoscio? (¢,co-
nozco?), y de ésta pregunta dependia la de los antiguos. Asi, el paradigma de
la conciencia fue elevado a la categoria de criterio de verdad. La filosofia de los
siglos xix y xx es el resumen de las criticas mas severas a este paradigma, que
en la Modernidad —representada en la llustracion— agudiz6 lo que Heidegger
llamo “olvido del ser”.

Ahora bien, considerando la afirmacién de Ch. S. Peirce, el pensamiento es
de naturaleza linguistica y, en consecuencia, son signos linglisticos no solo las
palabras sino también los pensamientos, la filosofia en el siglo xx, dard un
vuelco del problema epistemoldgico, o “logoldgico” al problema lingiiistico, que
se puede simplificar en la pregunta: ¢cémo es que nuestras palabras nos co-
nectan con el mundo? Dicho de otro modo, no preguntamos por las condi-
ciones de posibilidad, tanto de lo que es ni tampoco de nuestro conocer, sino
por las condiciones que hacen posible el lenguaje “con sentido”, o sea aquel
gue nos comunica con el mundo y que aceptamos como valido. Desde este
planteamiento, el giro linglistico no escapa a la pregunta por la trascen-
dentalidad, entendida ésta como la busqueda de dichas condiciones de posibi-
lidad, o la busqueda de lo incondicionado, que sea a su vez condicién para lo
demas. El giro linguistico, si bien se torna antimetafisico o posmetafisico, man-
tiene compromisos de justificacion trascendental y aprioristica, lo que permite
considerar a la filosofia del lenguaje —y no la del conocimiento o la del ser—
como filosofia primera.

Es Apel quien tiene el mérito de aportar una determinacién lingiistica y se-
midtica de la trascendentalidad, para construir un marco racional de argumen-
tacion intersubjetiva. No hay una reduccién trascendental que nos conduzca
hacia un a priori fundamentador. Sin embargo, en todo proceso de comunica-
cion, en todo acto de habla, se suponen ciertas reglas que permiten el entendi-
miento. Estas reglas van a constituir ese a priori buscado por Apel, pero no es
un a priori légico formal. Es un nuevo marco racional linguistico: semi6tico —en
su doble dimensidn: pragmatico y hermenéutico— trascendental, con el que
pretenderd abordar la problemética de la fundamentacién dltima, sobre las con-
diciones subijetivo-intersubjetivas del conocimiento, del entendimiento mutuo y
de la formacién del consenso.?!

21 Sin embargo, esta empresa fundamentadora no ha estado exenta de criticas y reacciones
adversas. Es el caso la célebre disputa de Apel contra el racionalismo critico pospopperiano
representado por Hans Albert. Cf. H. Albert, Tratado sobre la razén critica, Buenos Aires, Sur,

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



Aproximacion a la “ética del discurso” de Apel y Habermas @

Ahora bien, para Apel la fundamentacién de la validez del conocimiento,
entendimiento y consenso, tiene que apoyarse sobre las posibles evidencias
de conciencia de los sujetos cognoscentes competentes y sobre las reglas a
priori?? intersubjetivas de un discurso argumentativo, en cuyo contexto las evi-
dencias tienen que lograr validez intersubjetiva. Esto quiere decir que estas
evidencias no son tomadas acriticamente o como verdades incuestionables,
sino que siempre estaran sujetas a nuevas comprobaciones por parte de la
comunidad dialogante. Esto permite a Apel seguir manteniendo vigente el
falibilismo pero en la que considera su version original, la de Peirce.

La fundamentacién se garantiza por el entretejimiento a priori (pragmatico
trascendental) entre evidencias paradigmaticas (cognoscitivas) y reglas del uso
del lenguaje. Estas condiciones se deben reconocer siempre que en un juego lin-
guistico de argumentacion se pretenda decir algo con sentido o validez.?

En este sentido, Habermas dird que esto constituye una prueba pragmati-
co-trascendental, que basicamente consiste en reconstruir los presupuestos
universales y necesarios, en identificar los presupuestos pragmaticos, sin los
cuales no puede funcionar el proceso de argumentacion. Pues todo el que
participa en la praxis de la argumentacidn tiene que haber aceptado esas con-
diciones, que por tanto son normativas, para que haya entendimiento. De otro
modo no es posible la comunicacion. Por ello, estas condiciones son inexcu-

1973,y K.-O. Apel, Teoria de la verdad y ética del discurso, especialmente el apartado: “Falibilismo,
Teoria consensual de la verdad y Fundamentacion ultima”, pp. 37-145.

22 Resulta pertinente aclarar qué significa lo a priori en Apel: Desde el siglo xvil, el término a
priori se ha aplicado en la historia de la filosofia cuando se considera la manera como llegamos
a saber la verdad de una proposicion: son a priori aquellos enunciados cuya verdad se origina en
la misma razén. A priori significa, por tanto, con anterioridad a la experiencia, o independiente-
mente de ella, no en sentido psicoldgico, sino en sentido l6gico y hasta metafisico: no es necesa-
rio recurrir a la experiencia para conocer que un enunciado es verdadero. Los enunciados cuya
verdad se conoce independientemente de la experiencia, por sélo la razén, son al mismo tiempo
enunciados necesariamente verdaderos (no pueden ser falsos y su opuesto es una autocontra-
diccién). Lo necesario puede conocerse a priori. No se precisa recurrir a la experiencia para
saber con certeza que “cuando alguien es A, entonces no es B”, basta con conocer sélo el sig-
nificado de los términos. Lo a priori, en Apel, se entiende como aquellos presupuestos, no l6gi-
cos ni metafisicos, sino pretedricos, pertenecientes al &mbito de nuestra facticidad constituyente
y por tanto irrecusables. Lo a priori es factico, mas aun, pragmatico. No obstante, en tanto
irrenunciables, tienen un caracter trascendental, puesto que son condiciones de posibilidad de
cualquier cosa que se derive de, o se apoye en, ello.

23 En esto Apel encuentra supuestos de fundamentacion ultima para la ética, que enlazan
teoria y praxis. Cf. K.-O. Apel, “El a priori de la comunidad de comunicacion y los fundamentos
de la ética. El problema de una fundamentacion racional de la ética en la era de la ciencia” en La
transformacion de la filosofia, t. 11, pp. 341 y ss.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



@ Ricardo Rivas Garcia

sables. Si el discurso argumentativo busca el entendimiento mutuo o el acuer-
do, debemos presuponer esas condiciones de antemano en la praxis.

Apel trae a colacién al segundo Wittgenstein con su critica al lenguaje priva-
do, para quien el juego lingtistico es una forma de vida que no puede jugarse
solipsistamente, por lo que sera imprescindible la concertacion linguistica o
dialégica. Dada la imposibilidad del lenguaje privado, estamos condenados a
priori al acuerdo intersubjetivo:?* “No se puede lograr una conciencia cognoscitiva
sobre algo en tanto que algo, o sobre si mismo como persona... sin participar
ya, junto con la “produccidn intencional”, en un proceso lingliistico interpersonal
de acuerdo intersubjetivo”.?® La evidencia de los acuerdos sélo puede ser con-
siderada como verdad en el marco del consenso interpersonal. La filosofia pri-
mera transformada hermenéuticamente parte “del a priori de una comunidad
real de comunicacion, que para nosotros, es practicamente idéntica al género
humano o a la sociedad”. Y como cada individuo debe poder darse cuenta con
“evidencia” de la necesidad de un acuerdo en la comunidad real de comunica-
cion “—y la filosofia no puede renunciar a esta exigencia— entonces debemos
presuponer claramente que, en cierto modo, cada uno debe poder anticipar en
la autocomprension que realiza mediante el pensamiento el punto de vista de
una comunidad ideal de comunicacion que todavia tiene que construirse en la
comunidad real”.2¢

Para Apel, mediante la reflexion trascendental sobre las condiciones de
posibilidad y validez de la comprension se puede alcanzar el punto arquimédico
para la fundamentacion ultima filoséfica: las condiciones “a priori de la argu-
mentacién”.?’

La semiotica trascendental como teoria de la racionalidad

Apel mantiene un compromiso con la tarea fundamentadora de la filosofia, y
para resistir a las criticas propone el paradigma semidtico trascendental.?® Pero

24 Cf, K.-O. Apel, “Introduccion: la transformacion de la filosofia” en op. cit., t. 1, p. 55. Esta
sera considerada por Apel como “estructura anticipativa del comprender” y como “a priori del
acuerdo intersubjetivo” o “a priori de la comunidad real de comunicacion”.

25 |bid., p. 56.

26 |bid., pp. 56-57.

27 1bid., p. 58.

28 Cf. “Metafisica de la comunicacion (Apel y Habermas)”, en J. Conill, El crepusculo de la
metafisica, Barcelona, Anthropos, 1988, pp. 252 y ss.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



Aproximacion a la “ética del discurso” de Apel y Habermas @

el compromiso es con una conviccion de reivindicacion del logos, que se deja
ver en tres vertientes, a saber: a) orden de fundamentacion, en contra de los
proyectos deconstructores de la filosofia que sitian el pensamiento en un Ab-
grund (ausencia de fundamento); b) orden césmico-logico-ético, frente al caos
epistémico ético y politico (ausencia de verdad); y, c) orden teleoldgico-logico y
ético, frente al juego, a la metaforay a la estatizacion de la vida. Los dos prime-
ros ordenes se resuelven en el tercero, donde se puede recuperar el sentido
del ser y del logos en la praxis comunicativa, argumentativa y linglistica.?

La semidtica trascendental parte de la tesis de que la funcion signica o
semiosis tiene una estructura triddica, es decir, necesita de la cooperacién de
tres instancias, a saber: el signo, el objeto significado y el intérprete del signo.
Esta division tripartita de la semidtica se debe tanto a Ch. S. Peirce como a Ch.
Morris.®° Estos elementos de la funcion signica seran considerados por Apel
desde la reflexion trascendental.®! La relacién triddica del signo constituye un
elemento basico minimo de todo conocimiento intersubjetivamente valido, de-
bido a que su referencia objetiva tiene que estar mediada por el significado
(considerado también intersubjetivamente valido o aceptado) del signo lingtiis-
tico. Ademas todo argumento es interpretable desde esta estructura triddica, y
los argumentos constituyen la condicion de posibilidad de los pensamientos
intersubjetivamente validos. De aqui se ve que el punto de partida de la semio-
tica trascendental es esta estructura semiotica del conocimiento y de la argu-
mentacién. Dado que nuestro saber de objetos estd siempre mediado por la
relacion signica, ésta no puede ser tematizada filoséficamente como un objeto
semantico, sino como una “condicion de posibilidad” de la descripcion e inter-
pretacion de algo. Y cuando se argumenta, se presupone esta funcién trascen-
dental signica.

Pero también en la comunicacion la funcion trascendental recae en los
argumentantes, en la medida en que se hacen saber las pretensiones de ver-
dad y validez, conectadas a proposiciones, argumentos, sistemas linguisticos,
que pueden ser confirmados, refutados o discutidos por todo miembro de la
comunidad ilimitada de argumentacién. En este caso se asume el rol de sujeto
trascendental del conocimiento por el hecho de que se pueden hacer explicitas

2% En el capitulo dedicado a la ética del discurso, J. Conill hace una revisién del nuevo
paradigma planteado por Apel en Transzendentale Semiotik und die Paradigmen der Prima
Philosophia. Seguiremos el andlisis de Conill, cf. El creplsculo de la metafisica, pp. 264-306.

30 Cf. Ch. Morris, Fundamentos de la teoria de los signos, México, UNAM, 1958, p. 36; sobre
Peirce vid. C. Sini, Semiotica y filosofia, Buenos Aires, Hachette, 1985, pp. 13-81.

31 K.-0. Apel, La transformacion de la filosofia, pp. 133 y ss.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



@ Ricardo Rivas Garcia

las pretensiones de validez mediante expresiones performativas. Esto implica
un saber semiotico trascendental, que puede ser concebido como la transfor-
macion proposicional del saber reflexivo, el cual se expresa mediante las par-
tes performativas y autoreferenciales de los actos del habla. Lo anterior exige
un paradigma de filosofia que deje de estar orientado por la funcién de la repre-
sentacion de las proposiciones y se oriente por la doble estructura proposicional
preformativa del lenguaje humano. Este paradigma lo constituye la semiotica
trascendental. En él el saber reflexivo adquiere la forma de proposiciones auto-
referenciales y con pretension universal de verdad y validez.®?

Como ya hemos mencionado, esta Semidtica Trascendental toma como
punto de partida la relacion signica o semiosis —la cual es triddica o
tridimensional: signo, significado e intérprete—, este punto de partida es asu-
mido desde la reflexién trascendental, la cual concibe tal estructura triadica
como condicion de posibilidad de todo conocimiento y argumento.
“Tridimensionalidad semiética y trascendentalidad son los rasgos basicos... que
hacen posible un nuevo marco de discurso filoséfico tedrico, universal y cons-
tructivo”.3® La semidtica trascendental considera al ente como posible objeto
de la interpretacion del mundo mediada por signos; considera la relacion signica
total, integral, en sus tres dimensiones: “estudia la trascendentalidad en su
tridimensionalidad semiética”.?* Desde este punto de vista, todo conocimiento
que pretenda ser intersubjetivamente valido, todo argumento, ha de contar con
esta estructura triadica. No hay conocimiento intersubjetivamente valido, ni ar-
gumento, que no tenga esta estructura semiética como condicion trascenden-
tal de posibilidad. Un dialogo que renuncie al acuerdo intersubjetivo, no busca
pretensiones universales de verdad y validez, serd un monodlogo, que recae en
dogmatismo —del tipo positivista, cientificista, o irracionalista— y olvida las
virtualidades de la razén critica teérica y practica. Por ello el lenguaje, que
siempre es lenguaje en comun, segun el juego lingiistico del acuerdo, no pue-
de prescindir de exigencias criticas y normativas en la racionalidad comunicativa.

La tridimensionalidad de la estructura semidtica tiene el rango de condicién
intersubjetiva que hace posible las convenciones, el lenguaje y la comunica-
cion. Es, en este sentido, para Apel una condicion trascendental. Es designada
como semiédtica trascendental en tanto logos filosofico que descubre esa
tridimensionalidad semidtica como condicidn sin la cual no es posible el senti-
do, la verdad, la validez y el discurso argumentativo. La semidtica trascenden-

32 J. Conill, El crepusculo de la metafisica, p. 267.
33 |pid., p. 268.
34 bid., p. 269.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



Aproximacion a la “ética del discurso” de Apel y Habermas @

tal, entendida como filosofia primera, buscara reivindicar la validez universal
propia del logos intersubjetivo de la reflexién y su pertenencia al ser, para supe-
rar tanto el olvido del ser como el olvido (renuncia) del logos, ya que este Ultimo
dejaria al ser humano arrojado al destino y exonerado de la responsabilidad
emancipadora de la historia.

Estructura de la semio6tica trascendental

La estructura de la semiética trascendental presentada por Apel puede dividir-
se en dos partes, que nos recuerdan a Kant: pragmatica trascendental y her-
menéutica trascendental. Aunque Apel no se toma el cuidado de hacer explicita
esta doble estructura de la semidtica trascendental, permite descubrirla por el
relieve que da a estos dos polos; la pragmatica, que ostenta la primacia dentro
de la semidtica y que exige la tematizacion del sujeto;* y la hermenéutica, que
supera el objetivismo y posibilita el tratamiento del sujeto en cuanto tal.*®

A) Dimensioén pragmatica. Por lo que se refiere a la pragmaética, es de todos
conocido su origen en Ch. S. Peirce, cuya maxima célebre dice: “Considera
gué efectos, que presumiblemente pueden implicar consecuencias practicas,
concebimos que comporte el objeto de nuestra concepcién. En tal caso, nues-
tra concepcion de dichos efectos es el todo de nuestra concepcion del obje-
to”.3” Esta méaxima es la estructura formal del proceso de investigacion cientifi-
ca —“si intentas conseguir X, realiza operaciones Z"— que Peirce buscara
aplicar al ambito de la experiencia practica y sus conceptos, segun la preten-
sion de universalidad y de basqueda de condiciones a priori trascendentales
gue propuso Kant. Sin embargo en Peirce las condiciones a priori estan referi-
das al futuro, esto es, a las consecuencias o efectos de la experiencia prac-
tica. En otras palabras, Peirce busca determinar, entre las diversas formas en
gue puede traducirse en la practica una proposicion, cudl es la que debe con-
siderarse su significado verdadero. De aqui se ve que el significado de una
idea es el propésito racional de la accidn que disefa “identificandose el propo-

35 Cf. J. Conill, “Wittgenstein y Apel sobre la critica del sentido: ¢De la légica a la antropolo-
gia?”, en Pensamiento, vol. 48 (189), ene-mar 1992, pp. 3-31.

36 J. Conill, El crepdsculo de la metafisica, p. 286.

37 Ch. S. Peirce, “How to Make Our Ideas Clear”, en Popular Science Monthly, apud G. Bello,
“El pragmatismo americano”, en V. Camps, Historia de la ética, vol. 3, Barcelona, Critica, 1989,
pp. 38-86.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



ZS) Ricardo Rivas Garcia

sito racional, por su parte, con las ‘consecuencias verosimiles sobre la con-
ducta vital™.38

Este método pragmatico de Peirce busca alcanzar validez universal en su
aplicacién a toda situacion experimental posible. Con ello, aunque es su inten-
cién superar a Kant, no logra separarse de la filosofia trascendental. Sin embar-
go, a diferencia de Kant, Peirce buscaré los esquemas y formas no a priori, Sino
en la estructura semidtico comunicacional de la comunidad cientifica, y éstas no
son estructuras légico trascendentales, anteriores a toda experiencia, sino pos-
teriores a la constitucion socio-institucional, histérica, de la comunidad de expe-
rimentacién e investigacion y en todo caso hablamos de estructuras sociales.*®

Apel ha acentuado la tensién entre Kant y Peirce en un doble movimiento: a)
uno de ida —de Kant a Peirce—: desde el trascendentalismo kantiano a su
transformacién semiotico-pragmatica con el fin de superar el solipsismo moral
através del recurso a la intersubjetividad semiotica que implica un sujeto real de
la interpretacion de los signos, a saber la comunidad ilimitada de investigacion;
b) el otro movimiento es de regreso —de Peirce a Kant—: con el objetivo de
transformar el ethos cientifico del desinterés propio de los investigadores indi-
viduales en funcion de la causa comun de la verdad, en un ethos genuinamen-
te moral propio de una comunidad ya no de investigacion sino de mutuo cono-
cimiento y respeto morales.*° A este respecto afirma Apel que la comunidad de
los argumentantes va mas alla de la de los cientificos, aunque ésta presupone
aquella: “El a priori de la argumentacion contiene la exigencia de justificar, no
sélo todas las ‘afirmaciones’ cientificas, sino también todas las exigencias hu-
manas”.*!

El paso que da Peirce respecto de Kant, lo hace notar Apel: el sujeto de la
experiencia moral e intérprete de los signos es la comunidad de investigacion.
Sin embargo para Apel esa comunidad no se restringe a la investigacion cien-
tifica sino que se extiende a la comunidad de reconocimiento mutuo generali-
zado, esto es, cualquier comunidad real de comunicacion. Este es un primer
paso en la transformacion de la filosofia trascendental kantiana en el marco del
giro linguistico, con el objeto de restaurar la trascendentalidad en el contexto
de una comunidad ilimitada de investigacion. Apel, como hemos dicho ya, va
mas alla de esta comunidad ilimitada de investigacién y supone una comunidad
ideal de comunicacion.

38 G. Bello, “El pragmatismo americano”, en op. cit., p. 39.
3 |bid., p. 40.

40 K.-0O. Apel, La transformacion de la filosofia, t. 11, p. 181.
41 |pid., p. 403.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



Aproximacion a la “ética del discurso” de Apel y Habermas @

Mas alla de Peirce, la transformacion de la filosofia propone la transmuta-
cién del desinterés de los investigadores de sus problemas individuales al adoptar
la causa comunitaria de la busqueda de la verdad “a lo largo del camino”, en la
imparcialidad o disposicion a la argumentacion intersubjetiva, mediante la cual
los participantes en la comunidad de comunicacién estan dispuestos a conver-
tir sus pretensiones mas singulares y caprichosas en pretensiones comunes
mediante argumentacion: “[...] la ‘subjetividad’, propia de la imposicién egoista
de intereses, debe sacrificarse en aras de la ‘transubjetividad’ de la defensa ar-
gumentativa de intereses”.*?> No se trata de violentar o suprimir la autonomia
individual, se trata de trascenderla, superando el solipsismo, pues Apel con-
sidera una exigencia el no sacrificar sin necesidad ningun interés finito e indivi-
dual de los seres humanos:

El sentido de la argumentacién moral podria expresarse adecuadamente
en un principio, que no es precisamente nuevo: todas las necesidades de
los hombres, que puedan armonizarse con las necesidades de los demés
por via argumentativa, en tanto que exigencias virtuales, tienen que ser de
la incumbencia de la comunidad de comunicacion.*?

Asi, la transformacion de la comunidad de investigacion de Peirce en comuni-
dad de argumentacién moral, llevada a cabo por Apel, puede derivar en dos
méximas para la ética que prescriben un marco normativo: a) la conservacion de
la comunidad real de comunicacién y b) su transformacién en comunidad ideal:

A partir de esta exigencia... contenida en toda argumentacion pueden dedu-
cirse dos principios regulativos fundamentales... En primer lugar con cada
accion y omision debemos tratar de asegurar la supervivencia del género
humano como comunidad real de comunicacion; en segundo lugar, debemos
intentar realizar la comunidad ideal de comunicacion en la real. El primer
objetivo constituye la condicion necesaria del segundo, y el segundo confiere
al primero su sentido; el sentido que ya esta anticipado en cada argumento.**

Este punto lo ampliaremos en el dltimo aparatado.

42 |bid., pp. 403-404.

43 |bid., p. 404.

44 |bid., p. 409. Conviene apuntar que aunque Apel parta explicitamente del factum de la
argumentacion por su irrebasabilidad y porque en él se explicitan las pretensiones de racionali-
dad latentes en las acciones con sentido, el verdadero punto de partida es cualquier accién y
expresion humana con sentido, en la medida en que puedan verbalizarse, porque pueden consi-
derarse argumentos virtuales.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



@ Ricardo Rivas Garcia

B) Dimensién hermenéutica. Apel reconoce la deuda con Heidegger y Gadamer,
a quienes debemos el haber roto el cerco cientificista y liberar al pensamiento
para que se abra a la experiencia hermenéutica, a la comprension como acon-
tecer del sentido (histérico, dialdgico, interpersonal, artistico, ontolégico...).*®

La comprension no es un método, sino la estructura abierta del ser-en-el-
mundo“® que permite superar la dicotomia cartesiana entre sujeto objeto y toda
filosofia de la conciencia. El descubrimiento de la estructura del ser-con (mit-
sein) implica superar el error mas profundo: el solipsismo metddico. El ser hu-
mano no esta soélo, sino con otros (aunque se sienta solo y abandonado). Vive
con (convive). Tiene una relacién originaria, radical, con los demas: la
intersubjetividad originaria. El solipsismo impregna todos los logicismos y
ontosemanticas, que tienden a creer que uno solo es autosuficiente para cono-
cer, argumentar y actuar con sentido. El individualismo metédico no se percata
debidamente de la dimensién comunicativa entre los sujetos para esclarecer el
sentido y preguntarse por la verdad y validez del conocimiento y la accién.

La hermenéutica —en Heidegger y Gadamer— pone de manifiesto la es-
tructura de la precomprension caracterizada lingliistica e histéricamente; el cir-
culo hermenéutico permite superar la aporia entre apriorismo y empirismo, ya
gue en él se tienen en cuenta los elementos a priori convertidos hermenéuti-
camente en prejuicios que han de ponerse a prueba y acreditarse en la apertu-
ra de la experiencia. Al desvelarse la estructura del pre-ser-se del ser ahi en el
modo de la cura o de la preocupacién referida al futuro, se pone en cuestion la
idea del conocimiento desinteresado de algo en tanto que algo. Pues cuando
captamos algo y lo entendemos o comprendemos, estamos interesados ya,
por cuanto tenemos un ser previo por el que nos precedemos a nosotros mis-
mos en le pre-ser-se del ser ahi preocupado por su determinacion respecto al
futuro.4”

La sintesis hermenéutica (donacion de sentido y constitucién del sentido,
para la comprension) es propia de un ser-en-el-mundo, en el que tienen su raiz
mas factores que también intervienen en la constitucion del sentido. La com-
prensién como un modo de ser-en-el-mundo se presupone para constituir los
datos de la experiencia y el qué del conocimiento. La fenomenologia herme-
néutica concibe la comprensién en su raiz ontol6gica como modo de ser-en-el-

45 K.-0. Apel, La transformacion de la filosofia, t. I, pp. 24-26. Vid. “Heidegger y el final de la
filosofia”, en H. G. Gadamer, Acotaciones hermenéuticas, Madrid, Trotta, 2002, pp. 239-256.

46 H. G. Gadamer, Verdad y método, Salamanca, Sigueme, 1988, p. 12.

47 K.-O. Apel, La transformacién de la filosofia, t. I, pp. 36-37. Vid. M. Heidegger, Ser y
tiempo, § 32, pp. 171-172.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



Aproximacion a la “ética del discurso” de Apel y Habermas @

mundo, previo a cualquier explicacién y complementario, del que depende la
constitucion del sentido como problemaética especifica.*®

Otra aportacion esencial de la hermenéutica es la atencidn que presta al
acuerdo intersubjetivo acerca del mundo objetivo y al acto hermenéutico de la
relacion sujeto-sujeto establecida necesariamente en el acuerdo, cuando cree-
mos al otro capaz de verdad y decision normativamente correcta. Hace ver que
el sujeto efectlia en relacion con otros sujetos lo que Apel denomina “acciones
del acuerdo”, que explicitamos comunicativamente en los actos del habla. Prestar
atencidn al acuerdo intersubjetivo implica superar la abstraccion objetivista de
la dimensidn pragmatica. Desde este redescubrimiento de la dimension prag-
maética la filosofia puede replantear el problema del sujeto del conocimiento y
de la accion, los horizontes del sentido y el problema de la verdad, asi como la
complementariedad entre comprension y explicacion, teniendo en cuenta las
acciones de los sujetos encaminadas al acuerdo intersubjetivo.*® Esta herme-
néutica no renuncia a la tarea critica de la filosofia.

La hermenédutica critico-trascendental® que propone Apel, recoge elemen-
tos de la hermenéutica de Heidegger y Gadamer, pero los compagina con un
criticismo trascendental (kantiano) que exige relevancia normativa. De tal modo
gue la hermenéutica sea metodoldgicamente relevante. Esto significa no re-
nunciar a la quaestio iuris, a la pregunta por las condiciones de posibilidad y
validez del conocimiento y la accién. Por ello, la redefinicion trascendental de la
hermenéutica permite discernir la comprensién verdadera y valida recurriendo
a la reflexion critica del logos intersubjetivo que no queda sumido en el ser sino
que tiene la capacidad excéntrica de preguntarse por principios y criterios de
validez intersubjetiva.>!

Para Apel, Wittgenstein por un lado, y Heidegger y sus seguidores por el
otro, han aportado una contribucién importante al problema de la constitucion
del sentido, pero han dejado de lado el problema de la verdad y validez; han
negado la distincién entre una quaestio iuris y una quaestio facti. A decir de
Apel, si queremos una hermenéutica critica que incorpore la pregunta por la
validez y la verdad, no podemos seguir exclusivamente el camino heideggeriano
y gadameriano, quienes se sitlan en “el acontecer histérico del sentido”, lo cual

48 Cf. R. Rivas, “Replanteamiento critico de la ciencia a partir de la hermenéutica”, en Efemé-
rides Mexicana, vol. 23, num. 67, 2005, pp. 59-79.

49 K.-0. Apel, La transformacion de la filosofia, t. I, pp. 265 y ss.

50 Apel la llama “Filosofia trascendental transformada hermenéuticamente”. Ibid., p. 56.

51 1bid., pp. 33 y ss. Vid. L. Sdez Rueda, “Reilustracion Dialégica”, en Sdez Rueda, Movi-
mientos filoséficos actuales, Madrid, Trotta, 2003, pp. 378-382.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



@ Ricardo Rivas Garcia

compromete a la hermenéutica critica con el relativismo historicista.>? Debe-
mos volver a Kant, aunque transformando su filosofia trascendental mediante
la ampliacion hermenéutica, y no separar la probleméatica de la constituciony la
de la justificacién o fundamentacion, la del sentido y la de la verdad o validez.
Desde este enfoque hermenéutico, es necesario plantear la pregunta metodo-
I6gicamente relevante por la validez de la comprension para responder a la
pregunta por la posibilidad de la comprension. Es preciso ofrecer un criterio
gue permita distinguir la comprension adecuada de la inadecuada; especificar
un criterio del posible progreso en la comprensién. De otra manera no pode-
mos determinar por qué una comprensién es mejor que otra 0 por qué y como es
gque vamos avanzando en ella. Apel nos hace ver que el mismo Gadamer supone
un progreso en la comprension: cuando concede superioridad al concepto
hegeliano de “comprension”, frente al de Schleiermacher y Dilthey.® Y tal criterio,
como hemos mencionado arriba, es la “estructura anticipativa del comprender”.
Lo que ve Apel es que la hermenéutica contemporanea debe dar un giro y
asumir que no puede prescindir de criterios normativos. Si el topos central de la
hermenéutica es, para Gadamer, “comprender mejor a un autor de lo que él se
comprende a si mismo” ello indica que debe existir y un criterio referencial pa-
rala comprension. Asi la hermenéutica puede conservar criticamente la heren-
cia de la llustracion y se tornard una hermenéutica normativa, que serd critica
en la medida en que no apele a la tradicion o esté puesta al servicio de un
dogma.5* Sélo asi podra considerarse una auténtica hermenéutica filoséfica.
Esta hermenéutica critico-trascendental es posible si estd guiada por un
principio regulativo del proceso cognoscitivo en la comprension. Se requiere
una comprension superadora que esté orientada desde el a priori del acuerdo
argumentativo en la pre-estructura hermenéutico-trascendental. El topos cen-
tral de la hermenéutica se tendré que interpretar como un principio normativo
relevante y, entonces, significard que toda comprension, en la medida en que
es acertada, comprende al autor del sentido que se ha de comprender, mejor
de lo que éste se comprende a si mismo. Esto se infiere del caracter reflexiva-
mente superado de la comprension, a juicio de Apel. En este sentido, perdura
la exigencia de superacion en la comprension. La prueba de que ello ha sido
posible es la critica a las ideologias. Dicha critica es un ejercicio hermenéutico
y al mismo tiempo critico con relevancia normativa y con intenciones superadoras

52 K.-O. Apel, La transformacion de la filosofia, t. 1, p. 155.

53|bid., p. 43. Vid. H. G. Gadamer, Verdad y método, pp. 366-367.

54 Apel considera a la hermenéutica de Gadamer con un fuerte caracter conservador precisa-
mente porque “rehabilita a la autoridad” (La transformacion de la filosofia, t. I, pp. 45-46).

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



Aproximacion a la “ética del discurso” de Apel y Habermas CSE

en la comprensién. Apel quiere mostrar que la mediacion dialéctica del acuerdo
intersubjetivo inmediato por su suspensién temporal y parcial en aras de la
critica a las ideologias es legitima desde el enfoque hermenéutico trascenden-
tal. Esta critica a las ideologias supone un progreso frente a dos alternativas: la
violencia (confrontacidon bélica) y la manipulacion de una parte de la sociedad
por otra mediante la supresién tecnocratica y cientificista de la comunicacion.
Puede significar realmente un progreso desde el punto de vista de la herme-
néutica trascendental, s6lo suponiendo que podamos y debamos esperar legi-
timamente de la historia un progreso en el acuerdo entre los seres humanos y
en la autocomprensién de los mismos. Y ¢,coOmo mostrar que podemos esperar
con razén de la historia un progreso en el acuerdo intersubjetivo?

Muchos han visto en el presupuesto de un progreso histdrico en el acuerdo
humano una nueva creencia que no es mas que una “secularizacién” del cris-
tianismo. Apel sefiala que la secularizacién no es sin mas una categoria del
desenmascaramiento propio de la critica de las ideologias, sino una categoria
gue rescata hermenéuticamente el “aparecer” de la verdad. Por lo tanto podria-
mos recurrir en la linea de la interpretacién judeo-cristiana de la historia, tanto
ala concepcidn hegeliana del “progreso en la conciencia de la libertad” como a
la idea popperiana de progreso desde las sociedades cerradas a la sociedad
abierta en las democracias modernas. En esta tradicion va implicita una con-
cepcion del progreso ilimitado en el acuerdo humano y una idea de “comunidad
de interpretacion” ilimitada, todavia por construir. Pero la idea misma de la ilimi-
tada “comunidad de interpretacién” y la concepcién del progreso ilimitado en el
acuerdo humano hunde sus raices en la idea socratica del didlogo y en la re-
presentacion cristiana de la comunidad como congregacion real-ideal de los
llamados a la unién con Dios, a realizar a través de la historia.>®

Apel cree poder deducir la posibilidad real y sobre todo la necesidad légico
trascendental y ética del progreso histérico en el acuerdo intersubjetivo a partir
de la “pre-estructura” hermenéutico trascendental de la comprensién mediante
un postulado de la “critica trascendental del sentido”. Se trata de la “pre-estruc-
tura” hermenéutica de una filosofia trascendental que no parte de la hipote-
sis de un “sujeto” o “conciencia en general” como garante de la validez inter-
subjetiva del conocimiento, sino que parte del siguiente supuesto: dado que
“uno solo y una sola vez” no puede seguir una regla —como sostuvo
Wittgenstein— estamos obligados al acuerdo intersubjetivo.

En esta concepcion, que implica una teoria consensual del acuerdo linguiis-
tico acerca del sentido, de la evidencia y de la verdad, radica la superacién del

5 |bid., p. 57.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



@ Ricardo Rivas Garcia

solipsismo metédico que ha desorientado a la teoria del conocimiento, puesto
que no se puede conocer algo en tanto que algo si no se participa ya (en la pre-
estructura) en un proceso linguistico interpersonal. En este sentido, la filosofia
trascendental, transformada hermenéuticamente, parte del a priori de una co-
munidad real de comunicacién que para Apel es practicamente idéntica al gé-
nero humano o la sociedad (la comunidad indefinida de Peirce como sujeto de
la verdad-consenso in the long run).5¢ Pero como cada uno de los seres huma-
nos se percatan de la necesidad de un acuerdo en la comunidad real de comu-
nicacion, entonces se debe presuponer que cada cual deba poder anticipar en
la autocomprensidn el punto de vista de una comunidad ideal de comunicacién
gue todavia esta por construirse en la comunidad real. Por lo tanto, el género
humano como sujeto cuasi trascendental de la verdad recupera en el a priori
del acuerdo su propia responsabilidad solidaria.

El desarrollo de la reflexion trascendental sobre las condiciones de posibili-
dad y validez de la comprension nos conduce a un punto de fundamentacion
filosofica Ultima. Porque quien participa en la argumentacion reconoce ya impli-
citamente como a priori de la argumentacion la comunidad de comunicacion.
Este a priori ocupa un lugar destacado en la “pre-estructura” hermenéutico tras-
cendental de la comprension; y los restantes presupuestos, tanto materiales
como existenciales, tienen que subordinarse al a priori de la argumentacion,
porgue so6lo presuponiéndolo es posible conocer y discutir los restantes en su
significacion. Incluso quien lo rechaza o lo declara ilusorio, lo est4 confirmando
y presuponiendo, puesto que todavia argumenta u orienta su conducta hacia
alguna comunidad de comunicacion que encarne la ideal.

De laracionalidad dialégica a la ética de la comunicacién

Habermas, en el marco de la Teoria critica de la sociedad, mantiene el compro-
miso por hacer ver la funcion ideolégica de la técnica en el capitalismo tardio.
Hace una distincion entre accién técnica y accién instrumental que sirve para
comprender el poder omnimodo de la técnica en manos de unos pocos y su
intento de justificar el sistema capitalista recurriendo a un nuevo tipo de mora-
lidad: el utilitarismo.5” La actitud positivista del cientificismo reinante es lo que
posibilita el predominio de la dimensién técnica sobre la social. Segin Habermas

56 La expresion se refiere a la aproximacion a la verdad de un modo asintético o indefinido,
siempre en camino y a lo largo de él.
57 Cf. J. Habermas, Ciencia y técnica como “ideologia”, Madrid, Tecnos, 1984, pp. 53 y ss.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



Aproximacion a la “ética del discurso” de Apel y Habermas CSE

hay que proceder a su critica. Por ello plantea su teoria sobre los intereses del
conocimiento: no hay saber neutral; todo conocimiento se pone en marcha por
un interés: en dominar los objetos, en comprender a otros sujetos, en emanci-
par al género humano. Desde aqui Habermas propone distinguir tres intereses
del conocimiento: el interés técnico por dominar —motor de las ciencias empi-
rico analiticas—, interés practico por el entendimiento —propio de las ciencias
histérico hermenéuticas—, y el interés emancipatorio —germen de las cien-
cias sociales criticas—. Este Ultimo es el fundamental y el que deberia guiar a
los otros.%8 En cierto modo, Habermas propone recuperar la capacidad utépica
del ser humano con la que el capitalismo pretende acabar. Seria muy inte-
resante incidir en la necesidad de revitalizar la capacidad utépica. Habermas
entiende dicha capacidad utOpica en clave marxista pero sin dejar de lado al
individuo, puesto que éste tiende a disolverse en el todo de las relaciones so-
ciales. La solucién estaria, por tanto, en recobrar la dimension social para lo
gue seria necesario una legitimaciéon que afecte a todos los hombres. Esta
legitimacion ya no la puede dar la Religion®® por lo que hay que fundar una
moral universal, sin religion, asentada en la accion comunicativa que presu-
ponga una situaciéon comunicativa ideal.

Pero regresando a los intereses cognoscitivos, ha sido necesario adoptar
un método (indicacién del caracter normativo de la critica al conocimiento), que
en la perspectiva apeliana es el de la filosofia trascendental transformada
semidticamente, puesto que descubre en los planteamientos hermenéutico y
cientifico dos intereses distintos, descartando asi toda pretension cientifica de
unidad de método e interés.®° Para Apel, la unidad de la ciencia descansa Uni-
camente en la “unidad de la pretension de verdad y de su posible resolucion en
el discurso argumentativo”.6?

Ante las reducciones positivista y neopositivista de la “Iégica de la ciencia” o
de la “metodologia”, Apel incorpora en su filosofia trascendental transformada
la tradicién antropoldgica que posibilita considerar las estructuras humanas
fundamentales en su funcion cuasi-trascendental, aunque ampliandola con la

58 Cf. J. Habermas, Conocimiento e interés, pp. 318 y ss.

59 Cf. J. Habermas, Problemas de legitimacién en el capitalismo tardio, Madrid, Catedra
1973.

60 Es de notar que tal observacion critica es planteada contra la pretensién de Popper —en
su obra La légica de la investigacion cientifica (Madrid, Tecnos, 1962)—, quien consideraba que
la distincion dicotomica entre “explicacién” y “comprensién” (entre ciencias de la naturaleza y
ciencias del espiritu) era estéril, puesto que las ciencias naturales y sociales debian mantener
unidad metodoldgica.

61 A, Cortina, “La ética discursiva”, en V. Camps, ed., op. cit., p. 539.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



@ Ricardo Rivas Garcia

teoria de los intereses del conocimiento. Esta orientacion gnoseo-antropoldgica
(o antropologia del conocimiento) de la filosofia trascendental tendra en cuenta
el a priori de los intereses del conocimiento, pero también el a priori de la re-
flexion critica acerca de la validez. Esto permite responder mejor a la pregunta
por las condiciones de posibilidad de la comprensién puesto que podemos es-
tablecer principios regulativos para el posible progreso del conocimiento y per-
mite la constitucién del sentido de los enunciados cientificos. Se abre aqui un
programa de teoria del conocimiento y de la ciencia que establece principios
regulativos para el progreso en la orientacién en el mundo y en la reconstruc-
cion de la historia. Porque todo conocimiento surgido del interés practico debe
ser mediado en el &mbito del discurso tedrico, capaz de reflexion critica sobre
su validez.

Esto supone ampliar la teoria del conocimiento tradicional en la direccion de
una antropologia del conocimiento, que consiste en un enfoque que amplia la
pregunta kantiana por las “condiciones de posibilidad del conocimiento” de tal
modo que, no soélo se indiquen las condiciones para una representacion del
mundo unitaria y objetivamente valida para una “conciencia en general”, sino
todas las condiciones que posibilitan planteamientos con sentido. Podemos
integrar los conocimientos cientificos en una antropologia del conocimiento
mediando dialécticamente la “explicacién” y la “comprensién” bajo un principio
regulativo que postula la superacién de los momentos irracionales de nuestra
existencia histérica. Este principio normativo es el acuerdo intersubjetivo de la
comunidad de comunicaci6n.5?

Aqui es donde entra en juego el interés emancipatorio. Ademas del interés
técnico y del interés practico, como condiciones trascendentales de posibilidad
de las diversas ciencias, la teoria de la ciencia, como teoria critica esté regida
por el interés emancipatorio. De acuerdo con la teoria de los intereses del co-
nocimiento de Habermas, la ciencia tiene una exigencia de promover la eman-
cipacion de la sociedad y de los individuos, lo cual a su vez exige responsabili-
dad social y compromiso politico. El interés técnico podria concebirse como
momento del interés cognoscitivo emancipatorio, pues el dominio sobre la na-
turaleza implica una virtual liberacién del hombre y es condicién de toda ulterior
emancipacion. Es virtual porque depende del desarrollo y progreso en el acuer-
do intersubjetivo sobre los fines y valores. Si no se quiere renunciar a la funcién
critico emancipadora de la ciencia y la técnica, no podemos sustraer a la re-
flexion racional el acuerdo sobre fines, valores e intereses. Ante esto, no es
sostenible ya un concepto de ciencia axioldgicamente neutral.

62 K.-O. Apel, La transformacién de la filosofia, t. 11, p. 141.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



Aproximacion a la “ética del discurso” de Apel y Habermas CSE

Apel sostendra que el presupuesto de una dimensién intersubjetiva del acuer-
do, requerida por una razén dialdgica, en la que han de observarse ciertas
normas de ética minima, permite fundar una teoria de la verdad —entendi-
da como consenso— que se apoye sobre un criterio de validez tanto gnoseo-
I6gico como ético.%® La condicion de verdad de un enunciado consiste en el
consentimiento potencial de todos los dialogantes potenciales, es decir, en la ex-
pectativa de alcanzar un consenso racional. El sentido de la verdad consiste
en que siempre que entremos en un discurso pensamos que puede alcanzarse
un acuerdo fundamentado, pero las condiciones de tal acuerdo racional no
dependeran ya a su vez de un consenso sino de las propiedades formales de
un discurso, las cuales son investigadas por la logica del discurso, que supo-
nen el bosquejo de una situacion ideal de acuerdo, disefiada en condiciones de
racionalidad, de modo que no venza sino la fuerza del mejor argumento.

Apel cree haber encontrado en el a priori de la comunidad ilimitada (ideal)
de comunicacién en la que se asienta el acuerdo “el criterio supremo de valora-
cion para las ciencias hermenéuticas del acuerdo intersubjetivo y las ciencias
sociales criticas”. El consenso alcanzado en una situacion ideal es similar a
una idea regulativa, en cuanto orienta los consensos facticos y permite criticar-
los, pero se distancia de ella desde el momento en que esta ya anticipada
contrafacticamente en cada acto de habla y constituye el punto supremo de la
reflexion trascendental.®* La unidad trascendental no se da en el sujeto tras-
cendental, sino en la unidad de la interpretacidn que se produce entre los suje-
tos, en un nosotros trascendental —como bien dice A. Cortina—,% presupuesto
tanto para el discurso practico como para el teérico. La antropologia del cono-
cimiento conduce a un cognitivismo ético, enraizado en la filosofia del lenguaje
(superando la filosofia de la conciencia), cuyos principios regulativos para esta
ética —universalista, por cierto— son las mismas reglas basicas del discurso
racional, gue como se ha insistido constituyen el suelo irrebasable y Gltimo de la
comunicacion. Estas reglas pueden formularse asi: “un hablante sélo puede
afirmar aquello en lo que verdaderamente cree”; “quien introduce un enunciado

63 K.-O. Apel, “Falibilismo, teoria consensual de la verdad y fundamentacién Gltima”, en Teo-
ria de la verdad y ética del discurso, pp. 37 y ss.

64 K.-O. Apel, “La ética del discurso como ética de la responsabilidad. Una transformacion
postmetafisica de la ética de Kant”, en ibid., p. 157.

85 A. Cortina, “La ética discursiva”, p. 545. En este sentido, Cortina alude a un “socialismo
filoso6fico”, en el que desemboca la razén practica como razén comunicativa, el cual engendra
una actitud solidaria en tanto es consciente del comunitarismo del individuo, incapaz de
autocomprenderse fuera del marco de la comunidad a la que pertenece. (Vid. Raz6n comunicativa
y responsabilidad solidaria, Salamanca, Sigueme, 1985, p. 20).

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



@ Ricardo Rivas Garcia

0 norma que no es el objeto de la discusion debe dar una razén de ello”; “cual-
quier sujeto capaz de lenguaje y accion puede participar en los discursos”;
“cualquiera puede problematizar cualquier afirmacion”; “cualquiera puede in-
troducir en el discurso cualquier afirmacion”; “cualquiera puede expresar sus
posiciones, deseos y necesidades”; “no puede impedirse a ningln hablante
hacer valer sus derechos, establecidos en las reglas anteriores, mediante coac-
cién interna o externa al discurso”. %

Estas reglas son los presupuestos trascendentales porque cualquier partici-
pante en un discurso las ha reconocido ya implicitamente. Esto da lugar a una
ética universalista en cuanto que dichas reglas deberan ser universalmente
asumidas por cualquiera que argumente. Para no caer en un circulo vicioso, el
principio de universalizacién no es un presupuesto ético sino argumentativo
(consensual), en el cual se funda esta ética. Apel lo pone en estos términos:
“Todos los seres capaces de comunicacion lingiistica deben ser reconocidos
como personas, puesto que en todas sus acciones y expresiones son
interlocutores virtuales, y la justificacion ilimitada del pensamiento no puede
renunciar a ningun interlocutor y a ninguna de sus aportaciones virtuales a la
discusion”.%”

Podemos aducir que Apel esta transformando el imperativo categorico
kantiano también desde la perspectiva comunicativa, dandole un sentido
dialégico desde la categoria de reconocimiento reciproco: todo ser dotado de
competencia argumentativa es autbnomo porque puede erigir pretensiones
de validez con sus actos de habla defenderlas discursivamente. Reconocerle tal
derecho significa reconocerle como persona, legitimada para participar efecti-
vamente en los dialogos cuyos resultados le afecten, sin que exista justificacion
trascendental alguna para excluirle de los mismos o limitar sus intervenciones
en comparacién con otras personas.®® La racionalidad supuesta en la comuni-
cacién permite superar el “solipsismo metédico” y nos muestra que sobre las
cuestiones morales se puede y debe argumentar, lo que permitird, mediante la
aplicacion del principio del acuerdo intersubjetivo, distinguir entre lo correcto y
lo incorrecto, y a su vez entre la validez y la mera vigencia, de las normas
morales. Dado que larazén es inherente al lenguaje, tendré primacia axiolégica
la accion y la racionalidad no podra ser sino comunicativa.

66 A, Cortina, “La ética discursiva”, en op. cit., pp. 575-576, n. 10. Vid. R. Alexy, Teoria de la
argumentacion juridica. Teoria del discurso racional como teoria de la fundamentacién juridica,
Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 1989.

67 K.-O. Apel, La transformacién de la filosofia, t. 11, p. 380.

& |bid., p. 381.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



Aproximacion a la “ética del discurso” de Apel y Habermas @

Si la ética de la ciencia de Peirce atribuia al cientifico el afan por la verdad,
para Apel este afan puede ir mas alla de la ciencia y ser asumido como actitud
humana y forma de vida. Para Peirce la vocacién de verdad suponia cuatro
actitudes: autorrenuncia, reconocimiento, compromiso y esperanza. Estas ac-
titudes son aplicables a la ética del discurso apeliana: autorrenuncia frente a
los propios intereses y convicciones que en virtud de su limitacion no pueden
imponerse como Unicos; reconocimiento del derecho de los miembros de la
comunidad real de comunicacién de exponer sus argumentos con la aneja obli-
gacion de justificarlos; compromiso en la biusqueda de la verdad, porque sélo a
través de los dialogantes reales en una comunidad real, aunque falible, puede
hallarse la verdad; esperanza en el consenso, que es critica y garantia de los
consensos facticos, consenso solidario en una perspectiva teleolégico-moral.
Estos rasgos valen, entonces, como ethos de cualquier ser humano.®®

Por lo visto hasta aqui, la reconstruccion de la racionalidad como discursiva
y dialdgica, es la base de un proyecto ético, una ética del acuerdo intersubjetivo;
mas aun, se trata de un proyecto futuro en el que pueda realizarse la comuni-
dad ideal de comunicacion, que recupera el principio de esperanza, de una
esperanza no escatoldgica sino de quien confia en la racionalidad humanay en
la humana solidaridad.”™ Este proyecto recupera los ideales de la llustracién
que no se cumplieron o que se traicionaron en nuestra reciente historia.

5 bid., pp. 402 y ss.
70 K.-O. Apel, Teoria de la verdad y ética del discurso, pp. 183-184.

EN-CLAVES del pensamiento, vol. I, nim. 1, junio 2007. pp. 63-89.



	00a-Directorio
	00b-Indice
	00c-Presentación
	01-Rios Espinosa
	02-Martínez
	03-Rivas
	04-Constante
	05-Catoggio
	06-Duarte
	07-Ruiz
	08-Sola
	09-Comisarenco
	10-Reseñas y noticias



