
1 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

 
 
 

ENFRENTAR EL MAL O SOBRE LA ESCUCHA  
HOSPITALARIA DE LO INAUDITO 

CONFRONTING EVIL OR ON THE HOSPITABLE 
LISTENING OF THE UNHEARD 

 
Rosaura Martínez Ruiz, Universidad Nacional Autónoma de México, México 

   https://orcid.org/0000-0001-5928-5993 
Correo electrónico: rosauramartinez@filos.unam.mx 

 
Recibido: 29/01/2022 
Aceptado: 20/07/2022 
Publicado: 22/08/2022 

 
Resumen. El propósito de este artículo es explorar cómo la escucha radical en casos de violencia extrema 
tiene el poder de devolver o construir la agencia que ha sido arrebatada a las víctimas. Con base en la teoría 
de la acción de Hannah Arendt, la teoría del trauma de Freud y la noción de “deseo de narración” de Adriana 
Cavarero, propongo que prestar oídos al relato del otro es una obligación ética y una responsabilidad política, 
pues permite escuchar lo hasta ahora inaudito y construir colectivamente nuevas gramáticas de la escucha 
para dar lenguaje, espacio y tiempo a la experiencia de la violencia extrema. 
Palabras clave: escucha radical, deseo de narración, agencia, violencia extrema, Hannah Arendt. 
 

Abstract. The purpose of this article is to explore how radical listening in cases of extreme violence has the 
power to restore or construct agency that has been taken away from victims. Drawing on Hannah Arendt's 
theory of action, Freud's trauma theory and Adriana Cavarero's notion of "narrative desire", I propose that 
lending an ear to the other's story is an ethical obligation and a political responsibility, as it allows us to hear 
the hitherto unheard and collectively construct new grammars of listening in order to give language, space 
and time to the experience of extreme violence. 
Keywords: Radical Listening, Narrative Desire, Agency, Extreme Violence, Hannah Arendt. 
 
Cómo citar: Martínez Ruiz, R. (2022). Enfrentar el mal o sobre la escucha hospitalaria de lo inaudito. EN-
CLAVES del pensamiento, 0(32), e538. https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

 
 
 

ISSN e- 2594-1100 
en-claves del pensamiento / núm. 32 / julio-diciembre / 2022 / e538 

https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 DOSSIER 

Esta obra está protegida bajo una Licencia 
Creative Commons Atribución – No comercial 
4.0 Internacional 
 



2 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

Coincido con Hannah Arendt y la feminista arendtiana Adriana Cavarero en que la 

realización última, en el sentido de cabalidad, de la condición humana se experimenta en 

la esfera pública cuando el otro nos reconoce como un quién, no un qué.1 La pregunta 

filosófica sobre qué es un humano ha estado siempre equivocada, no hay nada 

esencialmente humano, nada último, ningún atributo o diferencia sustancial con lo que sea 

que se distinga como lo otro de lo humano. La pregunta filosófica ha debido ser siempre 

quién es un ser humano; y hay que anotar urgentemente aquí, aunque no es el tema que hoy 

me ocupa, que esta última pregunta, “¿quién es un ser humano?” no debe responderse con 

nombres, apellidos, nacionalidades, razas, sexos o géneros, pues todo Homo sapiens 

sapiens es un humano, aunque no se le trate o considere como tal. La pregunta no es 

entonces simplemente epistemológica u ontológica, sino una de justicia epistemológica y 

justicia ontológica. La pregunta es entonces quién cuenta como humano. Y el horizonte de 

su respuesta debe obligatoriamente ser el de una equidad radical, una en la que cada Homo 

sapiens sapiens cuente y se le cuide como humano.2 En La condición humana (1958), 

Arendt concluye que es en la esfera pública donde se revela el quién de lo humano, esto es, 

en la acción que es siempre en el mundo cohabitado y, por lo tanto, político: “Mediante la 

acción y el discurso, los hombres muestran quiénes son, revelan activamente su única y 

personal identidad y hacen su aparición en el mundo humano, mientras que su identidad 

física se presenta bajo la forma única del cuerpo y el sonido de la voz, sin necesidad de 

ninguna actividad propia. El descubrimiento de ‘quién’ en contradistinción al ‘qué’ es 

alguien —sus cualidades, dotes, talento y defectos que exhibe u oculta— está implícito en 

todo lo que ese alguien dice y hace”.3 En suma, la acción y el discurso muestran el quién 

de lo humano, el qué es asunto meramente biológico; no es preocupación filosófica o 

humanista y se revela en cada acto por el simple hecho de que Homo sapiens sapiens puede 

—subrayo puede como posibilidad que no siempre como realidad— moverse y hablar. 

 
1 Hannah Arendt, La condición humana (Buenos Aires: Paidós, 2009), 24. “Más aún, nada nos da derecho a 
dar por sentado que el hombre tiene una naturaleza o esencia en el mismo sentido que las cosas. Dicho en 
otras palabras: si tenemos una naturaleza o esencia, sólo un dios puede conocerla y definirla, y el primer 
requisito sería que hablara sobre un ‘quién’ como si fuera un ‘qué’”. 
2 Véase Judith Butler, Marcos de guerra. Las vidas lloradas (México: Paidós, 2010). Como horizonte 
normativo, Judith Butler sostiene que toda vida debe ser llorada, es decir, digna de duelo. Esto significa que 
toda vida humana que desaparece debe contar como una pérdida colectiva. 
3 Arendt, La condición humana, 203. 



3 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

 Lo que sí me ocupa en esta ocasión es que el quién es, como la condición humana 

implica, singular e irrepetible y, por lo tanto, irremplazable. Este carácter de irrepetibilidad 

se funda en la pluralidad y la natalidad, esto es, en que en el mundo siempre arriban, nacen, 

nuevos humanos y cada uno es único y está inmerso en un espacio-tiempo con otros 

muchos singulares: “Si la acción como comienzo corresponde al hecho de nacer, si es la 

realización de la condición humana de la natalidad, entonces el discurso corresponde al 

hecho de la distinción y es la realización de la condición humana de la pluralidad, es decir, 

de vivir como ser distinto y único entre iguales”.4 

Concentrémonos ahora en la articulación entre acción y discurso que Arendt 

propone. ¿Por qué suma el discurso a su categoría de la acción? Porque, sostiene, el 

resultado y sentido de la acción son frágiles y solo pueden recogerse si se narran. Arendt y 

Ricoeur, como lector de La condición humana, acentúan la fragilidad de la acción en tanto 

la intención del agente y lo que verdaderamente logra en el mundo nunca coinciden, pues 

la acción irrumpe en un mundo previo de redes de relaciones humanas que al mismo tiempo 

que recibe la acción, la resiste. Así, la acción es débil en cuanto a la intención del agente y 

es la razón por la que Arendt elige la categoría de agente de la acción y no autor: 

 
nadie es autor o productor de la historia de su propia vida. Dicho con otras palabras, las 
historias, resultados de la acción y el discurso, revelan un agente, pero este agente no es 
autor o productor. Alguien la comenzó y es su protagonista en el doble sentido de la 
palabra, o sea, su actor y paciente, pero nadie es su autor.5 

 

Si bien Arendt presenta la labor y el trabajo como las otras dos categorías de nuestra 

condición, señala que la acción es la única cuya ausencia arrebata toda dignidad humana. 

Podemos, dice, vivir de la labor de otro y usar los productos del trabajo de otro, pero nuestra 

aparición como humanos en el mundo depende exclusivamente de nuestra capacidad de 

actuar en el espacio público y, por lo tanto, político: “Por otra parte, una vida sin acción ni 

discurso —y esta es la única forma de vida que en conciencia ha renunciado a toda 

apariencia y vanidad en el sentido bíblico de la palabra— está literalmente muerta para el 

mundo; ha dejado de ser una vida humana porque ya no la viven los hombres”.6 Dicho de 

 
4 Ibid., 202. 
5 Ibid., 208. 
6 Ibid., 201. 



4 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

otro modo, de la acción depende que como sujetos aparezcamos en el espacio público como 

agentes sociales y políticos y esto, para Arendt, es lo que confiere al hombre y a la mujer 

su condición humana. Es sólo vía la acción que se es en el mundo y, por lo tanto, es política. 

El relato de la acción es entonces la actividad humana que muestra el quién de cada Homo 

sapiens sapiens en la esfera pública y, así, construye la dignidad humana como singularidad 

irremplazable por excelencia.7 

Siguiendo a Arendt, lo más importante de la acción es que abre el espacio de la 

aparición del sujeto en tanto ente político, esto es, en tanto parte de un mundo común o 

colectivo del que puede participar en su modificación como irremplazable: “El nacimiento 

y la muerte de los seres humanos no son simples casos naturales, sino que se relacionan 

con un mundo en el que los individuos, entidades únicas, no intercambiables e irrepetibles, 

aparecen y parten”.8 En este sentido, devela al individuo como el quién de sus acciones. 

Podemos debatirle a Arendt que la pregunta por el quién es también coherente en la labor 

y en el trabajo, pues es un sujeto quien cultiva y cosecha los alimentos o fabrica los platos 

donde comemos, sin embargo, lo interesante en La condición humana es que este espacio 

de aparición es discursivo y no material como en la labor y el trabajo, por lo tanto, el 

individuo no es un autor, sino un agente que narra sus hazañas. Así, es solo a través del 

relato de la acción que el sujeto, por un lado, aparece en el espacio público cuando responde 

“yo lo hice” y, por otro, que el mundo lo reconoce como tal. Quizá, podría aventurarme a 

afirmar que esto sucede al mismo tiempo. Me refiero a que el individuo es sujeto cuando 

aparece en el espacio público y no hay sujeto antes de esta aparición. Puede haber un autor, 

pero no un sujeto agente. De acuerdo con Arendt, la aparición del sujeto como agente en 

el mundo depende del relato de la acción; la agencia es por lo tanto también discursiva. Es 

la articulación entre la acción y el discurso el lugar donde se revela el quién, pues es ahí 

donde cada individuo es visto y escuchado por los otros y, yo agregaría, reconocido como 

humano. O, como lo explica Judith Butler: “La interpelación —la producción discursiva 

del sujeto social— tiene lugar en el intercambio por el cual el reconocimiento es ofrecido 

y aceptado”.9 Inter homines esse es el lema del animal parlante y político. La esfera pública 

 
7 Véase Arendt, La condición humana. 
8 Ibid., 110. 
9 Judith Butler, Mecanismos psíquicos del poder. Teorías sobre la sujeción (Madrid: Cátedra, 2001), 16. 



5 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

corresponde al espacio de aparición que la revelación del quién requiere. Podemos entonces 

aventurarnos a afirmar sin miedo a equivocarnos que la dignidad humana depende de la 

posibilidad de contar nuestra historia públicamente y de ser escuchados. Esto no quiere 

decir que todos debamos contar nuestra historia ante un público o publicarla, sino, subrayo, 

en que tengamos abierta la posibilidad de hacerlo ante un público que nos reconozca como 

parte de la polis, esto es, con los mismos derechos, que estos sean respetados y en la que 

nuestra vida en general sea digna de ser vivida también al margen del espacio legal. 

Como descubre Adriana Cavarero en su estudio sobre Ulises y Edipo, entre la 

identidad y la narración está el deseo de narración,10 como una pulsión primordial, diría yo 

siguiendo la declaración de Primo Levi en Si esto es un hombre: “La necesidad de hablar a 

‘los demás’, de hacer que ‘los demás’ supiesen, había asumido entre nosotros, antes de 

nuestra liberación y después de ella, el carácter de un impulso inmediato y violento, hasta 

el punto de que rivalizaba con nuestras demás necesidades más elementales…”;11 o 

también, como relata Kimberly Theidon en su estudio sobre las repercusiones del conflicto 

armado en Perú: “Subiendo una colina me encontré con la señora Giovana Valenzuela […]. 

De inmediato me llamó: ‘Señorita ven, quiero conversar contigo’. Cuando me acerqué, me 

dijo: ‘Llakiytam huillakuyta munaryk’i’ [Quiero contarte mi pena]”.12 La pulsión a ser 

escuchados es una constante en las víctimas de violencia extrema. Hay quienes han incluso 

construido en su testimonio un escucha del futuro. Zalmen Gradowski nos implora a los 

desconocidos que recibamos su testimonio en el futuro y que conociendo a través de sus 

manuscritos lo sucedido en Auschwitz-Birkenau, derramemos unas lágrimas por lo 

sucedido a él, a su familia y a su pueblo judío:  

 
Escribo con la intención de que por lo menos un mínimo de esta realidad llegue al mundo y 
que tú, mundo, reclames venganza, venganza por todo esto. 
 Ése es el único objetivo, la única meta de mi vida. Vivo aquí con la idea, con la esperanza, 
de que quizá mis escritos lleguen a ti y por lo menos se pueda ver realizada en vida una parte 
de aquello a lo que aspiramos todos nosotros, como también la que ha sido la última voluntad 
de los hermanos y hermanas de mi pueblo que han sucumbido.13 

 
10 Véase Adriana Cavarero, Relating Narratives. Storytelling and Selfhood (Nueva York: Routledge, 2000), 
32. 
11 Primo Levi, Si esto es un hombre (Barcelona: Austral, 2018), 8. 
12 Kimberly Theidon, Entre prójimos. El conflicto armado interno y la política de reconciliación en el Perú 
(Lima: IEP Ediciones, 2004), 112. 
13 Zalmen Gradowski, En el corazón del infierno. Documento escrito por un Sonderkommando de Aushwitz-
1944 (Barcelona: Anthropos, 2008), 61-2. 



6 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

 

Así, la pregunta que quiero explorar es el lugar de la escucha en la reparación del daño. 

¿Por qué la implorante demanda de escucha? ¿Por qué se presenta tan desesperada? ¿Será 

que la escucha en algo subvierte el trauma? ¿Cómo? Mi hipótesis es que la violencia 

extrema, en tanto es radicalmente opresiva, arrebata la agencia al sujeto y con eso su 

singularidad, su ser único e irremplazable. La violencia es agresión sometedora y esto es 

lo traumático. 

Siguiendo a Freud, la violencia traumática arrebata la agencia al sujeto, pues se trata 

de vivencias que rompen la protección antiestímulo del aparato psíquico. En el capítulo IV 

de Más allá del principio el placer, Freud explica que después de un evento de fuerza 

excesiva para el que el aparato psíquico no está preparado, la energía que rompe la 

protección antiestímulo no puede ser ligada con la demás energía psíquica. El aparato 

psíquico entra entonces en un modo compulsivo de funcionar en el que el objetivo es ligar 

esta energía libre con la energía que Freud, siguiendo a Breuer, llama ligada:  

 
Un suceso como el trauma externo provocará, sin ninguna duda, una perturbación enorme 
en la economía [Betrieb] energética del organismo y pondrá en acción todos los medios 
de defensa. Pero en un primer momento el principio de placer quedará abolido. Ya no 
podrá impedirse que el aparato anímico resulte anegado por grandes volúmenes de 
estímulo; entonces, la tarea planteada es más bien esta otra: dominar el estímulo, ligar 
psíquicamente los volúmenes de estímulo que penetraron violentamente a fin de 
conducirlos, después, a su tramitación.14 

 

Esto quiere decir que el aparato psíquico, después de la irrupción de una magnitud de fuerza 

de la que no pudo protegerse, comienza a trabajar de manera ineficiente y vuelve 

compulsivamente a la escena indeseada.15 Ésta es la función que peor lleva a cabo el aparato 

psíquico de manera autónoma, pues si algo descubre el psicoanálisis en tanto clínica es que 

para ligar la energía libre la mejor vía es la escucha que un otro presta a la narración de lo 

acontecido violento. 

 ¿Pero cuál es el objetivo que busca la compulsión a la repetición ya no en términos 

metapsicológicos sino afectivos? Por el análisis que hace Freud en el capítulo II de Más 

 
14 Sigmund Freud, Obras completas, ed. James Strachey, Anna Freud, Alix Strachey, Alan Tyson, and José 
L. Etcheverry, vol. 18, 1920-1922 (Buenos Aires: Amorrortu, 1992), 29 (las cursivas son mías). 
15 Este fenómeno, que Freud llama compulsión a la repetición, es el gran descubrimiento de Más allá del 
principio del placer (1920), que a mi modo de ver divide la obra de Freud en un antes y un después. 



7 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

allá…, entendemos que lo que la repetición de la escena traumática en los sueños de sus 

pacientes que sufrían de neurosis traumática y en el juego del Fort-Da16 de su nieto Ernst 

busca es la recuperación de la agencia que la vivencia traumática arrebató. El rompimiento 

de la protección antiestímulo provoca que el sujeto pierda la capacidad de integrar la 

vivencia al tejido de huellas mnémicas que, en términos freudianos, constituye la 

posibilidad de construir (interpretar, darle sentido a la vivencia) una experiencia. Ante esto, 

la psique repite compulsivamente la escena violenta para anticiparla, esto es, para estar 

preparado, protegido, y poder así resistir una cantidad excesiva de estimulación capaz de 

romper toda la organización psíquica. Lo que se deduce de esta explicación es que la 

anticipación de la vivencia en la reproducción patológica en el trauma hace las veces de la 

agencia o de estar, como afirma Freud de su nieto, en el lugar activo de la experiencia y no 

pasivo: ser el agente y no el paciente. Freud llama a esta búsqueda pulsión de 

apoderamiento.17 

El trauma es así la búsqueda compulsiva de construir la agencia de la acción, pues 

esta ha sido impuesta, como, según el testimonio de Gradowski, las acciones límite (¿qué 

adjetivo usar aquí?; ¿tengo autoridad para usar alguno?) que llevaron a cabo los 

Sonderkommandos de Auschwitz. ¿Cómo agenciarse o no de esas acciones?; ¿cómo 

agenciarse de una violación?; ¿o, como Cristina Rivera Garza, del feminicidio de una 

hermana? No se trata de recuperar la agencia de la acción violenta, pues la acción no es de 

la víctima (sostengo también esto de los Sonderkommandos), sino de la experiencia de la 

acción, de lo acontecido. 

Si bien coincido con Arendt en que la narración o el discurso sobre la acción es lo 

que construye la agencia del sujeto, en los casos de víctimas de violencia extrema la 

interpretación no es exacta. Ahí no se puede recuperar la agencia de la acción porque esta 

fue impuesta, pero sí podemos construir la agencia de la experiencia de “A mí me hicieron 

esto”. Siguiendo la brillante lectura que hace Cathy Caruth de Freud, podemos decir que el 

trauma es una experiencia no vivida18 o una no-experiencia, pues, tanto en el trauma como 

en la acción, la agencia está ausente, no hay, por lo tanto, experiencia. La interpretación 

 
16 Para la descripción del juego del Fort Da, véase Freud, Obras completas, v. 18, 14-17. 
17 Ibid., 16. 
18 Véase Cathy Caruth, Unclaimed Experience. Trauma, Narrative, and History (Londres: The Johns Hopkins 
University Press, 1996). 



8 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

fenomenológica de Caruth está en consonancia tanto con la teoría freudiana del trauma, 

como con la teoría de la acción de Arendt, así como con el papel del relato en la 

construcción de la experiencia de Adriana Cavarero, en la que ahondaré un poco más en 

líneas siguientes. No obstante, por el momento quiero adelantar que, poniendo estas tres 

meditaciones humanistas en diálogo, lo que concluyo es que es sobre la escucha del relato 

y no en la narración del mismo donde decisivamente recae el poder curativo, en el sentido 

de subversión del trauma. Gradowski dejó su testimonio, pero nadie lo escuchó. Murió en 

Auschwitz asesinado después de haber sufrido más de un año el horror de la barbarie del 

nazismo; antes de que alguien le hubiese prestado oídos para escucharlo con toda la 

materialidad de un cuerpo presente para decirle: “Dime, te escucho, aunque lo que dices es 

inaudito, te escucho y te creo, aunque mi escucha no alcance, quizá mi abrazo logre un 

poco más”. A Gradowski lo borraron del mundo antes de que el mundo le pudiera ofrecer 

lo mínimo que él imploraba, un lector, un escucha que le asegurara que se había enterado 

del horror acontecido ahí, de su existencia, la de su familia, y de millones de hermanos 

judíos. El testimonio de Primo Levi fue escuchado múltiples veces y de cualquier manera 

lamentablemente se suicidó. Suponemos que no soportó haber sobrevivido en las 

condiciones en las que lo hizo, nos narró que se contaba entre los “salvados”, entre los 

“peores”.19 Sobra decir entonces que evidentemente la escucha no basta para subvertir el 

trauma, pero sí es lo mínimo que el mundo les debe a las víctimas de violencia extrema; es 

un deber ético elemental e imprescindible responder a la pulsión de testimonio. Más aún, 

ahí donde la violencia es extrema, pero no aniquiladora, abrir el espacio de la escucha 

radical tiene el poder de devolver/construir la agencia de la acción en general y de la 

vivencia traumática en particular. La acción, sostiene Arendt, tiene una temporalidad 

frágil,20 pues detrás de ella no deja nada y sólo puede pasar a la historia si se relata y se 

archiva en los anales de la historia. Su tiempo es entonces el de la rememoración en el 

relato y este es siempre a posteriori, en retardamiento o après coup, como el tiempo de la 

reelaboración del trauma en la teoría freudiana, como la posibilidad de su subversión en la 

cura analítica. “Solo cuando la acción ha terminado puede ser contada: ‘la acción se revela 

plenamente solo al narrador, es decir, a la mirada retrospectiva del historiador’. Esto 

 
19 Véase Primo Levi, Los Hundidos y los salvados (Barcelona: Austral, 2018). 
20 Arendt, La condición humana, 215. 



9 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

reafirma la aseveración de Arendt ‘aunque la historia debe su existencia a los hombres, es 

evidente que no está ‘hecha’ por ellos’”.21 

Creo, así, que estamos ante una cuestión cuantitativa y que frente a eventos de 

violencia excesiva como el Holocausto quedaremos así, excedidos, no obstante, como dije 

líneas antes, por un lado, escuchar la pulsión de testimonio es un deber ético, pero, por otro, 

cuando la violencia no es aniquiladora, el esfuerzo debe ser incansable, pues aunque no 

lleguemos a hacer justicia y a subvertir el trauma, nos acercamos y construimos espacios y 

lenguaje con los que podemos al menos tener el vocabulario para saber qué tenemos que 

resistir para que no se repita. Si bien hay niveles (cantidades, insisto) de sufrimiento 

anímico que parecieran anular siquiera la posibilidad de agenciación, no es por razón de 

distintas estructuras psíquicas,22 sino porque la vida del desafortunado y la capacidad de 

escucha de un sujeto ordinario dispuesto a prestar oídos no alcanzan para algunos montos 

de violencia. Con esto no quiero decir que haya que abandonar a su suerte a estos dolientes, 

quiero más bien señalar lo contrario. Por un lado, que habrá que formar sujetos 

extraordinarios que logren escuchar lo hasta ahora inaudito y colectivamente construir, en 

vocabulario de María del Rosario Acosta, nuevas gramáticas de la escucha23 que den 

lenguaje, espacio y tiempo a la experiencia de la violencia extrema. No hay que dejar 

coartada ni teórica ni moral que dé espacio a la renuncia de acoger al sufriente, desposeído, 

subalterno, marginado, excluido, etcétera, pues no es que no hablen,24 es que no hay marcos 

ético-políticos para escucharles y darle sentido a su relato. “‘Todas las penas pueden ser 

soportadas si las pones en una historia o si cuentas una historia sobre ellas’, escribe Blixen; 

 
21 [“Only when action is over can it be told: ‘action reveals itself fully only to the storyteller, that is, to the 
backward glance of the historian.’ This reaffirms Arendt’s assertion that ‘although history owes its existence 
to men, it is still obviously not «made» by them’]. Paul Ricoeur, “Action, Story and History: On Re-Reading 
The Human Condition”, Salmagundi, núm. 60 (1983): 68 [salvo que se indique lo contrario, las traducciones 
son propias]. 
22 En la comprensión freudiana de la psique no hay una diferencia estructural entre normalidad y patología, 
sino sólo económica. Dice Freud: “El neurótico se extraña de la realidad efectiva porque la encuentra —en 
su totalidad o en algunas de sus partes— insoportable. El tipo más extremo de este extrañamiento de la 
realidad objetiva nos lo muestran ciertos casos de psicosis alucinatoria en los que debe ser desmentido el 
acontecimiento que provocó la insania. Ahora bien, eso es justamente lo que hace todo neurótico con una 
parcela de la realidad objetiva”, véase Sigmund Freud, Obras completas, ed. James Strachey, Anna Freud, 
Alix Strachey, Alan Tyson y José L. Etcheverry, vol. 12, 1911-1913 (Buenos Aires: Amorrortu, 1991), 223. 
En otras palabras, la psicosis es un modo exacerbado de la neurosis, mas no otro modo de registrar el mundo. 
23 Véase María del Rosario Acosta, “Aproximaciones filosóficas a la construcción de memoria histórica”, 
Ideas y valores núm. 5 (2019): 59-79. 
24 Véase Gayatri Chakravorty Spivak, “¿Puede hablar el subalterno?”, Revista Colombiana de Antropología, 
núm. 39 (2003): 297-364. 



10 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

y Hannah Arendt comenta: ‘La historia revela el significado de lo que, de otro modo, 

seguiría siendo una secuencia intolerable de acontecimientos’”.25 

 En tanto la agencia de un sujeto se construye a partir de la escucha de su relato, la 

responsabilidad por la agencia perdida no es del sujeto que narra, sino de quien escucha; 

es así una responsabilidad colectiva y no individual. En este sentido, Derrida tiene razón 

cuando afirma que la responsabilidad es si y sólo si es excesiva, esto es, sólo si se responde 

por quien no responde.26 Y responder por aquello (el loco, el subalterno, el animal, la 

planta, la tierra, etcétera) o por quien no responde, no es un responder en su lugar 

acallándolo, sino responder a la interpelación de quien no puede hacerlo por sí mismo, esto 

es, según lo ya dicho, nadie… todes. Es responder, “¿cómo dices?”, “dime, te escucho” y 

hacer así audible lo inaudito y darle sentido a lo que aparece como sinsentido. Con esto no 

quiero decir que la violencia extrema pueda siempre traducirse en palabras, pues 

precisamente las experiencias límite rompen con todas las categorías simbólicas con las 

que contamos; producen, como dice Nelly Richard,27 una catástrofe del sentido. No 

obstante, toda experiencia traumática exige comunicación y comprensión; sin que 

comprender implique justificación de los hechos, sino recuperación del sentido (y los 

sentidos, que se pierden con el golpe del acontecimiento inesperado).28 

Es la escucha radical lo que nos acerca a una justicia histórica, archivística, si se 

me permite el término, mnémica. La historia, el pasado y la memoria están, como bien lo 

entendió Derrida, por venir: 

 
la cuestión del archivo no es, repitámoslo, una cuestión del pasado. No es la cuestión de un 
concepto del que dispusiéramos o no dispusiéramos ya en lo que concierne al pasado, un 
concepto archivable del archivo. Es una cuestión de porvenir, la cuestión del porvenir 
mismo, la cuestión de una respuesta, de una promesa y de una responsabilidad para mañana. 
Si queremos saber lo que el archivo habrá querido decir, no lo sabremos más que en el 
tiempo por venir.29  

 
25 [“‘All sorrows can be borne if you put them into a story or tell a story about them,’ writes Blixen; and 
Hannah Arendt comments: ‘the story reveals the meaning of what would otherwise remain an intolerable 
sequence of events.’”]. Cavarero, Relating Narratives, 2. 
26 Véase Jacques Derrida, “‘Hay que comer’ o el cálculo del sujeto”. Confines, 17 (2005): 168. 
27 Nelly Richard, Fracturas de la memoria. Arte y pensamiento crítico (Buenos Aires: Siglo XXI, 2007), 13. 
28 En este contexto sólo recurriré a las categorías de narración y relato, pues mi diálogo es fundamentalmente 
con Arendt, Ricoeur y Cavarero, no obstante, reconozco que no toda simbolización de lo traumático puede 
ni debe ser traducida a palabras. Muchas veces esto resulta incluso imposible, y hay otros lenguajes que 
comunican con mayor justicia el exceso de lo acontecido, como el de las bellas artes. 
29 Jacques Derrida, Mal de archivo. Una impresión freudiana (Madrid: Trotta, 1997), 44. 



11 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

Y yo agregaría que saberlo es una tarea, el archivo no se devela por sí mismo. La historia, el 

pasado y la memoria están en disputa, son cuestiones políticas que se construyen en la esfera 

pública. La memoria es una lucha contra las fuerzas revisionistas y del olvido. Hay memoria 

justa e injusta. La justa es la que respeta el hecho, no lo toca, no lo manipula, no borra las 

huellas, al contrario, las protege de su posible borradura y luego le da un nombre justo, el 

verdadero. Como la disputa que el feminismo ha ganado contra el patriarcado con el asesinato 

de mujeres por razón de género que nunca fue crimen pasional. El mundo no quería oír lo que 

siempre fue, era inaudito el hecho de que los hombres matan a las mujeres porque son 

percibidas como sus objetos sobre quienes pueden decidir si viven o mueren cuando aprecian 

que desobedecen el pacto patriarcal, que no cumplen con sus deseos o expectativas. Empero, 

la memoria justa es aquella que se construye con el esfuerzo de escuchar lo inaudito, de hacerlo 

audible y, de ser imposible, señalarlo como tal, aunque con la precaución de que esa 

imposibilidad debe entenderse como momentánea y, por lo tanto, como una tarea a seguir hasta 

que lo que no hemos escuchado arribe al tejido de sentido del mundo. Eso es lo que estar por 

venir quiere decir desde la deconstrucción, que es algo que está en el horizonte como una 

responsabilidad ético-política, no es una parálisis o una renuncia reaccionaria. Quiere decir que 

ante violencias extremas, esto es, que exceden nuestro horizonte de sentido, nuestro deber es 

construir los marcos epistemológicos y fenomenológicos para que la experiencia se pueda 

construir y podamos devolver la agencia a las víctimas. 

La violencia extrema, como bien capta Arendt, acontece como inédita en los dos 

sentidos de original e inverosímil. Esto es, aparece como inverosímil porque es original, 

como nunca antes vista. Lo inédito es resultado de la falta de categorías para interpretar, dotar 

de sentido y así comprender. Siguiendo a Arendt, parte sustancial del terror de los 

totalitarismos es que atenta contra la comprensión humana: “la terrible originalidad del 

totalitarismo no se debe a que alguna ‘idea’ nueva haya entrado en el mundo, sino al hecho 

de que sus acciones rompen con todas nuestras tradiciones, han pulverizado literalmente 

nuestras categorías de pensamiento político y nuestros criterios de juicio moral”.30 Con la 

pérdida de lenguaje o vocabulario perdemos la posibilidad de narrar lo acontecido; perdemos 

así la posibilidad de apropiarnos, agenciarnos nuestra historia —mundial o personal— y 

finalmente, al quedar sentenciados a la repetición del pasado traumático, perdemos el futuro. 

 
30 Hannah Arendt, Los orígenes del totalitarismo (Madrid: Taurus, 1998), 31-32.  



12 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

Lo que Freud descubre en su clínica, Ricoeur lo lee en la teoría de la acción de Arendt, esto 

es, que el relato construye la agencia perdida ya sea como posibilidad futura que el episodio 

traumático quita o simplemente porque, aunque no haya violencia, la agencia es siempre a 

posteriori. El número de repeticiones que el relato necesite para construir la agencia 

dependerá de si la acción fue propia o de si el sujeto fue sometido a ella. No es lo mismo 

narrar el acontecimiento que reelaborarlo. 

La agencia arrebatada no es solo la libertad de actuar en el mundo, sino el modo 

singular y único de hacerlo. El nazismo fue quirúrgico en esto. Inmediatamente les quitó el 

nombre, el documento de identificación oficial, los uniformó, los numeró y les tatuó el 

número.31 México también se ha convertido en una fosa común, para muertos y para vivos 

(¿o muertos en vida y vivos muertos?).32 En las filas de familiares de desaparecidos a la 

espera de reconocer cadáveres, Antígona González describe una escena de anonimato: “Aquí 

todos somos invisibles. No tenemos rostro. No tenemos nombre. Aquí nuestro presente 

parece suspendido”.33 Antígona González también reza por devolverle la singularidad a su 

hermano desaparecido, a Tadeo: “Rezo para que tu cuerpo ausente no quede impune. Para 

que no quede anónimo. Rezo para tener un sitio a dónde ir a llorar…”.34 

Lo que yo he llamado pulsión testimonial, para Cavarero es un deseo ontológico de 

ser escuchado, pero, más aún, de ser escuchado como un ser único. Lo lee en Nietzsche en 

su Ecce Homo, cuando exclama: “‘¡Escúchenme! Porque yo soy tal y tal persona. Sobre 

todo, no me confundas con otra persona.’ ‘No quiero ser confundido con otro, por lo que 

no debo confundirme con otro’, repite un momento después con énfasis”.35 Los testimonios 

 
31 Esto además con un doble objetivo: el de deshumanizarlos en el sentido en el que lo he desarrollado aquí, 
esto es, robarles la singularidad o el modo de ser único como irrepetible e irremplazable de lo humano, pero 
además, como gesto desmedido de indecencia al violar dos mandatos judíos de no tatuar la piel y de no 
numerar a los hijos de Israel, como figura en el Éxodo. Oseas 1:10 La Biblia Textual, dice: “Con todo, el 
número de los hijos de Israel será como la arena del mar, que no se puede medir ni contar”. Según algunas 
interpretaciones, el motivo de la prohibición se debe a que contar judíos directamente como individuos rompe 
con la idea de comunidad y unidad del pueblo. Otras sostienen que un censo debe tener un propósito 
bienhechor, de no ser así, serán castigados. Así, por ejemplo, en el censo en el desierto a su salida de Egipto, 
se hizo un inventario de objetos en el que cada cosa representaba a una persona. 
32 Ciro Pérez y Víctor Ballinas, “Decenas de miles dispuestos a hacerse escuchar”, La Jornada, 9 de mayo, 
2011, https://www.jornada.com.mx/2011/05/09/politica/004n1pol. 
33 Sandra Uribe, Antígona González (Oaxaca de Juárez: Sur+ Ediciones, 2012), 63. 
34 Ibid., 28 [el énfasis es mío]. 
35 [“‘Hear me! For I am such and such a person. Above all, do not mistake me for someone else.’ ‘I do not 
want to be mistaken for another — therefore I must not mistake myself for another,’ he repeats a moment 
later with emphasis”]. Cavarero, Relating Narratives, 85 [énfasis en el original].  



13 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

de las víctimas de violencia extrema y de las familias de esas víctimas, ellas mismas 

también víctimas, reclaman siempre el reconocimiento de la singularidad de su vivencia. 

Demandan que su historia se conozca públicamente, difunden la foto de sus rostros, las 

Buscadoras en México visten playeras con el rostro de sus seres queridos impresos en el 

pecho y/o en la espalda. Zalmen Gradowski implora en su segundo manuscrito que se dé a 

conocer su nombre y apellido, y el de cada uno de sus familiares que fueron quemados en 

Auschwitz-Birkenau; Sonia, el de su esposa; Sore, el de su madre; Líbe, el de una hermana; 

Éster Rójl, el de otra; Refúel, el de su suegro; y Volf, el de su cuñado. Aparte de publicar 

su historia, desesperadamente entre signo de admiración, ruega al futuro descubridor de su 

manuscrito incluir una foto de su familia, una suya y de su esposa en la publicación: “Que 

por lo menos los ojos que las vean derramen una lágrima o emitan un suspiro. Eso será 

para mí el mayor consuelo, que mi madre, mi padre, mis hermanas, mi esposa, mi familia 

y quizá también mis hermanos no hayan desaparecido de este mundo sin que siquiera se 

haya derramado una lágrima por ellos”.36 Y agrega, “Que su nombre, que su recuerdo no 

sea borrado tan rápidamente”.37 Los crímenes, la violencia, deben archivarse de manera 

justa, con nombre y con los nombres de las víctimas. Los cuerpos/muertos deben ser 

contados con nombre y fecha, hay instrucciones: “Uno, las fechas, como los nombres, son 

lo más importante. El nombre por encima del calibre de las balas”.38  

¿Cómo devolvemos entonces la agencia a las víctimas de violencia radical?; ¿cómo, su 
singularidad e irremplazabilidad?; ¿cómo rehumanizar? Hasta donde hemos analizado, queda 
claro que la agencia de la acción o de la experiencia no es un a priori, sino una instancia a 
construir a través del relato, de la historia si pensamos en sujetos más complejos como 
comunidades o naciones; el proyecto es, por lo tanto, político en el sentido de colectivo y, por 
ende, una responsabilidad compartida. Si la agencia sólo es posible vía el relato, esto quiere 
decir, como he insistido, que la escucha no es secundaria, sino esencial al proceso de 
agenciación. No hay agencia sin la hospitalidad auditiva del otro. Esto quiere decir que prestar 
oídos al relato del otro es una obligación ética y ser escuchados un derecho civil y humano.  

Como expuse líneas antes, de acuerdo con el análisis de Arendt sobre la acción y el 

relato, la condición humana se devela en el discurso (ante otro, en la esfera pública) como 

 
36 Gradowski, En el corazón del infierno, 62 (el énfasis es mío).  
37 Ibid., 62. 
38 Ver Sara Uribe, Antígona González, 13 (énfasis en el original). 



14 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

singularidad dentro de una pluralidad. Por su lado, aunque siguiendo también la 

interpretación de Arendt, Cavarero supone que lo que aparece en la narración es el sí mismo. 

En Relating Narratives (2000), Cavarero analiza algunos modos biográficos y 

autobiográficos del relato y averigua que la escucha o la lectura son la otra parte de una 

articulación indisociable que construye el sí mismo. Tanto en la biografía como en la 

autobiografía hay un desdoblamiento en el que el sí mismo y el otro están concernidos como 

destinatario y como protagonista, siempre al mismo tiempo los dos papeles: “No obstante, 

en ambos casos [biografía y autobiografía], lo que importa desde el principio es la relación 

narrativa que los hizo posibles y que se renueva en ellos”.39 El sí mismo es, por lo tanto, 

relacional y expositivo (que solo se realiza si se expone o aparece ante otro). El hecho es que 

los seres humanos vivimos juntos, que desde siempre arribamos a un mundo donde el sentido 

está ya tejido, que nos nombra y nos otorga desde el nacimiento características (aunque estas 

sean más producto de la interpretación que de la realidad), expectativas y promesas. Vamos, 

que vivir juntos es la condición fundante de la condición humana y no es ni una elección, ni 

un horizonte normativo; es más bien una necesidad ontológica:  

 
Éste no es un reconocimiento que pertenezca al ámbito clásico de la teoría moral, y tampoco 
es un principio cuya ética pueda deducirse. Se trata más bien de un reconocimiento 
irreflexivo, que ya está en marcha en la naturaleza exhibitiva del yo, que se hace aún más 
explícito en la práctica activa y deseante de la narración recíproca. El carácter relacional de 
la ética que responde a esto no es, por lo tanto, el fruto de una elección; o, más bien, el objeto 
de una posible valoración o el resultado de una estrategia grandiosa. Es más bien el aspecto 
necesario de una identidad que, de principio a fin, se entrelaza con otras vidas, con 
exposiciones recíprocas e innumerables miradas— y necesita el relato del otro.40 

 

El agente como un sí mismo, como un ser único y singular dentro de una pluralidad, es una 

construcción a posteriori y mediada por su aparición en un mundo que le reconoce, esto 

es, que escucha su discurso y que le responde “tú eres quien ha vivido esto y lo otro, quien 

ha hecho, dicho, amado y odiado esto y lo otro”. En este sentido, la escucha del otro es más 

 
39 [“Nonetheless, in both cases, what matters from the beginning is the narrative relation that rendered them 
possible and that renews itself in them”]. Cavarero, Relating Narratives, 85. 
40 [“This is not a recognition that belongs to the classical realm of moral theory, and neither is it a principle 
whose ethic can be deduced. This is rather an irreflexive recognition, already at work in the exhibitive nature 
of the self, which is rendered even more explicit in the active and desiring practice of reciprocal storytelling. 
The relational character of the ethic that responds to this is not therefore the fruit of a choice; or, rather, the 
object of a possible appraisal or the result of a grandiose strategy. It is rather the necessary aspect of an 
identity which, from beginning to end, is intertwined with other lives –with reciprocal exposures and 
innumerable gazes– and needs the other's tale”]. Cavarero, Relating Narratives, 87-88. 



15 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

primordial que la narración, pues se trata de un prestar oídos capaz de contar la historia 

ajena; la escucha radicalmente hospitalaria no es una que simplemente pone atención al 

relato, sino una que puede ella misma hacerlo sin que la protagonista se la haya contado. 

Que el sí mismo es singular, pero relacional quiere decir que necesita de la escucha del otro 

e inclusive de ser narrado por otro. Por escucha entonces no me refiero a una acción 

limitada a los oídos, sino a una que se hace con todos los poros del cuerpo y con los ojos 

que ponen atención a las hazañas del otro. La escucha radical es aquella que puede hacer 

la biografía del otro. Que el sí mismo se construya en la articulación del binomio relato y 

escucha, puede querer decir que el otro lo relata y el sí mismo escucha su propia historia.  

La escucha como necesidad ontológica se remonta hasta la falta o incapacidad de 

construir una memoria propia desde el nacimiento hasta los primeros años de nuestra vida. 

Esto quiere decir que desde el primer momento en que arribamos al mundo, nuestra 

identidad depende del relato que otros nos donan de nuestros primeros años de vida. Este 

retardo es fundamental para entender el papel medular del otro en la constitución de la 

identidad como singularidad en una pluralidad: al fin y al cabo, sólo conocemos y re-

conocemos nuestro nacimiento y buena parte de nuestra infancia mediante el recuento de 

aquellos adultos que lo atestiguaron. El sujeto no tiene acceso irrestricto a su propia historia 

en tanto memoria: “hay en mí, y me pertenece, algo acerca de lo cual no puedo dar 

cuenta”.41 Esta imposibilidad de auto-esclarecimiento no puede traducirse en nihilismo 

moral. En otras palabras, este fracaso no significa que yo no soy moralmente responsable 

de lo que hago y de lo que soy.42 Por el contrario, es más bien imperativo replantear la 

noción de responsabilidad de modo tal que ésta no quede “atada a la presunción de un yo 

plenamente transparente para sí mismo”.43 Esto que Butler llama un fracaso ético 

primordial, tiene como consecuencia que radicalmente dependamos de lo que el otro es 

capaz de devolvernos sobre nuestra propia historia, como escucha y como biógrafo. De 

hecho, yo diría que en todo caso una buena narradora es más bien una escucha, es alguien 

del auditorio, mas no como espectadora, sino como testigo. Pues precisamente los testigos 

 
41 Judith Butler, Dar cuenta de sí mismo: violencia ética y responsabilidad, trad. Horacio Pons (Buenos 
Aires: Amorrortu, 2009), 60. 
42 En este sentido, el psicoanálisis es una práctica y un esfuerzo por dar cuenta ––a otros y a nosotros mismos–
– de aquello que somos y aquello que hacemos sin agencia voluntaria y consciente.  
43 Butler, Dar cuenta…, 117. 



16 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

y los espectadores se distinguen por dar o no testimonio, por hacer o no archivo, memoria 

y/o historia. ¿Quién es entonces una narradora? Alguien que primero escucha la historia, 

como un atestiguarla, y luego la relata dándole así sentido. ¿Qué es una narración sino una 

escucha atenta y generosa? 

 En Relating Narratives (2000), Cavarero analiza la fábula de la cigüeña en la novela 

autobiográfica de Karen Blixen, Out of Africa (1937). La fábula narra la historia de un 

hombre que vivía junto a un estanque, se despertó una noche por un gran ruido. Salió y se 

dirigió al estanque, pero en la oscuridad, corriendo arriba y abajo, de un lado a otro, guiado 

sólo por el ruido, tropezó y se cayó repetidamente. Por fin, encontró una fuga en el dique, 

por el que se escapaban el agua y los peces. Se puso a trabajar para tapar y cuando terminó, 

volvió a la cama. A la mañana siguiente, mirando por la ventana, vio con sorpresa que sus 

huellas habían trazado la figura de una cigüeña en el suelo. La alegoría en el cuento le sirve 

a Cavarero para mostrar el carácter a posteriori del sentido de toda hazaña o historia de 

vida. No es en el calor de la acción que una puede saber lo que está forjando, el sentido es 

siempre en retardamiento y desde la perspectiva de un doble, aunque este sea el sí mismo, 

pues es siempre desde la distancia. En otras palabras, el sí mismo se forma en la narración 

en retardamiento de la acción, es así también un ejercicio de memoria. Inclusive si se trata 

de contar la propia historia, esto implica un distanciarse de sí mismo, un duplicarse, hacer 

de sí mismo un otro. Al fin y al cabo, es el relato de la faena lo que da sentido a la historia 

y, por lo tanto, al quién de la protagonista: “Evidentemente, Karen Blixen sabía que no 

podía ver con sus propios ojos el designio de su vida. Ella sabía que, fuera del cuento del 

niño, siempre es otro el que ve a la cigüeña”.44 Es decir, el que camina por el suelo no 

puede ver la imagen que dejan sus pasos, por lo que necesita otra perspectiva. Dos 

cuestiones quedan así claras: 1) la historia sólo puede ser narrada desde la perspectiva 

póstuma de alguien que no participa en los acontecimientos, aunque la protagonista y la 

narradora sean la misma persona, ésta solo puedo hacerlo una vez que la acción ha 

terminado; y, 2) en tanto la interpretación de la acción (y el deseo) es en el relato y éste no 

es sino en íntima articulación con la escucha de otra persona materialmente presente o del 

futuro, la interpretación no es auto-interpretación, sino co-interpretación. 

 
44 [“Evidently Karen Blixen knew that she could not see with her own eyes the design of her life. She knew 
that, outside of the child's tale, it is always another who sees the stork”]. Cavarero, Relating Narratives, 3.  



17 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

Cavarero nombra altruismo a este narrar y abrir el espacio de aparición del otro, no 
obstante, no se trata de una actitud sacrificial o benévola, sino de un gesto que resulta ser 
el principio fundacional de un yo que se sabe constituido por otro; el otro que es 
ontológicamente necesario: 

 
A la luz de una identidad única e irrepetible —irremediablemente expuesta y contingente— 
el otro es, pues, una presencia necesaria. Es el que consiente el acontecimiento mismo de 
una aparición del existente, que —como diría Nancy— es siempre una co-aparición. 
Compareciendo el uno al otro, aparecen recíprocamente como un otro. No prestan, por tanto, 
sustancia al rostro anónimo de una alteridad indistinta y universal, a saber, ese rostro del 
altruismo abstracto que se identifica demasiado fácilmente como una benevolencia genérica 
o una intención piadosa. El altruismo de la singularidad no es ni sacrificio, ni entrega, ni 
mortificación, ni renuncia. Es más bien la condición ontológica de un quién, siempre 
relacional y contextual, para quien el otro es necesario.45 

 

En otras palabras, la biografía que otro nos narra nos dona la identidad como ese ser único 
e irremplazable, pero esto es, desde el nacimiento, relacional, en dependencia ontológica. 
Es este comparecer el uno al otro lo que hace que la vida sea bios y no zoe:46 
 

Hay una ética del don en el placer del narrador. Aquel que narra no solo entretiene y 
encanta, como Sherezada, sino que le da su propia cigüeña al protagonista de su historia. 
Si dejar tras de sí un diseño, un ‘destino’ una figura irrepetible de nuestra existencia, ‘es 
la única aspiración que merece el hecho de que la vida nos fue dada’, entonces nada 
responde más al deseo humano que el decir nuestra historia. Aun antes de revelar el 
sentido de una vida, una biografía, por tanto, reconoce el deseo por ella.47 

 

Ricoeur agrega que la articulación entre la revelación del quién y el espacio público de 
aparición es para Arendt lo medular en la dignidad humana, pues para todo héroe su propia 
historia está atravesada por una enorme opacidad.48 Esta falta de transparencia no sólo 

 
45 [“In the light of a unique and unrepeatable identity — irremediably exposed and contingent — the other is 
therefore a necessary presence. He or she is the one who consents to the very event of an appearance 
[apparire] of the existent, which— as Nancy would say— is always a co-appearance. Appearing to each 
other [Comparendo], they reciprocally appear as an other. They thus do not lend substance to the anonymous 
face of an indistinct and universal alterity, namely, that face of the abstract altruism which is too easily 
identified as a generic benevolence or pious intention. The altruism of uniqueness is neither sacrifice nor 
dedication, nor mortification, nor renunciation. It is rather the ontological status of a who, which is always 
relational and contextual, for whom the other is necessary”]. Ibid., 89-90. 
46 Véase Cavarero, Relating Narratives, 85. 
47 [“There is an ethic of the gift in the pleasure of the narrator. The one who narrates not only entertains and 
enchants, like Scheherazade, but gives to the protagonists of his/her story their own stork. If leaving behind 
a design, a 'destiny,' an unrepeatable figure of our existence, 'is the only aspiration deserving of the fact that 
life was given us,' ·then nothing responds to the human desire more than the telling of our story. Even before 
revealing the meaning of a life, a biography therefore recognizes the desire for it”]. Ibid., 3-4. 
48 Ricoeur, “Action, Story and…”, 67. 



18 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

viene de la acción que cae en un mundo en el que hay otros actores y otras acciones que 
modifican el efecto intencional, si es que hubiera alguno, original o pretendido de la acción, 
sino de una opacidad propia del ser humano desde el nacimiento y que, aunque más radical 
durante los primeros años de la infancia por cierta incapacidad de hacer memoria, nunca se 
supera. Así, sólo vía la narración será que la acción tome un sentido. Dada esta dependencia 
ontológica en la que la construcción del sí mismo o de la agencia está en manos de la 
escucha del relato de nuestras hazañas en cualquier dirección del desdoblamiento y debido 
a que, por un lado, la violencia arrebata la agencia y, por otro, que el trauma es, como 
expuse al principio del texto, la búsqueda compulsiva de la agencia, podemos deducir que 
abrir el espacio de la escucha de la vivencia traumática y convertirnos en testigos que 
puedan devolver la narración de los hechos, es el gesto que puede reconstruir y devolver la 
agencia a los agraviados. De esta manera, honrar la pulsión testimonial es un deber ético 
fundamental y el esfuerzo mínimo al que estamos obligados como humanidad 
ontológicamente enlazada los unos con los otros.  

Como enseña la fábula que le contaron de niña a Karen Blixen, el diseño de la 

cigüeña duró sólo una mañana. Las huellas desaparecen. Como bien dice Derrida: “Esta no 

es una huella a no ser que en ella la presencia se sustraiga irremediablemente, desde su 

primera promesa, y a no ser que se constituya como la posibilidad de un borrarse absoluto. 

Una huella imborrable no es una huella”.49 Ignorar esto es peligrosamente pretender que 

siempre hay un resto— como si la aniquilación no fuera una posibilidad. El resto en el 

sentido derrideano de restablecimiento— no debe ser romantizado, especialmente cuando 

el borrado es político y público. En tal caso, la posibilidad de la aniquilación debe ser 

contemplada a fondo, contemplada porque exige una responsabilidad colectiva. Así, es 

importante no perder de vista la transitoriedad del mundo de los hechos, esto es, la 

fragilidad del mundo fáctico, que, como explica Arendt, de no ser narrado, desaparece. Si 

el ansioso mentiroso llega antes que nosotros, puede borrarlo todo. Imaginen si los 

testimonios de Gradowski los hubiera descubierto un agente de la SS en lugar de en las 

excavaciones de la Comisión Estatal Extraordinaria.50 Sabemos también que la protección 

 
49 Jacques Derrida, “De la economía restringida a la economía general. Un hegelianismo sin reserva”, en La 
escritura y la diferencia (Barcelona: Anthropos, 1989), 365.  
50 Philippe Mesnard y Carlo Saletti, “Entre historia y literatura de la catástrofe”, en Gradowski, En el 
corazón…, XXXV. “El 5 de marzo de 1945, durante unas excavaciones efectuadas, siguiendo indicaciones 
de Szlama Dragon cerca del crematorio III de Birkenau, por una Comisión Investigadora del Ejército 
Soviético, se descubrió, en el interior de una cantimplora alemana de aluminio cerrada con un tapón de metal, 



19 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

de la verdad no será fácil cuando el mentiroso es poderoso. Por lo tanto, en estos escenarios, 

la recuperación de la verdad será una batalla. Debido a la temporalidad de los hechos, es 

decir, por el hecho de que sus huellas pueden ser borradas y la posibilidad de que la 

narrativa del mentiroso en el poder pueda imponerse, los que decimos la verdad debemos 

actuar con mayor rapidez. Ahora sabemos que la “verdad histórica” que inventó el ex 

Procurador General de la República, Jesús Murillo Karam, fue lo que no sucedió; vimos 

hace unos meses el video que lo muestra junto con otras autoridades del C-451 en el 

basurero de Cocula sembrando falsa evidencia y borrando así huellas de lo verdaderamente 

sucedido con los 43 estudiantes de Ayotzinapa. Hay que darle sentido a las huellas de la 

violencia antes de que sea imposible darles sentido y forma, antes de que no pueda verse 

su cigüeña o, mejor dicho, su ave de mal augurio, antes de que lleguen los zopilotes, antes 

de que quede como puro mal que se repita compulsivamente. Hay que escuchar el mal y 

relatarlo para, hasta donde sea y lo más posible, conjurarlo. 

 
 

 
un cuaderno de 14.5 x 9.5 centímetros compuesto por noventa y una páginas numeradas de las cuales faltaba 
una decena; cada página comprendía entre veinte y ocho líneas, de las cuales las primeras eran legibles. El 
recipiente contenía igualmente un segundo manuscrito de dos páginas, fechadas el 6 de septiembre de 1944 
y con la firma de Zalmen Gradowski”. 
51 En Guerrero, como en otros estados de México, existe un área que concentra las comunicaciones de policías 
estatales, municipales y del gobierno federal. Este mando de operaciones se llama C-4. En el caso de Iguala 
los expertos de la CIDH establecen que se mantuvo en operación continua el 26 de septiembre. Pero 
extrañamente interrumpió su funcionamiento “a ciertas horas”, especialmente las que siguieron a la detención 
de los estudiantes que luego desaparecieron. El informe del GIEI dice que “no tienen acceso a información a 
partir del C-4 en ciertos momentos esa noche porque la comunicación está intervenida por SEDENA 
[Secretaría de la Defensa Nacional]”. Grupo Interdisciplinario de Expertos Independientes (GIEI), Informe 
Ayotzinapa I. Investigación y primeras conclusiones de las desapariciones y homicidios de los normalistas 
de Ayotzinapa (2016), 316. 
 



20 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

Bibliografía 
 
Acosta, María del Rosario, “Aproximaciones filosóficas a la construcción de memoria 

histórica”. Ideas y valores n° 5 (2019). 

Arendt, Hannah. La condición humana. Buenos Aires: Paidós, 2009. 

Arendt, Hannah. Los orígenes del totalitarismo. Madrid: Taurus, 1998. 

Butler, Judith. Dar cuenta de sí mismo: violencia ética y responsabilidad, trad. De Horacio 

Pons. Buenos Aires: Amorrortu, 2009. 

Butler, Judith. Marcos de guerra. Las vidas lloradas. México: Paidós, 2010. 

Butler, Judith. Mecanismos psíquicos del poder. Teorías sobre la sujeción. Madrid: 

Cátedra, 2001. 

Caruth, Cathy. Unclaimed Experience. Trauma, Narrative, and History. Londres: The 

Johns Hopkins University Press, 1996. 

Cavarero, Adriana. Relating Narratives. Storyteling and Selfhood. Nueva York: Routledge, 

2000. 

Derrida, Jacques. Mal de archivo. Una impresión freudiana. Madrid: Trotta, 1997. 

Derrida, Jacques. “De la economía restringida a la economía general. Un hegelianismo sin 

reserva”, en La escritura y la diferencia. Barcelona: Anthropos, 1989. 

Derrida, Jacques. “‘Hay que comer’ o el cálculo del sujeto”, Confines, n° 17, (2005). 

Freud, Sigmund. Obras completas, ed. James Strachey, Anna Freud, Alix Strachey, Alan 

Tyson, and José L. Etcheverry, vol. 12, 1911-1913. Buenos Aires: Amorrortu, 1991. 

Freud, Sigmund. Obras completas, ed. James Strachey, Anna Freud, Alix Strachey, Alan 

Tyson, and José L. Etcheverry, vol. 18, 1920-1922. Buenos Aires: Amorrortu, 1992. 

Gradowski, Zalmen. En el corazón del infierno. Documento escrito por un 

Sonderkommando de Aushwitz-1944. España: Anthropos, 2008. 

Grupo Interdisciplinario de Expertos Independientes (GIEI). Informe Ayotzinapa I. 

Investigación y primeras conclusiones de las desapariciones y homicidios de los 

normalistas de Ayotzinapa. 2016. 

Levi, Primo. Los Hundidos y los salvados. Barcelona: Austral, 2018 

Levi, Primo. Si esto es un hombre. Barcelona: Austral, 2018. 



21 
 

www.enclavesdelpensamiento.mx 
https://doi.org/10.46530/ecdp.v0i32.538 

Pérez Ciro y Víctor Ballinas. “Decenas de miles dispuestos a hacerse escuchar”, La 

Jornada, 9 de mayo, 

2011,https://www.jornada.com.mx/2011/05/09/politica/004n1pol 

Richard, Nelly. Fracturas de la memoria. Arte y pensamiento crítico. Buenos Aires: 

Siglo XXI, 2007. 

Ricoeur, Paul, “Action, Story and History: On Re-Reading The Human Condition”, 

Salmagundi, n°. 60 (1983). 

Sociedad Bíblica Iberoamericana, ed. La Biblia Textual. Corea del Sur: Broadman & 

Holman Publishers, 1999. 

Spivak, Gayatri Chakravorty, “¿Puede hablar el subalterno?” Revista Colombiana de 

Antropología n° 39, (2003). 

Theidon, Kimberly. Entre prójimos. El conflicto armado interno y la política de 

reconciliación en el Perú. Lima: IEP Ediciones, 2004. 

Uribe, Sandra. Antígona González. Oaxaca de Juárez: Sur+ Ediciones, 2012. 

 


