
RECEPCIÓN: 20/07/2014		  85	 ACEPTACIÓN: 24/10/2014

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104

HISTORIA Y PLASTICIDAD.  
EN TORNO A LA HISTORIA CONTINGENTE DEL CAPITALISMO  

EN GILLES DELEUZE Y FÉLIX GUATTARI*

Luis Armando Hernández Cuevas**

Resumen: Deleuze y Guattari escriben en El Anti Edipo que es correcto com-
prender retrospectivamente toda la historia a la luz del capitalismo. Así, las lí-
neas que componen este escrito tienen la intención de recorrer esa 
retrospectiva tomando tres instancias como guías: por un lado, las plasticidades 
del ritornelo; por otro lado, tres personajes conceptuales (salvajes, bárbaros y 
civilizados), y; por último, la etnología nietzscheana trazada a lo largo de La 
Genealogía de la moral. Todo esto con miras a descifrar los dos límites que 
marcan la obra conjunta de Deleuze-Guattari: el capitalismo y la esquizofrenia.

Palabras clave: Deleuze, Guattari, Nietzsche, ritornelo y capitalismo.

*  Agradezco los comentarios de los revisores anónimos de este artículo. De igual manera 
agradezco el apoyo del Proyecto PAPIIT IG400614: Ontología e historia: indagación sobre las vías 
para otra historia desde la ontología del siglo XX de la DGAPA (UNAM).

** Estudiante de postdoctorado en la Universidad Iberoamericana, México, luishcuevas@
me.com.



HISTORY AND PLASTICITY.  
ON THE CONTINGENT HISTORY OF CAPITALISM  

IN GILLES DELEUZE AND FÉLIX GUATTARI

Luis Armando Hernández Cuevas*

Abstract: Deleuze and Guattari write in The Anti Oedipus that it is correct to 
retrospectively understand all history in the light of Capitalism. Therefore, the 
lines that constitute this paper are intended to review that retrospective in 
considering three instances as guidelines: first, the plasticities of the refrain; 
second, three conceptual characters (savages, barbarians and the civilized); 
and, third, Nietzsche’s ethnology laid out in the Genealogy of Morals. All these 
are considered in order to understand the two limits set by the joint work of 
Deleuze-Guattari: Capitalism and schizophrenia.

Key words: Deleuze, Guattari, Nietzsche, refrain and capitalism.

RECEPCIÓN: 20/07/2014		  86	 ACEPTACIÓN: 24/10/2014

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104

*  Postdoctoral student, Universidad Iberoamericana, México, luishcuevas@me.com



EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 87.

Introducción  
El capitalismo como el Terror

En los dos tomos que componen Capitalismo y esquizofrenia el capitalismo 
es un umbral donde se produce un continuo proceso de individuación del que 
manan bloques de espacio-tiempo, los cuales, con pulsos desiguales, instan a 
que el deseo y sus singularidades manen o se bloqueen determinando así las 
relaciones de salud del socius.1

El capitalismo es ese devenir propio del límite interno o relativo que en di-
versos procesos históricos se ha dispuesto como el Terror. El capitalismo como 
pulso intensivo; como taquicardia, exige que los flujos informativos, económicos, 
tecnológicos, comerciales, informativos, humanos, etcétera, rompan con toda 
barrera, provocando de este modo derrames por todo el conjunto social.

En sus clases, Deleuze llega a comparar el capitalismo con el diluvio, y a 
las sociedades pre-capitalistas como sociedades en cuyas prácticas subyace 
ese pavor ante flujos intensivos que, al aparecer, despedazan todas esas sal-
vaguardias que posibilitan un orden social-institucional.2

Lo anterior no parece extraño si consideramos que el proceso capitalista es 
considerado a la fecha como un movimiento anarco-liberal que invita a que todo 
fluya, determinando así, en sus juegos comerciales, su propia reglamentación.3

1  Cf. Gilbert Simondon, La individuación a la luz de las nociones de forma y de información 
(Buenos Aires: Cactus, 2009) p. 61. Deleuze y Guattari retoman el concepto de individuación de G. 
Simondon, quien escribe en su tesis doctoral: “El verdadero principio de individuación es la propia 
génesis mientras se efectúa, es decir el sistema que deviene cuando la energía se actualiza. El 
verdadero principio de individuación no puede ser buscado en lo que existe antes que se produzca 
la individuación, ni en lo que queda luego de que la individuación es consumada; es el sistema 
energético el que es individuante en la medida en que realiza en sí mismo esta resonancia interna 
de la materia adquiriendo forma y una mediación entre órdenes de magnitud. El principio de indivi-
duación es la manera única en la que se establece la resonancia interna de esta materia que está 
adquiriendo esta forma. El principio de individuación es una operación”.

2  Cf. Gilles Deleuze, Derrames. Entre el capitalismo y la esquizofrenia (Buenos Aires: Cactus, 
2005) p. 40.

3  Cf. Michel Foucault, El nacimiento de la biopolítica (Madrid: Akal, 2009) p. 281. Durante las 
clases dictadas por Foucault en el Collègue de France entre 1978 y 1979, se puede apreciar cómo 
se gestó el saber del movimiento anarco-liberal del capitalismo. Foucault afirma: “La economía es 
una disciplina atea; es una disciplina que comienza a poner de manifiesto no sólo la inutilidad sino 



Luis Armando Hernández Cuevas

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 88.

Ahora bien, una de las características principales del movimiento capita-
lista, es que desde éste se puede producir una historia universal. Tal historia 
se hace posible en consecuencia a que el capitalismo, al ser la única maqui-
naria social que se autogenera desde flujos-locos, flujos libres o descodifica-
dos, insta a que todas las barreras dispuestas por los socius pre-capitalistas 
se experimenten, para así embrollarse en una historia de contenciones y 
desbordes.4

Deleuze-Guattari aseveran:

Es correcto comprender retrospectivamente toda la historia a la luz del capitalis-
mo, […] la historia universal es la de las contingencias y no de la necesidad; cor-
tes y límites, pero no la continuidad […]. El capitalismo ha frecuentado todas las 
formas de sociedad, […] las frecuenta como su pesadilla terrorífica, el miedo pá-
nico que sienten ante un flujo que esquiva sus códigos.5

Así, esta historia universal, lejos de ser una historia necesaria, causal, te-
leológica, es una historia de discontinuidades. De cortes y límites vinculados a 
la contingencia. La historia se distingue como el despliegue de tramados de 
experimentación intensiva en la que se expresan modos del deseo desde los 
cuales se abrazan o se repelen las intensidades inmanentes del capitalismo.

El capitalismo es esa fuerza intensiva que ha recorrido todas esas discon-
tinuidades históricas como su límite. El capitalismo es el umbral relativo de las 
sociedades que han apostado por imponer bloqueos a un deseo de poder in-
manente. Impulso que ha arrastrado en sus derrames formas terroríficas de 
dominación.6

Dispongámonos pues a explorar tal diagramática histórica propuesta por 
Deleuze y por Guattari.

la imposibilidad de un punto de vista soberano, de un punto de vista del soberano sobre la totalidad 
del Estado que él debe gobernar”.

4  Cf. Deleuze, Derrames. Entre el capitalismo y la esquizofrenia (Buenos Aires: Cactus, 2005) 
37-39. En su clase del 14 de diciembre de 1971, Deleuze asevera en torno al concepto de socius: 
“Llamo socius no a la sociedad sino a una instancia social particular que juega el rol de cuerpo 
lleno. Toda sociedad presenta como un socius o cuerpo lleno sobre el cual chorrean flujos de toda 
naturaleza, los cuales son cortados”.

5  Gilles Deleuze y Félix Guattari, El Anti Edipo. Capitalismo y esquizofrenia (Buenos Aires: 
Paidós, 2009) 145-146.

6  Cf. Pierre Clastres, La sociedad contra el Estado (Barcelona: Monte Ávila, 1978). La socie-
dad contra el Estado es un texto que Deleuze y Guattari toman como referente para hacer explíci-
to el hecho de que hubo prácticas sociales arcaicas que se opusieron directamente a ese umbral 
de terror que hoy denominamos como capitalismo. Tales prácticas son denominadas por Clastres 
como prácticas del (im)poder.



Historia y plasticidad

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 89.

Plasticidades del ritornelo

Teniendo presente que el capitalismo admite pensar retrospectivamente la 
historia universal, traigamos a colación a los medios, como bloques de espacio-
tiempo, y a los ritmos, como pulsos de éstos, esto en razón de que Deleuze-
Guattari, a través del ritornelo [Ritournelle], experimentan tres plasticidades que 
en su actualización nos dan cuenta del modo en el que distintos momentos 
históricos han sido la expresión de esa batalla siempre en devenir entre dichas 
plasticidades.7

La primera relación entre un medio y un ritmo la podemos nombrar como: 
“cancioncilla del niño en la oscuridad”, y ésta hace referencia al modo en el que 
el niño, como personaje conceptual, canta para hacer frente a su miedo a la 
oscuridad. Para adquirir un centro estable que lo tranquilice en el seno del caos.

La segunda relación se le puede determinar como: “paredes de sonoridad”, 
debido a que en ella, lo que se presenta es la construcción de un territorio or-
ganizado. Aquí ya no se crea un solo centro de estabilidad. Bajo esta segunda 
relación se mantiene el caos en la exterioridad asegurando un interior por medio 
de leyes que protegen y determinan las barreras, permitiendo así la realiza-
ción de tareas a cumplir. El capataz y el obrero escuchan música para la reali-
zación de sus labores.

La última relación la podemos llamar como: “errancia en el Cosmos”, ya que 
en ella uno se lanza siguiendo una línea de fuga hacia ese caos que interpela en 
la creación. Bajo esta relación transductiva entre medio y ritmo, uno se confun-
de con el Mundo. Es la forma del ritornelo en la que se produce el devenir-im-
perceptible.

Resulta obligatorio apuntar que Kant, Nietzsche y Klee subyacen por deba-
jo de esta última plasticidad que constituye el concepto de ritornelo: en primera 
instancia Kant, para quien la síntesis, gracias a la experimentación de lo sublime 
como aquel afecto que descuadra toda etiología entre las facultades, irrumpe y 
nos instala en un tiempo fuera de sus goznes en el que el devenir se vuelve 
algo vacío; en segundo lugar Nietzsche, quien como un kantiano radical, llevó 
el concepto de síntesis hasta sus límites al determinarlo como eterno retorno 
de la voluntad de poder; por último Klee, quien gracias a la determinación del 
punto gris, como ese punto que al saltar crea los bloques espaciotemporales a 
partir de un ritmo que armoniza el caos, da cabida a la intuición de un tiempo 
que se libera al crear.8

7  Cf. Gilles Deleuze y Félix Guattari, Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia (Valencia: Pre-
textos, 1988) 318-319.

8  Cf. Gilles Deleuze, Kant y el tiempo (Buenos Aires: Cactus, 2008) p. 95. El 4 de abril de 1978 
en una de las clases dedicadas a Kant, Deleuze asevera: “En la Crítica del juicio, Kant nos revela 



Luis Armando Hernández Cuevas

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 90.

Dispuesto lo anterior, y con el oído presto a la escucha del modo en el que 
en el capitalismo se mueven las plasticidades en pugna que dan forma a la 
historia universal, hay que detallar cómo es que estas tres plasticidades propias 
del ritornelo crean un territorio. Es decir, la manera en la que el territorio es 
fruto de un proceso de territorialización de los medios y de los ritmos.

Sobre la producción del territorio Deleuze-Guattari aseveran: “hay territo-
rio desde el momento en que las componentes de los medios dejan de ser 
direccionales para devenir dimensionales, cuando dejan de ser funcionales 
para devenir expresivas. Hay territorio desde el momento que hay expresividad 
de ritmo”.9

una extraordinaria doble aventura: cómo la síntesis, como acto de imaginación, puede ser desbor-
dada por una experiencia fundamental que es la experiencia de lo sublime”.

Cf. Gilles Deleuze, Nietzsche y la filosofía (Barcelona: Anagrama, 2008) 75-76. Deleuze apun-
ta: “El concepto de síntesis se halla en el centro del kantismo, es su descubrimiento particular. Y 
es sabido que los poskantianos reprocharon a Kant, desde dos puntos de vista, el haber compro-
metido este descubrimiento: desde el punto de vista del principio que regía la síntesis y desde el 
punto de vista de la reproducción de los objetos en la propia síntesis. Reclamaban un concepto que 
no sólo fuera condicionante en relación a los objetos, sino verdaderamente genético y productor 
(principio de diferencia o de determinación interna); denunciaban en Kant la supervivencia de ar-
monías milagrosas entre términos que permanecían exteriores. [...] Y si Nietzsche se insiere en la 
historia del kantismo es por la manera original con la que participa con estas exigencias postkan-
tianas; hizo de la síntesis una síntesis de las fuerzas [...]. Entendió la síntesis de las fuerzas como 
el eterno retorno, hallando así en el centro de la síntesis la reproducción de diverso. Asignó el 
principio de la síntesis, la voluntad de poder, y determinó esta última como el elemento diferencial 
y genético de las fuerzas presentes [...]. Lo que Nietzsche parece haber buscado (y encontrado en 
el “eterno retorno” y en “la voluntad de poder”) es una transformación radical del kantismo, una 
reivindicación de la crítica que Kant traicionaba y concebía a un tiempo y una recuperación del 
proyecto crítico sobre nuevas bases y nuevos conceptos”.

Cf. Paul Klee, Teoría del arte moderno (Buenos Aires: Cactus, 2008) 55-56. Klee escribe: “El 
caos como antítesis del orden no es propiamente el caos, no es el verdadero caos; se trata de una 
noción “localizada” relativa a la noción de orden cósmico y su equivalente. El verdadero caos no 
podría ponerse sobre el platillo de una balanza, sino que permanece siempre imponderable e in-
conmensurable. Correspondería más bien al centro de la balanza […]. Ese ser-nada es o esa nada-
ser es el concepto no conceptual de la no contradicción. Para llevarlo a lo visible […] es preciso 
apelar al concepto de gris, al punto gris, punto fatídico entre lo que deviene y lo que muere […]. 
Establecer un punto en el caos es reconocerlo necesariamente gris en razón de su concentración 
principal y conferirle el carácter de un centro original desde donde el orden del universo va a brotar 
e irradiar en todas las dimensiones. Afectar un punto de una virtud central es hacer de él el lugar 
de la cosmogénesis. A este advenimiento corresponde la idea de todo Comienzo […] o, mejor: el 
concepto de huevo”.

9  Gilles Deleuze y Félix Guattari, Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia (Valencia: Pre-
textos, 1988) 321 y 322.



Historia y plasticidad

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 91.

Dicho de otra manera, hay territorio cuando las fuerzas devienen actualiza-
ción. Cuando se presentan adoptando una máscara tipológica y topológica, la 
cual se constituye gracias al establecimiento de una armonía superficial.

1. Plasticidades del Ritornelo

Así pues, el ritornelo como medios y ritmos territorializados, es decir, como 
medios y ritmos devenidos expresivos; como relación diferencial entre lo virtual 
y su actualización, nos da pie para comprender la historia universal bajo tres 
momentos de discontinuidad siempre en pugna: el salvaje, el bárbaro y el civi-
lizado. Tres personajes conceptuales que individuándose de manera diferente 
con el límite de inmanencia relativo, es decir, con el capitalismo, actualizan las 
plasticidades del ritornelo en socius dispares y contingentes.



Luis Armando Hernández Cuevas

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 92.

Nietzsche, la genealogía y los personajes conceptuales

Para distinguir cómo es que las tres plasticidades: “cancioncilla del niño 
en la oscuridad”, “paredes de sonoridad” y “errancia en el Cosmos”, se vincu-
lan en la territorialización contingente del salvaje, del bárbaro y del civilizado, 
refirámonos a la etnografía de tintes nietzscheanos a la que Deleuze-Guattari 
se vinculan en el Anti Edipo.10

Así, en el primer punto de contingencia encontramos el personaje concep-
tual del salvaje. Éste se presenta mayoritariamente en la lucha entre la plasti-
cidad de la “cancioncilla del niño en la oscuridad” y la de “paredes de sonoridad”. 
Para el salvaje, la Tierra aparece como ese centro estable que a través de un 
ritmo tranquiliza al cantante en el seno del caos. La Tierra es esa unidad primi-
tiva de deseo y producción. Deleuze-Guattari nos afirman que la Tierra aparece 
como la casi-causa de producción, siendo su maquinación, es decir, su expre-
sión, la primera forma de socius.11

Es en el entre de resonancia yacente entre los medios y ritmos de la plas-
ticidad “cancioncilla del niño en la oscuridad”, y de la plasticidad “paredes de 
sonoridad”, que se expresa esta máquina territorial primitiva. Bajo ella subyace 
aquello que Nietzsche nombra como la cultura desde el punto de vista prehis-
tórico, ya que en este movimiento comenzará a inscribirse la crueldad sobre el 
cuerpo al tatuarlo por medio de una memoria brutal.12

10  Cf. Gilles Deleuze y Félix Guattari, El Anti Edipo. Capitalismo y esquizofrenia (Buenos Aires: 
Paidós, 2009) 196-197. Deleuze-Guattari expresan en el Anti Edipo: “El gran libro de etnología es 
menos el Essai sur le don de Mauss que la Genealogía de la moral de Nietzsche. Al menos debe-
ría serlo. Pues la Genealogía, la segunda disertación, es una tentativa y un logro sin igual para 
interpretar la economía primitiva en términos de deuda, en la relación acreedor-deudor, eliminando 
toda consideración de intercambio o de interés “a la iglesia”. […] Nunca se ha planteado de forma 
tan extremadamente el problema fundamental del socius primitivo, que es el de la inscripción, del 
código, de la marca”.

11  Para Deleuze-Guattari toda máquina social es literalmente una máquina debido a que ésta 
presenta un motor inmóvil, y a que precede por cortes, ya sea extracción, separación y repartición 
de flujos. La máquina social es una máquina que por cortes codifica los flujos.

12  Cf. Friedrich Nietzsche, La genealogía de la moral (Madrid: Alianza Editorial, 2006) II §3. 
Nietzsche en la Genealogía de la moral asevera: “¿Cómo hacerle una memoria al animal-hombre? 
¿Cómo imprimir algo en este entendimiento del instante, entendimiento en parte obtuso, en parte 
aturdido, en esta vigente capacidad de olvido, de tal manera que permanezca presente?… Puede 
imaginarse que este antiquísimo problema no fue resuelto precisamente con respuestas y medios 
delicados; tal vez no haya, en la entera prehistoria del hombre, nada más terrible y siniestro que su 
mnemotécnica. “Para que algo permanezca en la memoria se lo graba a fuego; sólo lo que no cesa 
de doler permanece en la memoria” —éste es un axioma de la psicología más antigua”.

Cf. Gilles Deleuze y Félix Guattari, El Anti Edipo. Capitalismo y esquizofrenia (Buenos Aires: 
Paidós, 2009) 150. Deleuze-Guattari nos dicen en el Anti Edipo: “Que los órganos estén tallados 



Historia y plasticidad

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 93.

La territorialidad se presenta como un movimiento cruel. Esta marcación de 
deuda en el cuerpo es la primera gran producción del juicio de Dios sobre el 
Cuerpo sin Órganos. La primera gran codificación de la vida.13

El siguiente punto contingente en esta historia universal concebida desde 
el capitalismo como un sistema inmanente, es la máquina del cuerpo lleno del 
déspota, máquina en la cual hallamos el personaje conceptual del bárbaro, y 
que se remite específicamente a la plasticidad de “paredes de sonoridad”.

Para obtener una mejor percepción sobre los principios de esta máquina 
del cuerpo lleno, bien nos podemos acercar a la Genealogía de la moral, donde 
encontramos que el cambio radical, el salto discontinuo, el modo en el que el 
punto gris saltó sobre sí mismo para crear otro ritmo y con ello producir otra 
actualización, fue cuando la deuda se transformó en una deuda impagable. Es 
decir, cuando el socius adquirió una deuda infinita por todos los sacrificios y 
obras que realizaron los antepasados de la comunidad.

Nietzsche afirma que los temores hacia los antepasados crecen y, por lo 
mismo, la manifestación de esa deuda se hace mayor, en la exacta medida en 
que la estirpe se vuelve cada vez más victoriosa, más venerada e independien-
te. Tal entramado entre culpa y deuda se irá haciendo cada vez más poderosa 
hasta que “el antepasado acaba necesariamente por ser transfigurado en un 
dios”.14 Así es como el cuerpo lleno de la Tierra pasa a ser el cuerpo lleno del 
déspota, del inengendrado.

En la máquina del cuerpo lleno del déspota, la deuda se ha vuelto trans-
cendental, y con ella el Juicio de Dios se impone sobre la vida. La expresión 
remite a un centro rostrificante que dictamina la verdad. Éste funge como una 
casi-causa en la que todo pareciera ser producido por él.15

en el socius y que los flujos corran sobre él. Nietzsche dice: se trata de dar al hombre una memo-
ria; y el hombre, que se ha constituido por una facultad activa del olvido, por una represión de la 
memoria biológica, debe hacerse otra memoria, que sea colectiva, una memoria de las palabras y 
no de las cosas, una memora de los signos y no de los efectos. Sistema de crueldad, terrible alfa-
beto, esta organización que traza signos en el mismo cuerpo”.

13  Cf. Friedrich Nietzsche, La genealogía de la moral (Madrid: Alianza Editorial, 2006) II §5. 
En torno a la crueldad de esta primera territorialización Nietzsche escribe: “Aclaremos la lógica de 
toda esta forma de compensación: es bastante extraña. La equivalencia viene dada por el hecho 
de que, en lugar de una ventaja directamente equilibrada con el perjuicio (es decir, en lugar de una 
compensación en dinero, tierra, posesiones de alguna especie), al acreedor se le concede, como 
restitución y compensación, una especie de sentimiento de bienestar, —el sentimiento de bienestar 
del hombre a quien le es lícito descargar su poder, sin ningún escrúpulo, sobre un impotente, la 
voluptuosidad de fiaré le mal pour le plaisir de le faire [de hacer el mal por el placer de hacerlo] […]. 
La compensación consiste, pues, en una remisión y en un derecho a la crueldad”.

14  Friedrich Nietzsche, La genealogía de la moral (Madrid: Alianza Editorial, 2006), II §19.
15  Cf. José Luis Pardo, Cuerpo sin órganos. Presentación de Gilles Deleuze (Valencia: Pre-

textos, 2011) 255. Pardo afirma: “DG [Deleuze y Guattari] siguen también a Nietzsche al sostener 



Luis Armando Hernández Cuevas

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 94.

Bajo la rostrificación despótica, el deseo es determinado por la ley, la cual 
se apoya en la fuerza para hacerse perseverar. El déspota hace de los flujos 
algo cuantificable, primer paso hacia la libre inmanencia de los flujos capitalistas.

Si seguimos los trazos de la Genealogía vemos que es en este momento 
de discontinuidad donde se constituye la cultura desde el punto de vista histó-
rico, y en el que para Nietzsche se genera la mala conciencia.

Bajo el cuerpo lleno del déspota, el deudor adquiere una enfermedad que 
tiene como sintomatología el desinterés, la autonegación, el sacrificio de sí. 
Desde aquí el nihilismo, como esa empresa por negar la vida, por despreciar la 
existencia, se presenta como el motor de la historia.

Es entonces que hallamos un segundo movimiento de discontinuidad sobre 
esta plasticidad de “paredes de sonoridad”. En esta plasticidad se puede adver-
tir cómo se da ese salto discontinuo del personaje bárbaro, al personaje civili-
zado, con el cual el déspota adquiere un nuevo cariz.

Siguiendo entonces junto a Deleuze y Guattari a la Genealogía como ese 
primer gran texto de etnografía, nos hallamos con aquello que Nietzsche desig-
nó como “el golpe de genio del cristianismo”. Acaecimiento con el cual se da 
pie al libre movimiento de una voluntad de autotortura. El animal-hombre encar-
celado en el Estado, domesticado por la culpa y el deber, ahora asume una 
deuda infinita con Dios. Es la autocrucifixión y autoenvilecimiento del hombre. 
La salida a la superficie de la mala conciencia y del resentimiento como expre-
siones de una voluntad nihilista. Basta decir que con este salto inicia el proceso 
de sobrecodificación de los flujos.16

Se percibe entonces ahora el motivo por el que la instauración de la máqui-
na despótica implica en su acaecer el establecimiento de la máquina paranoica. 
Bajo la máquina despótica el déspota se convierte en el tirano que es seguido 
por todo un séquito de perversos que propagan su invención paranoica, levan-
tando así sobre el deseo leyes que sobrecodificando los flujos instalan como 
centro una casi-causa trascendental.17

que la divinización del acreedor pertenece fundamentalmente a las sociedades “bárbaras” o “des-
póticas”, no a las “salvajes” o “primitivas”, y que es en las sociedades modernas, y merced a la 
santificación de esa divinidad, donde nace propiamente el concepto de culpa”.

16  Cf. Friedrich Nietzsche, La genealogía de la moral (Madrid: Alianza Editorial, 2006), II 21. 
Nietzsche apunta: “Dios mismo sacrificándose por la culpa del hombre, Dios mismo pagándole a sí 
mismo, Dios como el que puede redimir al hombre de aquello que para este mismo se ha vuelto 
irredimible —el acreedor sacrificándose por su deudor, por amor (¿quién lo crearía?), ¡por amor a 
su deudor!…”.

17  Cf. Friedrich Nietzsche, La genealogía de la moral (Madrid: Alianza Editorial, 2006) I §10. 
Nietzsche detalla esa perversidad bajo la figura del sacerdote, el cual es detallado como el “espíri-
tu de la venganza”. Los sacerdotes son aquellos que abrazan al nihilismo como el motor de la 



Historia y plasticidad

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 95.

Con los perversos creadores de imperios, como los sacerdotes, los escri-
bas, los funcionarios y las cortes, la fuerza activa, creadora, es separada de lo 
que puede por una ficción. Esto hace que tal fuerza sea en realidad una fuerza 
reactiva. Tal es la vileza de esclavo: el atraer las fuerzas activas hacia una 
trampa con la cual los señores son reemplazados por los esclavos.

Se percibe entonces que el Estado imperial, en el cual el déspota se erige 
como la única casi-causa, como la fuente productiva, engendra un nuevo 
territorio que limita y determina al nuevo socius, al organizar y significar el 
deseo.

En el Estado imperial, el deseo se convierte en el objeto del soberano. No 
obstante, aún falta un giro de tuerca más dentro de esta plasticidad que nom-
bramos “paredes de sonoridad”, y este giro es precisamente aquel que abre de 
lleno ese impulso inmanente relativo del límite capitalista; ese terror inmanente 
que yació clandestino en las pugnas de las plasticidades.

El giro anunciado —divulgado según Deleuze por Kant en el momento en 
que instaló de lleno una inmanencia, la cual terminó por estratificarse, o por 
coagularse a través de la figura del sujeto— resuena en la figura del “último 
hombre” nietzscheano, o en aquello que en la Genealogía se determina como 
“ideal ascético”.

Nietzsche mismo recalca la instancia paradójica de este ideal, ya que es 
precisamente éste el que rompe de lleno con una trascendentalidad central, 
para así precisar toda instancia de trascendencia como instancia de trascen-
dencia inmanente, la cual se va propagando gracias a la ínsula de la subjetivi-
dad. Es aquí donde se abre paso a la axiomática propia del capitalismo dado a 
que ya no hay codificación del déspota ni sobrecodificación del paranoico. Dios 
es asesinado.

Siguiendo a Nietzsche, se puede afirmar que Dios muere cuando el hombre 
dice no a las sujeciones y se marcha hacia el desierto. No obstante, este mar-

historia negando con ello las diferencias de cantidad, de cualidad y de voluntad, y abrazando con 
esto la dominación, lo reactivo y la negación. Son los inventores de un nuevo sentido del dolor. El 
dolor adquiere un sentido interno, éste se ve sensualizado. El dolor se transforma en un sentimien-
to de culpa. De lo anterior se vislumbra el motivo por el que para Nietzsche: “La rebelión de los 
esclavos comienza cuando el resentimiento mismo se vuelve creador y engendra valores. […] 
Mientras que toda moral nace de un triunfante sí dicho a sí mismo, la moral de los esclavos dice 
no, ya de antemano, a un “fuera”, a un “otro”, a un “no-yo”; y ese no es lo que constituye su acción 
creadora. Esta inversión de la mirada que establece valores —este necesario dirigirse hacia fuera 
en lugar de volverse hacia sí— forma parte precisamente del resentimiento: para seguir, la moral 
de los esclavos necesita siempre primero de un mundo opuesto y externo, necesita hablando 
fisiológicamente, de estímulos exteriores para poder en absoluto actuar, —su acción es, de raíz, 
reacción”.



Luis Armando Hernández Cuevas

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 96.

charse se constituye como una ficción más, ya que, a pesar de haber matado 
a Dios, el hombre sigue siendo un asno que lleva sobre sí pesadas cargas.18

El último hombre es aquel que está cruzado por una voluntad de nada ra-
dical. Es aquel que está harto de sí, y que, al estarlo, impone una verdad tirá-
nica sobre la vida, llamando lo sano aquello que contagia su enfermedad. 
Nietzsche afirma en Más allá del bien y el mal que Dios ha sido sacrificado por 
la nada.19

De tal modo, Kant y su intuición del sujeto trascendental son la última ex-
presión de ese proceso histórico con el cual se ha tendido hacia los límites 
propios de la inmanencia. El sujeto kantiano como el último gran dogma, como 
el último gran bulbo de esa triada de estratos que impone el Juicio de Dios 
sobre el Cuerpo sin Órganos (organización, significación y subjetivación), es el 
salto con el que el capitalismo marca su límite.20

Con el sujeto, el Estado déspota-paranoico deja de fungir como casi-causa 
única. Aquí ya no hay un centro de rostrificación que sobre-codifique las rela-
ciones. Hay una axiomática propia del capital. Con ello, todos los flujos se ven 
desterritorializados. El Estado es ahora subordinado al campo de fuerzas, a sus 
relaciones, a sus encuentros disyuntivos. Dinero, mercancías, propiedad priva-
da, ciencia, clases dominantes, leyes, ahora ellas y su vínculo determinan la 
forma del Estado.21

Deleuze-Guattari nos dicen que bajo este giro copernicano, el Estado, en 
tanto máquina, ya no determina un sistema social, éste más bien es determina-

18  Cf. Friedrich Nietzsche, La genealogía de la moral (Madrid: Alianza Editorial, 2006) III §7. 
Nietzsche escribe: “En el ideal ascético están insinuados tantos puentes hacia la independencia, 
que un filósofo no puede dejar de sentir júbilo y aplaudir en su interior al escuchar la historia de 
todos aquellos hombres decididos que un día dijeron no a toda sujeción y se marcharon a un de-
sierto cualquiera: aún dando por supuesto que no fueran más que asnos fuertes y todo lo contrario 
de un espíritu fuerte”.

19  Cf. Friedrich Nietzsche, Mas allá del bien y del mal. Preludio de una filosofía del futuro 
(Madrid: Alianza Editorial, 2009) §55. Nietzsche escribe: “Sacrificar a Dios por la nada —este mis-
terio paradójico de la crueldad suprema ha quedado reservado a la generación que precisamente 
ahora surge en el horizonte: todos nosotros conocemos ya algo de esto—”.

20  Cf. Friedrich Nietzsche, La genealogía de la moral (Madrid: Alianza Editorial, 2006) I §13. 
Nietzsche apunta: “El sujeto […] ha sido hasta ahora en la tierra el mejor dogma, tal vez porque a 
toda la ingente muchedumbre de los mortales, a los débiles y oprimidos de toda índole, las permi-
tía aquel sublime autoengaño de interpretar la debilidad misma como libertad, interpretar su ser-
así-y-así como mérito”.

21  Cf. Félix Guattari, Líneas de fuga. Por otro mundo de posibles (Buenos Aires: Cactus, 2013) 
247. Guattari señala que la rostridad inmanente del capital es una rostridad normal que contamina 
el conjunto del mundo al estar ella misma dominada por “la significación vacía, una significación en 
sí, una sustancia de expresión general de la que no podrá escapar ninguna materia de expresión”.



Historia y plasticidad

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 97.

do por el sistema social al que se incorpora en el juego de sus funciones. El 
Estado es subsumido por el juego propio de la inmanencia relativa capitalista.

Con el sujeto kantiano, se da paso a la hora del mayor cinismo. Es la hora 
del tirano íntimo. El momento en el que con más fuerzas uno combate por su 
servidumbre como si se tratara de su libertad. Deleuze escribe en Dos regíme-
nes de locos:

Se explica al sujeto que cuanto más obedezca más mandará, puesto que no se 
obedece más que a sí mismo. Se dará una conformidad perpetua entre el sujeto 
que manda y el que obedece en nombre de la ley del capital. […] En la historia de 
la filosofía, conocemos la célebre revolución que ha operado la transición del dis-
curso desde el estadio imperial […] al estadio de la subjetividad como delirio pro-
piamente pasional que cierra al sujeto sobre el sujeto.22

Así pues, esta inmanencia propia del capitalismo-subjetivo, nos da cuenta 
ya de la razón por la cual la máquina capitalista, como máquina desterritoriali-
zadora relativa, liberadora de flujos, es el terror de todos los demás socius. Bajo 
el capitalismo el terror se precisa como un poder-dominio que ha adquirido una 
inmanencia que pareciera imponer un ritmo armónico a la totalidad de lo real 
gracias a sus movimientos de pseudolibertad. De ahí que para el capitalismo 
toda creación, todo movimiento, pareciera ser propiciado invariablemente por el 
poder inmanente de su axiomática.

Deleuze-Guattari llegan a apuntar que el capitalismo se logra convertir en 
cuerpo lleno, en el socius dominante, en el instante en que el capital se consti-
tuye como la nueva casi-causa, es decir, un elemento trascendente que se filtra 
en la inmanencia para posibilitar que los flujos no dejen de manar sobre la 
máquina. Terror inmanente.

A modo de conclusión.  
Capitalismo y esquizofrenia como límite relativo y límite absoluto

Arribados a este punto, resulta imperante detenernos para presentir el mo-
tivo por el cual el capitalismo es un límite, y cómo es que este límite propicia la 
generación de la historia universal como un entramado de experimentación 
intensiva de contingencia.

Para adentrarnos en ello, se tiene que tener presente aquello a lo que De-
leuze denomina en Diferencia y repetición como la imagen dogmática del pen-

22  Gilles Deleuze, Dos regímenes de locos. Textos y entrevistas (1975-1995) (Valencia: Pre-
Textos, 2007) 38-39.



Luis Armando Hernández Cuevas

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 98.

samiento, la cual en sus dos variantes, platónica y kantiana, funge como el 
sistema de la representación; como intensidad que resguarda el umbral inma-
nente del capitalismo.23

Es en el Anti Edipo donde Deleuze junto a Guattari precisan que este sis-
tema de la representación, o imagen dogmática del pensamiento, cuenta a nivel 
profundo con tres elementos: el representante reprimido, la representación re-
primente y el representante desplazado.24

Tales elementos nos señalan que el deseo insiste en la producción, y al 
insistir en ésta, crea algo nuevo que termina por velar el deseo que interpeló 
por la creación (el deseo se vuelve lo reprimido). De este modo, la creación no 
reconoce su proceso de producción, le es extraña, ajena (la creación se vuelve 
lo reprimente). Cuestión que propicia en lo creado un poder que de por sí éste 
no tiene, y que, sin embrago, termina por volverse en contra de él, dominándo-
lo (la creación se instala como lo trascendente, como la casi-causa).

Si es dibujado lo anterior sobre los tres momentos de la Historia Universal 
a los que hemos hecho referencia hasta el momento, se tendría el siguiente 
trazado:

En primer lugar encontramos a los salvajes, quienes tras dotar de una can-
cioncilla al caos, comienzan a estratificar su devenir al fijar tal tarareo en un mito 

23  Cf. Gilles Deleuze, Diferencia y repetición (Buenos Aires: Amorrortu, 2002) 254-255. La 
imagen dogmática del pensamiento está compuesta por ocho postulados, los cuales son: “1) Pos-
tulado del principio o de la cogitatio natura universalis (buena voluntad del pensador y buena natu-
raleza del pensamiento); 2) postulado del ideal o del sentido común (el sentido común como 
concordia facultatum, y el buen sentido como distribución que garantiza esa concordancia); 3) 
postulado del modelo del reconocimiento (el reconocimiento que invita a todas las facultades a 
aplicarse sobre un objeto que se supone es el mismo) […]; 4) postulado del elemento, o de la re-
presentación (cuando la diferencia se subordina a las dimensiones complementarias de lo Mismo 
y lo Semejante, de lo Análogo y lo Opuesto); 5) postulado de lo negativo del error (aquí el error 
expresa a la vez todo lo que puede ocurrir de malo en el pensamiento, pero como producto de 
mecanismos externos); 6) postulado de la función lógica o de la proposición (la designación es 
considerada como el lugar de la verdad, no siendo el sentido sino el doble neutralizado de la pro-
posición, o su duplicación indefinida); 7) postulado de la modalidad o de las soluciones (los proble-
mas se calcan materialmente sobre las proposiciones, o bien se definen formalmente por la 
posibilidad de ser resueltos); 8) postulado del fin o del resultado, postulado del saber”.

Cf. José Luis Pardo, Cuerpo sin órganos. Presentación de Gilles Deleuze (Valencia: Pre-textos, 
2011) 71-72. Pardo señala que Deleuze “se considera portavoz de una filosofía moderna cuya tarea 
consiste en salir del “espacio de la representación” fundado por Platón y urbanizado por Aristóteles”.

Cf. François Zourabichvili, Deleuze. Una filosofía del acontecimiento (Buenos Aires: Amorror-
tu, 2004) 16. Zourabichvili afirma que “la imagen dogmática deriva de la interiorización de la relación 
filosofía-afuera, o filosofía-necesidad. Se expresa: 1) en la creencia en un pensamiento natural; 2) 
en el modelo general del reconocimiento; 3) en la pretensión al fundamento”.

24  Cf. Deleuze y Guattari, El Anti Edipo, 190.



Historia y plasticidad

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 99.

que determina la movilidad social. Al separarse del deseo de Tierra que los 
interpela, los salvajes hacen de esta figura un representante que les da órdenes, 
que marca sus cuerpos.

Cuadro 1

Historia universal de contingencia

La genealogía 
de la moral

La cultura desde el punto  
de vista prehistórico

La cultura desde el punto  
de vista histórico

La cultura 
desde el punto 
de vista 
posthistórico

El Anti Edipo
Salvajes Bárbaros Civilizados-Capital Límite absoluto 

esquizofrénicoLímite de inmanencia relativo (capitalismo)

Mil mesetas 
Ritornelo

“Cancioncilla del niño  
en la oscuridad” “Paredes de sonoridad” “Errancia en el 

Cosmos”

En segundo lugar tenemos a los bárbaros, personajes conceptuales que 
llevan esta lógica de la enajenación hasta el extremo al tender hacia la divini-
zación de ese representante desplazado o casi-causa. Desde Nietzsche, los 
bárbaros-cristianos son aquellos que dieron el golpe maestro sobre el represen-
tante desplazado al volver de éste un representante trascendental.

Por último, tenemos el momento de la civilización, espacio donde el último 
hombre, al matar a Dios, instaura un representante desplazado que ya no da 
órdenes desde un centro, éste se ha vuelto inmanente. Aquí la codificación del 
primer momento, y la sobrecodificación del segundo, han sido superadas por la 
aparición del capital como casi-causa, así como por la instauración de una 
axiomática. El capitalismo como el terror ha desterritorializado y descodificado 
los flujos.

Cabe precisar que la contingencia y discontinuidad de los momentos aquí 
señalados no es pura. Para Deleuze-Guattari la historia universal implica la 
imbricación en todo momento de todas las plasticidades: ora, ora, ora. De este 
modo, se puede afirmar que si bien, tal superposición es poseída mayoritaria-
mente en instantes determinados por alguna de estas plasticidades, lo cual 
involucra que una de ellas se muestre con mayor potencia, ello no significa que 
al interior de esa superposición-seña esté siempre en devenir una pelea en la 
que cada una de estas plasticidades busca establecer su dominio.25

25  Cf. Gilles Deleuze y Félix Guattari, Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia (Valencia: 
Pre-textos, 1988) 318-319. Deleuze-Guattari nos dicen en relación a la batalla entre estas tres 



Luis Armando Hernández Cuevas

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 100.

Explicitado lo anterior, traigamos a cuenta los dos límites de inmanencia 
que Deleuze-Guattari vislumbran en las entrañas del movimiento histórico de 
contingencia. Dos límites que en ese entre paradójico entre la esclavitud y la 
libertad nos colocan en esa posición ética-aporética en la que se decide por 
instantes la expresión alegre o triste del deseo.

Así pues, el límite interior del capitalismo, el límite déspota-paranoico, es 
aquél que Deleuze-Guattari nombran como límite relativo. En este límite se 
permite que los flujos se descodifiquen, pero sólo para que una axiomática aún 
más opresiva se propague. La axiomática favorece a que el capitalismo por 
medio de un continuo estropeo, reconfigure su límite interior, recorriendo así en 
todo momento su representante-desplazado.

Frente a lo límites reales e imaginarios que imponían los salvajes y los 
bárbaros, los civilizados no impiden que los flujos de dinero, los productivos, 
los de conocimiento técnico, etcétera, fluyan para romper con los códigos. En 
el capitalismo el aparato de antiproducción, es decir, el capital como casi-causa, 
no se presenta como una instancia trascendente que domina la máquina de 
producción. En el capitalismo se trata de un movimiento en devenir, de un lími-
te interior que entra siempre en disyunciones que hacen que lo nuevo, es decir, 
la creación de nuevas relaciones, no sea algo que el sistema tema, sino algo 
que el sistema requiere para funcionar.

Bajo el capitalismo la creación de lo nuevo transmuta hacia una deuda in-
finita en la que el último hombre expresa su necesidad de crear en el vacío.26

Deleuze-Guattari nos precisan que hay una relación diferencial de los flujos 
con el cual el capitalismo reproduce sus límites inmanentes en una escala que 
siempre se amplía, todo gracias a un límite desplazado que funge como un 
universal inmanente: el capital.27

plasticidades en Mil mesetas: “No son tres momentos sucesivos en una evolución. Son tres aspec-
tos de una sola y misma cosa, el Ritornelo. […] El Ritornelo presenta los tres aspectos, los hace 
simultáneos o los combina: ora, ora, ora, Ora el caos es un inmenso agujero negro, y uno se es-
fuerza en fijar en él un punto frágil como centro. Ora uno organiza alrededor del punto una “anda-
dura” (más que una forma) tranquila y estable: el agujero negro ha devenido una casa. Ora uno 
introduce en esa andadura una salida, fuera del agujero negro”.

26  Cf. Gilles Deleuze y Félix Guattari, El Anti Edipo. Capitalismo y esquizofrenia (Buenos Aires: 
Paidós, 2009) 262. Deleuze-Guattari escriben en el Anti Edipo: “El campo de inmanencia burgués, 
tal como es definido por la conjunción de flujos descodificados, la negación de toda trascendencia 
o límite exterior, la efusión de la antiproducción en la producción misma, instaura una esclavitud 
incomparable, una servidumbre sin precedentes: ya ni siquiera hay señor, ahora sólo esclavos 
mandan a los esclavos, ya no hay necesidad de cargar el animal desde fuera, se carga a sí mismo”.

27  Cf. Gilles Deleuze y Félix Guattari, El Anti Edipo. Capitalismo y esquizofrenia (Buenos Aires: 
Paidós, 2009) 258. Deleuze-Guattari nos dicen en el Anti Edipo: “Ahí radica la potencia (y el poder) 
del capitalismo: su axiomática nunca está saturada, siempre es capaz de añadir un nuevo axioma 



Historia y plasticidad

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 101.

Ahora bien, como polo contrario a este límite relativo, nos encontramos a 
la esquizofrenia como límite absoluto. Como esa plasticidad de “errancia en el 
Cosmos” cuyos flujos descodificados abiertos en el plano de inmanencia no son 
estratificados por una axiomática que funge como un Juicio de Dios inmanente.

Intuyendo esa “errancia en el Cosmos”, el socius rompe con todo represen-
tante reprimido, reprimente y desplazado. El Cuerpo sin Órganos se despliega 
entonces en devenires revolucionarios que propician estar a la escucha de lo 
radicalmente Otro. Es una relación siempre nueva, no obstante repetitiva, con 
el Afuera.

Podemos afirmar que estando en la escucha de esa “errancia en el Cos-
mos”, se rompe con la lógica capitalista y con su paranoia, las cuales obligan a 
reproducir una subjetividad atenida a los ritmos impuestos por una casi-causa 
antiproductiva, como lo es el capital. Deviniendo-Otro es como se propicia que 
los bloques de espacio-tiempo adquieran otra vibración que posibilita experi-
mentar la vida desde otras sintonías.28

Vibrando en la “errancia en el Cosmos” se apela a la construcción de un 
nuevo territorio que no se entiende como hogar, sino como lugar de paso. En 
esta otra síntesis del ritornelo, la interpelación del Afuera nos obliga a crear 
nuevos paisajes territoriales.

Situados en un estado esquizofrénico, se hace necesario el estar siempre 
ante la intemperie, en la errancia. Es el fulgor sobre la piel de una brisa que 
abre la afectividad hacia una fuga.

En el acontecimiento esquizofrénico se intenta hacer audibles las fuerzas 
que en sí mismas no lo son, Deleuze-Guattari, siguiendo a Bergson, afirman que 
se trata de hacer la Duración sonora. De lanzarse con prudencia hacia nuevos 
ámbitos de la expresión en la que lo expresado nunca agote la fuerza insisten-
te de la expresión.29

a los axiomas precedentes. El capitalismo define un campo de inmanencia y no cesa de llenar ese 
campo”.

28  Cf. Gilles Deleuze, Spinoza y el problema de la expresión (Barcelona: Atajos, 1999) 37. 
Siguiendo el pensamiento inmanentista spinoziano Deleuze afirma que “lo expresado no existe 
fuera de su expresión, pero expresado como esencia de lo que se expresa” y, “lo que oculta también 
expresa, pero lo que expresa vuelve a ocultar”.

29  Cf. José Luis Pardo, Cuerpo sin órganos. Presentación de Gilles Deleuze (Valencia: Pre-
textos, 2011) 230. En torno a la esquizofrenia y a la paranoia, Pardo detalla: “Podemos definir la 
esquizofrenia como la descodificación y desterritorialización de los flujos del deseo, es decir, como 
aquello que desliga al deseo de las finalidades, propósitos, sentidos y carencias que le imponen las 
formaciones molares. Y, con las mismas prevenciones, podemos denominar paranoia al movimien-
to inconsciente que reterritorializa y recodifica el deseo, vinculando a las finalidades, propósitos y 
sentidos de la máquina social y haciéndolo depender de una carencia esencial”.



Luis Armando Hernández Cuevas

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 102.

Se nos precisa entonces que la historia universal no es teleológica. La 
historia universal es un proceso siempre en devenir de discontinuidad en el que 
procesos de territorialización, des-territorialización, y re-territorialización, no se 
agotan en su expresión debido a que siempre se hallan en combate.

La historia universal, como historia de las haecceidades, implica necesaria-
mente romper con todo primado dogmático, para abrirse a la intuición de las 
fuerzas en pugna. Esa es justamente la tarea del esquizoanálisis, la cual no es 
otra cosa más que la ciencia de la cartografía del deseo, de sus oleadas de 
inmanencia, de su pragmaticidad.30

De tal modo, tras todo lo enunciado, se nos hace visible cómo es que para 
Deleuze y Guattari la historia es un pliegue de plasticidades en pugna. Las 
contingencias de la historia universal implican la actualización siempre superfi-
cial de las fuerzas que encuentran como límites dos intensidades de inmanen-
cia: por un lado, el umbral capitalista como renovación repetitiva del dominio y 
del poder de ideales subjetivos abstractos y, por otro, el umbral esquizofrénico; 
filo que exige liberarse de la esclavitud autoimpuesta al apelar por la experimen-
tación prudente del deseo creativo.

Capitalismo y esquizofrenia son los devenires inmanentes de la historia 
universal. Son sus impulsos contingentes. Capitalismo y esquizofrenia son las 
instancias de inmanencia en las que uno juega en su devenir.

Bibliografía

Clastres, Pierre, La sociedad contra el Estado. Barcelona: Monte Ávila, 1978.
Deleuze, Gilles, Derrames. Entre el capitalismo y la esquizofrenia. Buenos Aires: Cactus, 

2005.
——, Diferencia y repetición. Buenos Aires: Amorrortu, 2002.
——, Dos regímenes de loco. Textos y entrevistas (1975-1995). Valencia: Pre-Textos, 

2007.
——, Kant y el tiempo. Buenos Aires: Cactus, 2008.
——, Nietzsche y la filosofía. Barcelona: Anagrama, 2008.
——, Spinoza y el problema de la expresión. Barcelona: Atajos, 1999.

30  Cf. Gilles Deleuze y Félix Guattari, El Anti Edipo. Capitalismo y esquizofrenia (Buenos Aires: 
Paidós, 2009) 373. Gilles Deleuze y Félix Guattari en El Anti Edipo nos expresen: “la tarea del 
esquizoanálisis consiste en deshacer incansablemente los yos y sus presupuestos, en liberar las 
singulares prepersonales que encierran y reprimen, en hacer correr los flujos que serían capaces 
de emitir, en recibir o interceptar, en establecer siempre más lejos y más hábilmente las esquicias 
y los cortes muy por debajo de las condiciones de identidad, en montar máquinas deseantes que 
recortan a cada uno lo agrupan con otros”.



Historia y plasticidad

EN-CLAVES del pensamiento, año X, núm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 103.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari, El Anti Edipo. Capitalismo y esquizofrenia. Buenos Aires: 
Paidós, 2009.

——, Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. Valencia: Pre-textos, 2006.
Foucault, Michel, El nacimiento de la biopolítica. Madrid: Akal, 2009.
Guattari, Félix, Líneas de fuga. Por otro mundo de posibles. Buenos Aires: Cactus, 2013.
Klee, Paul, Teoría del arte moderno. Buenos Aires: Cactus, 2008.
Nietzsche, Friedrich, La genealogía de la moral. Madrid: Alianza Editorial, 2006.
——, Mas allá del bien y del mal. Preludio de una filosofía del futuro. Madrid: Alianza 

Editorial, 2009.
Pardo, José Luis, Cuerpo sin órganos. Presentación de Gilles Deleuze. Valencia: Pre-

textos, 2011.
Simondon, Gilbert, La individuación a la luz de las nociones de forma y de información. 

Buenos Aires: Cactus, 2009.
Zourabichvili, François, Deleuze. Una filosofía del acontecimiento. Buenos Aires: Amo-

rrortu, 2004.


