EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, nim. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104

HISTORIA Y PLASTICIDAD.
EN TORNO A LA HISTORIA CONTINGENTE DEL CAPITALISMO
EN GILLES DELEUZE Y FELIX GUATTARI*

Luis Armando Hernandez Cuevas**

Resumen: Deleuze y Guattari escriben en El Anti Edipo que es correcto com-
prender retrospectivamente toda la historia a la luz del capitalismo. Asi, las li-
neas que componen este escrito tienen la intencion de recorrer esa
retrospectiva tomando tres instancias como guias: por un lado, las plasticidades
del ritornelo; por otro lado, tres personajes conceptuales (salvajes, barbaros y
civilizados), y; por ultimo, la etnologia nietzscheana trazada a lo largo de La
Genealogia de la moral. Todo esto con miras a descifrar los dos limites que
marcan la obra conjunta de Deleuze-Guattari: el capitalismo y la esquizofrenia.

Palabras clave: Deleuze, Guattari, Nietzsche, ritornelo y capitalismo.

* Agradezco los comentarios de los revisores anonimos de este articulo. De igual manera
agradezco el apoyo del Proyecto PAPIIT 1G400614: Ontologia e historia: indagacion sobre las vias
para otra historia desde la ontologia del siglo XX de la DGAPA (UNAM).

** Estudiante de postdoctorado en la Universidad Iberoamericana, México, luishcuevas@
me.com.

RECEPCION: 20/07/2014 85 ACEPTACION: 24/10/2014



EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, ndm. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104

HISTORY AND PLASTICITY.
ON THE CONTINGENT HISTORY OF CAPITALISM
IN GILLES DELEUZE AND FELIX GUATTARI

Luis Armando Hernandez Cuevas*

Abstract: Deleuze and Guattari write in The Anti Oedipus that it is correct to
retrospectively understand all history in the light of Capitalism. Therefore, the
lines that constitute this paper are intended to review that retrospective in
considering three instances as guidelines: first, the plasticities of the refrain;
second, three conceptual characters (savages, barbarians and the civilized);
and, third, Nietzsche’s ethnology laid out in the Genealogy of Morals. All these
are considered in order to understand the two limits set by the joint work of
Deleuze-Guattari: Capitalism and schizophrenia.

Key words: Deleuze, Guattari, Nietzsche, refrain and capitalism.

* Postdoctoral student, Universidad Iberoamericana, México, luishcuevas@me.com

RECEPCION: 20/07/2014 86 ACEPTACION: 24/10/2014



Introduccién
El capitalismo como el Terror

En los dos tomos que componen Capitalismo y esquizofrenia el capitalismo
es un umbral donde se produce un continuo proceso de individuacion del que
manan bloques de espacio-tiempo, los cuales, con pulsos desiguales, instan a
que el deseo y sus singularidades manen o se bloqueen determinando asi las
relaciones de salud del socius.!

El capitalismo es ese devenir propio del limite interno o relativo que en di-
versos procesos historicos se ha dispuesto como el Terror. El capitalismo como
pulso intensivo; como taquicardia, exige que los flujos informativos, econémicos,
tecnolégicos, comerciales, informativos, humanos, etcétera, rompan con toda
barrera, provocando de este modo derrames por todo el conjunto social.

En sus clases, Deleuze llega a comparar el capitalismo con el diluvio, y a
las sociedades pre-capitalistas como sociedades en cuyas practicas subyace
ese pavor ante flujos intensivos que, al aparecer, despedazan todas esas sal-
vaguardias que posibilitan un orden social-institucional.2

Lo anterior no parece extrafio si consideramos que el proceso capitalista es
considerado a la fecha como un movimiento anarco-liberal que invita a que todo
fluya, determinando asi, en sus juegos comerciales, su propia reglamentacion.3

1 Cf. Gilbert Simondon, La individuacion a la luz de las nociones de forma y de informacion
(Buenos Aires: Cactus, 2009) p. 61. Deleuze y Guattari retoman el concepto de individuacion de G.
Simondon, quien escribe en su tesis doctoral: “El verdadero principio de individuacion es la propia
génesis mientras se efectua, es decir el sistema que deviene cuando la energia se actualiza. El
verdadero principio de individuacién no puede ser buscado en lo que existe antes que se produzca
la individuacion, ni en lo que queda luego de que la individuacién es consumada; es el sistema
energético el que es individuante en la medida en que realiza en si mismo esta resonancia interna
de la materia adquiriendo forma y una mediacién entre érdenes de magnitud. El principio de indivi-
duacion es la manera Unica en la que se establece la resonancia interna de esta materia que esta
adquiriendo esta forma. El principio de individuacion es una operacion”.

2 Cf. Gilles Deleuze, Derrames. Entre el capitalismo y la esquizofrenia (Buenos Aires: Cactus,
2005) p. 40.

3 Cf. Michel Foucault, EI nacimiento de la biopolitica (Madrid: Akal, 2009) p. 281. Durante las
clases dictadas por Foucault en el Collegue de France entre 1978 y 1979, se puede apreciar como
se gesto el saber del movimiento anarco-liberal del capitalismo. Foucault afirma: “La economia es
una disciplina atea; es una disciplina que comienza a poner de manifiesto no sélo la inutilidad sino

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, num. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 87.



Luis Armando Herndndez Cuevas

Ahora bien, una de las caracteristicas principales del movimiento capita-
lista, es que desde éste se puede producir una historia universal. Tal historia
se hace posible en consecuencia a que el capitalismo, al ser la Unica maqui-
naria social que se autogenera desde flujos-locos, flujos libres o descodifica-
dos, insta a que todas las barreras dispuestas por los socius pre-capitalistas
se experimenten, para asi embrollarse en una historia de contenciones y
desbordes.4

Deleuze-Guattari aseveran:

Es correcto comprender retrospectivamente toda la historia a la luz del capitalis-
mo, [...] la historia universal es la de las contingencias y no de la necesidad; cor-
tes y limites, pero no la continuidad [...]. El capitalismo ha frecuentado todas las
formas de sociedad, [...] las frecuenta como su pesadilla terrorifica, el miedo pa-
nico que sienten ante un flujo que esquiva sus codigos.5

Asi, esta historia universal, lejos de ser una historia necesaria, causal, te-
leoldgica, es una historia de discontinuidades. De cortes y limites vinculados a
la contingencia. La historia se distingue como el despliegue de tramados de
experimentacion intensiva en la que se expresan modos del deseo desde los
cuales se abrazan o se repelen las intensidades inmanentes del capitalismo.

El capitalismo es esa fuerza intensiva que ha recorrido todas esas discon-
tinuidades histéricas como su limite. El capitalismo es el umbral relativo de las
sociedades que han apostado por imponer bloqueos a un deseo de poder in-
manente. Impulso que ha arrastrado en sus derrames formas terrorificas de
dominacion.s

Dispongamonos pues a explorar tal diagramatica histérica propuesta por
Deleuze y por Guattari.

la imposibilidad de un punto de vista soberano, de un punto de vista del soberano sobre la totalidad
del Estado que él debe gobernar”.

4 Cf. Deleuze, Derrames. Entre el capitalismo y la esquizofrenia (Buenos Aires: Cactus, 2005)
37-39. En su clase del 14 de diciembre de 1971, Deleuze asevera en torno al concepto de socius:
“Llamo socius no a la sociedad sino a una instancia social particular que juega el rol de cuerpo
lleno. Toda sociedad presenta como un socius o cuerpo lleno sobre el cual chorrean flujos de toda
naturaleza, los cuales son cortados”.

5 Gilles Deleuze y Félix Guattari, E/ Anti Edipo. Capitalismo y esquizofrenia (Buenos Aires:
Paidds, 2009) 145-146.

6 Cf. Pierre Clastres, La sociedad contra el Estado (Barcelona: Monte Avila, 1978). La socie-
dad contra el Estado es un texto que Deleuze y Guattari toman como referente para hacer explici-
to el hecho de que hubo practicas sociales arcaicas que se opusieron directamente a ese umbral
de terror que hoy denominamos como capitalismo. Tales practicas son denominadas por Clastres
como practicas del (im)poder.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, num. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 88.



Historia y plasticidad
Plasticidades del ritornelo

Teniendo presente que el capitalismo admite pensar retrospectivamente la
historia universal, traigamos a colacién a los medios, como bloques de espacio-
tiempo, y a los ritmos, como pulsos de éstos, esto en razén de que Deleuze-
Guattari, a través del ritornelo [Ritournelle], experimentan tres plasticidades que
en su actualizacion nos dan cuenta del modo en el que distintos momentos
histéricos han sido la expresion de esa batalla siempre en devenir entre dichas
plasticidades.”

La primera relacién entre un medio y un ritmo la podemos nombrar como:
“cancioncilla del nifio en la oscuridad”, y ésta hace referencia al modo en el que
el nifno, como personaje conceptual, canta para hacer frente a su miedo a la
oscuridad. Para adquirir un centro estable que lo tranquilice en el seno del caos.

La segunda relacion se le puede determinar como: “paredes de sonoridad”,
debido a que en ella, lo que se presenta es la construccién de un territorio or-
ganizado. Aqui ya no se crea un solo centro de estabilidad. Bajo esta segunda
relacion se mantiene el caos en la exterioridad asegurando un interior por medio
de leyes que protegen y determinan las barreras, permitiendo asi la realiza-
cion de tareas a cumplir. El capataz y el obrero escuchan musica para la reali-
zacion de sus labores.

La ultima relacién la podemos llamar como: “errancia en el Cosmos”, ya que
en ella uno se lanza siguiendo una linea de fuga hacia ese caos que interpela en
la creacion. Bajo esta relacion transductiva entre medio y ritmo, uno se confun-
de con el Mundo. Es la forma del ritornelo en la que se produce el devenir-im-
perceptible.

Resulta obligatorio apuntar que Kant, Nietzsche y Klee subyacen por deba-
jo de esta ultima plasticidad que constituye el concepto de ritornelo: en primera
instancia Kant, para quien la sintesis, gracias a la experimentacion de lo sublime
como aquel afecto que descuadra toda etiologia entre las facultades, irrumpe y
nos instala en un tiempo fuera de sus goznes en el que el devenir se vuelve
algo vacio; en segundo lugar Nietzsche, quien como un kantiano radical, llevo
el concepto de sintesis hasta sus limites al determinarlo como eterno retorno
de la voluntad de poder; por ultimo Klee, quien gracias a la determinacion del
punto gris, como ese punto que al saltar crea los bloques espaciotemporales a
partir de un ritmo que armoniza el caos, da cabida a la intuicién de un tiempo
que se libera al crear.8

7 Cf. Gilles Deleuze y Félix Guattari, Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia (Valencia: Pre-
textos, 1988) 318-319.

8 Cf. Gilles Deleuze, Kant y el tiempo (Buenos Aires: Cactus, 2008) p. 95. El 4 de abril de 1978
en una de las clases dedicadas a Kant, Deleuze asevera: “En la Critica del juicio, Kant nos revela

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, num. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 89.



Luis Armando Herndndez Cuevas

Dispuesto lo anterior, y con el oido presto a la escucha del modo en el que
en el capitalismo se mueven las plasticidades en pugna que dan forma a la
historia universal, hay que detallar cémo es que estas tres plasticidades propias
del ritornelo crean un territorio. Es decir, la manera en la que el territorio es
fruto de un proceso de territorializacion de los medios y de los ritmos.

Sobre la produccioén del territorio Deleuze-Guattari aseveran: “hay territo-
rio desde el momento en que las componentes de los medios dejan de ser
direccionales para devenir dimensionales, cuando dejan de ser funcionales
para devenir expresivas. Hay territorio desde el momento que hay expresividad
de ritmo”.®

una extraordinaria doble aventura: como la sintesis, como acto de imaginacion, puede ser desbor-
dada por una experiencia fundamental que es la experiencia de lo sublime”.

Cf. Gilles Deleuze, Nietzsche y la filosofia (Barcelona: Anagrama, 2008) 75-76. Deleuze apun-
ta: “El concepto de sintesis se halla en el centro del kantismo, es su descubrimiento particular. Y
es sabido que los poskantianos reprocharon a Kant, desde dos puntos de vista, el haber compro-
metido este descubrimiento: desde el punto de vista del principio que regia la sintesis y desde el
punto de vista de la reproduccién de los objetos en la propia sintesis. Reclamaban un concepto que
no sélo fuera condicionante en relacion a los objetos, sino verdaderamente genético y productor
(principio de diferencia o de determinacion interna); denunciaban en Kant la supervivencia de ar-
monias milagrosas entre términos que permanecian exteriores. [...] Y si Nietzsche se insiere en la
historia del kantismo es por la manera original con la que participa con estas exigencias postkan-
tianas; hizo de la sintesis una sintesis de las fuerzas [...]. Entendio la sintesis de las fuerzas como
el eterno retorno, hallando asi en el centro de la sintesis la reproduccion de diverso. Asigno el
principio de la sintesis, la voluntad de poder, y determiné esta ultima como el elemento diferencial
y genético de las fuerzas presentes [...]. Lo que Nietzsche parece haber buscado (y encontrado en
el “eterno retorno” y en “la voluntad de poder”) es una transformacion radical del kantismo, una
reivindicacion de la critica que Kant traicionaba y concebia a un tiempo y una recuperacion del
proyecto critico sobre nuevas bases y nuevos conceptos”.

Cf. Paul Klee, Teoria del arte moderno (Buenos Aires: Cactus, 2008) 55-56. Klee escribe: “El
caos como antitesis del orden no es propiamente el caos, no es el verdadero caos; se trata de una
nocion “localizada” relativa a la nocion de orden cosmico y su equivalente. El verdadero caos no
podria ponerse sobre el platillo de una balanza, sino que permanece siempre imponderable e in-
conmensurable. Corresponderia mas bien al centro de la balanza [...]. Ese ser-nada es o esa nada-
ser es el concepto no conceptual de la no contradiccion. Para llevarlo a lo visible [...] es preciso
apelar al concepto de gris, al punto gris, punto fatidico entre lo que deviene y lo que muere [...].
Establecer un punto en el caos es reconocerlo necesariamente gris en razén de su concentracién
principal y conferirle el caracter de un centro original desde donde el orden del universo va a brotar
e irradiar en todas las dimensiones. Afectar un punto de una virtud central es hacer de él el lugar
de la cosmogénesis. A este advenimiento corresponde la idea de todo Comienzo [...] o, mejor: el
concepto de huevo”.

9 Gilles Deleuze y Félix Guattari, Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia (Valencia: Pre-
textos, 1988) 321 y 322.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, nim. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 90.



Historia y plasticidad

Dicho de otra manera, hay territorio cuando las fuerzas devienen actualiza-
cion. Cuando se presentan adoptando una mascara tipoldgica y topoldgica, la
cual se constituye gracias al establecimiento de una armonia superficial.

1. Plasticidades del Ritornelo

Asi pues, el ritornelo como medios y ritmos territorializados, es decir, como
medios y ritmos devenidos expresivos; como relacion diferencial entre lo virtual
y su actualizacion, nos da pie para comprender la historia universal bajo tres
momentos de discontinuidad siempre en pugna: el salvaje, el barbaro y el civi-
lizado. Tres personajes conceptuales que individuandose de manera diferente
con el limite de inmanencia relativo, es decir, con el capitalismo, actualizan las
plasticidades del ritornelo en socius dispares y contingentes.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, num. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 91.



Luis Armando Herndndez Cuevas

Nietzsche, la genealogia y los personajes conceptuales

Para distinguir como es que las tres plasticidades: “cancioncilla del nifio
en la oscuridad”, “paredes de sonoridad” y “errancia en el Cosmos”, se vincu-
lan en la territorializacion contingente del salvaje, del barbaro y del civilizado,
refiramonos a la etnografia de tintes nietzscheanos a la que Deleuze-Guattari
se vinculan en el Anti Edipo.10

Asi, en el primer punto de contingencia encontramos el personaje concep-
tual del salvaje. Este se presenta mayoritariamente en la lucha entre la plasti-
cidad de la “cancioncilla del nifio en la oscuridad” y la de “paredes de sonoridad”.
Para el salvaje, la Tierra aparece como ese centro estable que a través de un
ritmo tranquiliza al cantante en el seno del caos. La Tierra es esa unidad primi-
tiva de deseo y produccién. Deleuze-Guattari nos afirman que la Tierra aparece
como la casi-causa de produccion, siendo su maquinacion, es decir, su expre-
sion, la primera forma de socius."

Es en el entre de resonancia yacente entre los medios y ritmos de la plas-
ticidad “cancioncilla del nifio en la oscuridad”, y de la plasticidad “paredes de
sonoridad”, que se expresa esta maquina territorial primitiva. Bajo ella subyace
aquello que Nietzsche nombra como la cultura desde el punto de vista prehis-
torico, ya que en este movimiento comenzard a inscribirse la crueldad sobre el
cuerpo al tatuarlo por medio de una memoria brutal.'2

10 Cf. Gilles Deleuze y Félix Guattari, £/ Anti Edipo. Capitalismo y esquizofrenia (Buenos Aires:
Paidds, 2009) 196-197. Deleuze-Guattari expresan en el Anti Edipo: “El gran libro de etnologia es
menos el Essai sur le don de Mauss que la Genealogia de la moral de Nietzsche. Al menos debe-
ria serlo. Pues la Genealogia, la segunda disertacién, es una tentativa y un logro sin igual para
interpretar la economia primitiva en términos de deuda, en la relaciéon acreedor-deudor, eliminando
toda consideracion de intercambio o de interés “a la iglesia”. [...] Nunca se ha planteado de forma
tan extremadamente el problema fundamental del socius primitivo, que es el de la inscripcion, del
cédigo, de la marca”.

11 Para Deleuze-Guattari toda maquina social es literalmente una maquina debido a que ésta
presenta un motor inmovil, y a que precede por cortes, ya sea extraccion, separacion y reparticion
de flujos. La maquina social es una maquina que por cortes codifica los flujos.

12 Cf. Friedrich Nietzsche, La genealogia de la moral (Madrid: Alianza Editorial, 2006) 1| §3.
Nietzsche en la Genealogia de la moral asevera: “; Cémo hacerle una memoria al animal-hombre?
¢, Cémo imprimir algo en este entendimiento del instante, entendimiento en parte obtuso, en parte
aturdido, en esta vigente capacidad de olvido, de tal manera que permanezca presente?... Puede
imaginarse que este antiquisimo problema no fue resuelto precisamente con respuestas y medios
delicados; tal vez no haya, en la entera prehistoria del hombre, nada mas terrible y siniestro que su
mnemotécnica. “Para que algo permanezca en la memoria se lo graba a fuego; sélo lo que no cesa
de doler permanece en la memoria” —éste es un axioma de la psicologia mas antigua”.

Cf. Gilles Deleuze y Félix Guattari, El Anti Edipo. Capitalismo y esquizofrenia (Buenos Aires:
Paidds, 2009) 150. Deleuze-Guattari nos dicen en el Anti Edipo: “Que los 6rganos estén tallados

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, num. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 92.



Historia y plasticidad

La territorialidad se presenta como un movimiento cruel. Esta marcacion de
deuda en el cuerpo es la primera gran produccién del juicio de Dios sobre el
Cuerpo sin Organos. La primera gran codificacion de la vida.13

El siguiente punto contingente en esta historia universal concebida desde
el capitalismo como un sistema inmanente, es la maquina del cuerpo lleno del
déspota, maquina en la cual hallamos el personaje conceptual del barbaro, y
que se remite especificamente a la plasticidad de “paredes de sonoridad”.

Para obtener una mejor percepcion sobre los principios de esta maquina
del cuerpo lleno, bien nos podemos acercar a la Genealogia de la moral, donde
encontramos que el cambio radical, el salto discontinuo, el modo en el que el
punto gris saltd sobre si mismo para crear otro ritmo y con ello producir otra
actualizacion, fue cuando la deuda se transformé en una deuda impagable. Es
decir, cuando el socius adquirié una deuda infinita por todos los sacrificios y
obras que realizaron los antepasados de la comunidad.

Nietzsche afirma que los temores hacia los antepasados crecen vy, por lo
mismo, la manifestacion de esa deuda se hace mayor, en la exacta medida en
que la estirpe se vuelve cada vez mas victoriosa, mas venerada e independien-
te. Tal entramado entre culpa y deuda se ira haciendo cada vez mas poderosa
hasta que “el antepasado acaba necesariamente por ser transfigurado en un
dios”."4 Asi es como el cuerpo lleno de la Tierra pasa a ser el cuerpo lleno del
déspota, del inengendrado.

En la maquina del cuerpo lleno del déspota, la deuda se ha vuelto trans-
cendental, y con ella el Juicio de Dios se impone sobre la vida. La expresion
remite a un centro rostrificante que dictamina la verdad. Este funge como una
casi-causa en la que todo pareciera ser producido por él.15

en el socius y que los flujos corran sobre él. Nietzsche dice: se trata de dar al hombre una memo-
ria; y el hombre, que se ha constituido por una facultad activa del olvido, por una represion de la
memoria bioldgica, debe hacerse otra memoria, que sea colectiva, una memoria de las palabras y
no de las cosas, una memora de los signos y no de los efectos. Sistema de crueldad, terrible alfa-
beto, esta organizacion que traza signos en el mismo cuerpo”.

13 Cf. Friedrich Nietzsche, La genealogia de la moral (Madrid: Alianza Editorial, 2006) I §5.
En torno a la crueldad de esta primera territorializacion Nietzsche escribe: “Aclaremos la logica de
toda esta forma de compensacion: es bastante extrafia. La equivalencia viene dada por el hecho
de que, en lugar de una ventaja directamente equilibrada con el perjuicio (es decir, en lugar de una
compensacion en dinero, tierra, posesiones de alguna especie), al acreedor se le concede, como
restitucion y compensacion, una especie de sentimiento de bienestar, —el sentimiento de bienestar
del hombre a quien le es licito descargar su poder, sin ningun escrupulo, sobre un impotente, la
voluptuosidad de fiaré le mal pour le plaisir de le faire [de hacer el mal por el placer de hacerlo] [...].
La compensacion consiste, pues, en una remision y en un derecho a la crueldad”.

14 Friedrich Nietzsche, La genealogia de la moral (Madrid: Alianza Editorial, 2006), I §19.

15 Cf. José Luis Pardo, Cuerpo sin érganos. Presentacion de Gilles Deleuze (Valencia: Pre-
textos, 2011) 255. Pardo afirma: “DG [Deleuze y Guattari] siguen también a Nietzsche al sostener

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, num. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 93.



Luis Armando Herndndez Cuevas

Bajo la rostrificacion despética, el deseo es determinado por la ley, la cual
se apoya en la fuerza para hacerse perseverar. El déspota hace de los flujos
algo cuantificable, primer paso hacia la libre inmanencia de los flujos capitalistas.

Si seguimos los trazos de la Genealogia vemos que es en este momento
de discontinuidad donde se constituye la cultura desde el punto de vista histo-
rico, y en el que para Nietzsche se genera la mala conciencia.

Bajo el cuerpo lleno del déspota, el deudor adquiere una enfermedad que
tiene como sintomatologia el desinterés, la autonegacion, el sacrificio de si.
Desde aqui el nihilismo, como esa empresa por negar la vida, por despreciar la
existencia, se presenta como el motor de la historia.

Es entonces que hallamos un segundo movimiento de discontinuidad sobre
esta plasticidad de “paredes de sonoridad”. En esta plasticidad se puede adver-
tir como se da ese salto discontinuo del personaje barbaro, al personaje civili-
zado, con el cual el déspota adquiere un nuevo cariz.

Siguiendo entonces junto a Deleuze y Guattari a la Genealogia como ese
primer gran texto de etnografia, nos hallamos con aquello que Nietzsche desig-
né como “el golpe de genio del cristianismo”. Acaecimiento con el cual se da
pie al libre movimiento de una voluntad de autotortura. El animal-hombre encar-
celado en el Estado, domesticado por la culpa y el deber, ahora asume una
deuda infinita con Dios. Es la autocrucifixién y autoenvilecimiento del hombre.
La salida a la superficie de la mala conciencia y del resentimiento como expre-
siones de una voluntad nihilista. Basta decir que con este salto inicia el proceso
de sobrecodificacion de los flujos.16

Se percibe entonces ahora el motivo por el que la instauracion de la maqui-
na despotica implica en su acaecer el establecimiento de la maquina paranoica.
Bajo la maquina despdtica el déspota se convierte en el tirano que es seguido
por todo un séquito de perversos que propagan su invencion paranoica, levan-
tando asi sobre el deseo leyes que sobrecodificando los flujos instalan como
centro una casi-causa trascendental.”

que la divinizacion del acreedor pertenece fundamentalmente a las sociedades “barbaras” o “des-
poticas”, no a las “salvajes” o “primitivas”, y que es en las sociedades modernas, y merced a la
santificacion de esa divinidad, donde nace propiamente el concepto de culpa”.

16 Cf. Friedrich Nietzsche, La genealogia de la moral (Madrid: Alianza Editorial, 2006), 11 21.
Nietzsche apunta: “Dios mismo sacrificandose por la culpa del hombre, Dios mismo pagandole a si
mismo, Dios como el que puede redimir al hombre de aquello que para este mismo se ha vuelto
irredimible —el acreedor sacrificandose por su deudor, por amor (;quién lo crearia?), jpor amor a
su deudor!...”.

17 Cf. Friedrich Nietzsche, La genealogia de la moral (Madrid: Alianza Editorial, 2006) | §10.
Nietzsche detalla esa perversidad bajo la figura del sacerdote, el cual es detallado como el “espiri-
tu de la venganza”. Los sacerdotes son aquellos que abrazan al nihilismo como el motor de la

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, nim. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 94.



Historia y plasticidad

Con los perversos creadores de imperios, como los sacerdotes, los escri-
bas, los funcionarios y las cortes, la fuerza activa, creadora, es separada de lo
que puede por una ficcién. Esto hace que tal fuerza sea en realidad una fuerza
reactiva. Tal es la vileza de esclavo: el atraer las fuerzas activas hacia una
trampa con la cual los sefiores son reemplazados por los esclavos.

Se percibe entonces que el Estado imperial, en el cual el déspota se erige
como la uUnica casi-causa, como la fuente productiva, engendra un nuevo
territorio que limita y determina al nuevo socius, al organizar y significar el
deseo.

En el Estado imperial, el deseo se convierte en el objeto del soberano. No
obstante, aun falta un giro de tuerca mas dentro de esta plasticidad que nom-
bramos “paredes de sonoridad”, y este giro es precisamente aquel que abre de
lleno ese impulso inmanente relativo del limite capitalista; ese terror inmanente
que yacio clandestino en las pugnas de las plasticidades.

El giro anunciado —divulgado segun Deleuze por Kant en el momento en
que instalé de lleno una inmanencia, la cual terminé por estratificarse, o por
coagularse a través de la figura del sujeto— resuena en la figura del “Gltimo
hombre” nietzscheano, o en aquello que en la Genealogia se determina como
“ideal ascético”.

Nietzsche mismo recalca la instancia paraddjica de este ideal, ya que es
precisamente éste el que rompe de lleno con una trascendentalidad central,
para asi precisar toda instancia de trascendencia como instancia de trascen-
dencia inmanente, la cual se va propagando gracias a la insula de la subjetivi-
dad. Es aqui donde se abre paso a la axiomatica propia del capitalismo dado a
que ya no hay codificacion del déspota ni sobrecodificacion del paranoico. Dios
es asesinado.

Siguiendo a Nietzsche, se puede afirmar que Dios muere cuando el hombre
dice no a las sujeciones y se marcha hacia el desierto. No obstante, este mar-

historia negando con ello las diferencias de cantidad, de cualidad y de voluntad, y abrazando con
esto la dominacion, lo reactivo y la negacién. Son los inventores de un nuevo sentido del dolor. El
dolor adquiere un sentido interno, éste se ve sensualizado. El dolor se transforma en un sentimien-
to de culpa. De lo anterior se vislumbra el motivo por el que para Nietzsche: “La rebelion de los
esclavos comienza cuando el resentimiento mismo se vuelve creador y engendra valores. [...]
Mientras que toda moral nace de un triunfante si dicho a si mismo, la moral de los esclavos dice
no, ya de antemano, a un “fuera”, a un “otro”, a un “no-yo”; y ese no es lo que constituye su accion
creadora. Esta inversion de la mirada que establece valores —este necesario dirigirse hacia fuera
en lugar de volverse hacia si— forma parte precisamente del resentimiento: para seguir, la moral
de los esclavos necesita siempre primero de un mundo opuesto y externo, necesita hablando
fisioldgicamente, de estimulos exteriores para poder en absoluto actuar, —su accién es, de raiz,
reaccion”.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, num. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 95.



Luis Armando Herndndez Cuevas

charse se constituye como una ficcion mas, ya que, a pesar de haber matado
a Dios, el hombre sigue siendo un asno que lleva sobre si pesadas cargas.®

El dltimo hombre es aquel que esta cruzado por una voluntad de nada ra-
dical. Es aquel que esta harto de si, y que, al estarlo, impone una verdad tira-
nica sobre la vida, llamando lo sano aquello que contagia su enfermedad.
Nietzsche afirma en Mas alla del bien y el mal que Dios ha sido sacrificado por
la nada.”®

De tal modo, Kant y su intuicion del sujeto trascendental son la ultima ex-
presion de ese proceso histérico con el cual se ha tendido hacia los limites
propios de la inmanencia. El sujeto kantiano como el ultimo gran dogma, como
el ultimo gran bulbo de esa triada de estratos que impone el Juicio de Dios
sobre el Cuerpo sin Organos (organizacién, significacion y subjetivacion), es el
salto con el que el capitalismo marca su limite.20

Con el sujeto, el Estado déspota-paranoico deja de fungir como casi-causa
Unica. Aqui ya no hay un centro de rostrificacion que sobre-codifique las rela-
ciones. Hay una axiomatica propia del capital. Con ello, todos los flujos se ven
desterritorializados. El Estado es ahora subordinado al campo de fuerzas, a sus
relaciones, a sus encuentros disyuntivos. Dinero, mercancias, propiedad priva-
da, ciencia, clases dominantes, leyes, ahora ellas y su vinculo determinan la
forma del Estado.2"

Deleuze-Guattari nos dicen que bajo este giro copernicano, el Estado, en
tanto maquina, ya no determina un sistema social, éste mas bien es determina-

18 Cf. Friedrich Nietzsche, La genealogia de la moral (Madrid: Alianza Editorial, 2006) I1l §7.
Nietzsche escribe: “En el ideal ascético estan insinuados tantos puentes hacia la independencia,
que un filésofo no puede dejar de sentir jubilo y aplaudir en su interior al escuchar la historia de
todos aquellos hombres decididos que un dia dijeron no a toda sujecién y se marcharon a un de-
sierto cualquiera: aun dando por supuesto que no fueran mas que asnos fuertes y todo lo contrario
de un espiritu fuerte”.

19 Cf. Friedrich Nietzsche, Mas alla del bien y del mal. Preludio de una filosofia del futuro
(Madrid: Alianza Editorial, 2009) §55. Nietzsche escribe: “Sacrificar a Dios por la nada —este mis-
terio paraddjico de la crueldad suprema ha quedado reservado a la generacion que precisamente
ahora surge en el horizonte: todos nosotros conocemos ya algo de esto—".

20 Cf. Friedrich Nietzsche, La genealogia de la moral (Madrid: Alianza Editorial, 2006) | §13.
Nietzsche apunta: “El sujeto [...] ha sido hasta ahora en la tierra el mejor dogma, tal vez porque a
toda la ingente muchedumbre de los mortales, a los débiles y oprimidos de toda indole, las permi-
tia aquel sublime autoengafio de interpretar la debilidad misma como libertad, interpretar su ser-
asi-y-asi como mérito”.

21 Cf. Félix Guattari, Lineas de fuga. Por otro mundo de posibles (Buenos Aires: Cactus, 2013)
247. Guattari sefiala que la rostridad inmanente del capital es una rostridad normal que contamina
el conjunto del mundo al estar ella misma dominada por “la significacion vacia, una significacion en
si, una sustancia de expresion general de la que no podra escapar ninguna materia de expresion”.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, num. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 96.



Historia y plasticidad

do por el sistema social al que se incorpora en el juego de sus funciones. El
Estado es subsumido por el juego propio de la inmanencia relativa capitalista.

Con el sujeto kantiano, se da paso a la hora del mayor cinismo. Es la hora
del tirano intimo. El momento en el que con mas fuerzas uno combate por su
servidumbre como si se tratara de su libertad. Deleuze escribe en Dos regime-
nes de locos:

Se explica al sujeto que cuanto mas obedezca mas mandara, puesto que no se
obedece mas que a si mismo. Se dara una conformidad perpetua entre el sujeto
que manda y el que obedece en nombre de la ley del capital. [...] En la historia de
la filosofia, conocemos la célebre revolucion que ha operado la transicion del dis-
curso desde el estadio imperial [...] al estadio de la subjetividad como delirio pro-
piamente pasional que cierra al sujeto sobre el sujeto.22

Asi pues, esta inmanencia propia del capitalismo-subjetivo, nos da cuenta
ya de la razén por la cual la maquina capitalista, como maquina desterritoriali-
zadora relativa, liberadora de flujos, es el terror de todos los demas socius. Bajo
el capitalismo el terror se precisa como un poder-dominio que ha adquirido una
inmanencia que pareciera imponer un ritmo armonico a la totalidad de lo real
gracias a sus movimientos de pseudolibertad. De ahi que para el capitalismo
toda creacion, todo movimiento, pareciera ser propiciado invariablemente por el
poder inmanente de su axiomatica.

Deleuze-Guattari llegan a apuntar que el capitalismo se logra convertir en
cuerpo lleno, en el socius dominante, en el instante en que el capital se consti-
tuye como la nueva casi-causa, es decir, un elemento trascendente que se filtra
en la inmanencia para posibilitar que los flujos no dejen de manar sobre la
maquina. Terror inmanente.

A modo de conclusion.
Capitalismo y esquizofrenia como limite relativo y limite absoluto

Arribados a este punto, resulta imperante detenernos para presentir el mo-
tivo por el cual el capitalismo es un limite, y como es que este limite propicia la
generacion de la historia universal como un entramado de experimentacion
intensiva de contingencia.

Para adentrarnos en ello, se tiene que tener presente aquello a lo que De-
leuze denomina en Diferencia y repeticion como la imagen dogmatica del pen-

22 Gilles Deleuze, Dos regimenes de locos. Textos y entrevistas (1975-1995) (Valencia: Pre-
Textos, 2007) 38-39.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, num. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 97.



Luis Armando Herndndez Cuevas

samiento, la cual en sus dos variantes, platonica y kantiana, funge como el
sistema de la representacion; como intensidad que resguarda el umbral inma-
nente del capitalismo.23

Es en el Anti Edipo donde Deleuze junto a Guattari precisan que este sis-
tema de la representacion, o imagen dogmatica del pensamiento, cuenta a nivel
profundo con tres elementos: el representante reprimido, la representacion re-
primente y el representante desplazado.2*

Tales elementos nos sefialan que el deseo insiste en la produccion, y al
insistir en ésta, crea algo nuevo que termina por velar el deseo que interpeld
por la creacion (el deseo se vuelve lo reprimido). De este modo, la creaciéon no
reconoce su proceso de produccion, le es extrafia, ajena (la creacion se vuelve
lo reprimente). Cuestidon que propicia en lo creado un poder que de por si éste
no tiene, y que, sin embrago, termina por volverse en contra de él, dominando-
lo (la creacion se instala como lo trascendente, como la casi-causa).

Si es dibujado lo anterior sobre los tres momentos de la Historia Universal
a los que hemos hecho referencia hasta el momento, se tendria el siguiente
trazado:

En primer lugar encontramos a los salvajes, quienes tras dotar de una can-
cioncilla al caos, comienzan a estratificar su devenir al fijar tal tarareo en un mito

23 Cf. Gilles Deleuze, Diferencia y repeticiéon (Buenos Aires: Amorrortu, 2002) 254-255. La
imagen dogmatica del pensamiento estd compuesta por ocho postulados, los cuales son: “1) Pos-
tulado del principio o de la cogitatio natura universalis (buena voluntad del pensador y buena natu-
raleza del pensamiento); 2) postulado del ideal o del sentido comun (el sentido comun como
concordia facultatum, y el buen sentido como distribucién que garantiza esa concordancia); 3)
postulado del modelo del reconocimiento (el reconocimiento que invita a todas las facultades a
aplicarse sobre un objeto que se supone es el mismo) [...]; 4) postulado del elemento, o de la re-
presentacion (cuando la diferencia se subordina a las dimensiones complementarias de lo Mismo
y lo Semejante, de lo Analogo y lo Opuesto); 5) postulado de lo negativo del error (aqui el error
expresa a la vez todo lo que puede ocurrir de malo en el pensamiento, pero como producto de
mecanismos externos); 6) postulado de la funcion légica o de la proposicion (la designacion es
considerada como el lugar de la verdad, no siendo el sentido sino el doble neutralizado de la pro-
posicion, o su duplicacion indefinida); 7) postulado de la modalidad o de las soluciones (los proble-
mas se calcan materialmente sobre las proposiciones, o bien se definen formalmente por la
posibilidad de ser resueltos); 8) postulado del fin o del resultado, postulado del saber”.

Cf. José Luis Pardo, Cuerpo sin 6rganos. Presentacion de Gilles Deleuze (Valencia: Pre-textos,
2011) 71-72. Pardo sefiala que Deleuze “se considera portavoz de una filosofia moderna cuya tarea
consiste en salir del “espacio de la representacion” fundado por Platéon y urbanizado por Aristételes”.

Cf. Frangois Zourabichvili, Deleuze. Una filosofia del acontecimiento (Buenos Aires: Amorror-
tu, 2004) 16. Zourabichvili afirma que “la imagen dogmatica deriva de la interiorizacion de la relacion
filosofia-afuera, o filosofia-necesidad. Se expresa: 1) en la creencia en un pensamiento natural; 2)
en el modelo general del reconocimiento; 3) en la pretension al fundamento”.

24 Cf. Deleuze y Guattari, El Anti Edipo, 190.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, num. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 98.



Historia y plasticidad

que determina la movilidad social. Al separarse del deseo de Tierra que los
interpela, los salvajes hacen de esta figura un representante que les da érdenes,
gue marca sus cuerpos.

Cuadro 1

Historia universal de contingencia

La cultura
La genealogia | La cultura desde el punto La cultura desde el punto desde el punto
de la moral de vista prehistérico de vista histérico de vista
posthistorico
o Salvajes Barbaros Civilizados-Capital | |imite absoluto
El Anti Edipo - - - - — NI
Limite de inmanencia relativo (capitalismo) esquizofrénico
Mil mesetas “Cancioncilla del nifio B A “Errancia en el
. o Paredes de sonoridad ,,
Ritornelo en la oscuridad Cosmos

En segundo lugar tenemos a los barbaros, personajes conceptuales que
llevan esta logica de la enajenacion hasta el extremo al tender hacia la divini-
zacién de ese representante desplazado o casi-causa. Desde Nietzsche, los
barbaros-cristianos son aquellos que dieron el golpe maestro sobre el represen-
tante desplazado al volver de éste un representante trascendental.

Por ultimo, tenemos el momento de la civilizacion, espacio donde el ultimo
hombre, al matar a Dios, instaura un representante desplazado que ya no da
ordenes desde un centro, éste se ha vuelto inmanente. Aqui la codificacién del
primer momento, y la sobrecodificacion del segundo, han sido superadas por la
aparicion del capital como casi-causa, asi como por la instauracion de una
axiomatica. El capitalismo como el terror ha desterritorializado y descodificado
los flujos.

Cabe precisar que la contingencia y discontinuidad de los momentos aqui
sefialados no es pura. Para Deleuze-Guattari la historia universal implica la
imbricacién en todo momento de todas las plasticidades: ora, ora, ora. De este
modo, se puede afirmar que si bien, tal superposiciéon es poseida mayoritaria-
mente en instantes determinados por alguna de estas plasticidades, lo cual
involucra que una de ellas se muestre con mayor potencia, ello no significa que
al interior de esa superposicion-sefia esté siempre en devenir una pelea en la
que cada una de estas plasticidades busca establecer su dominio.25

25 Cf. Gilles Deleuze y Félix Guattari, Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia (Valencia:
Pre-textos, 1988) 318-319. Deleuze-Guattari nos dicen en relacion a la batalla entre estas tres

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, num. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 99.



Luis Armando Herndndez Cuevas

Explicitado lo anterior, traigamos a cuenta los dos limites de inmanencia
que Deleuze-Guattari vislumbran en las entrafias del movimiento histérico de
contingencia. Dos limites que en ese entre paraddjico entre la esclavitud y la
libertad nos colocan en esa posicién ética-aporética en la que se decide por
instantes la expresion alegre o triste del deseo.

Asi pues, el limite interior del capitalismo, el limite déspota-paranoico, es
aquél que Deleuze-Guattari nombran como /imite relativo. En este limite se
permite que los flujos se descodifiquen, pero solo para que una axiomatica aun
mas opresiva se propague. La axiomatica favorece a que el capitalismo por
medio de un continuo estropeo, reconfigure su limite interior, recorriendo asi en
todo momento su representante-desplazado.

Frente a lo limites reales e imaginarios que imponian los salvajes y los
barbaros, los civilizados no impiden que los flujos de dinero, los productivos,
los de conocimiento técnico, etcétera, fluyan para romper con los cédigos. En
el capitalismo el aparato de antiproduccion, es decir, el capital como casi-causa,
no se presenta como una instancia trascendente que domina la maquina de
produccion. En el capitalismo se trata de un movimiento en devenir, de un limi-
te interior que entra siempre en disyunciones que hacen que lo nuevo, es decir,
la creacion de nuevas relaciones, no sea algo que el sistema tema, sino algo
que el sistema requiere para funcionar.

Bajo el capitalismo la creacion de lo nuevo transmuta hacia una deuda in-
finita en la que el ultimo hombre expresa su necesidad de crear en el vacio.2s

Deleuze-Guattari nos precisan que hay una relacion diferencial de los flujos
con el cual el capitalismo reproduce sus limites inmanentes en una escala que
siempre se amplia, todo gracias a un limite desplazado que funge como un
universal inmanente: el capital.2”

plasticidades en Mil mesetas: “No son tres momentos sucesivos en una evolucion. Son tres aspec-
tos de una sola y misma cosa, el Ritornelo. [...] El Ritornelo presenta los tres aspectos, los hace
simultaneos o los combina: ora, ora, ora, Ora el caos es un inmenso agujero negro, y uno se es-
fuerza en fijar en él un punto fragil como centro. Ora uno organiza alrededor del punto una “anda-
dura” (mas que una forma) tranquila y estable: el agujero negro ha devenido una casa. Ora uno
introduce en esa andadura una salida, fuera del agujero negro”.

26 Cf. Gilles Deleuze y Félix Guattari, El Anti Edipo. Capitalismo y esquizofrenia (Buenos Aires:
Paidds, 2009) 262. Deleuze-Guattari escriben en el Anti Edipo: “El campo de inmanencia burgués,
tal como es definido por la conjuncion de flujos descodificados, la negacion de toda trascendencia
o limite exterior, la efusién de la antiproduccion en la produccién misma, instaura una esclavitud
incomparable, una servidumbre sin precedentes: ya ni siquiera hay sefior, ahora sélo esclavos
mandan a los esclavos, ya no hay necesidad de cargar el animal desde fuera, se carga a si mismo”.

27 Cf. Gilles Deleuze y Félix Guattari, El Anti Edipo. Capitalismo y esquizofrenia (Buenos Aires:
Paidds, 2009) 258. Deleuze-Guattari nos dicen en el Anti Edipo: “Ahi radica la potencia (y el poder)
del capitalismo: su axiomatica nunca esta saturada, siempre es capaz de afiadir un nuevo axioma

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afo X, num. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 100.



Historia y plasticidad

Ahora bien, como polo contrario a este limite relativo, nos encontramos a
la esquizofrenia como limite absoluto. Como esa plasticidad de “errancia en el
Cosmos” cuyos flujos descodificados abiertos en el plano de inmanencia no son
estratificados por una axiomatica que funge como un Juicio de Dios inmanente.

Intuyendo esa “errancia en el Cosmos”, el socius rompe con todo represen-
tante reprimido, reprimente y desplazado. El Cuerpo sin Organos se despliega
entonces en devenires revolucionarios que propician estar a la escucha de lo
radicalmente Otro. Es una relacion siempre nueva, no obstante repetitiva, con
el Afuera.

Podemos afirmar que estando en la escucha de esa “errancia en el Cos-
mos”, se rompe con la légica capitalista y con su paranoia, las cuales obligan a
reproducir una subjetividad atenida a los ritmos impuestos por una casi-causa
antiproductiva, como lo es el capital. Deviniendo-Otro es como se propicia que
los bloques de espacio-tiempo adquieran otra vibracion que posibilita experi-
mentar la vida desde otras sintonias.28

Vibrando en la “errancia en el Cosmos” se apela a la construccion de un
nuevo territorio que no se entiende como hogar, sino como lugar de paso. En
esta otra sintesis del ritornelo, la interpelacion del Afuera nos obliga a crear
nuevos paisajes territoriales.

Situados en un estado esquizofrénico, se hace necesario el estar siempre
ante la intemperie, en la errancia. Es el fulgor sobre la piel de una brisa que
abre la afectividad hacia una fuga.

En el acontecimiento esquizofrénico se intenta hacer audibles las fuerzas
que en si mismas no lo son, Deleuze-Guattari, siguiendo a Bergson, afirman que
se trata de hacer la Duracién sonora. De lanzarse con prudencia hacia nuevos
ambitos de la expresioén en la que lo expresado nunca agote la fuerza insisten-
te de la expresion.2®

a los axiomas precedentes. El capitalismo define un campo de inmanencia y no cesa de llenar ese
campo”.

28 Cf. Gilles Deleuze, Spinoza y el problema de la expresion (Barcelona: Atajos, 1999) 37.
Siguiendo el pensamiento inmanentista spinoziano Deleuze afirma que “lo expresado no existe
fuera de su expresion, pero expresado como esencia de lo que se expresa” y, “lo que oculta también
expresa, pero lo que expresa vuelve a ocultar”.

29 Cf. José Luis Pardo, Cuerpo sin 6rganos. Presentacion de Gilles Deleuze (Valencia: Pre-
textos, 2011) 230. En torno a la esquizofrenia y a la paranoia, Pardo detalla: “Podemos definir la
esquizofrenia como la descodificacion y desterritorializacion de los flujos del deseo, es decir, como
aquello que desliga al deseo de las finalidades, propésitos, sentidos y carencias que le imponen las
formaciones molares. Y, con las mismas prevenciones, podemos denominar paranoia al movimien-
to inconsciente que reterritorializa y recodifica el deseo, vinculando a las finalidades, propdsitos y
sentidos de la maquina social y haciéndolo depender de una carencia esencial”.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afo X, num. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 101.



Luis Armando Herndndez Cuevas

Se nos precisa entonces que la historia universal no es teleoldgica. La
historia universal es un proceso siempre en devenir de discontinuidad en el que
procesos de territorializacion, des-territorializacion, y re-territorializacién, no se
agotan en su expresion debido a que siempre se hallan en combate.

La historia universal, como historia de las haecceidades, implica necesaria-
mente romper con todo primado dogmatico, para abrirse a la intuicion de las
fuerzas en pugna. Esa es justamente la tarea del esquizoanalisis, la cual no es
otra cosa mas que la ciencia de la cartografia del deseo, de sus oleadas de
inmanencia, de su pragmaticidad.30

De tal modo, tras todo lo enunciado, se nos hace visible como es que para
Deleuze y Guattari la historia es un pliegue de plasticidades en pugna. Las
contingencias de la historia universal implican la actualizaciéon siempre superfi-
cial de las fuerzas que encuentran como limites dos intensidades de inmanen-
cia: por un lado, el umbral capitalista como renovacioén repetitiva del dominio y
del poder de ideales subjetivos abstractos y, por otro, el umbral esquizofrénico;
filo que exige liberarse de la esclavitud autoimpuesta al apelar por la experimen-
tacion prudente del deseo creativo.

Capitalismo y esquizofrenia son los devenires inmanentes de la historia
universal. Son sus impulsos contingentes. Capitalismo y esquizofrenia son las
instancias de inmanencia en las que uno juega en su devenir.

Bibliografia

Clastres, Pierre, La sociedad contra el Estado. Barcelona: Monte Avila, 1978.

Deleuze, Gilles, Derrames. Entre el capitalismo y la esquizofrenia. Buenos Aires: Cactus,
2005.

—— Diferencia y repeticion. Buenos Aires: Amorrortu, 2002.

—— Dos regimenes de loco. Textos y entrevistas (1975-1995). Valencia: Pre-Textos,
2007.

—— Kant y el tiempo. Buenos Aires: Cactus, 2008.

—— Nietzsche y la filosofia. Barcelona: Anagrama, 2008.

—— Spinoza y el problema de la expresiéon. Barcelona: Atajos, 1999.

30 Cf. Gilles Deleuze y Félix Guattari, El Anti Edipo. Capitalismo y esquizofrenia (Buenos Aires:
Paidos, 2009) 373. Gilles Deleuze y Félix Guattari en El Anti Edipo nos expresen: “la tarea del
esquizoanalisis consiste en deshacer incansablemente los yos y sus presupuestos, en liberar las
singulares prepersonales que encierran y reprimen, en hacer correr los flujos que serian capaces
de emitir, en recibir o interceptar, en establecer siempre mas lejos y mas habilmente las esquicias
y los cortes muy por debajo de las condiciones de identidad, en montar maquinas deseantes que
recortan a cada uno lo agrupan con otros”.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afo X, num. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 102.



Historia y plasticidad

Deleuze, Gilles y Félix Guattari, El Anti Edipo. Capitalismo y esquizofrenia. Buenos Aires:
Paidds, 2009.

—— Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. Valencia: Pre-textos, 2006.

Foucault, Michel, EIl nacimiento de la biopolitica. Madrid: Akal, 2009.

Guattari, Félix, Lineas de fuga. Por otro mundo de posibles. Buenos Aires: Cactus, 2013.

Klee, Paul, Teoria del arte moderno. Buenos Aires: Cactus, 2008.

Nietzsche, Friedrich, La genealogia de la moral. Madrid: Alianza Editorial, 2006.

—— Mas alla del bien y del mal. Preludio de una filosofia del futuro. Madrid: Alianza
Editorial, 2009.

Pardo, José Luis, Cuerpo sin 6rganos. Presentacion de Gilles Deleuze. VValencia: Pre-
textos, 2011.

Simondon, Gilbert, La individuacién a la luz de las nociones de forma y de informacién.
Buenos Aires: Cactus, 2009.

Zourabichvili, Frangois, Deleuze. Una filosofia del acontecimiento. Buenos Aires: Amo-
rrortu, 2004.

EN-CLAVES DEL PENSAMIENTO, afio X, nim. 19, enero-junio, 2016, pp. 85-104 : 103.



