
rev is ta  d ig i ta l  m ult i
m

ed
i a

EN
CARTES

Serrano, Javier
El futuro en común. Las comunidades indígenas 
en las ciudades del bajo río Negro, Norpatagonia Argentina
Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101
Enlace: https://encartes.mx/serrano-norpatagonia-comunidades-
indigenas-contextos-urbanos-proyectos-comunes
Javier Serrano, orcid: https://orcid.org/0000-0003-1265-2893
doi: https://doi.org/10.29340/en.v7n14.367

Encartes 
issn 2594-2999, Bajo licencia Creative Commons
encartesantropologicos@ciesas.edu.mx

Disponible en https://encartes.mx



rev is ta  d ig i ta l  m ult i
m

ed
i a

EN
CARTES

75

issn 2594-2999, Bajo licencia Creative Commons
Encartes 14 l septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101
Recepción: 26 de septiembre de 2023 l Aceptación: 14 de marzo de 2024
https://encartes.mx

Resumen: El artículo refiere a las comunidades indígenas que emergen desde la 
década de 1980 en las ciudades de Viedma y Carmen de Patagones, en la Nor-
patagonia argentina. Tienen nombre propio y se identifican utilizando las cate-
gorías “mapuche” y “mapuche-tehuelche”. Estas comunidades urbanas reciben 
una doble impugnación. Por un lado, su legitimidad es localmente cuestionada 
con el argumento de que los verdaderos indígenas viven en las áreas rurales y 
mantienen formas de vida tradicionales. Por el otro, son observadas con suspica-
cia en el propio mundo indígena, básicamente porque carecen de territorio y no 
surgen de un pasado en común. Con apoyo sustancial en el método etnográfico, 
se concluye que estas comunidades indígenas citadinas se entienden mejor como 
proyectos compartidos de futuro en común. Esto es, la intención activa de con-
formar comunidades trasciende la incertidumbre y los avatares de las configura-
ciones comunitarias concretas.
Palabras claves: comunidades indígenas, contextos urbanos, proyecto comu-
nitario, Norpatagonia.

a common future: indigenous communities in the cities of

lower río negro, north patagonia, argentina

Abstract: This article discusses the Indigenous communities that began emerg-
ing in the 1980s in the cities of  Viedma and Carmen de Patagones, in Argenti-

DOSIER
EL FUTURO EN COMÚN. 
LAS COMUNIDADES INDÍGENAS
EN LAS CIUDADES DEL BAJO RÍO NEGRO, 
NORPATAGONIA ARGENTINA
a common future: indigenous communities in the cities 
of lower río negro, north patagonia, argentina

Javier Serrano*

* Universidad Nacional de Río Negro/ciga-unam (adscripción por sabático). Argentina.



76 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

Javier Serrano

na’s North Patagonia. They have their own name and identify using the catego-
ries Mapuche and Mapuche-Tehuelche. These urban communities suffer double 
prejudice. On the one hand, their status as legitimately Indigenous is questioned 
under the argument that “true” natives inhabit the countryside and have tra-
ditional ways of  living. Yet they are also seen with suspicion in the Indigenous 
world, because they have no territory of  their own and do not share a common 
past. Drawing on an ethnographic approach, the article concludes that these 
urban Indigenous communities are better understood as shared projects for a 
common future. In other words, the active intention to form communities helps 
overcome uncertainty and the vicissitudes specific to concrete community con-
figurations.
Keywords: Indigenous communities, urban settings, community project, North 
Patagonia.

 

Introducción
Las comunidades indígenas en Latinoamérica poseen una especie de 

halo imperecedero que alude al pasado remoto y al ámbito rural. Esta 
situación se da a pesar de que algunas de ellas son herederas de gran-
des civilizaciones que, tanto en Mesoamérica como en el área andina, 
experimentaron procesos urbanos sustanciales. Este halo persistente se 
apoya en concepciones irreflexivas firmemente arraigadas en el senti-
do común. Se trata de nociones y prenociones socialmente construidas 
–de profunda raíz histórica– que se corresponden con el hecho de que 
los pueblos indígenas son por lo general concebidos como premoder-
nos por definición. Debido a esta visión profundamente errónea pero 
eficaz, los indígenas “auténticos” pertenecen al pasado y a los espacios 
rurales. En la otra cara de la moneda, la presencia indígena en el ámbi-
to urbano –moderno por definición– es percibida como una anomalía  
 incómoda e inverosímil (Cfr. Valverde et al., 2015). 

Esta sucinta caracterización aplica casi con perfección en Viedma y 
Carmen de Patagones, ciudades vecinas emplazadas en orillas opuestas 
del bajo río Negro,1 a escasos 30 kilómetros del mar, en la Norpatagonia 
argentina (véase mapa). El artículo se enfoca en las configuraciones co-

1 Viedma es capital de la provincia de Río Negro, misma que toma el nombre del río. 
Carmen de Patagones se ubica en la orilla opuesta y pertenece a la provincia de Buenos 
Aires. 



77Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

El futuro en común. Las comunidades indígenas...

munitarias indígenas que emergen en estas ciudades, con altibajos, desde 
la década de 1980. Típicamente poseen nombre propio y se identifican a 
sí mismas utilizando las categorías “mapuche” y “mapuche-tehuelche”. 
Estas comunidades reciben una doble impugnación. Por un lado, su le-
gitimidad es cuestionada a nivel local con el argumento de que los ver-
daderos indígenas viven en las áreas rurales manteniendo formas de vida 
presuntamente tradicionales. Por el otro, son observadas con suspicacia 
en el propio mundo indígena, esencialmente porque carecen de territorio 
y no surgen de un pasado remoto en común. Los arreglos comunitarios 
urbanos, sin embargo, surgen y declinan o prevalecen más allá de estas 
objeciones. 

Los materiales empíricos originales que sustentan este trabajo fueron 
recabados por medios etnográficos en distintos periodos desde el año 2012 
hasta el presente. En sentido estricto, las observaciones corresponden tan-
to a las ciudades del bajo río Negro como a un conjunto variado de locali-
dades rurales en el espacio norpatagónico. Este aspecto resulta relevante, 
ya que varios puntos de este vasto territorio, en particular en la llamada 
Línea Sur Rionegrina (véase mapa), están históricamente vinculados con 
las ciudades de referencia en virtud de movimientos migratorios. Para la 
construcción del problema y su análisis apliqué los lineamientos que pro-
puse en un texto propio. Insistí en esa ocasión en la necesidad de conside-
rar a las comunidades como “problema, proceso y sistema de relaciones” 
(Serrano, 2020a). Para el tratamiento de la dimensión proyectiva de las 
configuraciones comunitarias, un aspecto más bien novedoso, me valí de 
bibliografía pertinente, así como de datos y desarrollos propios en el mar-
co de los enfoques antropológicos recientes sobre el futuro (Serrano, en 
prensa). También recurrí a algunas experiencias de investigación previas 
referidas a otros contextos (Serrano, 2008; Serrano et al., 2022). Resulta-
ron de fundamental importancia las reflexiones que estamos desarrollan-
do en torno al futuro y las comunidades en un grupo de trabajo de alcance 
regional creado en 2021 en el marco de la Asociación Latinoamericana de 
Antropología (ala).2 

En la primera parte de este artículo presento mi aproximación al fe-
nómeno de las comunidades indígenas citadinas en Latinoamérica. Con 
base en la literatura especializada, reseño luego algunos antecedentes en 

2 Grupo de Trabajo de la ala: Comunidades, Futuros y Utopías en Latinoamérica. 



78 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

Javier Serrano

torno a la problemática a escala regional y nacional. A continuación, me 
ocupo en orden sucesivo del contexto histórico y del proceso constitutivo 
de las configuraciones comunitarias mapuche y mapuche-tehuelche en los 
contextos urbanos referidos. En la sección final abordo, a través de mate-
riales etnográficos originales, las vicisitudes de las comunidades urbanas 
consideradas como proyecto. A lo largo del trabajo intento defender la 
pertinencia de analizar a las comunidades indígenas –no solo en los ámbi-
tos urbanos– en términos de su dimensión proyectiva. 

Mapa de la provincia de Rio Negro, Argentina

Una aproximación a las comunidades
indígenas urbanas en Latinoamérica 
De alguna manera, los prejuicios que mencioné al inicio de este texto se 
reflejan largamente en la magra atención académica conferida a la pre-
sencia indígena en los espacios citadinos. Los antropólogos se abocaron a 
ello de manera tardía. Intervienen aquí varios factores. Uno significativo 
consiste en que, al menos hasta el surgimiento de la antropología urbana 
(véase Hannerz, 1980), la histórica división del trabajo disciplinar había 
reservado el estudio de las ciudades a la sociología; mientras que a la an-
tropología le correspondían los espacios rurales eventualmente distantes 
(en términos conceptuales y geográficos). Se entiende así que las primeras 
aproximaciones y las más emblemáticas referidas a la presencia indígena 



79Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

El futuro en común. Las comunidades indígenas...

en contextos urbanos se vincule tan claramente a la migración rural-urba-
na. De hecho, las indagaciones etnográficas al respecto crecen a la par del 
llamado “éxodo rural”, un fenómeno que cobró intensidad en Latinoamé-
rica hacia mediados del siglo xx. El artículo esencial de Lourdes Arizpe 
(1976) sobre la migración desde el área mazahua a la Ciudad de México 
es icónico; para entonces ya Robert Redfield (1941; 1947) había plantea-
do el célebre y controversial folk-urban continuum con base en sus estudios 
etnográficos en Yucatán.3

Con frecuencia las explicaciones centradas en las migraciones rura-
les entrañaban dos hipótesis que atañen a este trabajo. Por un lado, se 
conjeturaba que las experiencias urbanas terminarían por desdibujar las 
identificaciones indígenas. Se asumía que poco a poco la ciudad habría de 
borrar las diferencias y los indígenas se convertirían finalmente en ciuda-
danos indistintos de otros. Sus formas de vida originales se perderían en 
el marco de procesos inexorables de asimilación. Pasaron largas décadas 
hasta que estas poderosas presunciones, que aún persisten, comenzaron a 
ser cuestionadas. Por otro lado, se pensaba que si los migrantes indígenas 
mantenían alguna pertenencia comunitaria, esta refería concretamente a 
las sociedades de origen propias de las áreas rurales. Ambas tesis proba-
ron ser inconsistentes, o no plenamente consistentes, con las observacio-
nes empíricas en una variedad de ámbitos urbanos en Latinoamérica. De 
cualquier modo, la investigación etnográfica llegó en forma tardía y sin 
recursos teóricos pertinentes al examen sistemático de los contextos indí-
genas citadinos. 

Se entenderá entonces que las comunidades indígenas urbanas han 
recibido todavía menos atención que la presencia indígena misma en las 
ciudades latinoamericanas. Se podrá aducir que se trata de un fenóme-
no más bien reciente, lo que es parcialmente cierto dependiendo de los 
contextos específicos. De acuerdo con mi interpretación, sin embargo, la 
tardía constitución de las comunidades indígenas citadinas como objeto 
de estudio sistemático se vincula también con debilidades teóricas. Los 
antropólogos llegaron a la ciudad siguiendo a los migrantes rurales y, en 
principio, no contaban con marcos teóricos adecuados para examinar lo 
indígena en ámbitos urbanos. Así, las diferentes líneas de investigación 

3 A su vez, a partir de Tepoztlan, a Mexican Village, Redfield (1930) tuvo una participación 
decisiva e igualmente polémica en los estudios de comunidad. 



80 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

Javier Serrano

continuaron enfatizando otros aspectos de la problemática indígena y 
priorizando, aún hoy, su estudio en los espacios rurales. 

Sin demeritar otras perspectivas, mi propia aproximación pone el 
acento en la observación etnográfica como elemento clave en la elabora-
ción teórica. De esta manera, en el enfoque que propugno la comunidad 
es concebida no como dato indisputable de la realidad, sino como un pro-
blema que el investigador construye arduamente en íntima congruencia 
con la referencia empírica. Esto conlleva tener en cuenta las configura-
ciones comunitarias como sistemas relacionales complejos y dinámicos. 
Implica también tomar en consideración, en varios niveles, su eminente 
carácter procesual (Serrano, 2020a). Se advertirá que en definitiva se trata 
de principios generales, o lineamientos, que no equivalen propiamente a 
un concepto de comunidad ni pretenden dirimir sus contenidos especí-
ficos. De hecho, sugieren más bien un modelo dúctil de análisis que ad-
mite distintas concepciones de comunidad. Ello no es azaroso. Al tiempo 
que busca evitar todo esencialismo, la propuesta pretende crear canales 
de comunicación y comparación entre diferentes perspectivas en vista del 
significado múltiple, ambiguo y controversial de la categoría “comunidad” 
(Delgado, 2005). 

Con ajuste a la peculiar naturaleza de las comunidades que exami-
namos en este trabajo, la problematización se centra en el tiempo que, 
de suyo, constituye una variable fundamental en cualquier proceso. Hace 
ya varias décadas Johannes Fabian (2019 [1983]) denunció que los an-
tropólogos habían negado largamente la coetaneidad del Otro. Propuso 
para ello el término “alocronismo” y su planteamiento fue rápidamente 
incorporado en el debate disciplinar (Pels, 2015). Pronto se hizo claro 
que los usos del tiempo en el discurso antropológico podían ser mu-
chos, pero nunca inocuos. No es difícil sospechar que uno de los usos 
habituales es situar conceptualmente al Otro en el pasado. Así sucede 
con frecuencia con los pueblos indígenas, los que, como hemos dicho, 
de manera abierta o implícita suelen ser considerados premodernos por 
definición. De hecho, algo similar aplica a la noción de “comunidad” 
que, desde la formulación de Ferdinand Tönnies (1947 [1887]) en el oca- 
so del siglo xix, aparece en inevitable oposición con la sociedad moderna 
y, por consiguiente, con la modernidad misma. En ambos casos el objeto 
de atención alude calladamente al pasado, mientras que el investigador 
–prototipo de modernidad– se siente legítimo dueño del presente. Por 



81Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

El futuro en común. Las comunidades indígenas...

doble vía, entonces, las comunidades indígenas padecen a menudo estos 
severos prejuicios.4 

Cabe recordar que para Fabian la operación de crear distancia tem-
poral con el Otro no es fortuita, puesto que responde a dispositivos “exis-
tenciales, retóricos, políticos” (Fabian, 2019: 57). Tomando su argumento 
en sentido amplio, el alocronismo bien podría aludir no solo a la negación 
de la coetaneidad del Otro, sino también a la negación sutil de su futuro. 
Así ocurre con las concepciones corrientes que ligan lo indígena al man-
tenimiento perenne de un conjunto de rasgos distintivos –las costumbres, 
las creencias, el arte, en fin, todo aquello que incluyó Edward B. Tylor en 
su definición primigenia de cultura en 1871–. De este modo, los indígenas 
quedan indisolublemente atados al pasado, mientras que cualquier trans-
formación será tomada como señal manifiesta de corrupción de su esencia 
original. Puesto que en el curso arrasador de la modernidad los cambios 
son inevitables, en el modo más extremo se concluye que las formas de 
vida indígena están de manera irremediable destinadas a desaparecer. En 
suma, en estas concepciones visiblemente erradas, aunque persistentes, los 
pueblos indígenas carecen de porvenir. Se les niega el futuro. 

Deseo resaltar entonces la necesidad de incorporar el futuro como 
elemento relevante en la discusión acerca de la alocronía del objeto an-
tropológico.5 Mis observaciones de campo en la Norpatagonia argentina 
confirman la pertinencia de analizar las configuraciones comunitarias in-
dígenas urbanas y rurales a la luz del futuro. En particular, dado el notorio 
modo emergente, discontinuo y disputado, incluso contingente, de las co-
munidades citadinas del bajo río Negro, resulta imperativo considerarlas 
en términos de proceso y puntualmente con la condición de proyecto con 
horizontes de futuro en común. Antes de enfocarme en concreto a ello, 
reseñaré algunos antecedentes de investigación sobre comunidades indí-
genas urbanas en distintos países de Latinoamérica y en el propio país. 

4 De allí la importancia de llevar a cabo procesos específicos de reflexividad con el objeto 
de poner en evidencia los propios prejuicios y prenociones; con mucho, los antropólogos 
no están exentos de ellos. 
5 Fabian dedica escasa atención y poco significativa al futuro en Time and the Other (1983).



82 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

Javier Serrano

Estudios de comunidades indígenas en
ciudades latinoamericanas
Luego de una considerable dilación, se comenzó a prestar atención a las 
comunidades indígenas citadinas en las postrimerías del siglo xx. Actual-
mente el fenómeno recibe investigación etnográfica creciente –aunque 
dispar y de muchas maneras insuficiente– en varios países de la región. 
La reseña no exhaustiva que presento a continuación es muestra de ello.6 

Con referencia a México, entre varias posibilidades, considero rele-
vantes los textos de Regina Martínez Casas (2002; 2007), y de Regina 
Martínez Casas y Guillermo de la Peña (2004) sobre los otomíes en Gua-
dalajara; de la misma manera, el más reciente de María Elena Herrera 
Amaya (2018) acerca de las comunidades mixtecas en San Luis Potosí. 
Es destacable la publicación coordinada por Séverine Durin (2008) acerca 
de la presencia indígena diversa (nahuas, huastecos, otomíes, mixtecos y 
otros) en el área metropolitana de Monterrey, Nuevo León; este libro tiene 
el mérito de presentar a los indígenas como actores típicamente urbanos 
–rompiendo así el estereotipo rural–, al tiempo que establece un análisis 
penetrante de sus experiencias individuales y colectivas en la ciudad (Sa-
riego, 2010). También pueden revisarse con provecho el número temático 
“Indígenas y las luces urbanas”, de la revista Relaciones (2013), que fue- 
ra presentado por Thomas Calvo, y la publicación más reciente coordi-
nada por Iván Pérez (2019) referida a los indígenas urbanos en la capital 
del país. Conviene añadir que en su artículo señero, Lourdes Arispe (1976) 
observó el asentamiento permanente de una parte de los migrantes ma-
zahuas en la Ciudad de México y describió las tramas de relaciones que 
allí establecían sin sugerir o sopesar modos comunitarios urbanos. México 
es, con toda probabilidad, el país en donde más se investiga el tema a es-
cala regional. 

En Guatemala, Manuela Camus (1999) y Santiago Bastos y Manuela 
Camus (2000) reportan el caso de una comunidad indígena metropolitana 
en La Ruedita, en la capital. Se asienta allí un conjunto de familias origi-
narias de Sacapulas (El Quiché), que mantienen lazos parentales entre sí. 
Este caso tiene algunas notables semejanzas con el reportado por Óscar 

6 La lista es escueta y no abarca a todos los países de la región. Más bien incluyo trabajos 
que encuentro sustantivos y que por distintas razones han sido relevantes en la evolución 
de mis reflexiones sobre la temática. 



83Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

El futuro en común. Las comunidades indígenas...

Espinosa (2019) acerca de una comunidad shipibo-konibo, de origen ama-
zónico, establecida en Cantagallo, un barrio de Lima, Perú. En el área 
andina también pueden mencionarse, para Ecuador, los trabajos de José 
Valcuende del Río, Piedad Vásquez y Fredy Hurtado (2016) y de Miguel 
Alexiades y Daniela Peluso (2015). En Colombia, Manuel Sevilla (2007) 
refiere las disputas de los yanaconas por ser reconocidos como comunidad 
indígena legítima en la ciudad de Popayán (Cauca), al sur del país. Vale la 
pena incluir en esta corta lista, el interesante estudio de Flávio Silva (2011) 
acerca de la configuración comunitaria multiétnica de los guaraní, xetá y 
kaingang en Curitiba, la capital del estado de Paraná, Brasil. 

Incumben especialmente en este artículo las experiencias comunita-
rias urbanas de la población mapuche en Chile. Cabe destacar allí los 
trabajos de Andrea Aravena (2002; 2003; 2007), quien ha abordado 
los procesos de organización social y de construcción identitaria mapuche 
en contextos citadinos. Esta autora participa también en asociación con 
Francisco Jara (Aravena y Jara, 2019) en el dosier de la revista Antropologías 
del Sur (2019), dedicado a los indígenas en la ciudad. Al igual que en Ar-
gentina, en Chile el mapuche es el más numeroso entre los pueblos indíge-
nas. Una parte significativa de sus miembros reside en barrios de Santiago, 
la capital del país –algo análogo sucede en Argentina–, así como en otros 
espacios urbanos. En ellos promueven distintos modos de organización e 
instancias comunitarias en el marco de una creciente visibilidad (Aravena, 
2002; Campos, 2019; Villegas, Rix-Lièvre y Wierre-Gore, 2019). 

En conjunto, los artículos mencionados en esta breve reseña abor-
dan arreglos comunitarios de base indígena en diversas ciudades de la re-
gión. No todos los autores, sin embargo, parten de una definición explícita 
de comunidad ni necesariamente concuerdan al respecto. Aun así, con-
vergen –con distinto grado de énfasis– en un conjunto de elementos que 
operan como denominador común en las diferentes aproximaciones a la 
problemática. 

Un factor común relevante es la atención analítica dedicada a la arti-
culación compleja, asimétrica e históricamente conflictiva de los indígenas 
citadinos con otros actores en el escenario urbano. Se incluye en este asun-
to el extendido y tenaz contexto discriminatorio y de exclusión, así como 
el racismo y la situación de marginalidad que padece la población indí-
gena tanto en términos sociales como espaciales (dado su asentamiento 
más habitual en barrios periféricos). Además, razonablemente se continúa 



84 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

Javier Serrano

prestando atención a las migraciones desde los espacios rurales y, en parti-
cular, al mantenimiento de los vínculos con las áreas de procedencia. Este 
aspecto forma parte de las explicaciones genéticas que sin excepción ofre-
cen los distintos autores acerca de los procesos constitutivos de las comuni-
dades indígenas urbanas. Finalmente, se advierte un interés unánime por 
la resignificación de las identificaciones indígenas en la ciudad y acerca 
de las luchas por su reconocimiento. Como es de esperar, estos elementos 
también están presentes en el tratamiento del tema en Argentina. 

Las comunidades indígenas urbanas en Argentina
Un aspecto clave en el contexto argentino es que actualmente la mayoría 
de la población indígena habita en ámbitos citadinos. Sebastián Valver-
de et al. (2015: 27) proponen una imagen sencilla pero eficaz al respecto. 
Sostienen, con base en distintas fuentes estadísticas, que siete de cada diez 
miembros de los pueblos indígenas residen en ámbitos urbanos y que casi 
tres de ellos viven en el Área Metropolitana de Buenos Aires (amba)7 (véase 
también Weiss et al., 2013). De esta manera, la población indígena en Ar-
gentina no solo tiene rostro decididamente urbano, sino que exhibe un alto 
grado de concentración en la mayor ciudad del país. Cabe señalar que Ar-
turo Warman (2001, en Sariego, 2010) hizo consideraciones equivalentes 
sobre la concentración indígena en la gran Ciudad de México añadiendo, 
no sin paradoja, que posiblemente la segunda ciudad con mayor número 
de indígenas mexicanos era Los Ángeles, California. Consideraciones se-
mejantes pueden hacerse sobre Santiago de Chile (véase Aravena, 2007), 
lo que incita a pensar en otras analogías a escala regional. 

De acuerdo con el censo de 2010, cerca de 2.4% de la población total 
argentina forma parte de alguno de los más de 30 pueblos indígenas pre-
sentes en el país; el criterio de identificación se basó en el autorreconoci-
miento (indec, 2012).8 Los dos tercios de la población indígena que no re-
siden en el área conurbada de Buenos Aires habitan en distintos espacios 
rurales y citadinos en el marco de una distribución compleja y con una 

7 El amba comprende la Ciudad Autónoma de Buenos Aires y el llamado Gran Buenos 
Aires. 
8 El censo de 2020 fue postergado en virtud de la pandemia de covid-19 y recién se aplicó 
en mayo de 2022. Sus datos en materia indígena no estaban disponibles en las fechas de 
elaboración de este artículo. 



85Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

El futuro en común. Las comunidades indígenas...

marcada diferenciación regional al interior del país. Siempre con datos del 
mismo censo, el pueblo indígena más numeroso es el mapuche, que cons-
tituye alrededor de 21.5% de la población indígena a nivel nacional. El 
relevamiento arrojó un total de 205 000 personas que se reconocen como 
mapuches; la mayoría (73%) residía en las provincias patagónicas de Río 
Negro, Neuquén y Chubut. Cabe precisar que el porcentaje de personas 
que se reconocen como indígenas en la región patagónica es muy superior 
al promedio nacional, prácticamente lo triplica (indec, 2015). 

En relación con el tema central de este artículo, el Instituto Nacional 
de Asuntos Indígenas (inai) informa9 sobre la presencia de 1 853 comu-
nidades en el país, aunque con diferente estatus jurídico. Conforme a su 
tipología, 405 de ellas son urbanas o periurbanas, al tiempo que 840 se 
asientan en ámbitos rurales. Se señala además el relevamiento de 46 co-
munidades que son urbanas y rurales a la vez (otras registradas sin especi-
ficidad completan la cifra global). En cuanto a su distribución geográfica, 
se concentran en mayor medida en el noroeste argentino. En las provin-
cias patagónicas de Chubut, Neuquén y Río Negro se consigna un total 
277 comunidades indígenas; se identifican como mapuche (229), tehuel-
che (12), mapuche tehuelche (34) y, a la inversa, tehuelche mapuche (1).10 

Resulta de gran utilidad para este tema el libro coordinado por Val-
verde et al. (2015) de título inequívoco: Del territorio a la ciudad. Se trata de 
una obra colectiva que, más allá de la centralidad de las migraciones in-
dígenas a espacios citadinos, aborda distintos procesos organizativos que 
incluyen la reafirmación de la identidad, reivindicaciones etnopolíticas y 
de reconocimiento, entre otros aspectos relevantes. En particular, pone 
atención en los desarrollos comunitarios, sentando bases razonables para 
la discusión ulterior en el contexto argentino. El libro presenta una amplia 
variedad de casos (16) enfocados a diferentes configuraciones indígenas en 
ámbitos urbanos. En lo que debe considerarse más un punto de partida 
que una limitación, la mayoría de ellos refiere al Gran Buenos Aires y al 
pueblo qom (toba); y en menor medida a otros grupos indígenas –mapu-

9 A través de su página web, http://datos.jus.gob.ar/dataset/listado-de-comunidades-in-
digenas (consultada el 01-09-2023). Existe un número incierto de comunidades que no 
forman parte del listado del inai, ya que este solo incluye a las comunidades con persone-
ría jurídica o en trámite de relevamiento. 
10 Sobre una comunidad de Chubut no se especifica su denominación.



86 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

Javier Serrano

che, moqoit (mocoví), guaraní, diaguita, ranquel– en distintas ciudades 
del interior del país.11 No hay lugar para profundizar en estos materiales 
y remito al texto original para ello. Sin embargo, cabe resaltar que solo 
uno de los capítulos se ocupa del pueblo mapuche y hace referencia a la 
ciudad de Bariloche, ubicada en el área cordillerana en la Norpatagonia. 

Otros trabajos previos y más recientes sobre los procesos comunita-
rios indígenas en las ciudades argentinas merecen ser mencionados. Son 
precursores los estudios de Liliana Tamagno (1986; 2001) acerca de los 
qom en Quilmes y el Gran La Plata (Buenos Aires); y del mismo modo 
los de Héctor Vázquez y Margot Bigot (Vázquez y Bigot, 1998; Bigot, Ro-
dríguez y Vázquez, 1991) referidos también a los qom en Rosario, Santa 
Fe. Otros trabajos en el Gran Buenos Aires abordan el tema con diferente 
centralidad. Entre ellos el de Juan Engelman (2019) referido con amplitud 
a distintos grupos indígenas en este espacio urbano y el de Ayelen Di Biase 
(2016) acerca de los guaraníes en José C. Paz (conurbano bonaerense). Por 
su parte, siempre en el amba, Engelman y Ma. Laura Weiss (2015) se en-
focan en cuatro comunidades: una guaraní y otra kolla en la localidad de 
Glew, una qom en Marcos Paz, y la muy interesante comunidad multiét-
nica “Nogoyin Ni Nala”, compuesta por miembros de pueblos diversos, 
aunque oriundos de una misma región (el Chaco): qom, mocoví y también 
guaraníes y tonocoté. Weiss (2015) se ocupa también de esta comunidad 
en otro artículo. 

Con relación a la Patagonia, pueden mencionarse también algunos 
trabajos. El artículo de Valentina Stella (2014) –de gran afinidad con lo 
que presento aquí– analiza el proceso de conformación de una comuni-
dad mapuche-tehuelche en Puerto Madryn, Chubut. Aunque no se enfoca 
concretamente al tema comunitario, en su texto sobre los mapuches en la 
waria (ciudad), Andrea Szulc (2004) asienta los dichos de un líder indígena 
que resultan relevantes: “[se sigue] viendo al mapuche como sociedades 
estancadas y carentes de un proyecto a futuro”. A su vez, Weiss, Engelman 
y Valverde (2013) se ocupan brevemente de los mapuches en Bariloche, 
Río Negro. Ya en la cuenca inferior del río Negro, nuestra área de estu-

11 Algunos capítulos abordan a más de un grupo y en concreto se tratan 16 casos. Diez 
refieren al amba o zonas próximas, 11 se ocupan de los qom (solo dos de ellos fuera de 
dicha zona); cinco lo hacen de otros pueblos en ciudades de las provincias del interior del 
país: Santa Fe, Chaco, Salta, Río Negro, La Pampa.



87Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

El futuro en común. Las comunidades indígenas...

dio, Serrano et al. (2022) abordan los incipientes procesos comunitarios 
que desarrollan los migrantes quechuas y aymaras en las áreas urbanas y 
periurbanas de Viedma y Carmen de Patagones. El trabajo de D´Angelo 
(2023), de gran importancia también aquí, se dedica a las configuraciones 
comunitarias mapuche y mapuche-tehuelche en ambas ciudades. A la vez, 
me he referido parcialmente a este tema en una publicación reciente (Se-
rrano, 2020a).

El fenómeno comunitario indígena en
las ciudades del bajo río Negro
Cualquier aproximación sensata a la problemática comunitaria indígena 
en la Patagonia debe tomar en cuenta la profunda dislocación que sufrió 
la sociedad originaria a consecuencia de la violenta imposición del Estado 
nacional en el último cuarto del siglo xix. En efecto, la llamada “Conquis-
ta del desierto” –un brutal eufemismo– significó no solo el despojo de las 
tierras, sino también la desarticulación intencionada de las familias y otros 
agrupamientos sociales indígenas que antes prevalecían en el vasto terri-
torio (véase Delrío, 2005; Serrano, 2015). Las distintas configuraciones co-
munitarias que se observan hoy en el espacio norpatagónico se vinculan, 
a través de diferentes trayectos históricos complejos, a aquellos cruentos 
hechos que oscurecen la historia argentina.12 

Al sojuzgamiento efectivo de la población indígena y la expropiación 
de sus territorios, le siguió un extenso periodo de invisibilización carac-
terizado por la negación de sus identidades y sus formas de vida. En las 
narrativas nacionales y regionales, los indígenas patagónicos fueron asig-
nados al pasado y a las áreas rurales remotas, donde acaso podrían conser-
var sus costumbres. Poco a poco sus lenguas palidecieron y se comenzó a 
usar la palabra “paisano” para designarlos; las denominaciones étnicas 
fueron cayendo en desuso. La ciudad era un lugar impropio para ellos y, 
vistos en oposición a la civilización, en el plano ideológico se los condenó a 
la barbarie y la precariedad. Las políticas de invisibilidad admitían un con-
junto de dispositivos que buscaban –no sin contradicciones– la desaparición 
o asimilación de la población indígena, pero apuntando invariablemente a 

12 Por mucho tiempo, las campañas militares de fines del siglo xix fueron presentadas 
como gesta en las narrativas nacionales. Hoy se las suele apreciar como un verdadero 
genocidio (Serrano, 2020b). 



88 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

Javier Serrano

su silenciamiento (Cfr. Gordillo y Hirst, 2010). Estas políticas muchas veces 
se complementaban con estrategias de auto-ocultamiento como medida de 
protección y preservación. Por largo tiempo ser identificado como indígena 
implicaba estar sujeto a humillaciones y riesgos innecesarios. 

No obstante ser arrasadoras, estas políticas nunca consumaron sus 
objetivos por completo. Muchas personas mantuvieron sentidos de per-
tenencia indígena a la vez que sostuvieron prácticas y lógicas culturales 
que, llegado el momento, volvieron a expresarse y florecer.13 Así, en la 
década de 1980 la tenaz invisibilización de los pueblos indígenas comenzó 
a menguar. A la sazón, se produjo en Argentina el advenimiento de la 
democracia que trajo consigo el impulso de un conjunto de leyes14 que 
favorecieron el resurgimiento de las identificaciones indígenas. Ello suce-
dió en consonancia con la creciente valoración de la diversidad cultural 
–en correspondencia con el descrédito de la presunta homogeneidad de 
las naciones– y en conformidad con el resurgimiento de las identidades 
étnicas que se observaba a nivel global. Lentamente la sociedad argen-
tina comenzó a asumirse como diversa, dando lugar al reconocimiento 
de las identificaciones originarias. Las primeras comunidades indígenas 
presentes en el complejo urbano Viedma-Patagones, también llamado La 
Comarca,15 surgen en este particular contexto durante la década siguiente. 

El surgimiento de las comunidades indígenas en
Viedma y Carmen de Patagones 
Fundada a orillas del Negro en 1779, Carmen de Patagones fue por largo 
tiempo el único asentamiento estable de origen hispano-criollo en la Pa-
tagonia. Siendo un puerto fluvial con salida próxima al mar, se trataba de 

13 Sobre el modo en que considero las prácticas y lógicas culturales, consúltese David 
Robichaux y Javier Serrano (2024).
14 Véase Laura Mombello (2002). Sancionada en 1985, fue especialmente importante la 
Ley Nacional 23.302 de Política Indígena y Apoyo a las Comunidades Aborígenes. El 
punto cúlmine se da con el reconocimiento de la preexistencia de los pueblos indígenas 
argentinos en la reforma constitucional de 1994 (Art. 75, inc. 17). 
15 Situadas a la vera del Negro, las ciudades pertenecen a distintas jurisdicciones provin-
ciales (Buenos Aires y Río Negro). Sin embargo, constituyen un denso entramado social 
que incluye diferenciaciones internas. De acuerdo con el último censo, en conjunto habi-
tan allí alrededor de 100 000 personas. 



89Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

El futuro en común. Las comunidades indígenas...

un enclave estratégico en un enorme territorio que permaneció en manos 
indígenas hasta las fechas aciagas de las campañas militares iniciadas por 
el Estado argentino en 1879. Entretanto, se estableció allí una intrincada 
trama de relaciones con las sociedades originarias. Con base en el análisis 
de intercambios epistolares, Julio Vezub (2011)16 destaca que hacia 1856, 
a casi 70 años de la fundación de Patagones, la base social era aún indí-
gena “al punto que los ranchos del entorno se confundían con los toldos” 
(las tiendas donde vivían los indios). Sin embargo, en su examen de los 
registros de vecindad del Partido de Patagones, Jorge Bustos y Leonardo 
Dam encuentran que para 1887–ya consumada la imposición del Esta- 
do nacional– de un total de 2 019 habitantes urbanos solo 115 (5.6%) 
fueron asentados con categorías indígenas (indio, india, china), la mayoría 
de ellos menores de edad. Este asunto tenía que ver con el reparto indiscri-
minado de niños indígenas, otro de los crueles resultados de la conquista 
del desierto. Los autores coligen que los niños indígenas eran habitantes 
recientes de Patagones. No obstante, al comparar con registros previos 
en la vecina población de Viedma, advierten que caciques reconocidos y 
los grupos indígenas que encabezaban fueron consignados como “argen-
tinos”, en clara señal de que los procesos de invisibilización se habían ya 
desatado (Bustos y Dam, 2012). 

Mucho tiempo después, en las dos últimas décadas del siglo xx, surgen 
en Viedma y Patagones las primeras comunidades indígenas. De acuerdo 
con mi análisis, estas formaciones articularon esencialmente dos tipos de 
actores: los migrantes indígenas llegados de la Línea Sur hacia mediados 
del mismo siglo y miembros de familias de origen mapuche o tehuelche 
que residían desde antaño en La Comarca, en virtud de distintos procesos 
migratorios y de origen local. Los migrantes más recientes se asentaron en 
barrios periféricos sin crear necesariamente lazos comunitarios entre sí. 
Como en otros muchos casos, mantuvieron vínculos firmes con sus luga- 
res de procedencia. Aun así, traían consigo sentidos y experiencias espe-
cíficas de comunidad de base indígena que se expresaban, por ejemplo, 
en prácticas rituales consuetudinarias tanto individuales como colectivas. 

El parentesco jugaba un papel clave al constituir redes de solidaridad 
y hospedaje para los recién llegados, aspectos sustanciales en los trasla-

16 Entre el cacique Llanquitruz y el comandante del fuerte Benito Villar (y otros). Vezub 
publica la foto de una de las cartas escrita con la propia sangre del famoso cacique.



90 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

Javier Serrano

dos a la ciudad. A su vez, el arrinconamiento en barrios periféricos y las 
frecuentes situaciones de discriminación en el espacio urbano contribu-
yeron a fortalecer los procesos de identificación común. Esto sucedía, por 
ejemplo, en Villa del Carmen, un barrio de Patagones de fuerte impronta 
mapuche. Algunas personas de allí y de barrios aledaños como Villa Rita 
y Villa Linch, al occidente de la ciudad, fueron partícipes relevantes en la 
formación de las comunidades citadinas y en la reemergencia de las iden-
tificaciones indígenas. 

La primera comunidad urbana local se formalizó en la década de 
1980. Por entonces ya se realizaban rituales comunitarios anuales en el 
emblemático cerro de La Caballada17 y en otro punto de Carmen de Pa-
tagones. Participaban allí distintas personas de La Comarca y otras locali-
dades que no necesariamente eran miembros de la comunidad. A la sazón 
y en la década siguiente, comenzaron a desarrollarse distintas formas de 
organización indígena, incluyendo talleres de enseñanza de la lengua, 
de telar y de palín (juego tradicional), entre otras. Además, se originaron 
procesos de organización política y reivindicación en torno a la causa in-
dígena, lo cual se vio espoleado en fechas de la conmemoración de los 
500 años de la conquista de América, como también por el impacto del 
neozapatismo en México. Por su parte, el paulatino reconocimiento 
del Estado18 se tradujo en algunos beneficios y concesiones –siempre limi-
tadas–, que se complementaban con las acciones de la Iglesia católica y de 
organizaciones no gubernamentales, lo cual fue especialmente importante 
en la creación de una de las comunidades. Más importante todavía es 
que todo ello generó experiencias colectivas y un marco propicio para la 
creación de nuevas comunidades urbanas (Cfr. D´Angelo, 2023: 108-109), 
a la vez que alentó los siempre difíciles procesos personales de autorreco-
nocimiento de la identidad indígena, fenómenos entre los que encuentro 
una estrecha conexión. 

17 Punto clave en la batalla del 7 de marzo de 1827, en que las milicias locales derrotaron 
a la marina del Imperio del Brasil en su intento de tomar el puerto durante la llamada 
guerra del Brasil.
18 En Río Negro se crea el Consejo Asesor Indígena (cai), con liderazgos relevantes en 
Viedma y, luego de fuertes movilizaciones, se sanciona la Ley Integral del Indígena 
(Ley Prov. 2287) que dio lugar al Consejo de Desarrollo de las Comunidades Indígenas 
(Codeci).



91Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

El futuro en común. Las comunidades indígenas...

Según mis registros, en 2020 había en La Comarca siete configuracio-
nes comunitarias (una de ellas periurbana), cuyas trayectorias y existencia 
efectiva variaban en cada caso. Todas contaban con nombre propio en 
lengua mapuche sin alusión a la toponimia o a linajes familiares, como es 
frecuente en las comunidades rurales en la Norpatagonia. Al decir local, 
algunas tenían “papeles”, es decir, reconocimiento formal por el Estado, 
ya sea a través de personería jurídica (otorgada o en trámite) o como aso-
ciación civil; mientras que otras rechazaban explícitamente constituirse 
con referencia al Estado. En efecto, dos de las comunidades confirman 
su existencia en expresa contraposición al Estado, al que consideran su 
antagonista hostil histórico. Habitualmente la existencia efectiva de 
las comunidades es evaluada por los propios indígenas citadinos de acuer-
do con la celebración consuetudinaria de rituales tradicionales, entre los 
que destaca el wiñoy tripantu (Año Nuevo), así como por el grado de partici-
pación en distintas actividades comunitarias que requieren presencia efec-
tiva. Estas actividades pueden ser, entre otras, la movilización en manifes-
taciones de orden político, la participación en las asambleas comunitarias 
o en reuniones más informales que, con frecuencia, conllevan el consumo 
de alimentos compartidos. Cuando todo esto decae, su existencia concreta 
es puesta en duda. Sin embargo, las trayectorias no son lineales y algunas 
comunidades que parecían haber desaparecido resurgieron en momentos 
específicos. Cabe añadir que muchas de las actividades a nivel local son 
compartidas por miembros de distintas comunidades y que, además de 
las mencionadas, ha habido proyectos de crear otras que no alcanzaron 
concreción. 

Conviene precisar que la membrecía a las comunidades indígenas en 
Viedma y Carmen de Patagones es un acto voluntario y revocable. A di-
ferencia de los contextos rurales, el territorio compartido19 y el parentesco 
no juegan un papel decisivo en ello, tampoco la contigüidad residencial. 
Como parte de su dinamismo, las discontinuidades y los conflictos no son 
del todo infrecuentes, de tal manera que una persona puede formar parte de 
una comunidad y más adelante de otra. Aunque esto mismo suele ser 
cuestionado en la perspectiva indígena rural, revela la importancia de los 

19 Al crecer de territorio ancestral, algunas de estas comunidades lograron allegarse es-
pacios donde llevar a cabo los rituales y la vida en común, tanto en el espacio urbano 
como fuera de él.



92 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

Javier Serrano

proyectos comunitarios más allá del presente de las comunidades citadinas 
en cualquier momento dado. 

La comunidad urbana como proyecto:
“Tengo ganas de formar una comunidad”
He afirmado que las configuraciones indígenas citadinas del curso inferior 
del Negro se entienden mejor en términos de proyecto de futuro compar-
tido en clave étnica y comunitaria. Estos proyectos aluden a la intención 
manifiesta y activa de conformar comunidades más allá de las experien-
cias comunitarias fallidas o la existencia incierta de algunas de ellas. Este 
tema constituyó primero una hipótesis de trabajo y luego un corolario 
que surge del análisis de estas configuraciones. El procedimiento analítico 
implicó la composición de una matriz de datos diversos examinados en 
forma crítica y sometidos a triangulación. Para ello me valí de los linea-
mientos que propuse en un artículo reciente (Serrano, 2020a), en el que 
señalé que hay que considerar a las comunidades como un problema 
que el investigador construye –en esta ocasión las pondero básicamente 
como proyectos de futuro–, tomando crucialmente en cuenta los procesos 
y el sistema de relaciones involucrados en cada caso. De hecho, sugerí 
entonces la conveniencia de examinar a las comunidades desde el punto 
de vista proyectivo. Remito a dicho artículo a quienes deseen profundizar 
en el enfoque. De cualquier modo, presento materiales etnográficos origi-
nales que tienen un doble propósito: por un lado, mostrar indicios firmes 
que abonan la hipótesis de trabajo y, por el otro, ilustrar un aspecto crucial 
del fenómeno: más allá de las vicisitudes del proceso comunitario existen 
prácticas y lógicas culturales de base indígena que lo anteceden y dan 
lugar a su desarrollo. 

La primera vez que tomé conciencia del carácter peculiar de las co-
munidades citadinas locales fue en una conversación con Manuela,20 una 
pillankuse21 mapuche de alrededor de 60 años. Éramos amigos desde hace 
tiempo y me había invitado a tomar mates a su casa. Nos habíamos vis-
to hacía poco en una manifestación en Viedma, en la que ella llevaba 
su preciada joyería mapuche de plata. En esta ocasión había preparado 

20 Utilizo seudónimos.
21 Las pillankuse son mujeres entradas en edad que detentan autoridad en el plano reli-
gioso. 



93Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

El futuro en común. Las comunidades indígenas...

tortas fritas y un budín; nos sentamos en la cocina a matear y conversar. 
Un conocido en común surgió en la charla y entonces expresó su desilu-
sión con la comunidad en la que ambos participaban (una de las primeras 
de Viedma). Adujo que los motivos eran muchos, pero que la causa prin-
cipal era que no se estaban haciendo los rituales de rigor: “Ceremonias, 
no se hacen, el Año Nuevo tampoco (wiñoy tripantu). Desequilibrio total 
porque está dibujada la comunidad. Es la base nuestra la ceremonia, la 
cultura, la religión. Es un desequilibrio para la comunidad, para todos los 
integrantes”. Ya antes la había escuchado hablar al respecto. 

En una conversación previa me había explicado que todas las perso-
nas tenemos newen (energía) positivo y negativo, que todos convivimos con 
eso. Explicó que las ceremonias son para mantener el equilibrio. Sostuvo 
entonces que hay parte buena y parte mala, que la naturaleza está com-
puesta de eso: “Que la vida y la muerte es eso, y que somos fruto de eso. 
De allí la importancia de los rituales: lo más importante es la ceremonia 
para mantenernos a nivel espiritual. Porque no hacemos ceremonia, en-
tonces el desequilibrio de la persona y van a salir todas las cosas mal. Eso 
está comprobado”. Esta vez, en la continuación de la charla, Manuela 
agregó algo que aún resuena en mis oídos: “Tengo ganas de formar una 
comunidad”. Entendí claramente que el futuro jugaba un papel sustancial 
en el proceso comunitario.

La comunidad a la que Manuela aspiraba existía fundamentalmente 
como proyecto. En su alocución, la respuesta a las condiciones insatisfac-
torias del presente estaba en el porvenir, en la comunidad que había que 
construir. Me contó que venía trabajando en ello, que ya había conversa- 
do con las “abuelas” –las ancianas reciben gran respeto y deferencia en-
tre los indígenas patagónicos–, y que estaba “invitando” gente. Por regla 
general, los invitados eran descendientes de los migrantes llegados hacia 
mediados del siglo xx o miembros de familias indígenas de añeja residen-
cia en La Comarca (como he mencionado). A su vez, todos ellos formaban 
parte, de una u otra manera, de las redes de relaciones que se establecie-
ron a partir de los distintos procesos organizativos que se dieron hacia 
fines del siglo. El caso de Carlos, uno de los invitados, ayudará a entender 
mejor el proceso de integración al proyecto comunitario.

De 18 años aproximadamente, Carlos convivía con su abuela indíge-
na, aunque él mismo no se reconocía como tal. Sin embargo, comenzó 
a participar en un taller de lengua mapuche y pronto se interesó por las 



94 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

Javier Serrano

prácticas rituales a la vez que resignificó, de manera decisiva, la relación 
con su abuela. Ella era oriunda de la Línea Sur rionegrina y lo fue po-
niendo al tanto de otras dimensiones del mundo mapuche. Finalmente, 
luego de ser invitado fue presentado y admitido en la comunidad en una 
ceremonia cargada de emoción: 

Fue una conmoción muy profunda que pidieran permiso a la tierra para mí, 
y que me presentaran, con el makuñ (manta) y el trailonko (vincha), y que se 
dijeran las palabras para que los pudiera usar, y que los otros hombres me 
impongan eso en ese momento. Fue terrible. Es como que, las lágrimas es 
[sic] lo primero que brotó, pero era… y el resto también. 

En una misma maniobra ritual, Carlos completó su identificación in-
dígena y la membresía comunitaria. El futuro se había consumado. 

Tanto la necesidad de la realización periódica de los rituales como el 
procedimiento de invitación fueron centrales en otro proyecto comuni-
tario –por el momento infructuoso– al que di seguimiento en Patagones. 
Asimismo, la importancia de la vida espiritual y la restauración del equili-
brio a través de las prácticas ceremoniales constituyen elementos claves en 
las prédicas comunitaristas a nivel local. Esto refiere tanto a rituales colec-
tivos, que se llevan a cabo cíclicamente, como a aquellos que se realizan 
individualmente cada mañana con la salida del sol. Puesto que muchas de 
estas prácticas se habían perdido en La Comarca –en particular las cere-
monias vinculadas a los cambios de estación–, desde la década de 1990 se 
hicieron ingentes esfuerzos por recuperarlas. Para ello, entre otras cosas, 
se invitó a una pillankuse del interior rural de la Norpatagonia, quien com-
partió su kimun (saberes), y se hicieron viajes a distintos lugares, incluyendo 
el área de Temuco en Chile, en busca de conocimientos específicos sobre 
los pasos a seguir en los distintos rituales.22 

Para finalizar, deseo mencionar que la falta de equilibrio suele ser ex-
presada con un sentido de urgencia, a la vez que a partir de ello se explica 
con frecuencia la situación de deterioro de muchos de los indígenas cita-
dinos en el bajo río Negro. En palabras de una pillankuse de Carmen de 
Patagones: “[de allí] tantas adicciones, tanto enajenamiento, tantas enfer-

22 Compárese con el trabajo de Valentina Stella (2014) acerca de la conformación de una 
comunidad mapuche-tehuelche en la ciudad de Puerto Madryn, Chubut.



95Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

El futuro en común. Las comunidades indígenas...

medades. Porque son enfermedades espirituales que afectan lo psíquico y 
lo físico” [véase D’Angelo, 2023: 111-115, acerca de lo mismo en su con-
versación con un lonko (cabeza) de una comunidad local]. La solución se 
busca entonces por la restauración del equilibrio a través de las prácticas 
ceremoniales ancestrales que se realizan en forma individual y colectiva. 
Quienes detentan conocimientos específicos al respecto y pueden guiar 
las ceremonias grupales –habitualmente las pillankuse– juegan un papel 
fundamental en las configuraciones comunitarias locales. Su ascendencia 
va incluso más allá de las autoridades de cada comunidad. 

Coda
En un mismo fin de semana de junio de 2023 tuve oportunidad de asistir a 
dos ceremonias indígenas en contextos citadinos en la cuenca inferior del 
Negro. Se celebraba el wiñoy tripantu (Año Nuevo) en fechas del solsticio 
de invierno, lo cual reviste significados de renovación de la vida, puesto 
que a partir de entonces el periodo de luz diurna comienza a alargarse. 
Aunque hubo algunas diferencias en el desarrollo específico del rito, en 
ambos casos se formó un círculo –la ronda tiene una gran importancia 
en los ritos mapuches–, se ofrendó yerba mate a la mapu (Tierra) y siguien-
do las indicaciones de la pillankuse se realizaron los dos aspectos funda-
mentales del ritual: se agradece por lo recibido en el año que queda atrás 
y se pide por bienestar para el que viene. Los significados del pasado y del 
futuro estaban allí íntimamente presentes. Como las otras personas en el 
círculo, pedí por la salud y el bienestar propio, así como para mis seres 
queridos, en el año venidero. En cambio, a diferencia de algunas de las 
personas en el círculo, no tenía comunidad por la cual pedir. En su caso, 
ellos también pidieron por el futuro en común. En mi interpretación estos 
rituales de celebración anual constituyen una muestra más de la nítida vi-
talidad de los pueblos indígenas en los contextos urbanos norpatagónicos. 
Una vitalidad, puede decirse, cargada de porvenir. 

Bibliografía 
Alexiades, Miguel y Daniela Peluso (2015). “Introduction: Indigenous Ur-

banization in Lowland South America”, The Journal of  Latin American 
and Caribbean Anthropology, vol. 20, núm. 1, pp. 1-12.



96 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

Javier Serrano

Aravena, Andrea y Francisco Jara (2019). “Políticas públicas, autoidenti-
ficación y asociaciones mapuche en el Gran Concepción, Chile”, 
Antropologías del Sur, 6 (11), pp. 95-120.

Aravena, Andrea (2002). “Los mapuche-warriache. Procesos migratorios 
e identidad mapuche urbana en el siglo xx”, en Guillaume Bocca-
ra (ed.). Colonización, resistencia y mestizaje en las Américas (siglos xvi-xx). 
Quito: Editorial Abya Yala, pp. 359-370.

—	 (2003). “El rol de la memoria colectiva y de la memoria individual 
en la conversión identitaria mapuche”, Estudios Atacameños, (26), 
pp. 89-96.

—	 (2007). “Identidades indígenas urbanas en el tercer milenio. Iden-
tidades étnicas, identidades políticas de los mapuche-warriache de 
Santiago de Chile”, en Migraciones indígenas en las Américas. San José: 
Instituto Interamericano de Derechos Humanos, pp. 43-58.

Arizpe, Lourdes (1976). “Migración indígena, problemas analíticos”, Nue-
va Antropología, ii (5), pp. 63-89.

Bastos, Santiago y Manuela Camus (2000). Los indígenas de la capital. Guate-
mala: Centro de Investigaciones Regionales de Mesoamérica.

Bigot, Margot; Graciela Rodríguez y Héctor Vázquez (1991). “Asenta-
mientos toba-qom en la ciudad de Rosario: procesos étnicos identi-
tarios”, América Indígena, 51 (1), pp. 217-253.

Bustos, Jorge y Leonardo Dam (2012). “El Registro de Vecindad del parti-
do de Patagones (1887) 	y los niños indígenas como botín de guerra. 
Corpus”, Archivos Virtuales de la Alteridad Americana, 2 (1).

Campos, Luis; Juan Engelman, Sebastián Valverde y Claudio Espinoza 
(eds.) (2019). “Indígenas en la ciudad: reconfiguraciones de la identi-
dad en Latinoamérica”, Antropologías del Sur, dosier, 6 (11), pp. 95-120.

Campos, Luis (2019). “Mapuche en la ciudad de Santiago. Etnogénesis, 
reconfiguración identitaria y la patrimonialización de la cultura”, 
Antropologías del Sur, 6 (11), pp. 135-153.

Camus, Manuela (1999). “Espacio y etnicidad; sus múltiples dimensio-
nes”, Papeles de Población, 5 (22), pp. 161-197.

Delgado, Manuel (2005). “Espacio público y comunidad. De la verdad co-
munitaria a la comunicación generalizada”, en Miguel Lisbona Gui-
llén (comp.). La comunidad a debate. Reflexiones sobre el concepto de comunidad 
en el México contemporáneo. Zamora: El Colegio de Michoacán, pp. 39-59.



97Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

El futuro en común. Las comunidades indígenas...

Delrío, Walter (2005). Memorias de expropiación. Sometimiento e incorpora-
ción indígena en la Patagonia. Buenos Aires: Universidad Nacional de 
Quilmes. 

Di Biase, Ayelen (2016). “Guaraníes en José C. Paz: un acercamiento a las 
problemáticas de una comunidad originaria en el conurbano bonae-
rense”, Relaciones, vol. 41, núm. 2, pp.1-10.

Durin, Séverine (coord.) (2008). Entre luces y sombras. Miradas sobre los indíge-
nas en el área metropolitana de Monterrey. México: ciesas/cdi. 

D´Angelo, Valeria (2023). “Acá estamos nosotros, acá están los paisanos, 
acá estamos los indios... Un acercamiento a los modos de resistencia 
del pueblo mapuche en el Valle Inferior del Río Negro, Nor-Pata-
gonia Argentina.” Tesis de maestría. Viedma: Universidad Nacional 
de Río Negro.

Engelman,  Juan y Ma. Laura Weiss (2015). “El imán de la ciudad: migración 
y distribución espacial de población indígena en el Área Metropolita-
na de Buenos Aires, Argentina”,  Revista Geopantanal, 18, pp. 51-70.

—	 (2019). “Indígenas en la ciudad: articulación, estrategias y organiza-
ción etnopolítica en la Región Metropolitana de Buenos Aires”. Quid 
16 Revista del Área de Estudios Urbanos, (11), pp. 86-108.

Espinosa, Óscar (2019). “La lucha por ser indígenas en la ciudad. El caso 
de la comunidad shipibo-konibo de Cantagallo en Lima”. rira, Re-
vista del Instituto Riva-Agüero 4.2, pp. 153-184.

Fabian, Johannes (2019 [1983]). El Tiempo y el Otro: cómo construye su objeto la 
antropología. Popayán: Universidad del Cauca, 279 pp. [original: Time 
and the Other: How Anthropology Makes its Object. Nueva York: Columbia 
University Press].

Gordillo, Gastón y Silvia Hirsch (2010). “La presencia ausente: invisibili-
zaciones, políticas estatales y emergencias indígenas en la Argenti-
na”, en Gastón Gordillo y Silvia Hirsch (comps.). Movilizaciones in-
dígenas e identidades en disputa en la Argentina. Buenos Aires: La Crujía, 
pp. 15-38.

Hannerz, Ulf  (1980). Exploring the City. Inquiries toward an Urban Anthropology. 
Nueva York: Columbia University Press.

Herrera Amaya, María Elena (2018). “Comunidades indígenas urbanas, 
disputas y negociación por el reconocimiento”, Andamios, vol.15 (36), 
pp. 113-134.



98 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

Javier Serrano

indec (2012). Censo Nacional de Población, Hogares y Viviendas 2010. Censo del 
Bicentenario: resultados definitivos, Serie B, núm. 2. Buenos Aires: Insti-
tuto Nacional de Estadística y Censos.

—	 (2015). Censo Nacional de Población, Hogares y Viviendas 2010. Censo del 	
	 Bicentenario. Pueblos originarios: región Patagonia. Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires: Instituto Nacional de Estadística y Censos.

Martínez Casas, Regina y Guillermo de la Peña (2004). ”Migrantes y 
comunidades morales: resignificación, etnicidad y redes sociales 
en Guadalajara (México)”, Revista de Antropología Social, 13, pp. 217-
251.

—	 (2002). “La comunidad moral como comunidad de significados: el 
caso de la migración otomí en la ciudad de Guadalajara”, Alteridades, 
vol. 12, núm. 23, pp. 125-139.

—	 (2007). Vivir invisibles: la resignificación cultural entre los otomíes urbanos de 
Guadalajara. México: ciesas.

Mombello, Laura (2002). Evolución de la política indigenista en Argentina en la 
década de los noventa. Austin: Center for Latin American Social Policy/
claspo.

Pels, Peter (2015). “Modern Times Seven Steps toward an Anthropology 
of  the Future”, Current Anthropology, 56(6), pp. 779-796.

Pérez, Iván (coord.) (2019). Indígenas urbanos. Proyecto de investigación etnográfica 
de la Ciudad de México. México: Gobierno de la Ciudad de México/
Secretaría de Cultura. 

Redfield, Robert (1930). Tepoztlan, a Mexican Village. Chicago: The Univer-
sity of  Chicago Press.

—	 (1941). The Folk Culture of  Yucatan. Chicago: The University of  Chi-
cago Press.

—	 (1947). “The Folk Society”, The American Journal of  Sociology, vol. 52, 
núm. 4.

Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad (2013). Indígenas y las luces urba-
nas, número temático, vol. 34. 

Robichaux, David y Javier Serrano (2024). “Estudios de familia y paren-
tesco en América Latina: asignaturas pendientes”, en Javier Serra-
no, David Robichaux y Juan Pablo Ferreiro (comps.). Parentesco y re-
ciprocidad en América Latina: lógicas y prácticas culturales. Buenos Aires: 
Asociación Latinoamericana de Antropología. 



99Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

El futuro en común. Las comunidades indígenas...

Sariego, Juan Luis (2010). “Entre luces y sombras: miradas sobre los indí-
genas en el área 	metropolitana de Monterrey”, Relaciones. Estudios de 
Historia y Sociedad, 31(122), pp. 287-295.

Serrano, Javier, Perri Sáez, Gastón y Fabricio Quispe (2022). “La dimen-
sión comunitaria en los proyectos de vida: quechuas y aymaras en 
el Valle Inferior del Negro”, en Eduardo Zárate (ed.). Comunidades, 
futuros y utopías: Debates para el siglo xxi. Zamora: El Colegio de Mi-
choacán.

Serrano, Javier (2008). “The Imagined Return: Hope and Imagination 
among International Migrants from Rural Mexico, ccis Working 
Paper, núm. 169. Consulta en: http://www.ccis-ucsd.org/publica-
tions/wrkg169.pdf  

—	 (2015). “El regionalismo patagónico y los ausentes de la historia”, en 
Hebe Vessuri y Gerardo Bocco (coords.). Conocimiento, paisaje, territo-
rio. Procesos de cambio individual y colectivo. Buenos Aires: unpa/cenpat/
unam/unrn, pp. 61-83.

—	 (2020a). “Las comunidades en la visión de los antropólogos: disqui-
siciones y lineamientos de análisis”, Región y Sociedad, núm. 32. Con-
sulta en: 	https://www.scielo.org.mx/pdf/regsoc/v32/1870-3925-
regsoc-32-e1248.pdf  

—	 (2020b). “De gesta a genocidio. La disputa por las concepciones 
acerca de la conquista del desierto”, en Teresa Varela y Roberto 
Tarifeño (comps.). La Patagonia en el escenario nacional: miradas sobre el 
pasado, presente y futuro. Viedma: curza/uncoma, pp. 17-33.

—	 (en prensa). El futuro como problema antropológico: etnografía de los sueños en 
el Bajo Papaloapan y otros textos. México: Elementum. 

Sevilla, Manuel (2007). “Indígenas urbanos y las políticas del reconoci-
miento dentro del contexto colombiano”, Perspectivas Internacionales, 
vol. 3, núm.1, pp. 7-24.

Silva, Flávio (2011). “Entre la aldea y los rascacielos; identidad, inmigra-
ción y territorialidad indígena urbana en Curitiba, Brasil”, Revista 
Española de Antropología Americana, 41(2), p. 391.

Stella, Valentina (2014). “La familia Ñanco: una trayectoria de constitu-
ción de subjetividades mapuche-tehuelche en el escenario hegemó-
nico de la localidad de Puerto Madryn (Chubut, Argentina)”, en 
Eduardo Restrepo (coord.). Stuart Hall desde el sur: legados y apropiacio-
nes. Buenos Aires: clacso.



100 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

Javier Serrano

Szulc, Andrea (2004). “Mapuche se es también en la waria (ciudad). Dis-
putas en torno a lo rural, lo urbano y lo indígena en la Argentina”, 
Política y Sociedad, 41(3), pp. 167-180.

Tamagno, Liliana (1986). “Una comunidad toba en el Gran Buenos Ai-
res: su articulación social”, ii Congreso Argentino de Antropología Social. 
Buenos Aires.

—	 (2001). Nam Qom Hueta’a Na Doqshi Lma’. Los tobas en la casa del hombre 
blanco. Identidad, memoria y utopía. La Plata: Editorial Al Margen.

Tönnies, Ferdinand 1947 [1887]. Comunidad y sociedad. Buenos Aires: Losa-
da. Original: Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der reinen Sozio-
logie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Valcuende del Río, José; Piedad Vásquez y Fredy Hurtado (2016). “Indí-
genas en contextos urbanos. Cañaris, otavaleños y saraguros en la 
ciudad de Cuenca (Ecuador)”, Gazeta de Antropología, 32 (1).

Valverde, Sebastián; Mónica Aurand, Facundo Harguinteguy, Zuleika 
Crosa y Alejandra Pérez (2015). “Del territorio a la ciudad: apro-
ximación a la temática de los pueblos indígenas urbanos”, en Se-
bastián Valverde, Mónica Aurand, Facundo Harguinteguy, Zuleika 
Crosa y Alejandra Pérez (coords.). Del territorio a la ciudad. Revalorizan-
do saberes, identidades y trayectorias indígenas. Buenos Aires: Universidad 
de Buenos Aires, pp. 27-49.

—	 Mónica Aurand, Facundo Harguinteguy, Zuleika Crosa y Alejandra 
Pérez (coords.) (2015). Del territorio a la ciudad. Revalorizando saberes, 
identidades y trayectorias indígenas. Buenos Aires: Universidad de Buenos 
Aires. 

Vázquez, Héctor y Margo Bigot (1998). “Lengua, sociedad, cultura y per-
cepción: el caso toba de Villa Banana”, Cuadernos de Historia Regional, 
núm. 10, pp. 5-29.

Villegas, Argelia; Géraldine Rix-Lièvre y Georgiana Wierre-Gore (2019). 
“El Nguillatun en Santiago de Chile: una mirada desde la experien-
cia en situación y las modalidades de participación en un rito tradi-
cional mapuche”, Antropologías del Sur, vol. 6, núm. 11, pp. 121-134.

Vezub, Julio (2011). “Llanquitruz y la ‘máquina de guerra’ mapuche-te-
huelche: continuidades 	y rupturas en la geopolítica indígena pata-
gónica (1850-1880)”, Antíteses, 4 (8), pp. 613-642.

Warman, Arturo (2001). “Los indios de México”, Nexos, núm. 280, abril, 
pp. 39-42.



101Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 75-101

El futuro en común. Las comunidades indígenas...

Weiss, Ma. Laura, Juan Engelman y Sebastián Valverde (2013). “Pueblos 
indígenas urbanos en Argentina, un estado de la cuestión”, Revista 
Pilquen, vol. 16, núm. 1.

—	 (2015). “Políticas públicas, proceso organizativo y adscripción étnica 
en una comunidad indígena del conurbano bonaerense”, Papeles de 
Trabajo, 20, pp.1-16.

Javier Serrano es licenciado en Antropología por la Universidad Na-
cional de La Plata (unlp) y doctor con mención honorífica por el 
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología 
Social (ciesas). Obtuvo el grado de maestro en esta última institu-
ción. Actualmente se desempeña como profesor-investigador en la 
Universidad Nacional de Río Negro (unrn, Sede Atlántica), en la 
Patagonia argentina. Sus principales líneas de investigación refieren 
a procesos migratorios y estudios de comunidad, a la problemática 
indígena, al futuro-utopías en perspectiva antropológica, así como a 
las relaciones de parentesco.




