R2 4
2, SE? Encartes
% o
o A . . . .
Dgital = 1sSN 2594-2999, Bajo licencia Creative Commons

encartesantropologicos@ciesas.edu.mx

Mancilla Reyna, Pablo Uriel

Fotografiar un proceso ritual: una aproximacién a la agencia de las
mascaras del Xantolo en la Huasteca Potosina

Encartes, vol. 7, num. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272

Enlace WordPress: https://encartes.mx/mancilla-huasteca-potosina-

nahuas-mascaras-agencia-xantolo
Pablo Uriel Mancilla Reyna, orcip: 009-003-2454-6948
por: https://doi.org/10.29340/en.v7n14.391

Disponible en https://encartes.mx

Este articulo contiene informacién multimedia, te invitamos a consultarlo en la version digital.



+“%%% ' FOTOGRAFIAR UN PROCESO RITUAL:

Q)
. UNA APROXIMACION A LA AGENCIA DE
%l | LAS MASCARAS DEL XANTOLO EN LA
S HUASTECA POTOSINA
PHOTOGRAPHING A RITUAL PROCESS: AN APPROACH TO THE
AGENCY OF THE XANTOLO MASKS IN THE HUASTECA POTOSINA
Pablo Uriel Mancilla Reyna*
Enlace de WordPress: https://encartes.mx/mancilla-huasteca- O }

potosina-nahuas-mascaras-agencia-xantolo

Este ensayo fotografico muestra la agencia que tienen las mascaras
que se utilizan durante la fiesta de Xantolo o Todos Santos en Chapulhuaca-
nito, Tamazunchale, s.L.P. Se centra en hacer visibles las relaciones y practicas
rituales que existen entre las personas que forman parte del grupo de disfrazados
del barrio de San José, se colocan como eje a las mascaras, que materializan a
los muertos durante su paso en el mundo de los vivos. Dispuestas a manera de
proceso, las fotografias hacen visible la capacidad de las mascaras de influir en
las personas en el contexto ritual. El trabajo fotografico que se presenta se realizé
desde 2019 hasta 2023.

Huasteca Potosina, nahuas, mascaras, Xantolo.

* El Colegio de San Luis. México.

ISSN 2594-2999, Bajo licencia Creative Commons
Encartes 14 eseptiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272

Recepcion: 24 de marzo de 2024 o Aceptacion: 30 de abril de 2024 ]
P P IOl

https://encartes.mx

257



Pablo Uriel Mancilla Reyna

PHOTOGRAPHING A RITUAL PROCESS: AN APPROACH TO THE AGENCY OF THE
XANTOLO MASKS IN THE HUASTECA POTOSINA

This photo essay shows the agency of the masks used during the Xan-
tolo or All Saints celebration in the village of Chapulhuacanito, Tamazunchale,
in San Luis Potosi. Homing in on the masks, which allow the dead to materialize
during their visit to the world of the living, it draws attention to the relations
and ritual practices among members of the costumed group of the San José
neighborhood. Laid out as a process, the photographs —taken between 2019 and
2023~ bring into focus the masks’ capacity to influence people in the context of
the ritual.

Huasteca Potosina, Nahua, masks, Xantolo.

NTRODUCCION

El presente ensayo parte de las preguntas: ¢como hacer visible la
relacion entre personas y objetos?, ;cémo llevar a lo visual el analisis del
concepto de agencia de la obra de Alfred Gell (2016)?, utilizando como
caso concreto la ritualidad de las mascaras del Xantolo en la comunidad
de Chapulhuacanito, en la Huasteca Potosina. Se trata de una reflexion
que surge pasado el tiempo de mi trabajo de campo; al revisar las fotogra-
fias pude darme cuenta de la manera en la que estaba enfocando el lente
de la camara y en donde tenia que prestar atencién para analizar las rela-
ciones sociales entre las mascaras y los miembros del grupo de disfrazados
del barrio de San José.

Este trabajo pretende pensar el papel de la camara y de la fotografia
en el trabajo de campo como un potenciador de analisis. Como lo sefiala
Elisenda Ardevol, “quizas, después de todo, la camara sea un instrumento
que nos permita ampliar la vision y nos ayude a ver mas que con los ojos
desnudos” (1994: 10). Se considera también que la presencia y el uso de la
camara pueden modificar las relaciones en el entorno en el que se interac-
tua, “modificando la experiencia etnografica, la relacién del investigador
con el campo, la interaccion con los participantes y la construccion y ana-
lisis de datos” (1998: 225).

Al enfocar la camara fotografica en las relaciones que se gestan entre
las personas que participan en el grupo de disfrazados de San José y las
mascaras del Xantolo es posible un didlogo entre la antropologia visual y el
concepto de agencia. La relacion entre personas y objetos ha sido trabajada
desde diferentes perspectivas, como la teoria del actor Red de Bruno Latour

258 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272



Fotografiar un proceso ritual....

(2008), y el texto de Arte y agencia de Alfred Gell (2016). Los planteamientos
de este tltimo autor me permitiran generar un marco de apoyo para mos-
trar la relacion y la inferencia de las mascaras en un contexto ritual.

De acuerdo con Gell: “Se puede atribuir agencia a aquellas personas
y cosas que provocan secuencias causales de un tipo particular, es decir,
sucesos causados por actos mentales, en lugar de simple concatenaciéon de
hechos fisicos” (2016: 48). Si se parte de este planteamiento, en el presente
estudio se puede considerar la agencia como las implicaciones producidas
por las relaciones que se dan entre las mascaras y los participantes del
proceso ritual.

Para llevar el hilo conductor de esta problematica es preciso hacer un
recorrido etnografico centrado en los momentos en los que se visualiza la
relacion de las personas con las mascaras. Este proceso esta vinculado con
el sistema ritual del Xantolo, de modo que este ensayo busca explicar cual
es la organizacion social en torno a las mascaras que se utilizan en dicha
fecha. Posteriormente desarrollaré cada uno de los momentos rituales: 1) la
bajada de las mascaras como encuentro con las mismas, 2) el Xantolo como
el momento mas alto de la ritualidad e interaccién con las mascaras, y 3) el
destape, momento en que los participantes de los grupos de disfrazados se
quitan las mascaras para que sean guardadas hasta el siguiente afio. Cada
uno de estos tiene una relevancia muy fuerte para el grupo de disfrazados,
y tanto en el ritual como en la fiesta las mascaras proyectan su agencia en
cada uno de los participantes. Las fotografias buscan mostrar dicha agencia.

APUNTES SOBRE CHAPULHUACANITO

La Huasteca es una region que comprende parte de los estados de San Luis
Potosi, Veracruz, Hidalgo, Tamaulipas, Querétaro y Puebla. Se reconoce
por rasgos naturales y culturales compartidos, aunque es compleja y diversa
en las practicas internas de cada grupo, localidad o comunidad. Una de las
festividades propia de la region es el Xantolo. Al sur de la Huasteca Poto-
sina, en la delegacion de Chapulhuacanito, perteneciente al municipio de
Tamazunchale, esta festividad es de gran relevancia (véase imagen 1).

La palabra Xantolo debe su origen al latin Sanctorum, y tue por la mane-
ra en la que los habitantes entendieron el vocablo que se transformo. Este
ritual, celebrado mayormente entre los grupos nahuas y tének, responde al
ciclo ritual agricola mesoamericano basado en la temporada de lluvias y de
secas, sustentado sobre todo en el cultivo del maiz, en torno al cual se desa-

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272 259



Pablo Uriel Mancilla Reyna

Imagen 1
Chapulhuacanito: lugar de
chapulines y de mascaras.
Chapulhuacanito,
Tamazunchale, s.L.P. México.

Noviembre de 2022

rrolla una serie de creencias y practicas (Lopez Austin, 1994: 12). Como lo
define Amparo Sevilla, el Xantolo “son dias en los que se abre un tiempo
sagrado para la celebracion de la vida y la muerte” (2002: 6).

Dentro del calendario agricola, el Xantolo corresponde a la tempo-
rada en la que se ha levantado la cosecha y hay una serie de actividades
en relacion con el maiz y otros cultivos, dentro de las cuales se prioriza la
ofrenda a los difuntos y las deidades que se encuentran en el inframun-
do. En Chapulhuacanito, comunidad de origen nahua, el Xantolo se vive
tanto como un ritual doméstico (véase imagen 2), como una fiesta que
involucra a toda la localidad.

Este trabajo pone en evidencia el contexto en el que se desarrolla el
Xantolo; se aprecia una ritualidad muy arraigada al culto a los difuntos,
que se expresa en las practicas domésticas y en la relacion que se tiene con
las mascaras que se utilizan durante los dias de fiesta. A su vez también
es una comunidad que forma parte de la dinamica de turismo que se ha
desarrollado en los Gltimos afios en la Huasteca Potosina, y que reconfi-
gura el concepto de “tradicion” (véase imagen 3) y la forma en la que se
expresan las practicas rituales.

LA ORGANIZACION SOCIAL EN TORNO A LAS MASCARAS

Chapulhuacanito, con una poblaciéon de 3 212 habitantes (ineci, 2020),
esta dividido en once barrios que conforman actualmente la delegacion.
Sin embargo, la organizacion ritual se centra en los tres barrios principa-

260 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272



Fotografiar un proceso ritual....

Imagen 2

Altar doméstico
Chapulhuacanito,
Tamazunchale, s.1.p. México.
Noviembre de 2019

Imagen 3

El payaso

Chapulhuacanito,
Tamazunchale, s.L.r. México.
Noviembre de 2022

les: el barrio de la Cruz, el barrio de San José y el de Pixtello. Estos barrios,
junto con el centro, son los fundadores de la comunidad y son significati-
vos, ya que cada uno de ellos cuenta con una serie de mascaras (aproxima-
damente 40 en cada barrio) que se utilizan para el Xantolo. Cada barrio
tiene un grupo de disfrazados y de cargos tradicionales encargados del
cuidado de las mascaras. Estos cargos consisten en un empresario primero
y un empresario segundo, quienes tienen la encomienda de hacer una casa
de carrizo para guardar las mascaras. Ademas, se encargan de organizar
la comida para las bajadas de mascaras y los dias de fiesta del Xantolo.
Por lo regular, el empresario primero es un cargo que muchas veces no
se quiere aceptar, porque conlleva una importante inversion de recursos.
“Ya muchos no quieren ser empresarios, porque cuando hay que organi-

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272 261



Pablo Uriel Mancilla Reyna

zar lo de las bajadas y el Xantolo, uno termina poniendo de su dinero”,
comento6 Cecilio, antiguo empresario del barrio de San José.

Los empresarios reciben apoyo por parte de la gente del barrio o de
los mismos participantes de los grupos de disfrazados. Segin comentan los
empresarios, el apoyo es crucial para llevar a cabo la fiesta, pero también
el apoyo vy los costos han cambiado. Por esa razén necesitan también el
apoyo economico por parte de la delegacion. Al respecto, Raquel (empre-
saria de 2017 a 2019 del barrio de San José) resalta:

Lo que mas cuesta durante los dias de fiesta es pagar el trio de son huasteco,
por eso le pedimos apoyo a la delegacién. Antes los trios cobraban poco,
pero ahora ya cobran mas, y a veces no se junta el dinero. Ademas, hay que
pagarle al trio para el baile del destape (véase imagen 4).

El hecho de brindar los apoyos ha ocasionado que los participantes de
los grupos de disfrazados sientan pertenencia al barrio en el que participan.
Ademas del apoyo en recursos para llevar a cabo tanto los rituales de las
mascaras como la fiesta de Xantolo, la constancia de los participantes en los
grupos de disfrazados se debe al compromiso que se asume con las masca-
ras. Segun los empresarios que han conservado los conocimientos sobre la
tradicion, cuando se ponen una de las mascaras sahumadas hay que disfra-
zarse durante siete anos. Este namero es asociado con el inframundo, como
lo ha senalado Lourdes Baez (2008) en sus estudios de cultura nahua.

La dinamica que se observa entre los barrios esta cruzada por un pro-
ceso de conflicto ritual, en el cual hay un momento medular para después

Imagen 4

Musica para las méscaras
Chapulhuacanito,
Tamazunchale, s.1.p. México.
Noviembre de 2019

262 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272



Fotografiar un proceso ritual....

llegar a un desenlace (Turner, 2002). Este se visualiza y a su vez se resuelve
durante los dias del Xantolo. Un ejemplo es el conflicto entre el barrio de
la Cruz y el barrio de San José, originado por la pérdida de la primera
mascara de diablo (véase imagen 3). Al parecer fue donada al barrio de
San José pero, segtn dice la gente, fue perdida por el barrio de la Cruz y
desde entonces los miembros de este la conservan. El conflicto condujo a
una competencia entre los barrios, demostrando cual de los dos realiza los
rituales mas apegados a lo que dicta la tradicion.

La BAJADA DE LAS MASCARAS

El ciclo ritual que comprende el Xantolo comienza el 24 de junio (dia de
san Juan), en el que se riega la semilla de la flor de cempasutchil que fue
retirada del arco el ano anterior (véase imagen 6). Después de ello viene
la llegada de los muertos al mundo de los vivos, el 29 de septiembre, dia
de san Miguel Arcangel, quien es el encargado de abrir las puertas del

Imagen 5

El diablo en el mural
Chapulhuacanito,
Tamazunchale, s.1.p. México.
Mayo de 2023

Imagen 6

Semilla para el dia de
san Juan

Chapulhuacanito,
Tamazunchale, s.1.p. México.
Noviembre de 2019

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272 263



Pablo Uriel Mancilla Reyna

inframundo para permitir el paso de las animas. Esta fecha para el grupo
nahua es muy significativa, ya que se da la primera ofrenda a los difuntos,
en la que se hacen tamales y chocolate.

Ese dia es esperado en cada uno de los hogares, excepto en los que son
cristianos y testigos de Jehova, ya que dichas religiones consideran estas
practicas como adoraciéon al demonio y también las vinculan con el uso
del aguardiente. El testimonio de Josué (antiguo participante) es ilustrati-
vo al respecto: “Yo antes si iba a las mascaras y me disfrazaba, pero ya no
lo hago porque cambié de religion. Ademas, en las mascaras siempre hay
aguardiente y yo ya no quiero tomar”.

Dias previos a la primera bajada de mascaras (29 de septiembre), las
mujeres de cada familia salen a buscar hojas de platano, a moler maiz para
preparar la masa para los tamales y a comprar pollo para el guisado que
van a utilizar. Cada familia prepara una ofrenda en su hogar: coloca una
vela, los tamales, el café, sacan el sahumerio y ponen copal en polvo sobre
las brasas que toman del fogén de la cocina.

La préctica ritual en conjunto se da en cada uno de los barrios princi-
pales. Los participantes de los grupos de disfrazados se retinen en la casa
del empresario para ayudar a los preparativos de la bajada de mascaras.

El empresario al despertar barre la casita de carrizo, prende una vela
y deja una botella de aguardiente. Cerca de las 11:00 de la manana los
participantes empiezan a llegar, ayudan a limpiar el lugar, acomodan sillas
y hacen un arco con palmilla y flor de cempasuchil. La esposa del empre-
sario por lo regular se encarga de la organizaciéon para hacer los tamales,
lo que implica la participacién de otras mujeres para preparar el chile
para la carne, cocer la carne, preparar la masa y untarla en las hojas de
platano (véase imagen 7).

Por lo regular, las mujeres trabajan gran parte del dia en esta tarea,
mientras los miembros de los grupos de disfrazados acondicionan el lugar
para que se lleve a cabo la bajada de las mascaras (véase imagen 8).

El momento para dar la bienvenida a las animas se da alrededor de
las 7:00 de la noche del 29 de septiembre; previo a esto, los empresarios
ya debieron haber hecho la invitacion a los antiguos empresarios para que
asistan a la bajada.

En esta primera bajada solamente se bajan cuatro o siete mascaras
principales: la de diablo de cuernos parados, el diablo de cuernos agacha-
dos, la de cole mayor, el abuelito y la abuelita (véase imagen 9).

264 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272



Fotografiar un proceso ritual....

Imagen 7

Tamales para la ofrenda
Chapulhuacanito,
Tamazunchale, s.1.p. México.
Octubre de 2023

Imagen 8

Altar de las mascaras
Chapulhuacanito,
Tamazunchale, s.1.p. México.
Octubre de 2023

Imagen 9

“Tocar el piso quiere
decir que los pasados ya
estan aqui entre los vivos”.
Cecilio, empresario
pasado del barrio de

San José

Chapulhuacanito,
Tamazunchale, s.1.p. México.

Octubre de 2023

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272 265



Pablo Uriel Mancilla Reyna

En la casa de carrizo se usa una escalera para llegar a un techo falso
en donde se encuentran las mascaras. Se le pide a alguno de los partici-
pantes que suba para que empiece a bajarlas, estas son recibidas por los
empresarios y acompafadas con el sahumerio, que el empresario sopla
para poder llenar la mascara de humo de copal. En ese momento los
difuntos se materializan en las mascaras y para hacer prueba de ello es
necesario que estas toquen el piso. Después, los empresarios pasados y
los actuales, asi como otros asistentes que se encuentren cerca, les rocian
aguardiente, incluso algunas personas se acercan para rociarlo en la boca
de las mascaras.

Posteriormente, estas mascaras se colocan en una mesa en donde
pasan todos los asistentes a sahumarlas de derecha a izquierda. En ese
momento las mascaras empiezan a modificar el comportamiento de las
personas y crean otro tipo de relaciones en torno a ellas. Los asistentes se
ponen serios, llega la nostalgia al ver las mascaras que habian sido guar-
dadas durante un ano. Esto hace referencia a lo planteado por Gell, cuan-
do habla de los artefactos como agentes sociales, “no porque se pretenda
promulgar una especie de misticismo de la cultura material, sino por la
objetivacion en forma de artefacto es como se manifiesta y realiza la agen-
cia” (2016: 56). En este sentido, la agencia se manifiesta en el cambio de
comportamiento que empiezan a tener los participantes.

La segunda bajada se da a mediados de octubre, la fecha puede variar
y es decidida por los integrantes de los grupos de disfrazados. Para esta
bajada, en palabras de la gente, “la cosa es mas en grande”. La cantidad
de personas que los empresarios invitan es mayor a la primera. La mane-
ra de arreglar es mas elaborada, ya que se bajan todas las mascaras y que
el altar permanecerd armado de esa manera para los dias del Xantolo
(véanse imagenes 10y 11).

La relacion de las mascaras con los integrantes del grupo de disfraza-
dos se expande debido a que hay mas mascaras y, entonces, resulta comtn
que empiecen a buscar la mascara que usaron el ano anterior. Al respecto,
comentaba el Gordo:

Todos saben que la mascara que tiene bigote y barba es mi mascara. Esa
ya tengo varios afios agarrandola, poniéndomela, y esa no la puede usar
cualquiera, porque la mascara se va quedando también con algo de mi
personalidad.

266 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272



Fotografiar un proceso ritual....

Imagen 10

“En la primera bajada es
algo intimo con poquita
gente, ya en la segunda
bajada si es en grande”
El Gordo, segundo
empresario del barrio de
San José

Chapulhuacanito,
Tamazunchale, s.1.p. México.
Octubre de 2023

Imagen 11
Transmisiones
Chapulhuacanito,
Tamazunchale, s.L.p. México.

Noviembre de 2025

Referente a lo anterior, es asi como los participantes de los grupos de
disfrazados van identificando la mascara con la que quieren participar
durante la fiesta del Xantolo.

EL XANTOLO: EL MOMENTO DE SALIR A BAILAR

En una ocasién me platicaron que antes los disfrazados salian a bailar de
manera distinta. Durante los dias del Xantolo del 1 al 4 de noviembre, el
primero que salia era el diablo. La gente recuerda el tronido de su chirrion
por la mafana, de esa manera el diablo anuncia la llegada de los disfra-
zados. Pero no se trataba solo de eso, sino también del cole que llegaba
después tocando la puerta de las casas para avisar que los difuntos habian
llegado, que venian cargando con sus hijos y que solo pedian que les deja-
ran bailar una canciéon y que les dieran algo para continuar su camino. El
sentir de la gente es que ya no sucede asi, que han cambiado, que algunas

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272 267



Pablo Uriel Mancilla Reyna

cosas ya no se hacen y otras las quieren retomar siguiendo el consejo de
los antiguos empresarios de como se tienen que hacer.

El Xantolo “refleja una vision del mundo en abundancia, y es una de
las fiestas que se relacionan profundamente con la vida social de las perso-
nas de manera mas notable” (Ruvalcaba, 2013: 277). En esta comunidad,
el inicio de la fiesta del Xantolo se da el 1 de noviembre con la regada de
un camino de pétalos de cempasuachil a las tres de la manana, y de ahi a
sahumar para ofrendar la comida. Son dias de convivencia y de ir al pan-
teon. Comenta Raquel: “Aqui el 1 y el 2 de noviembre se acostumbra a ir
a visitar a la familia, a llevarles tamales y a ofrendar también a la casa a la
que se va’.

Durante estos dias se genera una dindmica de convivencia y los grupos
de disfrazados se sumergen en la relaciéon que cada uno busca establecer
con su mascara. Los participantes de los grupos de disfrazados llegan a la
casa del empresario para empezar a configurar su personaje en compaiia
de los demas (véase imagen 12). Es asi como cada participante llega con
la ropa que se va a poner o con algiin material con el que piensa elaborar
su disfraz.

Cuando arriban los participantes a la casa del empresario se acercan
al altar de las mascaras y las sahuman. Inicia la convivencia alrededor de
las mascaras, comentan sobre su estado, si estan deterioradas, si hay que
renovar algo; o todo lo contrario, lo bien cuidadas que las tienen.

Antes de salir a bailar esperan a que se junten mas personas, ya que
si son mas podran generar un impacto mayor en el barrio y en la comu-
nidad. Mientras esperan, siempre llegan nifios de entre siete y 13 afos

Imagen 12

Tener listo el disfraz para
salir

Chapulhuacanito,
Tamazunchale, s.1.p. México.
Noviembre de 2019

268 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272



Fotografiar un proceso ritual....

de edad, les dan curiosidad las mascaras. Algunas veces vienen con sus
padres, otras llegan ellos solos, en otros casos ha pasado que no los dejan
participar en algin grupo de disfrazados y tampoco tocar una méscara. Al
respecto, Cecilio comenta:

Cuando vienen aqui los nifios a nosotros nos parece bien que vengan porque
les explicamos la tradicion, pero también les decimos que esto no es un jue-
go. Hacemos relajo de juego, pero no se trata de un juego, porque precisa-
mente se esta tratando con los difuntos, y eso es algo que requiere de mucho
respeto. Yo les digo que traten a las mascaras con respeto porque no quiero
saber que se estan volviendo locos y que les tengo que ir a bailar.

Después de estar todos listos, salen a bailar por la comunidad. En este
punto, las mascaras van por las calles de la localidad siendo portadas por
los participantes del grupo de disfrazados. En ese momento la mascara
ejerce fuerza sobre la persona que la porta. En palabras de Oscar:

Cuando me pongo una mascara no soy yo. Mas bien dejo un momento de
lado mi personalidad, para darle paso al pasado, a la mascara, porque por
mas disfraz que uno le ponga la mascara tiene una personalidad propia.

Otros participantes mencionaron que la mascara tenia cierto peso que
se tenian que aguantar. Usar mascaras siempre los dejaba cansados, pero
solo se sentian cansados al final, ya que durante el momento en que la
portaban este cansancio se manifiesta como energia para seguir bailando,
energia que es dada por la mascara.

En palabras del Gordo:

Yo, cuando traigo mascara, no me canso. Es como si me diera fuerza para se-
guirle, y ademas el traer la mascara me permite decir bromas o hacer cosas que
la verdad si no trajera la mascara no lo haria. Si, es cierto, la méascara desinhi-
be, pero también creo que es porque uno cuando se la pone ya es otra persona.

EL PELIGRO Y LA CURA

Durante los dias de fiesta, estar en contacto con las mascaras es una situa-
cion que puede generar peligro. Se trata de volverse loco, nombrado asi
al mal que puede causar la mascara ocasionado por el mal uso o la falta

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272 269



Pablo Uriel Mancilla Reyna

de respeto que se le pueda dar. Cuando una persona se vuelve loca los
sintomas se manifiestan en no poder conciliar el suefio o escuchar cons-
tantemente el grito que los disfrazados emiten mientras bailan.

Cuando una mascara vuelve loco a alguien, el empresario se convierte
en curandero. Ellos son los tnicos que pueden realizar el proceso de cura-
cion, el cual consiste en raspar una mascara por la parte de dentro y el pol-
vo que se desprenda de este raspado sera vaciado en aguardiente para que
sea tomado por la persona que esta enloqueciendo (véase imagen 13). En
palabras de Cecilio: “hay que hacer eso para que las animas lo suelten”.

Imagen 13

El sudor

Chapulhuacanito, Tamazunchale,
S.L.P. México. Octubre de 2019

EL DESTAPE

Como parte final de este momento en que los muertos conviven en el
mundo de los vivos viene el destape, ritual en el que cada uno de los par-
ticipantes se quita la mascara para no volverla a usar hasta el siguiente
ano. Este proceso ritual consiste en dar vueltas alrededor de un arco en
direccion a las manecillas del reloj y después a la inversa. Posteriormente,
el arco se tira y hay que danzar por encima de €l. Esto se tiene que realizar
con mucho cuidado, porque es la manera en la que se estan alejando del
posible peligro que les puede representar las mascaras, al estar convivien-
do con los difuntos y el ambito del inframundo por medio de ella.

Se busca realizar este procedimiento con mucho cuidado. En una oca-
sion, mientras los disfrazados estaban haciendo las vueltas alrededor del
arco, pude escuchar como decian que era importante hacer las cosas bien,
si no el vinculo entre las mascaras y sus portadores no se iba a romper vy,
por ende, la mascara se quedaria con ellos. El acto finaliza cuando los

270 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272



Fotografiar un proceso ritual....

participantes se arrodillan uno frente al otro y se quitan la mascara (véase
imagen 14). Esto da por terminado el vinculo de la materialidad con los
difuntos. Las méscaras se quedan en su altar en la casa de carrizo hasta el
30 de noviembre, dia de san Andrés, altima ofrenda y final del Xantolo.

Imagen 14

El destape de Oscar
Chapulhuacamito, Tamazunchale,
S.L.P. México. Octubre de 2019

CONCLUSION

Después del recorrido etnografico que muestra las relaciones y el proceso
ritual en el que se sumergen los participantes del grupo de disfrazados con
las mascaras, se vislumbra la materialidad de lo que no se puede ver, pero
esta presente durante este marco ritual.

Las mascaras visualizan a los difuntos, los hacen presentes; son las
mascaras y los difuntos quienes se integran en la dinamica de la fiesta y la
ofrenda de estos dias. Mediante las fotografias se muestra el proceso com-
pleto de un ciclo ritual en el cual las mascaras son el eje sobre el cual gira
un conjunto de practicas.

En ese sentido, las mascaras poseen agencia, tienen la capacidad de
influir en las personas y en el contexto ritual, producen emociones, estados
de animo, normas de conducta, transfieren energia a quienes las portan,
tienen cierto poder sobre las personas, hasta el punto de que pueden en-
fermarlas y volverlas “locas”.

Por otro lado, y al mismo tiempo, el ensayo fotografico muestra como
se va gestando el proceso fotografico a partir de la etnografia, lo que el cam-
po va permitiendo observar, y los objetivos de la investigacion que se van
reformulando, haciendo que la camara y la imagen tengan un objetivo y
encuadre particular.

) )

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272 271



Pablo Uriel Mancilla Reyna

BIBLIOGRAFIA

Ardevol, Elisenda (1994). Prefacio, en “La mirada antropolégica o la an-
tropologia de la mirada: de la representacion audiovisual de las cul-
turas a la investigacion etnografica con una camara de video”. Tesis
de doctorado. Universidad Auténoma de Barcelona.

—  (1998). “Por una antropologia de la mirada: etnografia, representa-
ci6n y construccion de datos audiovisuales”, Revista de Dialectologia y
Tradiciones Populares, vol. LIII, num. 2, pp. 217-240.

Baez, Lourdes (2008). Morir para vivir en Mesoamérica. Veracruz: Consejo
Veracruzano de Arte Popular.

Gell, Alfred (2016). Arte y agencia. Una teoria antropoldgica. Buenos Aires: Sh
editorial.

mect (2020). “Panorama sociodemografico de México 2020. San Luis Poto-
si”. Recuperado de: https://www.inegi.org.mx/contenidos/produc-
tos/prod_serv/contenidos/espanol/bvinegi/productos/nueva_es-
truc/702825197971.pdf Consultado: 20 de mayo de 2024.

Latour, Bruno (2008). Reensamblar lo social: una introduccion a la teoria del ac-
tor-red. Buenos Aires: Manantial.

Lopez Austin, Alfredo (1994). Tlamoanchan y tlalocan. México: Fondo de
Cultura Econémica.

Ruvalcaba, Jests (2013). La tercera realidad. La huasteca como espejo cultural. San
Luis Potosi: El Colegio de San Luis.

Sevilla, Amparo (2002). Del carnaval al Xantolo: contacto con el inframundo. Ciu-
dad Victoria: Programa de Desarrollo Cultural de la Huasteca.

Turner, Victor (2002). “Dramas sociales y metaforas rituales”, en Ingrid
Geist (comp.). Antropologia del ritual. México: Instituto Nacional de
Antropologia e Historia/Escuela Nacional de Antropologia e His-
toria, pp. 33-70.

Pablo Uriel Mancilla Reyna es doctorante en el Programa de Estudios An-
tropologicos de El Colegio de San Luis. Sus temas de investigacién son el
ritual, la antropologia visual, las practicas religiosas y la antropologia
del arte. Forma parte del Laboratorio de Antropologia Visual de El Cole-

gio de San Luis (Lavsan).

272 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 257-272





