Encartes
ISSN 2594-2999, Bajo licencia Creative Commons

encartesantropologicos@ciesas.edu.mx

Robichaux, David; Martinez Galvan, Jorge; Moreno Carvallo, Manuel
Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:

respuestas al confinamiento de 2020 en el centro de México

Encartes, vol. 7, num. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Enlace: https://encartes.mx/robichaux-martinez-moreno-danzas-

religiosas-medios-devocionales-confinamiento-coronavirus

David Robichaux, orcip: https://orcid.org/0009-0008-5791-9903
Jorge Martinez Galvan, orcip: https://orcid.org/0000-0001-5458-
0715

Manuel Moreno Carvallo, orcip: https://orcid.org/0000-0001-9412-
2081

por: https://doi.org/10.29340/en.v7/nl14.411

Disponible en https://encartes.mx



éCAR%@ BAILANDO PARA LOS SANTOS EN EL
TIEMPO DE COVID-19: RESPUESTAS AL
L CONFINAMIENTO DE 2020 EN EL
“9% CENTRO DE MEXICO!

DANCING FOR THE SAINTS DURING COVID-19:

RESPONSES TO THE 2020 LOCKDOWN IN CENTRAL MEXICO

e

“[\al
d\e \!
Peqia .

David Robichaux*
Jorge Martinez Galvan*
Manuel Moreno Carvallo**

Durante las fiestas religiosas en las regiones de Teotihuacan y Texco-
co, al noreste de la Ciudad de México, la gente “baila para el santo”, a menudo
para cumplir una promesa hecha en una suplica de curacién o en agradeci-
miento por un favor recibido. Con base en el trabajo de campo realizado entre
2011 y 2019, y en entrevistas en linea y el seguimiento de las publicaciones en
Facebook en 2020 y principios de 2021, en este articulo exploramos el impacto
del coronavirus en las danzas devocionales ejecutadas en el contexto de las fies-
tas religiosas. En particular, examinamos los casos de nuevas practicas adopta-
das durante el confinamiento. A partir del concepto de Jeremy Stolow (2005)
de “las religiones como medios” mostramos cémo una combinacién de medios
digitales y presenciales hizo posible que las comunidades catélicas locales mantu-
vieran la relacién caracterizada por el principio de do ut des con su santo patrén

durante la pandemia, “aunque de forma diferente”. Concluimos planteando va-

! Version castellana ligeramente modificada de “Dancing for the Saints in the Time of
the Covid-19 Lockdown: Responses to the 2020 Lockdown in Central Mexico”, publica-
do el 06/08/2021 como pre-print y actualizado el 31/05/2022 en Entangled Religions, vol.

* Universidad Iberoamericana, Ciudad de México. México.

** Universidad Iberoamericana/Universidad Nacional Autbnoma de México. México.

ISSN 2594-2999, Bajo licencia Creative Commons
Encartes 14 eseptiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Recepcidn: 18 de abril de 2024 o Aceptacion: 26 de junio de 2024 I@ ® @ |
https://encartes.mx '

203



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

rias preguntas relativas al futuro de las danzas devocionales y de las fiestas reli-
glosas en estas regiones, al iniciar el segundo ano de las restricciones para mitigar
los efectos del covid-19.

danzas devocionales, México, religién popular, confinamiento

por coronavirus, medios.

DANCING FOR THE SAINTS DURING COVID-19: RESPONSES TO THE 2020
LOCKDOWN IN GENTRAL MEXICO

During religious celebrations in the regions of Teotihuacan and Tex-
coco, northeast of Mexico City, people “dance for a saint,” often to fulfill a pro-
mise made after praying for a cure or to give thanks for a favor granted. Based
on fieldwork conducted between 2011 and 2019, online interviews, and the trac-
king of Facebook publications during 2020 and the first months of 2021, this
article explores the impact of the coronavirus on devotional dances done during
religious celebrations. In particular, it examines the new practices that surfaced
during lockdown. Drawing on Jeremy Stolow’s concept of “religion and/as me-
dia” (2005), the article demonstrates how during the pandemic, a combination
of digital and face-to-face media allowed local Catholic communities to sustain
a relationship with their patron saint based on the do ut des principle, “though
in a different way.” The conclusions pose several questions about the future of
devotional dances and religious celebrations in these regions at the start of the
second year of covid-19 restrictions.

devotional dances, Mexico, popular religion, coronavirus lockdown,

media.

12, ntm. 3 https://www.academia.edu/117000861/Dancing_for_the_Saints_in_the_
Time_of_Covid_19_Responses_to_the_2020_Lockdown_in_Central_Mexico

Nuestro profundo agradecimiento a Alex Agadjanian y Konrad Siekirski, editores
del niimero tematico sobre covid y religion de Entangled Religions, por habernos sugerido
y proporcionado valiosa bibliografia, gracias a la cual se enriquecio la conceptualizacion
de varias de las problematicas discutidas en el articulo.

El trabajo de campo realizado previo a la pandemia fue posible gracias al siempre ge-
neroso apoyo de la Direccion de Investigacion (actualmente de Investigacion y Posgrado)

de la Universidad Iberoamericana Ciudad de México.

204 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

NTRODUCCION

El abundante uso de flores, musica, fuegos artificiales y danzas en con-
textos rituales que retinen a un gran nimero de personas caracterizan las
fiestas religiosas que se celebran en la zona de Texcoco y el Valle de Teoti-
huacan, regiones adyacentes a la Ciudad de México. Todo esto se detuvo
abruptamente con las medidas de confinamiento implementadas por el
gobierno mexicano el 23 de marzo de 2020 para combatir la propagacién
del nuevo coronavirus. Se cerraron los negocios no esenciales, se suspen-
dieron las clases presenciales y se implementaron restricciones extremas a
las reuniones, asi como el cierre de las iglesias durante tres meses. Las dan-
zas, cuando llegaron a ejecutarse, fueron representadas a escala reducida,
lo que algunos de nuestros informantes denominaron ‘“representaciones
simbolicas”. Entendemos este término como una forma de referirse a una
representacion a escala reducida, una sustituciéon de lo que en situaciones
normales se considera como apropiado y lo que era permitido por las
autoridades o lo que era posible, dadas las medidas de la contingencia
sanitaria y tomando en cuenta el peligro de contagio percibido durante la
pandemia. En algunos casos, el incremento en el uso de los medios digita-
les parece haber dado lugar a una proliferacion de publicaciones en linea
de fotos y videos en una escala mucho mayor que en el pasado reciente,
lo que posiblemente constituye otra forma de “representacién simbolica”.
En este articulo nos ocupamos de una forma de practica religiosa pt-
blica arraigada en los pueblos de origen prehispanico, a los que se im-
puso un tipo especifico de organizacion religiosa durante el proceso de
evangelizacion del siglo xvi. La compleja vida ceremonial centrada en la
comunidad que se tenia en las antiguas poblaciones —transformadas en re-
publicas de indios durante el virreinato— es ahora autogestionada por lai-

cos, por lo que se puede hablar verdaderamente de una “religién popular”
(Carrasco, [1970] 1952, 1976; Giménez Montiel, 1978; Nutini, 1989).?

? Estas comunidades no suelen ser catalogadas por el Estado mexicano ni por los antro-
pologos como “indigenas”, ya que el México del siglo xx fue testigo de un proceso de
“desindianizaciéon” promovido por el Estado en el que la pérdida de la lengua determiné
el paso de indio a “mestizo” (Bonfil Batalla, 1987; Robichaux, 2007). En la actualidad,
solo tres pueblos de las dos regiones donde realizamos nuestra investigacion son identifi-
cados por el Estado como “indigenas” y, aun en estos, las personas menores de 40 afios

ya no se expresan en nahuatl (Robichaux, Dehouve y Gonzalez, 2023). Sin embargo, a

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 205



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

Al utilizar este término no pretendemos sugerir que el tipo especifico de
religién popular que examinamos aqui sea un fenémeno completamente
aparte de la “Iglesia oficial”. En algunas de sus practicas un sacerdote es
imprescindible y solo ¢l puede decir la misa. Como ha senalado Kirsten
Norget (2021) en su estudio de los rituales mortuorios organizados por
laicos en Oaxaca, existe un encuentro dialéctico entre el catolicismo oficial
y las practicas que aqui denominamos religion popular. Creemos que el
término se justifica por la compleja organizaciéon controlada por los laicos,
organizacién que se encarga de garantizar que los rituales comunitarios
altamente visibles prescritos por la costumbre local se lleven a cabo de
manera correcta durante el ciclo religioso anual.

En los calendarios rituales de los pueblos de las dos regiones considera-
das en este estudio, los grandes y frecuentes gastos en musica, arreglos flora-
les y fuegos artificiales en las fiestas religiosas, junto con las misas y la ejecu-
ci6n de danzas, forman parte de una ofrenda a gran escala al santo patron
en una relacion contractual cuyo objeto es la garantia de la salud colectiva
e individual, la prosperidad y el bienestar general.’ Nuestras investigaciones
anteriores han constatado que muchos pobladores participan u organizan
danzas para cumplir una promesa a un santo o a Dios (Robichaux, Moreno
Carvallo y Martinez Galvan, 2021). Al restringir la celebracion de estas
fiestas, el confinamiento implementado por la llegada de covid-19 puso
pausa de manera abrupta a las practicas mas sobresalientes de un tipo de
religiosidad muy publica. Los medios habituales de expresion religiosa se
vieron asi obstaculizados o impedidos por completo, dando lugar a solucio-
nes alternativas por parte de las comunidades y los individuos a cumplir en
esta relacion contractual. Algunas personas hablaron de cumplir sus obli-
gaciones con los santos, “aunque sea de forma diferente”, refiriéndose a la
sustitucion o a la reduccion del uso de los medios habituales.

pesar de la pérdida de la lengua, todos los pueblos conservan formas de organizacion
ritual comunitaria originadas en el mencionado proceso de evangelizacion del siglo xvr.
“Post-indigena” es un término apto para los pueblos de esta y otras regiones de México
que a menudo han sido clasificados como “mestizos” tanto por el Estado como por los
antropologos, contribuyendo asi a borrar estos rasgos e historias distintivas (véanse Robi-
chaux y Moreno Carvallo, 2019: 23 y Robichaux 2024).

¥ Cada pueblo tiene un santo patrén, y en muchos casos el nombre del santo forma parte

del nombre del pueblo, como San Jer6nimo Amanalco o San Pedro Chiautzingo.

206 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

En este articulo se consideraron los medios (en su sentido mas amplio
del término, en su referente a la comunicacion), se identificaron las misas,
la musica, las flores, los fuegos artificiales y los bailes como los principales
medios de comunicacion con lo invisible y con el cuerpo social en las prac-
ticas religiosas populares publicas locales. En este enfoque, nos basamos
en el concepto de Jeremy Stolow (2005) de “religién como medios”, el cual
sostiene que la religion puede manifestarse solo a través de un proceso en
el que se emplean técnicas y tecnologias. En sus palabras:

A lo largo de la historia, la comunicacién con y sobre “lo sagrado” siempre
se ha llevado a cabo a través de textos escritos, gestos rituales, imagenes e
iconos, arquitectura, musica, incienso, vestimentas especiales, reliquias de
santos y otros objetos de veneraciéon; marcas en la carne, movimientos
de la lengua y otras partes del cuerpo. Solo a través de estos medios es po-
sible proclamar la propia fe, marcar la propia afiliacion, recibir dones es-
pirituales o participar en cualquiera de los innumerables lenguajes locales
para hacer presente lo sagrado a la mente y al cuerpo. En otras palabras,
la religion siempre engloba técnicas y tecnologias que consideramos como
“medios”, al igual que, por la misma razén, todo medio participa necesa-
riamente en el ambito de lo trascendente [...] [traduccion de los autores]
(Stolow, 2005: 125).

En el mismo tenor, Birgit Meyer (2015: 336), citando a Robert Orsi
(2012), ha destacado que, al tratar de hacer “visible lo invisible”, la religion
implica multiples medios para “materializar lo sagrado”. Esta autora tam-
bién entiende los medios “en el sentido amplio de transmisores materiales
a través de las brechas y los limites que son centrales para las practicas de
mediacion”. Para ello Meyer (2015:338) acuio el término “formas senso-
riales” (sensational forms), que incluyen técnicas corporales que sirven como
“formatos” que “hacen presente lo que median”. Sin duda, las danzas y
otros medios caracteristicos de la tradicion religiosa que aqui tratamos
pueden ser descritos de esta manera. Abordar las danzas y otros medios
comunes en nuestras regiones y vistos en estos términos nos ayuda a en-
tender por qué la gente sigui6 utilizandolos y celebrando fiestas, incluso en
forma reducida, durante la pandemia.

El presente articulo se basa en tres tipos de fuentes: 1) un trabajo de
campo caracterizado por una amplia observacion participante desde fi-

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 207



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

nales de 2011 con la mirada puesta en grupos de danzas devocionales en
mas de veinticinco pueblos de las regiones de Texcoco y Teotithuacan (ver
Mapa); 2) un seguimiento de los perfiles de Facebook de gobiernos muni-
cipales, parroquias, didcesis, autoridades religiosas locales (mayordomias),
cuadrillas de danzantes e individuos de las dos regiones; y 3) cincuenta y
dos entrevistas realizadas fundamentalmente en las plataformas Teams o
Meet y, en unos cuantos casos, por teléfono, entre el 6 de octubre de 2020
y el 18 de febrero de 2021, con veintiséis informantes de quince pueblos.
Los autores ya conocian a la mayoria de los entrevistados por el referido
trabajo de campo, pero también se hizo contacto con algunos nuevos par-
ticipantes en la investigacion a través de Facebook.

Al plantear esta investigacion en julio de 2020, supusimos que la pan-
demia acabaria pronto y que podriamos realizar un trabajo de campo en
persona. Cuando se hizo evidente que esto no iba a ser asi, tomamos un
nuevo rumbo en nuestra investigacion y recurrimos a una version parti-
cular de lo que se ha llamado etnografia “digital” o “virtual” (véase Hine,
2005; Pink e al., 2016). Nuestra estrategia consistié en contactar a perso-
nas que en algin momento nos habian dado su nimero de teléfono a lo
largo de los anos de nuestro trabajo de campo desde 2011. Algunas eran
personas con las que habiamos pasado muchas horas durante las danzas
y los ensayos y con las que habiamos hablado frecuentemente, a veces a
lo largo de varios afios; otras no eran mas que conocidas casuales con las
que habiamos establecido poca relacion en el campo. Resulté que mas de
la mitad de los nimeros telefonicos ya no estaban en servicio. Como en
nuestras regiones de estudio se considera impropio que las mujeres den su
nimero a varones que no pertenezcan a su circulo familiar, todos nuestros
informantes fueron hombres. Aunque conseguimos hacer contacto con
algunos informantes a través de Facebook, nuestras mejores entrevistas
fueron con personas con las que habiamos establecido previamente una
relacion en el trabajo de campo. También privilegiamos las entrevistas
con personas con computadora, ya que esto facilitaba el contacto visual,
lo que mejoraba la relacion y nos permitia grabar para su posterior trans-
cripcion. Teniendo en cuenta estas restricciones, todos nuestros informan-
tes eran hombres muy involucrados en las danzas de diferentes maneras,
como organizadores, participantes o musicos.

Es importante destacar nuestro particular enfoque para abordar las
danzas y lo que se conoce en la bibliografia como el “sistema de cargos”, o

208 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

la organizaciéon comunitaria de las fiestas religiosas. Los etnografos mexi-
canos de principios del siglo XX reconocieron las funciones religiosas de las
danzas en comunidades de origen como las que abordamos aqui (véanse
Adan, 1910; Noriega Hope [1922], 1979). Sin embargo, el Estado mexi-
cano, laico y anticlerical, promovia lo que denominaba bailes “regionales”
o “folkléricos”, considerandolos como la expresion del alma de la nacién,
utiles para promover la identidad nacional, pero que debian ser “pulidos”
y despojados de su simbolismo religioso (Gamio, [1935] 1987: 181; Robi-
chaux, 2023).

También se observa una omision similar de la dimension religiosa en
los trabajos sobre el “sistema de cargos”. Los primeros estudios conside-
raban esta institucion como una barrera para el desarrollo econémico o
como un medio para acumular prestigio, y las funciones religiosas y las
motivaciones de los participantes escasamente se tenian en cuenta (Wolf,
1957; Cancian, 1966). Si nos basamos en la critica de Daniele Dehouve
(2016: 15-30) a este enfoque en los estudios del sistema de cargos, se plan-
tea que otras figuras, ademas de los titulares de los cargos formales, tam-
bién desempenan un papel ritual para garantizar el bienestar y la prospe-
ridad de la comunidad. Entre ellos, en las dos regiones objeto del presente
estudio, se encuentran los organizadores de cuadrillas de danzas que, jun-
to con los cargueros, conforman una organizacién comunitaria de cierta
manera acéfala, una burocracia local cuyo proposito es asegurarse de que
los rituales consuetudinarios del ciclo anual local se financien y se lleven
a cabo adecuadamente, de acuerdo con las normas locales. Aunque las
danzas de México se prestan indudablemente al analisis desde la perspec-
tiva de performance o artes escénicas, nuestro interés se centra en su funcion
ritual como parte de una ofrenda a lo invisible. Compartimos este punto
de vista con nuestros informantes, a los que llegamos a entender después
de afios de interaccion con ellos y de conocer de cerca sus experiencias.*

* Una observacion realizada en 2011 en uno de los pueblos que hemos estudiado puso
en primer plano la cuestiéon de la funcién de la danza y la musica. En una fiesta religiosa,
Robichaux y Moreno vieron cémo una treintena de danzantes ejecutaban una danza
ante un publico de unas 15 personas y una orquesta de 24 musicos tocaba sin publico du-
rante horas delante de la iglesia. Aunque tales representaciones pueden analizarse desde
el punto de vista de performance, el término se queda corto si la presencia de un pablico no

forma parte de la definicion. ¢Es performance el concepto adecuado para captar toda la di-

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 209



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

El presente articulo se divide en tres apartados seguidos de conside-
raciones finales. En el primero describimos brevemente los antecedentes
histéricos y el funcionamiento actual de un tipo de organizacion ritual
centrada en la comunidad y controlada por los laicos. Luego pasamos a
describir los aspectos devocionales de las danzas y su papel como ofrenda
al santo en el marco de una relacion contractual. En el tercer aparta-
do presentamos algunas de las respuestas a las medidas de confinamiento
que afectaron a las fiestas religiosas, centrandonos en las experiencias de
cuadrillas especificas de danza y de danzantes individuales. Entre ellas se
incluye el uso de medios electronicos; la reduccion en escala de la ejecu-
cion de la danza, lo que algunos de nuestros informantes denominaron
“representaciones simbolicas”, y otras estrategias de sustitucion. En las
consideraciones finales resumimos nuestros resultados y reflexionamos so-
bre el futuro de las fiestas y las danzas que, en algunos casos, llegaron a
suspenderse durante dos aflos consecutivos.

dCOMO SE ORGANIZA LA RELIGION POPULAR PUBLICA EN

LAS REGIONES DE TEXCOCO Y TEOTIHUACAN?

Los términos “religion popular” o “catolicismo popular” en el caso de
Mesoamérica se han utilizado en diferentes contextos para referirse a di-
versas practicas y creencias que divergen de lo que a veces se ha llamado
la “ortodoxia”, o la “la religion oficial” u “organizada™ (Vrijhof, 1979;
Isambert, 1982; Lanternari y Letendre, 1982). Algunos autores han pro-
puesto descartar el término por completo, por considerarlo “muy con-

mension de una costosa exhibicion que llevé horas y dias de preparacion si los intérpretes
superan en namero a los espectadores? Esta intuicién nos llevo a la perspectiva particular
que ha guiado nuestra investigacion, una perspectiva inspirada en el trabajo de Dehouve
(2016). El hecho de que uno de nuestros informantes afirmara que, en condiciones de
confinamiento, no habria ningtin problema en bailar en la iglesia a puerta cerrada, sin
espectadores, apoya nuestra postura (véase mas adelante).

> El calificativo “organizada” es particular a la lengua inglesa y sirve para contrastar las
practicas y creencias propagadas y reconocidas por el clero —es decir, organizadas o per-
petuada por €l-, con aquellas que se dan fuera de este ambito “oficial” (véase Vrijhoff,
1979). La implicacion es que el resto es “desorganizada” y, como aqui sefialamos, la re-
ligién popular de que hablamos es todo menos desorganizada; no obstante, no esta bajo

el control del clero.

210 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

PIRAMIDESDE @~ - -
TEOTIHUACAN

N San Francisco ™~
A Mazapa
ACOLMAN
Tepexpan
u:y}{\i(\ ; T TEPETLAOXTOC
0 © @ Ocopulco |
o J TLAXCALA
TS . ‘San Antonio ® Tepetaoxtoc
-5 CHIAUTIA - @ mupcridsn
Teeemeal siaatel @ San Pedro
® CHINCONCUACPAPALOTIA Chiautzingo
" Papaloda
ATENCO San Juan Tezontla
‘ ‘e b )
CIUDAD ! !La Magdalena La Resurreccion
G i - Pancaya
DE MEXICO . - Amanalco
° @ Santa Maria
TEXCOCO Tecuanulco
@ Santa Catarina
del Monte
P ——p—
001 2 3 4 5KM
ACOTACIONES: - ------- LIMITE DE MUNICIPIOS @ PUEBLOS MENCIONADOS EN EL TEXTO
LIMITE DE ESTADOS

Imagen 1. Mapa del area de estudio
Fuente: Elaboracion propia a partir de Google Maps y mapa digital de México INEGL

Disenado por Mariana Castellanos Arizmendi

taminado por connotaciones peyorativas” (McGuire, 2008: 45), y en su
lugar se han propuesto términos alternativos como “religion vivida” (lwed
religion) (McGuire, 2008), “religion vernacula” (vernacular religion) (Fluecki-
ger, 2006) y “religion local” (Christian, 1981: 178-79). “Religion popular”,
“catolicismo popular” y “catolicismo fo/k” se han utilizado ampliamente
en México desde la segunda mitad del siglo XX para dar cuenta de di-
ferentes practicas y creencias al margen de las “oficiales” de la Iglesia
catolica (Carrasco, [1970] 1952; 1976; Giménez Montiel, 1978; Nutini,
1989). Utilizamos aqui “religién popular” o “catolicismo popular” para
referirnos a un tipo especifico de religiosidad ptblica basada en una orga-
nizacién comunitaria laica cuyo objetivo es asegurar que los rituales del
calendario anual se lleven a cabo segtin la costumbre comunitaria local.
En el proceso de contacto entre la religiéon prehispanica y el catoli-
cismo y la transferencia de este a las poblaciones nativas en el México del

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 211



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

siglo xv1, los frailes misioneros entrenaron a ayudantes indios de confianza
para hacer cumplir la asistencia obligatoria a la misa y al catecismo. En los
pueblos mas pequetios que no contaban con un sacerdote residente, estos
auxiliares laicos registraban e incluso realizaban bautismos o entierros y re-
cordaban a los residentes sus deberes religiosos (Ricard, 1947: 206-207). El
empoderamiento de los funcionarios laicos en el periodo colonial temprano
sento las bases de lo que se conoce como el “sistema de cargos” —también
conocido como jerarquia civil-religiosa o sistema de mayordomias— en la
antropologia mesoamericanista del siglo xx (Carrasco, [1970] 1952; Can-
cian, 1966). El catolicismo popular, como se discute en este articulo, surgi6
de esta tactica empleada por la Iglesia oficial durante la evangelizacion,
pero hoy en dia es un sistema que tiene una existencia y una logica propias.

Es importante senalar que las parroquias misioneras catolicas y sus
divisiones fueron generalmente una continuacion de las unidades sociopo-
liticas y religiosas prehispanicas, muchas de las cuales tenian una larga
historia de migracion de grupos especificos en la que estaban bajo la pro-
teccion de una deidad tutelar y se identificaban con ella. Con la cristiani-
zacion, la deidad fue sustituida por un santo patron, que en algunos casos
tenia algunos de los mismos atributos de la primera (Lopez Austin, 1998:
49-50, 69, 76-77). Ademas, las iglesias se erigian comtinmente en los sitios
de los templos prehispanicos, facilitando asi la transferencia de lealtad al
santo cristiano. Se pensaba que los dioses aztecas proporcionaban medios
materiales de existencia; el incumplimiento del ritual provocaria su ira y
la pérdida de su proteccion conduciria a la carencia (Madsen, 1967: 370).
Los frailes dotaron a los cantos y danzas paganas de motivos cristianos y los
interpretaron en las ceremonias catolicas (Madsen, 1967: 376). En lo que
William Madsen ha llamado un proceso de “sincretismo de fusion” (fusional
syncretism), “casi todos los vestigios visibles del paganismo” fueron elimina-
dos y el catolicismo orientado a Nuestra Sefiora de Guadalupe se convirtio
en “el valor central de la cultura azteca en el centro de México” [traduccion
de los autores]® (Madsen, 1967: 378). Los santos patronos sustituyeron a
los dioses tutelares en cada pueblo y recibian ofrendas de forma similar a
las de la época pagana. La religion sigue siendo hoy en dia “el medio para
obtener las necesidades temporales” y, “como en la antigiedad, el descuido

% La Virgen Marfa de Guadalupe, simbolo nacional mexicano, sustituyé a una diosa

madre que se veneraba en el lugar donde se apareci6 la Virgen en 1531 (Wolf, 1958).

212 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

de las obligaciones rituales somete al individuo o a toda la comunidad a la
venganza de los seres sobrenaturales que castigan [...] con enfermedades,
pérdidas de cosechas y otras desgracias”’ (Madsen, 1967: 380-381). Como
senala este autor, en un nivel los santos cristianos sustituyeron a las deidades
paganas, pero la relacién contractual orientada a la proteccion y a garanti-
zar las necesidades temporales ha persistido hasta nuestros dias.

Para destacar la relacion contractual entre el santo patrén y la comu-
nidad en México, Hugo Nutini (1989: 88)® ha escrito:

[A] finales del siglo xvi1 se habia estructurado un catolicismo folk que abarca-
ba varios elementos de las religiones indigenas y espafiola inextricablemente
integrados. Superficialmente, la religién folk tenia una apariencia predomi-
nantemente catolica, es decir, estructuralmente, el ritual, ceremonial y, en
general sus manifestaciones fisicas no se diferenciaban mucho del catolicis-

mo urbano de aquel entonces.

Sin embargo, incluia (e incluye hasta ahora) “la concepcion de los
seres y personajes sobrenaturales y el do ut des [doy para que des] que
rige la relacion del individuo y la colectividad con sus hacedores”. Para
Nutini, “es aqui donde la contribucién prehispanica es mas importante y
contrapesa la preponderancia de los elementos catélicos mas visiblemente
estructurados”.

“El caracter esencialmente laico de la organizaciéon ceremonial” en el
ciclo de las fiestas religiosas publicas en los poblados del area mesoamerica-
na ha sido sefialado por Gilberto Giménez. Cuando interviene un sacerdo-
te, su papel se reduce al de un “auxiliar ceremonial subordinado a las exi-
gencias del ritual popular”. Cuando los sacerdotes diocesanos sustituyeron
a las ordenes religiosas que introdujeron las instituciones ceremoniales co-
munitarias en la época colonial, se inici6 un proceso de “autonomizacion”
y, con la Independencia en 1821 y la separacion de la Iglesia y el Estado en
1857, 1a brecha entre el clero y la religién popular se ensanch6 atin mas. Las
autoridades nativas se apropiaron de las instituciones comunitarias introdu-

7 “...the means of obtaining temporal necessities” y “as in ancient times the neglect of
ritual obligations subjects the individual or the whole community to the vengeance of su-
pernatural beings who punish” [...] “with sickness, crop failure, and other misfortunes”.

8 Todas las traducciones son de los autores, a menos que se indique lo contrario.

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 213



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

cidas por los misioneros en el siglo Xv1 y se convirtieron en “tradicionales”,
al funcionar “en paralelo a la Iglesia y; a veces, fuera de la Iglesia e incluso
contra ella” (Giménez Montiel, 1978: 150-51).

Aunque mucho se ha escrito sobre el sistema de cargos, la atencion
de los estudiosos se ha centrado en algunos temas: su funciéon como me-
canismo de nivelacién que borraba las diferencias de riqueza en ciernes
en comunidades supuestamente igualitarias; su papel en el refuerzo de las
diferencias internas existentes; la adquisiciéon de prestigio por parte de los
cargueros; y la financiacion individual de las fiestas religiosas frente a la
comunitaria (Carrasco, [1970] 1952; Wolf, 1957; Cancian, 1966; Chance
y Taylor, 1985). Siguiendo a Arthur Maurice Hocart (1970), consideramos
el sistema de cargos en nuestras regiones de estudio como una burocracia
o cuerpo de funcionarios cuyo proposito es organizar el ritual colectivo
para asegurar la salud y prosperidad y alejar la enfermedad, la desgracia
y la muerte (Dehouve, 2016). Consideramos a las cuadrillas de danzantes
como parte de esta burocracia ritual, ya que proporcionan una ofrenda al
santo, que se complementa con las de flores, musica, fuegos artificiales y
misas de las que son responsables los cargueros.

El término “mayordomo”, recurrente en la bibliografia sobre el siste-
ma de cargos, es una referencia al hecho de que estos titulares de cargos
eran antiguamente responsables de parcelas cultivadas para financiar las
fiestas religiosas (Carrasco, 1961: 493). En la actualidad, los mayordomos
de las dos regiones estudiadas se encargan de supervisar la organizacion de
las fiestas religiosas. Suelen ocupar el cargo durante un afno y, dependiendo
del pueblo, se seleccionan en distinto nimero y se organizan de manera
diferente. Mientras que en algunos pueblos se nombra o elige a un tnico
grupo de mayordomos para encargarse de todo el ciclo anual de fiestas, en
otros hay mayordomos especificos para cada fiesta. Algunos pueblos tienen
un sistema en el que los diferentes cargos rotan de casa en casa y todos los
hogares acaban asumiendo responsabilidades especificas en la organiza-
cion del ciclo ritual anual. Mientras que en un pueblo un grupo de hasta
cien mayordomos es responsable de la mayor parte de los gastos rituales,
en otros lugares cada hombre casado o mayor de dieciocho afios tienen la
obligacién de contribuir para ayudar a los mayordomos a cubrir los gastos.
En conjunto, el grupo de mayordomos se conoce como mayordomia.

Las responsabilidades de esta burocracia ritual incluyen la organiza-
cion de las celebraciones acostumbradas del calendario litargico catdlico,

214 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

en particular las relacionadas con el nacimiento y la muerte de Cristo,
y la del santo patron u otras fiestas mayores especificas de cada pueblo.
Las fiestas mayores suelen tener lugar durante un periodo de nueve dias,
abarcando el periodo comprendido entre dos fines de semana. Durante
ese tiempo, en la iglesia, en su atrio y en los alrededores de este, el trabajo
de muchos meses de los mayordomos se materializa en sus manifestacio-
nes mas evidentes, conjuntandose en una gigantesca ofrenda colectiva al
santo, que consiste en misas, flores, musica, fuegos artificiales y danzas.
El mayordomo o los mayordomos tienen la obligacion de reservar las
misas y pagar al clero oficiante. También son responsables de que el in-
terior de la iglesia sea decorado por floristas profesionales con arreglos
florales que a veces cubren practicamente todas las paredes e incluso cuel-
gan del techo (véase la imagen 2). También deben proporcionar adornos
florales especiales, conocidos como portadas, que engalanan la fachada de
la iglesia. En 2018 y 2019, el coste de la decoracién floral interior oscil6
entre 2 000 y 7 500 ddlares, dependiendo del tamano de la iglesia y de
lo elaborado de los arreglos florales, mientras que la portada costaba 1
000 doélares o mas. El mayordomo o los mayordomos también deben con-
tratar una y a veces dos orquestas de viento u otras orquestas con entre
dieciséis y veinticinco musicos, para que toquen en el atrio de la iglesia en
honor al santo —en ocasiones durante dieciséis horas cada dia—y para que
acomparfien las procesiones e incluso las visitas a los pueblos vecinos. En
2019, una orquesta de instrumentos de viento de ese niumero de musicos
costaba unos 2 500 dolares para tocar durante cinco dias, con tres comidas
diarias, por lo que resulta un gasto considerable, dado que muchos de los
habitantes de los pueblos que conocemos trabajan en el sector informal.
Los mayordomos también son responsables de los fuegos artificiales
que se utilizan profusamente durante la celebraciéon. Los cohetes se dispa-
ran a lo largo de todo el recorrido de la procesion en la que la imagen del
santo desfila por el pueblo, un evento que puede durar hasta ocho horas.
Se disparan decenas de cohetes al principio y al final de las misas celebra-
das durante la fiesta, y en largas rafagas en el momento de la consagracion
de la hostia. La fiesta termina con el encendido de un castillo, con una o
varias torres, una estructura pirotécnica erigida delante de la iglesia (véa-
se la imagen 3). Algunos castillos alcanzan los treinta y cinco metros de
altura y contienen cargas explosivas que a menudo hacen saltar por los
aires ruedas giratorias, asi como representaciones pirotécnicas del santo,

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 215



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

de motivos religiosos o frases devocionales. Un castillo grande con varias
torretas puede costar hasta 7 000 dolares.

Como hemos visto aqui, la religiosidad popular pablica en las dos
regiones estudiadas es un asunto muy organizado, orientado a la comuni-
dad y destinado a realizar las ofrendas acostumbradas a los santos. En el
siguiente apartado nos ocupamos especificamente de las danzas, uno de
los cinco medios que, junto con las flores, la musica, los fuegos artificiales
y las misas, son las manifestaciones mas destacadas de una relaciéon con-
tractual con lo invisible.

DANZAS DE DEVOCION EN LAS FIESTAS RELIGIOSAS

Las danzas eran una parte importante de los elaborados rituales en honor a
los dioses en tiempos precoloniales y eran consideradas por algunos misio-
neros como una forma de oracion (Mendieta, 1870: 99). Maceua, uno de los
equivalentes nahuatl del verbo castellano “danzar”, también puede tradu-
cirse como “obtener”, “merecer una cosa” o “hacer penitencia” (Siméon,
2010: 244). Alfredo Lopez Austin ha senialado que iotia, otro equivalente
nahuatl de la palabra “danzar”, comparte una raiz comun con a, el equi-
valente del verbo “hablar”. Este autor ha propuesto que bailar era una for-
ma de “hablar” con los dioses y que un danzante constituia “un puente”, es
decir, un medio entre la gente y las deidades (Lopez Austin, 2007: 186-87).
Los informes del siglo xv1 indican que los frailes misioneros toleraban las
danzas siempre que estuvieran cristianizadas. Se adaptaron nuevas letras a
los ritmos y cantos prehispanicos y se tradujeron al nahuatl cantos castella-
nos con mensajes cristianos. Se procuraba que las danzas se ejecutaran en
publico, en iglesias, atrios y casas, en lugar de en forma clandestina, lejos de
los ojos vigilantes de los misioneros (Ricard, 1947: 340-41).

En la gran mayoria de los pueblos de las dos regiones del presente
estudio es inconcebible celebrar las fiestas mas importantes sin la repre-
sentacion de una o mas danzas. Junto con las numerosas misas, las flores,
la musica y los fuegos artificiales, son los elementos clave de una masiva
ofrenda colectiva, o don al santo, en el sentido de Marcel Mauss (1983).
Estos cinco elementos constituyen los medios a través de los cuales se man-
tiene la relacién contractual entre los seres humanos y la divinidad.” En las

9 La procesion podria ser un sexto elemento. Sin embargo, consideramos que los cinco

que sefialamos aqui son claramente ofrendas, mientras que la procesion es un momento

216 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Imagen 2

Decoracion del interior de la parroquia
de Santa Maria Magdalena, Tepexpan.
Festividad en honor al Sefior de Gracias
en 2023. Tepexpan, Acolman, Estado de

Meéxico. Autor: Jorge Martinez Galvan

Imagen 3

Quema de castillo durante la festividad
en honor al Senor de Gracias de 2023.
Tepexpan, Acolman, Estado de México.

Autor: Jorge Martinez Galvan

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

entrevistas y conversaciones casuales llevadas a cabo durante nuestro
trabajo de campo previo a la pandemia, a menudo surgieron términos

como “devocion”, “penitencia” y “sacrificio” en relacién con las danzas

ofrendadas a los santos. Esto no es de extranar si se tiene en cuenta el es-

concreto que reune a varios de estos elementos, es decir, un escenario difuso en el que se

realizan las ofrendas de fuegos artificiales, musica y danzas, asi como el esfuerzo fisico de

los participantes.

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 217



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

fuerzo fisico que suponen algunas danzas. Ademas, los “principales” de
las danzas deben pagar a los musicos, alquilar el equipo de sonido, las lo-
nas y las plataformas para bailar, asi como organizar las comidas, a ve-
ces tres cada dia, a las que asisten cientos de danzantes con sus familia-
res. También deben pasar largas horas en los ensayos y, en algunos casos,
aprender los dialogos que aparecen en algunas danzas. Un motivo coman
por el que algunos hombres y mujeres organizan o participan en una dan-
za es cumplir con una promesa hecha en una peticién de intervencion
divina en casos de enfermedad personal o de miembros de la familia, asi
como para agradecer un favor divino recibido. La motivaciéon también
puede ser mas difusa, como expresar la gratitud por gozar de un estado
general de buena salud o por tener una situacién econémica favorable.
Estas motivaciones individuales adquieren una dimensién colectiva como
parte de la ofrenda de una comunidad a los santos (Robichaux, Moreno
Carvallo y Martinez Galvan, 2021: 235).

El caracter devocional de las danzas se manifiesta claramente en los
rituales que se llevan a cabo al principio y al final de su representacion,
especialmente en los primeros y Gltimos dias de las fiestas.!" La ejecucion
publica de una danza siempre va precedida de una entrada en grupo a
la iglesia en la que los danzantes se persignan y se arrodillan en oracion
ante la imagen del santo cuya fiesta se celebra. En algunos casos, ento-
nan un canto (una oraciéon al santo con referencias a su proposito) y eje-
cutan una pequena parte de la danza en la iglesia. Este ritual de apertura
puede tener lugar después de una misa. El tltimo dia de la ejecucion tiene
lugar, con gran pompa y majestad dentro de la iglesia, un ritual conocido
como la “coronacion”. Acompanados de una orquesta que entona aires
solemnes y repetitivos, los danzantes entran a la iglesia y ejecutan pausados
movimientos coreografiados de manera intrincada, en los que cada dan-
zante abraza sucesivamente a cada uno de sus compaiieros. Esta emotiva
ceremonia puede durar dos horas o mas y algunos de los que han sido

1% Los principales son las personas encargadas de organizar el baile, denominadas en al
menos un pueblo como mayordomos; también son conocidos como los “encargados”.
Entre sus responsabilidades esta la de recaudar dinero para pagar a los musicos y ofrecer
una comida a los danzantes y sus familias durante los dias de su ejecucion.

" Dependiendo de la festividad y del pueblo, las danzas suelen ejecutarse de una a cinco

veces durante la fiesta.

218 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los sanlos en el tiempo de covid-19....

Imagen 4

Danzante de la Cuadrilla de Serranos con
nina en brazos en la festividad en honor a
San Sebastian en 2018. Tepetlaoxtoc de
Hidalgo, Tepetlaoxtoc, Estado de México.

Autor: Manuel Moreno Carvallo

“coronados” o que han cumplido su promesa, es decir, su compromiso de
bailar para el santo, pronuncian discursos de agradecimiento a este o le
piden ayuda para cumplirle el ano siguiente. Se cree que, de no cumplir
correctamente, se puede incurrir en la ira del santo y el danzante o un
miembro de su familia serd castigado en forma de enfermedad o accidente.

Las danzas se ejecutan en espacios designados en el atrio de la iglesia
o en sus cercanias; en algunos pueblos hasta cinco o seis cuadrillas de en-
tre cuarenta y sesenta danzantes cada una pueden estar bailando durante
cuatro a seis horas con poco descanso. Aunque algunas danzas siempre
han tenido papeles femeninos y masculinos, otras han sido exclusivamente
para hombres, ninos o ninas. En las Gltimas décadas, han aparecido ver-
siones femeninas de ciertas danzas en algunos pueblos y las mujeres han
asumido papeles tradicionalmente asignados a los hombres. Es comutn ver
que los padres bailan con bebés y nifios pequenos en brazos y que los
nifios participan a lado de sus padres (véase imagen 4). Algunos danzan-

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 219



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

tes con los que hemos conversado, aproximadamente de entre 30 y 40
anos, dicen haber bailado por primera vez con sus padres cuando tenian
cuatro o cinco afnos, y unos afirman que solo cuando se hicieron mayores
comprendieron el significado religioso de lo que estaban haciendo. En la
mayoria de los casos organizan sus danzas con la ayuda de “ensayadores”,
especialistas pagados para este fin; los ensayos comienzan de cuatro a seis
semanas antes de la primera representacion (véase la nota 4). Estos espe-
cialistas rituales no solo ensefian los pasos, la coreografia y los didlogos de
las danzas, sino que dirigen la ceremonia inicial y la coronacion.

Los tipos de danzas y sus variantes que hemos observado, con o sin
dialogos, tienen siempre un tema especifico o una trama. Pero indepen-
dientemente de su contenido, los rituales de apertura y la coronacion
muestran que todas estan dedicadas al santo y que las promesas y la de-
vocion estan siempre presentes (Robichaux, Moreno Carvallo y Martinez
Galvan, 2021: 235-38). Como veremos en el siguiente apartado, el con-
finamiento implementado por la pandemia de covid-19 supuso un reto
para las cuadrillas de danzantes, que en su mayoria no pudieron bailar.
Sin embargo, algunas cuadrillas lograron su ejecucion, “aunque de forma
diferente”, y se desarrollaron soluciones creativas para cumplir con la re-
lacién contractual con los santos.

CONFINAMIENTO, DISTANCIAMIENTO SOCIAL Y

NUEVAS FORMAS DE CUMPLIR CON LA RELACION CONTRACTUAL
EN LAS FIESTAS Y DANZAS RELIGIOSAS

La declaracion de emergencia sanitaria por parte del gobierno federal de
México el 23 de marzo de 2020 significo la cancelacion inmediata de casi
todas las actividades relacionadas con la celebracion de las fiestas en los
pueblos de las regiones del Valle de Teotihuacan y Texcoco. Los medios,
sin los cuales la celebracion de las fiestas religiosas habia sido hasta enton-
ces impensable —misas, adornos florales, fuegos artificiales, musica y dan-
zas—, fueron suspendidos o su uso fue notablemente modificado. Durante
tres meses o mas tras el inicio de la pandemia, las misas se celebraron a
puerta cerrada, sin feligreses, y se transmitieron en directo por Facebook.'

2 Dependi6 de cada parroquia que después de tres o mas meses se reanudo la asistencia
a misa, inicialmente con un aforo limitado, un treinta por ciento de capacidad maxima

en la iglesia. Ademas, se impuso el uso obligatorio de cubrebocas y de desinfectante de

220 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

Las procesiones religiosas se llevaron a cabo con la imagen del santo des-
filando en la parte trasera de camionetas con la gente mirando desde sus
casas. Las pocas danzas que se organizaron tuvieron un nimero muy re-
ducido de danzantes y duraron mucho menos tiempo que el acostumbra-
do." Los medios digitales, ya utilizados antes de la pandemia por algunas
cuadrillas de danzantes, mayordomos y parroquias, cobraron importancia
en algunos pueblos y se convirtieron en el principal medio de comunica-
ci6n y manifestacion religiosa publica.

De acuerdo con la severidad de las medidas restrictivas en vigor en las
fechas de las fiestas, se adopt6 una variedad de estrategias en los distintos
pueblos. En aquellos poblados cuyas fiestas caian en fechas poco después de
la imposicion de las medidas de confinamiento los mayordomos y los dan-
zantes tuvieron poco tiempo para adaptarse. Por ejemplo, el 21 de marzo
la parroquia de la localidad de La Resurreccion publicé en Facebook un
programa de actividades para la Semana Santa y la semana siguiente (del 5
al 19 de abril de 2020), fechas en que habitualmente se celebran las fiestas
patronales del Senor de la Resurreccion. Incluia las acostumbradas proce-
siones y misas de Semana Santa, ademas de la participacion de cinco cua-
drillas diferentes cuyas representaciones estaban programadas durante dos
dias, como en cualquier otro afio durante la semana después del Domingo
de Resurreccion. Pero el 28 de marzo, tras la declaracion de la emergencia
sanitaria, se anunci6 que estas actividades serian modificadas. En realidad
se cancelaron todas las procesiones y, como la iglesia estaba cerrada, las
misas se celebraron a puerta cerrada y se transmitieron en directo por
Facebook. Como se pensaba que la epidemia terminaria pronto, se anun-
16 que los bailes, la musica, los arreglos florales y los fuegos artificiales se
pospondrian hasta Pentecostés (31 de mayo en 2020), la segunda fiesta mas

manos antes y después de la comunion, y se suprimi6 el apretén de manos de la paz. En
algunos lugares, la asistencia a la misa era al principio tnicamente con cita previa y, a
pesar de menguarse el nimero de casos, la transmision en directo continué. Se dio una
tendencia general a aumentar el aforo, ajustandose con cada nueva oleada de covid-19.
'3 En el momento de escribir este articulo, el primer trimestre de 2022, las danzas se
habian reanudado, pero con restricciones. En los casos de danzas en las fiestas que se
habian celebrado o que estaban en fase de preparacion, el nimero de danzantes se habia
limitado y se habian ejecutado, o se planeaba ejecutarlas, con cubrebocas; y el nimero

de asistentes se habia restringido o se preveia limitar la asistencia.

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 221



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

importante del pueblo.' Esto no sucedid, ya que pronto se anuncié que las
celebraciones de Pentecostés también serian canceladas.

Las diferentes mayordomias y las distintas cuadrillas de danzantes de
La Resurrecciéon ya habian realizado pagos parciales por diversos servi-
cios, incluyendo 12 000 dolares por dos castillos y todos los cohetes. Una
de las cuadrillas habia hecho un pago anticipado de 1 000 dolares por el
equipo de musica y sonido. Otra habia hecho un contrato de 10 000 ddla-
res con un costoso grupo de musicos famosos y ya habia adelantado la mi-
tad del importe antes de la cancelacién. Con la cancelacion de las festivi-
dades de Pentecostés, se “perdi6” el pago por adelantado de los contratos
de musica, flores y fuegos artificiales. Y como si fuera poco, con la nueva
oleada de la pandemia registrada en diciembre y principios de enero de
2021, que cobr6 muchas victimas en el pueblo, también se cancelaron las
fiestas de 2021. Frente a esta situacion se decidié que los mayordomos
responsables de la celebracion de 2020 seguirian en el cargo en 2021, ya
que no pudieron desempenar sus funciones. No fue sino hasta 2022 que
las festividades del Sefior de la Resurreccion volvieron a realizarse, pero de
manera menos fastuosa y con representaciones de un menor ndmero
de cuadrillas que el que se acostumbraba previo a la pandemia.

Con el tiempo, algunos grupos de danza desarrollaron soluciones
creativas para sustituir las practicas tradicionales y refrendar la relacion
contractual con los santos. Un caso es el de los danzantes de Serranos de
Tepexpan, que bailan en honor de Nuestro Sefior de Gracias, que se ce-
lebra el 3 de mayo. Realizada solo en esta localidad y en esa ocasion, esta
danza es Unica porque hasta 700 danzantes pueden participar en su eje-
cucién (véase imagen 5). Tras una comida a la que asisten hasta mil perso-
nas, se dirigen los danzantes a la iglesia a donde entran, con pasos lentos y
ritmicos en dos filas de hasta 350 personas cada una, entonando un canto
melancélico que abre la danza. Después de arrodillarse en oracion y hacer
la senal de la cruz, muchos de los danzantes, visiblemente emocionados,
se quedan mirando fijamente a la imagen de Nuestro Sefior de Gracias
que se encuentra sobre el altar principal. Después de este solemne inicio,
salen de la iglesia en fila, otra vez entonando su canto, sin dar la espalda a

" Facebook Parroquia. Consultado el 3 de enero de 2021. https:/ /www.facebook.com/Pa-
rroquiadelaResurreccionTexcoco/photos/a.1743867959053187/2595250977248210

222 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

Imagen 5

Cuadrilla de Serranos durante la
festividad en honor al Sefior de Gracias
de 2019. Tepexpan, Acolman, Estado de

México.

Autor: Jorge Antonio Martinez Galvan

la imagen de Sefior de Gracias. Ya en el atrio, bailan durante cinco o seis
horas, a la vista de cientos de espectadores.

Nada de esto ocurri6 en 2020. Como dijo un informante, la fiesta se
celebr6 “en la medida de lo posible y con lo permitido, pero con una enor-
me dosis de fe para recibir las bendiciones de Nuestro Senor”. Aunque
hubo “pocas flores, poca musica, pocos fuegos artificiales” y ningtin dan-
zante en el atrio de la iglesia, los medios digitales sirvieron para recordar
a los habitantes del pueblo de la acostumbrada ofrenda de los danzantes.
A principios de abril de 2020, cuando se hizo evidente que las fiestas de
mayo se cancelarian, los responsables de la cuadrilla de los Serranos abrie-
ron una cuenta de Facebook e hicieron un llamado a los habitantes del
pueblo para que compartieran fotos y videos de afios anteriores.” Tam-

15 Uno de los autores del presente articulo, Jorge Martinez Galvan, edité cuatro videos
a partir de las grabaciones que habiamos realizado desde 2015. Estos videos fueron pu-
blicados en el perfil de Facebook “Serranos de Tepexpan™ y fueron vistos miles de veces.
Perfil de Facebook de Serranos de Tepexpan. Consultado el 1 de diciembre de 2020.
https://www.facebook.com/100049879428660/videos/109660100706637 /?extid=bE-
FwUPk1zlbskHsA

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 223



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

bién se le pidi6 a la gente que colocara fuera de sus casas arcos, coronas,
sombreros y otros objetos usados en la danza a partir de las 15:00 horas del
3 de mayo. Varias camionetas desfilaron por el pueblo con iméagenes
del santo patrén y se toco6 musica grabada de la danza de los Serranos,
mientras se transmitia en directo por Facebook. Varios danzantes salieron
de sus casas a mirar el paso de la procesion, algunos ataviados con sus tra-
jes de baile y, en por lo menos una ocasion, un grupo de nifios que traian
la indumentaria de los danzantes interpreté algunos de los pasos de la
danza.'® A la par de esto, hubo danzantes que utilizaron sus perfiles perso-
nales de Facebook para publicar fotos de sus altares domésticos en los que
habian colocado sus trajes de baile (véase la imagen 6). Simbolicamente, al
final de la procesion, las camionetas se alejaron de la puerta de la iglesia,
retrocediendo en imitacién del movimiento que hacen los Serranos al salir
del templo, sin dar nunca la espalda al santo, todo ello con el acompana-
miento de una grabacién del canto entonado por los danzantes en ese acto
ritual. Las personas que iban en la parte trasera de una de las camionetas
terminaron la procesion con aplausos y gritos de “Viva el Senor de Gra-
cias” y se abrazaron como en la ceremonia de coronacion.!’

Con el tiempo, a medida que la gente se fue acostumbrando a lo que
las autoridades federales mexicanas denominaron la “nueva normalidad”,
algunas cuadrillas de danzantes lograron festejar a los santos bailando,
pero a una escala muy reducida. El pueblo de San Francisco Mazapa ce-
lebré Pentecostés (31 de mayo de 2020), una de sus dos principales fiestas,
en pleno confinamiento: sin feligreses, la misa se celebré a puerta cerrada
y se transmitié en directo por Facebook. Las imagenes de los santos que
se acostumbran exponer delante del altar en los dias de fiesta se colocaron

https://www.facebook.com/100049879428660/videos/118844669788180/?extid=2d-
ghGE972RzIAmOh
https://www.facebook.com/100049879428660/videos/121994952806485/?exti-
d=ZeWgdU1x9gTelLbeL
https://www.facebook.com/100049879428660/videos/124921319180515/?exti-
d=LMnDuw]6ygrJeCEQ

16 Facebook Parroquia. Consultado el 1 de diciembre de 2020. https://www.facebook.
com/ParroquiaTepexpanOficial/videos/234357064327879/

7 Video de Facebook. Consultado el 1 de diciembre de 2020. https://www.facebook.
com/100049879428660/videos/122478216091492/

224 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

Imagen 6
Altar emergente con los elementos
materiales del danzante, durante la

festividad del Senor de Gracias de 2020.
Tepexpan, Acolman, Estado de México.

Autor: Andrés Jaime Gonzalez

en el atrio y se veneraron con ofrendas florales y una banda de musica.
En afios normales, las cuadrillas de los Alchileos y los Santiagos, cada una
con treinta o cuarenta participantes, ejecutan su danza durante cinco o
seis horas. En esta ocasion, una cuadrilla de Alchileos desfil6 por las calles
y un pequeno grupo de sus representantes entro en el atrio de la iglesia,
hicieron “reverencias”'® y colocaron una ofrenda floral ante las imagenes
de los santos, aunque no bailaron. Un grupo de dieciocho danzantes de
Santiagos, acompanados por musicos, entraron en el atrio de la iglesia vy,
tras persignarse y arrodillarse ante los santos, ejecutaron su danza durante
unos veinte minutos."

Al disminuirse los casos de covid-19, a principios de julio de 2020
las restricciones sanitarias se relajaron y los mayordomos y principales de
las danzas de San Francisco Mazapa empezaron a organizar y recaudar
dinero para las proximas fiestas. Las iglesias estaban ahora abiertas, pero

'8 Un movimiento caracteristico de esta danza, en el que los danzantes bajan la parte
superior del cuerpo con las manos extendidas en un movimiento de “reverencia”.

19 P4gina de Facebook. Consultado el 6 de diciembre de 2020. https://www.facebook.
com/106066384062216/videos/1520194508140138/

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 225



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

solo al treinta por ciento de su capacidad. Para la fiesta del santo patrén
del pueblo, san Francisco de Asis, el 4 de octubre, bail6 un nimero muy
reducido de Alchileos, comenzando con las acostumbradas “reverencias”
en la casa de uno de los principales. Posteriormente, desfilaron por las
calles y bailaron un rato en el atrio de la iglesia.”” Estas representaciones
o actos simbolicos que sustituian a las representaciones normales no libe-
raban a los “principales” de sus obligaciones, ya que debian organizar la
danza completa en 2021.

En San Jerénimo Amanalco, alrededor de seis cuadrillas suelen eje-
cutar sus danzas para celebrar al patron del pueblo, san Jerénimo, el 30
de septiembre. En abril de 2020, a pesar de que el nimero de decesos
aumentaba rapidamente en el pueblo durante la primera oleada de la
pandemia, los principales de la cuadrilla de los Arrieros decidieron que,
independientemente de las circunstancias, ejecutarian la danza, al menos
a escala reducida, en el atrio de la iglesia o en algiin otro espacio abierto.
En mayo, el padre de uno de ellos, cuya actividad habia sido constante en
la cuadrilla, muri6 de covid-19. Debido a que en ese momento no se per-
mitian los funerales, en julio, cuando se enterraron sus cenizas, se reunie-
ron unos cuarenta miembros de la cuadrilla y bailaron en el cementerio y
en las oficinas delegacionales donde habia trabajado el difunto. A pesar de
que no se realizaron otras danzas y de que otros danzantes de los Arrieros
y parientes habian sido afectados y habian fallecido de covid-19, algunos
miembros de la cuadrilla se empenaron aiin mas en bailar para el santo
por lo que empezaron a ensayar en agosto en preparacion para la fiesta.
Como dijo uno de nuestros informantes, “los difuntos sabian que ibamos a
bailar. Hagamoslo ahora por ellos. En honor a su memoria, continuemos
con esta devocion”.

Los mayordomos les permitieron llevar “Las mananitas” y dejar una
ofrenda floral para el santo, y tnicamente los principales entraron en la
iglesia para rezar ante su imagen. Posteriormente, unos cuarenta danzan-
tes, la mayoria de ellos con cubrebocas, bailaron un rato fuera de la iglesia.
Al salir del atrio, los miembros de la cuadrilla bailaron también fuera de
dos pequenas capillas del pueblo, después de lo cual se dirigieron a la casa
del danzante donde habian tenido lugar los ensayos y ahi bailaron durante

2 Facebook Danza Alchileos. Consultado el 6 de diciembre de 2020. https://www.face-
book.com/DanzaAlchileosOficial/videos/335114391053998/

226 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

varias horas. Las fotos y el video publicados en el perfil de Facebook de
un allegado a uno de los danzantes suscitaron variados comentarios. Uno
decia: “No ha sido como otros afios, pero han bailado con mucha fe para
nuestro santo patréon”. Pero otro comentario, mas cauto, decia: “Bien por
los que tuvieron el valor de hacer esto, sin embargo, quienes nos abstene-
mos de algunas actividades nos unimos a la pena de las familias que han
perdido un ser querido. San Jer6nimo esta de luto!!!”?!

Una curiosa serie de circunstancias permitié que algunos danzantes
de Papalotla bailaran en honor al santo patrén del pueblo de una manera
muy singular. Ninguna de las nueve cuadrillas programadas para la fiesta
del patrén del pueblo, santo Toribio de Astorga (16 de abril), pudo bailar
en 2020. El pueblo tiene una tradicién muy arraigada de la danza de los
Santiagos, que recrea un conflicto entre cristianos y moros en la Espa-
na medieval. En 2017, alentados por funcionarios locales que buscaban
promover el turismo, un grupo de treinta danzantes obtuvo la certifica-
cion del Consejo Internacional de la Danza (cIp), organismo afiliado a la
Unesco. Esto fue objeto de controversia, ya que algunos danzantes menos
experimentados y con mayores recursos econémicos pagaron la cuota de
164 euros, mientras que otros de menos recursos no pudieron cubrir esa
cantidad u optaron por no certificarse por considerar que esto era con-
trario al caracter devocional de la danza. En octubre de 2020, cuando la
propagacion del coronavirus estaba disminuyendo, los danzantes de San-
tiagos fueron invitados a bailar en el festival cultural virtual “Quimera”,
patrocinado por autoridades estatales en Metepec, cerca de la capital del
estado, Toluca.

La forma en que se promovi6 la danza en el programa del festival
como uno de los “valores culturales de Texcoco™ dista mucho del signifi-
cado religioso que tiene en Papalotla. Sin embargo, uno de los danzantes
de mayor experiencia y ensayador, que se habia negado rotundamente a
ser certificado en 2017, se mostr6 mas que feliz de participar, explican-
donos que era una oportunidad de bailar para santo Toribio. Desde el
inicio, los organizadores del festival fueron informados por los danzantes
que los Santiagos no era un “ballet o danza folclorica” como otros grupos
de danza que aparecian en el programa, sino una danza religiosa, por

2 Video de Facebook. Consultado el 21 de octubre de 2020. https://www.facebook.
com/100010996571284/videos/1216982425344965/

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 227



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

lo que habria que montar una plataforma especial de madera para su
representacion tal como se acostumbra en las dos regiones de estudio. El
domingo 18 de octubre de 2020 por la manana, antes de viajar al lugar
del festival, un grupo de veintiséis danzantes, acompanados por algunos
familiares y catorce musicos, se reunieron en la iglesia. Se les tomo la tem-
peratura, se les exigi6 el uso de cubrebocas, se mantuvo la “sana distancia”
y se les suministré abundante desinfectante para las manos. Para nuestro
informante, el propésito de ir a la iglesia era “hacer honor y pedir permi-
so” a santo Toribio “para poder realizar su danza en su honor, permiso
para ejecutar la danza lejos de su templo™.

Por lo que se pudo apreciar en el video publicado en Facebook, lo que
tuvo lugar en el interior de la iglesia fue muy parecido a la ceremonia ini-
cial previa a la ejecucion de la danza en el contexto de las fiestas religiosas.
La ceremonia comenzo con la interpretacion por parte de los masicos de
la cancién mexicana de cumpleafios, “Las mananitas”. Acto seguido, los
danzantes se persignaron, se arrodillaron en oraciéon ante la imagen de
santo Toribio, y luego procedieron a ejecutar brevemente varios de los
pasos de la danza.”” Una vez en el lugar del festival, la imagen de santo To-
ribio que habian llevado los danzantes fue colocada sobre la plataforma de
madera dispuesta para la representacion de la danza. La participacion
de la cuadrilla, que consisti6 en una especie de resumen de la danza y durd
una hora en lugar de las seis o siete que se suele ejecutar, fue grabada y
publicada posteriormente en el perfil de Facebook del festival.* En opi-
nién de nuestro informante, la participacion en el festival permitié a los
danzantes honrar, “aunque de forma diferente”, al santo en tiempos del
confinamiento. Aunque los danzantes debian llevar cubrebocas, se lo qui-
taron durante la representacion. Como dijo nuestro informante, “una vez
que estuvimos en la plataforma, con la bendicion de Dios, sujetos a nues-
tra religion, nuestra fe, sentimos que seriamos socorridos. Aunque éramos
muy conscientes del riesgo, Dios nos cuida y nada malo sucederia”.

2 Video de Facebook. Consultado el 8 de diciembre de 2020. https://www.face-
book.com/Cr%C3%B3nicas-de-Papalotla-M%C3%A9x-108439897360858/ vi-
deos/1010572529459590/

# Video de Facebook. Consultado el 10 de diciembre de 2020. https://www.facebook.
com/FestivallnternacionalQuimera/videos/2135356990105397/

228 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

La nueva oleada de la pandemia, que se desaté en diciembre de 2020
y enero de 2021, eché por tierra cualquier esperanza de poder bailar
como en tiempos normales en el primer trimestre de este Gltimo ano. Las
llamadas “representaciones simbolicas” sustituyeron las danzas normales,
y Facebook y otras plataformas sociales pasaron a desempefiar un papel
importante en este proceso. Durante los once dias de la fiesta de san Se-
bastian (20 de enero) en Tepetlaoxtoc, ocho grupos de danza bailaron en
2020. A principios de enero de 2021, la cuenta de Facebook “Tepetlaoxtoc
Historia, Tradicion y Cultura” invit6 a sus seguidores a “celebrar virtual-
mente” la fiesta mediante la publicacion de fotos de diferentes eventos
de las festividades de anos anteriores.”* Una de las mayordomias abri6 la
cuenta “Mayordomia San Sebastian 20 de enero 20217, y publicé videos
con numerosas muestras de los medios acostumbrados —flores, fuegos ar-
tificiales, musica—, asi como representaciones simbolicas de dos danzas,
entre ellas una de las Sembradoras. En lugar de los sesenta u ochenta
danzantes que suelen bailar, un grupo de doce oyeron la misa el segundo
dia de la fiesta y entraron en la capilla donde se arrodillaron y se persigna-
ron antes de bailar durante unos veinte minutos delante de la fachada del
templo. La otra tuvo lugar el daltimo fin de semana de la fiesta y, en lugar
de los habituales trescientos o cuatrocientos danzantes, trece participantes
en la danza de los Serranos escucharon la misa celebrada delante de la
capilla, donde después ejecutaron varios pasos de su danza durante unos
veinte minutos.

Durante la fiesta, todas las misas se celebraban al aire libre delante de
la capilla, con poca asistencia en un espacio acordonado para limitar el
acceso. Sin embargo, la fachada de la pequena capilla estaba profusamen-
te adornada con flores y diversos grupos musicales tocaron en honor a san
Sebastian. Algunos de los videos publicados tienen una calidad profesional
y parecen haber sido realizados especificamente para su transmision en
directo y su visualizaciéon en Facebook. Uno de ellos llegd a atraer mas de
8 000 vistas en solo dos dias después de su publicacion, el 20 de enero
de 2021. El espectaculo pirotécnico era, de hecho, una sofisticada combi-
nacién de pirotecnia y tecnologia laser. Formas geométricas y la figura de

2 Sitio web de Facebook. Consultado el 22 de enero de 2021. https://www.facebook.
com/Tepetlaoxtoc-Historia-Tradici%C3%B3n-y-Cultura-620321778108590/photos
/a.623882814419153/1870976586376430

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 229



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

san Sebastian con las palabras “San Sebastian, bendicenos” se proyecta-
ron en las paredes de los edificios de la plaza de la capilla, acompanadas
de musica grabada. Todo ello, incluidas las tomas realizadas desde de un
dron, se retransmiti6 en directo y se public6 en Facebook.”

En el pueblo de Tepetitlan se realizaron representaciones simbolicas
de dos danzas durante las festividades de la Virgen de la Candelaria (2
de febrero de 2021). Cada ano, con motivo de esta fiesta, la cuadrilla de
los Santiagos escenifica una espectacular y costosa representacion (véase
imagen 7). Aunque en 2020 un nuevo grupo de encargados se habia com-
prometido a organizar la danza en 2021, ante el repunte de la pandemia
tomaron la decisiéon de no bailar. Ademas, su compromiso implica tener
varios juegos de trajes costosos, que suelen rasgarse y ensuciarse en los
vigorosos combates que supone esta danza, por lo que es necesario tener
repuestos a mano para continuar la ejecucion. Los encargados también
deben ofrecer tres comidas diarias durante los tres dias que dura esta dan-
za, ademas de pagar a los musicos y cubrir otros gastos. Dada la baja en
sus ingresos, ante la desaparicion del mercado para su pan de fiesta que
los habitantes de Tepetitlan venden los domingos delante de iglesias y en
fiestas patronales, la mala situacién econémica desatada por el confina-
miento no permitia estos gastos. Sin embargo, al acercarse la fecha de la
fiesta, un grupo de danzantes que habian bailado en afios anteriores vy,
por tanto, tenian los trajes y conocian bien los parlamentos, decidi6 que
seria un insulto a la Virgen si no se representara esta danza para su fiesta.
Unos sesenta hombres, todos con cubrebocas, bailaron durante una hora
con el acompanamiento de musicos contratados por los mayordomos para
las necesidades rituales generales de la fiesta y recitaron algunos de los
dialogos.

La otra representacion simbolica realizada para la fiesta de la Cande-
laria en Tepetitlan, la de la cuadrilla de los Vaqueros, fue algo diferente. En
2020, un grupo de varios hermanos y sus hijos adultos se comprometieron
a organizar esta danza en 2021 en agradecimiento por la recuperacion de
cancer de la hija de uno de los primeros. En lugar de los acostumbrados

» Video de Facebook. Coonsultado el 22 de enero de 2021.
https://www.facebook.com/Mayordomia-San-Sebasti%C3%A1In-M%C3%Alr-
tir-20-de-enero-2021-101745744811188/videos/d41d8cd9/762130577744155/?__

so__=watchlist&__rv__=related_videos

230 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los sanlos en el tiempo de covid-19....

Imagen 7

Cuadrilla de la danza Carlomagno y los doce pares de Francia en la festividad de la
Virgen de la Candelaria en 2021. San Antonio Tepetitlan, Chiautla, Estado de México.
Autor: Eladio Cerén Sol

tres dias de representaciones, bailaron con cubrebocas delante de la iglesia
durante una hora en un espacio cerrado al ptblico. Nuestro informante,
uno de los hermanos, describi6 este acto como “un pequeno adelanto sim-
boélico [pago]”. De este modo, cumplian parcialmente su promesa en la
medida permitida por las autoridades locales, un anticipo que esperaban
poder cumplir en su totalidad en 2022. Esto incluiria ensayar, pagar a los
musicos y ofrecer tres comidas al dia a cientos de invitados durante los tres
dias que bailan.

A principios de 2022, las representaciones simbolicas que caracteri-
zaban la devocion de los santos en 2021 se volvieron cosa del pasado. A
medida que mas y mas personas se vacunaban y desarrollaban una inmu-
nidad natural frente a las sucesivas oleadas del virus, el nimero de casos
de covid-19 fue disminuyendo. Se reanudé el ciclo ritual caracterizado por
sus celebraciones fastuosas descritas en el primer apartado, aunque toda-
via no con la intensidad de los tiempos previos a la pandemia. Las danzas
se celebraban bajo rigurosas restricciones sanitarias, reflejando la llamada
“nueva normalidad”. Al escribir estas lineas a principios de 2022, el man-

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 231



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

tenimiento de la sana distancia y el uso de cubrebocas, gel desinfectante
e incluso aerosoles desinfectantes fueron la norma, aunque estas medidas
de proteccion pronto desaparecieron en las dos regiones de este estudio
(véase la imagen 8).

Imagen 8

Cuadrilla de Serranos y medidas de prevencion de contagios durante la festividad en
honor al Sefor de Gracias de 2022. Tepexpan, Acolman, Estado de México.

Autor: Autor: Jorge Martinez Galvan

CONSIDERACIONES FINALES

Informados por la propuesta de “religion como medios” de Jeremy Sto-
low (2005), hemos identificado las misas, las copiosas exhibiciones publi-
cas de flores, los fuegos artificiales y la musica, junto con las danzas, como
los cinco medios principales que caracterizan las fiestas religiosas en las
regiones de Texcoco y Teotihuacan, en el México central. Aunque el uso
de todos estos medios continué en una escala muy reducida por las medi-
das adoptadas para frenar la propagacién de covid-19, las danzas fueron
las mas afectadas. La mayoria de las cuadrillas simplemente no bailaron,
aunque nos enteramos de casos dispersos de encargados que presentaron
una ofrenda floral al santo. En general, hubo pocos casos de “representa-
ciones simbolicas”, un término que hemos adoptado de uno de nuestros
informantes para referirnos a las formas reducidas o modificadas de la

232 Encartes, vol. 7, niim. 14, septiembre 2024febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

danza. Estos casos nos recuerdan a otros de sustitucién o reducciéon de
ofrendas en las relaciones contractuales con la divinidad. Por ejemplo,
segin E.E. Evans-Pritchard, entre los nuer del sur de Sudan un pepino
podia sustituir a un buey o ser ofrendado con la promesa de un futuro
sacrificio de un animal (Evans-Pritchard, 1956: 128, 148, 197, 205, 279).
En un espacio geografico mucho mas cercano a nuestra investigacion,
Daniele Dehouve (2009:140-41) encontr6 que, entre los tlapanecos del
estado mexicano de Guerrero, en caso de necesidad, un huevo o un po-
lluelo podian sustituir a un pollo en algunos sacrificios. Los tlapanecos
incluso regatean e informan a la potencia a la que se hace el sacrificio,
que va a recibir un huevo en lugar de una cabra, mientras presentan ex-
cusas explicando que no podian proporcionar la ofrenda acostumbrada
(Dehouve, 2009: 38).%

Ya con la probable cancelacion de la danza en la que debia partici-
par, uno de nuestros entrevistados expresé una idea que hace eco de es-
tas costumbres. Dijo que el dia de la fiesta se imaginaba ir a la iglesia
vestido con su traje de baile, arrodillarse y persignarse ante la imagen del
santo diciendo: “;Sabes qué, patron? Ya vine. T sabes como estan las
cosas. Ya me voy”. Otros informantes imaginaron un futuro préximo con
la ejecucion de la danza durante el confinamiento en términos similares
a las representaciones simbolicas que hemos descrito en el apartado an-
terior. Uno de ellos dijo que la danza de combate en la que participa ten-
dria que realizarse con un nimero mucho menor de danzantes, los cuales
llevarian guantes y simularian la batalla, manteniendo siempre una “sana
distancia”. Otro informante senal6 que algunos miembros de su cuadrilla
estaban considerando la posibilidad de llevar a cabo una representacion
de una hora de duracién con veinticinco danzantes con cubrebocas en
lugar de los trescientos o cuatrocientos que suelen bailar, un dia en lugar
de dos, con musica grabada y mucho desinfectante para las manos. Era
consciente del posible riesgo de ser multado por las autoridades civiles,

% Hay que destacar una importante diferencia con los ¢jemplos de sustitucién sefialados
por Evans-Pritchard y Dehouve. Como ha senalado Roberte Hamayon, en la antigua
Roma las figuras de cera y pan podian sustituir a los bueyes reales cuando estos no eran
faciles de conseguir, y aunque entre los nuer un pepino podia servir como ofrenda acep-
table para los antepasados, no podia sustituir a un buey en las prestaciones matrimoniales
(Hamayon, 2015: 3-4).

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 233



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

pero dijo que lo pagaria con gusto: “Si llega a haber una multa o algo, yo
la pago. Al final le debo mas al patron”. También sefiald que el canto ini-
cial del baile dice: “Ya venimos, padre mio, a cumplir nuestra promesa”
y que la mayoria de los danzantes habian hecho una promesa de bailar,
sean cuales fueran las circunstancias.

Las palabras de otro experimentado danzante y ensayador revelan la
importancia del significado religioso de las danzas para muchas personas
de las dos regiones. También ponen de manifiesto los profundos princi-
pios que subyacen a un comportamiento observable que a menudo se ha
considerado folklore en México, donde las “danzas folkl6ricas” han sido
promovidas por el Estado como una de las artes escénicas y parte de la
identidad nacional. Este danzante imagin6 una version de la danza en
tiempos de confinamiento, despojada de lo que normalmente se conside-
ra como imprescindible. Las visitas y ejecuciones acostumbradas de los
danzantes en puntos clave del pueblo, junto con las comidas ofrecidas
por los encargados a los danzantes y a la gente de la localidad, serian
suprimidas. En su lugar, solo se ofreceria comida a los musicos, ya que,
por costumbre, forma parte de su pago. El baile se realizaria dentro de la
iglesia, después de la misa, una vez que todo el mundo se hubiese mar-
chado. Destac6 que el espiritu de la danza, su verdadero proposito, es
bailar para el santo. La omision de estas acostumbradas practicas adya-
centes, todas realizadas en “tiempos normales”, “no seria un problema”
para él.

Las similitudes entre las representaciones simbolicas reales e imagi-
nadas revelan que “el espiritu de la danza, su verdadero proposito” —o
“la esencia de la danza”, como dijo otro informante— es, de hecho, una
ofrenda al santo. También muestran que estas sustituciones pretenden
mantener una relaciéon continua con el santo en tiempos de fuertes res-
tricciones. Pero el uso del lwe streaming y 1a publicacion en Facebook reve-
lan otra importante necesidad religiosa que creemos que muchas perso-
nas de las dos regiones seguramente sintieron durante el confinamiento.
Al insistir en una comprensiéon de la religion como “mediacién”, un
intento de “tender un puente entre el aqui y el ahora y algo ‘mas alla™,
Birgit Meyer (2015: 336), inspirada en Robert Orsi (2012), ha subrayado
que se conjuntan diversos medios con el fin de “hacer visible lo invisible”.
En este tenor, esta autora ha acunado el término “formas sensoriales”
(sensational forms) para dar cuenta de “las técnicas corporales, asi como las

234 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

sensibilidades y emociones que se encarnan en el habitus” (Meyer, 2015:
338). La danza es una forma sensorial y, como acto publico, sirve para
hacer visible a los espectadores y a los habitantes del pueblo en general la
relacion contractual con el santo. Es en este sentido que creemos que
la transmision en directo de las representaciones simbolicas, asi como la
publicacion de imagenes de las prendas y accesorios empleados en las
danzas, ademas de videos y fotos de danzas de afios anteriores en Face-
book, constituyen un intento por parte de quienes tienen acceso a esta
tecnologia de transmitir al menos parte de las dimensiones sensoriales
implicadas en la ejecuciéon de las danzas en tiempos normales. De este
modo recuerdan a los espectadores la vigencia de la relaciéon contractual
que algtn dia volvera a ser visible a través de los medios tradicionales.
Todavia es demasiado pronto para sopesar todo el impacto que la
pandemia de covid-19 tendra en las danzas y fiestas religiosas. Los ejem-
plos que hemos aportado sobre el uso limitado de los medios usuales,
las practicas de sustitucion, las representaciones simboélicas y el recurrir
a los medios digitales solo ofrecen una imagen parcial de una situacién
verdaderamente catastréfica que ha perturbado la sociabilidad habi-
tual que gira en torno a una suntuosa religiosidad publica. Debido a la
complejidad de las emociones humanas, los sentimientos internos de los
actores no son faciles de penetrar, lo que hace que toda la amplitud de la
dimension religiosa de los bailes sea dificil de captar y expresar, incluso
en circunstancias normales. Ademas, debido a la pandemia, nuestra in-
vestigacion se limit6é principalmente a las personas con teléfono vy, sobre
todo, con acceso a internet que conociamos antes del confinamiento y a
los pueblos en los que se publicaron practicas de sustitucién en Facebook.
A pesar de estas limitaciones, creemos haber identificado varias cuestio-
nes cruciales que ameritan un estudio mas profundo: ;constituyeron la
enfermedad y la recuperacion de covid-19 motivos comunes para hacer
una promesa de bailar como lo fue para uno de nuestros informantes?
¢Las representaciones simbolicas, ademas de mantener la relaciéon con el
santo, asumieron la funcién anadida de una suplica para acabar con
la pandemia? ;La pandemia ha sacudido la fe de la gente, preparando el
camino para un posible repudio de las practicas tradicionales debido a
la percepcion de abandono del santo? O, por el contrario, ¢dara lugar
a un refuerzo de la ofrenda de la danza como medio para evitar futuras
catastrofes? Es necesario seguir investigando, incluso para responder a

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 235



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

estas preguntas y obtener una mejor vision de como el catolicismo popu-
lar en México ha sido afectado por la pandemia de covid-19.%

ADENDA. VIDEOS Y MEDIOS SOCIODIGITALES EN EL ESTUDIO
ETNOGRAFICO EN LAS FIESTAS PATRONALES: SU USO EN EL
CONTEXTO DE LA PANDEMIA®
Desde que iniciamos nuestro proyecto sobre danzas devocionales en 2011
en mas de 20 pueblos de las regiones de Texcoco y el Valle de Teotihuacan,
nos dedicamos a videograbar la participacién de distintas cuadrillas de
danzantes en el marco de las fiestas patronales. En este contexto estableci-
mos una relacién de retribucién con nuestros interlocutores —encargados
de danza, danzantes tanto en activo como retirados y familiares— regresan-
do en formato DVD una copia de su participacion. En un principio algunas
personas nos preguntaban: “:No grabaron un poquito mas?” o comen-
taban: “Le falta”, refiriéndose a que no venian grabados algunos mo-
mentos de la danza que para ellos eran importantes. Esta situacion
nos mostré que nuestra mirada como etnografos distaba mucho del inte-
rés de nuestros informantes sobre el hecho de tener un material que do-
cumentara su participacion total en las danzas. Es importante reconocer
que, en términos de grabacién y edicion, resulta imposible registrar todo,
por lo que nuestra manera de recopilar tuvo que ser modificada para in-
corporar elementos que iban mas alla de la danza: procesiones, banquetes
ofrecidos a la comunidad, misas, visitas de las cuadrillas a casas de vecinos
y familiares, asi como recorridos a las iglesias de pueblos vecinos.
Durante los primeros anos de nuestra investigaciéon entendimos que
quienes participan en las danzas querian también mostrar a un mayor pu-
blico sus festividades y danzas, pues hicieron comentarios respecto a subir
los materiales a plataformas como YouTube. Habiamos sido reticentes a di-
vulgar las videograbaciones por respeto a las personas; solo lo hemos hecho
en contadas ocasiones, cuando ha habido solicitudes especificas al respecto.
La primera vez fue en 2016 cuando los encargados de la cuadrilla de Cha-
reos en Ocopulco, municipio de Chiautla, nos solicitaron “subir el video

7 Sobre este tema, véase Martinez Galvan (2023).
% Esta adenda, que no aparece en la publicacién original en lengua inglesa, fue elabora-

da gracias a una sugerencia de la editora Renée de la Torre.

236 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

de la danza a YouTube”* con el objetivo de que mas habitantes del pueblo
tuvieran la oportunidad de ver la danza. En 2017, los nuevos encargados de
esta danza nos volvieron a solicitar subir el video de ese afio a la misma pla-
taforma.™ Por otro lado, aunque algunos de nuestros interlocutores de otros
pueblos expresaron interés en subir videos de sus danzas a la plataforma
YouTube, no se concreté nada. Consideramos que los encargados o princi-
pales debian ser quienes decidieran sobre el uso del material videograbado
que hemos acumulado y como debia de distribuirse. Mientras tanto, segui-
mos entregando videos en formato bvD a algunos danzantes.

A partir de las medidas de contingencia impuestas por el covid-19
a finales de marzo de 2020, tuvimos que cambiar nuestra estrategia de
investigacion. Gracias a algunos contactos que teniamos en Facebook,
nos dimos cuenta de que esta red sociodigital comenzaba a cobrar im-
portancia para compartir noticias sobre la pandemia y la cancelacion
de las fiestas religiosas entre algunos habitantes de los pueblos de las re-
giones de Texcoco y el Valle de Teotihuacan. Si bien algunos danzantes,
mayordomos y autoridades civiles locales ya utilizaban los medios so-
ciodigitales, constatamos un enorme incremento en su uso. Asi, comen-
zamos a seguir varios perfiles individuales, de mayordomias, cuadrillas
de danzantes e iglesias con el objetivo de documentar cuales eran las
medidas y decisiones que tomaban los encargados de las cuadrillas de
danza para su ejecucion publica ante el cierre de iglesias y la cancelacion
de las festividades.

La constante publicacion de comunicados por parte de las autorida-
des religiosas y civiles nos abrié un panorama importante para entender el
compromiso que tienen los habitantes de los pueblos para cumplirle a los
santos. Este proceso nos llevo a planear un proyecto con dos vias de reco-
leccién y andlisis etnografico: 1) remota® y 2) digital. Para el caso del pri-

¥ Video de la danza de Chareos de 2016; al 9 de mayo de 2024 tiene 17 918 visuali-
zaciones y se puede consultar en la siguiente liga: https://www.youtube.com/watch?-
v=q_oduiJAkT8

% Video de la danza de Chareos de 2017; al 9 de mayo de 2024 tiene 4 852 visualizacio-
nes y se puede consultar en la siguiente liga: https://www.youtube.com/watch?v=]qC-
mAbI97mA

31 Se ha reconocido la etnografia remota como la que se lleva a cabo “a través de en-

trevistas telefénicas y medios sociales” [“through phone interviews and social media™].

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 237



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

mer tipo contactamos a nuestros interlocutores e iniciamos entrevistas por
distintas plataformas (Meet, Teams, WhatsApp, Facebook) y por teléfono.
En el segundo tipo participamos en transmisiones en vivo y registramos
publicaciones en texto y video del proceso de transformacion de las festi-
vidades que se realizaron en distintos pueblos por Facebook.

Durante los primeros meses de la pandemia nos dedicamos a regis-
trar, por medio de capturas de pantalla, las publicaciones de habitantes y
grupos de danza y mayordomias de distintos pueblos, pensando que muy
pronto podriamos regresar a hacer trabajo de campo. Sin embargo, debi-
do al comportamiento de la pandemia y de las medidas de confinamiento,
nos vimos en la necesidad de retomar contacto con nuestros interlocutores
y tener conversaciones sobre el impacto de la pandemia y de las estrate-
gias que adoptaron para cumplir con sus compromisos con los santos. En
este proceso encontramos el surgimiento de nuevas practicas devocionales
en Facebook que, en algunos casos, sustituirian o replicarian las practicas
previas a la pandemia.

El acercamiento a la red sociodigital Facebook, asi como las platicas
por medio de otras plataformas, nos permitié darnos cuenta de que hay
elementos que son fundamentales para la realizacion de las festividades,
como lo es la danza. Puesto que la danza, como acto colectivo, es una de
las practicas con gran relevancia para las fiestas patronales, nos era
de gran importancia poder registrar como se iba a cumplir con ella. En
este sentido, nuestra investigacion estuvo sometida a lo que podiamos re-
gistrar en Facebook y a los relatos que nos compartian nuestros interlocu-
tores por medio de las entrevistas.

Un ejemplo concreto de este nuevo rumbo de nuestra investigacion
fue la colaboraciéon cercana que tuvimos con los encargados de la danza
de los Serranos de Tepexpan para la festividad de Nuestro Senior de Gra-
cias en mayo de 2020. Iniciamos con ellos un proceso de colaboracion en
la coedicion de materiales videograbados que habiamos producido desde
2015 y que fueron publicados en Facebook.*> Para mayo de 2021, en un

Véase C. E. Loera, Neena Mahadev, Natalie Lang y Ningning Chen. “Religion and the
Covid-19 Pandemic: Mediating Presence and Distance”, Religion, 2022, 52:2, pp. 177-
198, p. 193. por: 10.1080/0048721X.2022.2061701

32 Al dia 9 de mayo de 2024 los cuatro videos coproducidos con los encargados de la

danza tienen las siguientes caracteristicas.

238 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

contexto de reduccion de la fiesta en términos del ntimero de dias de eje-
cucion de la danza y de participantes en esta y en las procesiones en el
espacio publico, uno de los autores, Jorge Martinez, hizo trabajo de cam-
po presencial en Tepexpan. Al mismo tiempo, seguimos consultando los
perfiles de Facebook puesto que las actividades de la festividad se desarro-
llaron en una interaccion hibrida offline/ online, es decir, en el espacio fisico
del pueblo y en la red sociodigital Facebook por medio de transmisiones
en vivo y una serie de publicaciones. En esas fechas atin seguian las medi-
das de distanciamiento social y restricciones para la realizacion de eventos
masivos, por lo cual la festividad, que dura casi un mes, considerando
novenarios y visitas de la imagen a casas, se comprimi6 a catorce dias,
mientras que se ejecutaron las danzas un solo dia en lugar de los cinco
acostumbrados.

Como parte de nuestra colaboracion con los encargados de la danza
de Serranos de Tepexpan durante la festividad de 2021, también se coedi-
taron tres videos que, a peticion de los encargados, se subieron a You'Tube
y dos se compartieron en su perfil de Facebook.?” Sin duda, este tipo de co-

Video de los ensayos: 194 veces compartido y ha tenido poco mas de 4 300 reproduc-
ciones: https://www.facebook.com/100049879428660/videos/109660100706637/?ex-
tid=bEFwUPk1zlbskHsA

Video de la peregrinacion: 116 veces compartido y ha tenido poco mas de 2 000
reproducciones: https://www.facebook.com/100049879428660/videos/ 118844669788
180/?extid=2dghGE972RzIAmOh

Video del 3 de mayo: 391 veces compartido y ha tenido poco mas de 8 500 reproduc-
ciones: https://www.facebook.com/100049879428660/videos/121994952806485/?ex-
tid=ZeWgdU 1x9gTeLbeLL

Video de la tornafiesta: 152 veces compartido y ha tenido 3 100 reproducciones: ht-
tps://www.facebook.com/100049879428660/videos/124921319180515/?extid=LM-
nDuw]6ygrJeCEQ

Cabe mencionar que la mayor cantidad de veces compartidas y de reproducciones se
dieron durante las primeras horas de su publicacién; sin embargo, desde su publicacién
ala tltima fecha de consulta los nimeros de todos han aumentado.
¥ Al'9 de mayo los dos videos coproducidos con los encargados de la danza tienen las
siguientes caracteristicas:

Video 2 de mayo: 3 295 reproducciones: https://www.youtube.com/watch?v=Rpq-
6fmtlZX8

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 239



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

laboracion y retribucién como en el caso de los Chareos de Ocopulco ha
permitido que el material videograbado llegue a mas personas de los pue-
blos y fuera de ellos. Pero un aspecto atin mas importante es que, a partir
de la pandemia de covid-19, la gente de los pueblos de nuestras regio-
nes de estudio esta cada vez mas familiarizada con el uso de las platafor-
mas sociodigitales y ve en ellas un medio para poder vivir las festividades
y cumplir con el compromiso que tiene hacia sus santos(as) patrones(as).

skesiskek

Nuestro agradecimiento a las siguientes personas quienes, en entrevistas
en distintas plataformas y por teléfono, compartieron con nosotros sus co-
nocimientos y sentimientos sobre las danzas durante el confinamiento:

Joel Aguilar, Alfredo Ambriz, José¢ Baez T, Danae Capistran Cortés,
Arturo Cerén, Eladio Ceron, Miguel Ceréon, Antonio Delgadillo, Feli-
ciano Espejel, Eric Samuel Frutero, Samuel Garcia, Juan Gonzalez, Luis
Miguel Gonzalez, Héctor Hernandez, Arturo Herrera (Tecuanulco), Ar-
turo Herrera (Chiautla), Andrés Jaime, Eduardo Morales, Roberto Oliva,
Héctor Ramos, Rigoberto Ramos, Benjamin Rodriguez, Alejandro Velaz-
quez, Luis Velazquez, Alfonso Zavala.

Agradecemos también a Berenice Delgadillo por proporcionar infor-
macion a Jorge Martinez fuera del contexto de las entrevistas, asi como a
decenas de personas de las dos regiones de estudio que, antes del confina-
miento, desde 2011, nos acogieron y compartieron sus practicas devocio-
nales con nosotros.

A )

Video procesién nocturna 8 de mayo: se compartié tres veces y tiene 2 768 reproduc-
ciones: https://www.youtube.com/watch?v=0l40h1xEJvM

Video procesion 10 de mayo: se compartié 11 veces y tiene 7 096 reproducciones:
https://www.youtube.com/watch?v=KOPMTzGNlaY

240 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

BIBLIOGRAFIA

Adan, Elfego (1910). “Las danzas de Coatetelco”, Anales del Museo Nacional,
vol. 14, ntim. 2, pp. 133-194.

Bonfil Batalla, Guillermo (1987). Méxwco profundo. Una cwilizacion negada.
México: Sep/CIESAS.

Cancian, Frank (1966). Economy and Prestige in a Maya Community. The Religious
Cargo System in {inacantan. Stanford: Stanford University Press.
Carrasco, Pedro (1970 [1952]). Tarascan Folk Religion: An Analysis of Economu,
Social and Religious Interactions. Nueva Orleans: Tulane University/Mi-

ddle American Research Institute.

—  (1961). “The Civil-Religious Hierarchy in Mesoamerican Commu-
nities: Pre-Hispanic Background and Colonial Development”, Ame-
rican Anthropologist, vol. 63, ntm. 3, pp. 483-497.

(1976). El catolicismo popular de los tarascos. México: SepSetentas.

Chance, John K. y William B. Taylor (1985). “Cofradias and Cargos: An
Historical Perspective on the Mesoamerican Civil-religious Hierar-
chy”, American Ethnologist, vol. 12, num. 1, pp. 1-26.

Christian, William C. (1981). Local Religion in Sixteenth-Century Spain. Prince-
ton: Princeton University Press.

Dehouve, Daniele (2009). La ofrenda sacrificial entre los tlapanecos de Guerrero.
México: Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos. http://
books.openedition.org/cemca/873.

—  (2016). La realeza sagrada en México (siglos xvi-xx1) México: Secretaria
de Cultura/Instituto Nacional de Antropologia e Historia/El Cole-
gio de Michoacan.

Evans-Pritchard, Edward Evan (1956). Nuer religion. Oxford: Clarendon
Press.

Flueckiger, Joyce Burkhalter (2006). In Amma’s Healing Room: Gender and Ver-
nacular Islam in South India. Bloomington: Indiana University Press.

Gamio, Manuel (1987[1935]). “El nacionalismo y las danzas regionales”,
en Manuel Gamio. Hacia un México nuevo. Problemas sociales. México:
Instituto Nacional Indigenista, pp. 179-181.

Giménez Montiel, Gilberto (1978). Cultura popular y religion en el Andhuac. Mé-
xico: Centro de Estudios Ecuménicos.

Hamayon, Roberte (2015). “Du concombre au clic. A propos de quelques
variations virtuelles sur le principe de substitution”. En ethnographi-
ques.org 30. https://www.ethnographiques. org/2015/Hamayon.

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 241



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

Hine, Christine (ed.) (2003). Virtual Methods. Issues in Social Research on the Internet.
Oxford/Nueva York: Berg.

Hocart, Arthur Maurice (1970). Rings and Councilors. An Essay in the Compa-
rative Anatomy of Human Society. Chicago: The University of Chicago
Press.

Isambert, Frangois-André (1982). Le sens du sacré. Féte et religion popularre.
Paris: Editions de Minuit.

Lanternari, Vittorio y Marie-Louise Letendre (1982). “La religion popu-
laire. Prospective historique et anthropologique”, Archives de Sciences
Sociales de Religions, vol. 53, nam. 1, pp. 121-143.

Lopez Austin, Alfredo (1998). Hombre-dios. Religion y politica en el mundo nd-
huatl. México: Universidad Nacional Autébnoma de México.

— (2007). “Ofrenda y comunicacién en la tradicion religiosa mesoame-
ricana”, en Xavier Noguez y Alfredo Lopez Austin. De hombres y dio-
ses. México: El Colegio Mexiquense/El Colegio de Michoacan, pp.
177-192.

Lorea, Carola E.; Neena Mahadev, Natalie Lang y Ningning Chen
(2022). “Religion and the covip-19 Pandemic: Mediating Pre-
sence and Distance”, Religion, 52, 2, pp. 177-198. por: 10.1080/
0048721X.2022.2061701

Madsen, William (1967). “Religious Syncretism”, en Robert Wauchope y
Manning Nash. Handbook of Middle American Indians, vol. 6, Social An-
thropology. Austin: University of Texas Press, pp. 369-391.

Martinez Galvan, Jorge (2023). “‘Cumplir, aunque sea de manera diferen-
te’: expresiones de la devocion en la ‘celebracion digital’ del Senor
de Gracias en Tepexpan, Estado de México”, Revista Trace, ntm.
83, pp. 113-136. https://www.scielo.org.mx/pdf/trace/n83/2007-
2392-trace-83-113.pdf

Mauss, Marcel (1983). “Essai sur le don. Forme et raison de I’échange
dans les sociétés archaiques”, en Claude Lévi-Strauss. Sociologee et An-
thropologie. Paris: pUF, pp. 145-279.

McGuire, Meredith B. (2008). Lwed Religion. Faith and Practice in Fveryday Lafe.
Nueva York: Oxford University Press.

Mendieta, Fray Geronimo de (1870). Historia eclesidstica indiana. México: Anti-
gua Libreria Portal de Agustinos.

Meyer, Birgit (2015). “Picturing the Invisible. Visual Culture and the Study of
Religion”, Method and Theory in the Study of Religion, vol. 27, pp. 333-360.

242 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

Norget, Kristin (2021). “Popular-Indigenous Catholicism in Southern
Mexico”, Religions, vol. 12, nam. 7: 531. https://doi.org/10.3390/
rel12070531.

Noriega Hope, Carlos (1979 [1922]). “Apuntes etnograficos”, en Manuel
Gamio. La poblacion del Valle de Teotihuacdn, vol. 4. México: Instituto
Nacional Indigenista, pp. 297-281.

Nutini, Hugo G. (1989). “Sincretismo y aculturacién en la mentalidad ma-
gico-religiosa popular mexicana”, L’Uomo, vol. 11, pp. 85-123.

Orsi, Robert (2012). “Making God’s Presence Real through Catholic Boys and
Girls”, en Gordon Lynch, Jolyon Mitchell y Anna Strhan. Religion, Media
and Culture: A Reader. Londres: Routledge, pp. 147-158.

Pink, Sarah, Heather Horst, John Postill, Larissa Hjorth, Tania Lewis y Jo
Tacchi (2016). Digital Ethnography. Principles and Practice. Los Angeles/
Londres: Sage.

Ricard, Robert (1947). La conquista espiritual de México. México: Jus.

Robichaux, David (2007). “Identidades indefinidas: entre ‘indio’ y ‘mes-
tizo’ en México y América Latina.” Cahiers Amérique Latine Histoire &
Meémorre ALHIM 13. https://doi.or g/10.4000/alhim.1753.

—  (2023). “Las danzas en los primeros pasos de la antropologia”, Revis-
ta Trace, nam. 83, pp. 53-80. 2007-2392-trace-83-53.pdf (scielo.org.
mx)

— (2024). “La comunidad ‘corporada’ cerrada en el México pos-in-
digena: desindianizacién y el destino de las exrepublicas de indios
en el siglo XX1”, Revista RUNA, vol. 45, nam. 1. por: https://doi.
org/10.34096/runa.v4511.14262

— yJosé Manuel Moreno Carvallo (2019). “El Divino Rostro y la dan-
za de Santiagos en el Acolhuacan Septentrional: (IXIPTLA en el si-
glo xXx1?”, Revista Trace, ntm. 76 (julio), pp. 21-47. 2007-2392-tra-
ce-76-21.pdf (scielo.org.mx)

—, Daniele Dehouve y Juan Gonzalez Morales (2023). “Un nuevo texto
nahuatl de la danza de los Santiagos: tras los pasos de Fernando
Horcasitas en el Acolhuacan Septentrional y el Valle de Teotihua-
can”, Estudios de Cultura Nahuatl, vol. 66 (junio), pp. 171-250. https://
nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/ 78144

—, José Manuel Moreno Carvallo y Jorge Antonio Martinez Galvan
(2021). “Las danzas como ‘exvotos corporales’: promesas individua-
les y sus dimensiones colectivas en las regiones de Texcoco y Teoti-

Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246 243



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

huacan”, en Caroline Perrée (ed.). Lexvoto ou les métamorphoses du don/
El exvoto o las metamorfosis del don, pp. 221-53. México: CEMCA. https://
tienda.cemca.org.mx/producto/el-exvoto-o-las-metamorfosis-
del-don- 9782111627147/.

Siméon, Rémi (2010). Diccionario de la lengua ndhuatl o mexicana. México: Si-
glo xxI.

Stolow, Jeremy (2005). “Religion and/as Media”, Theory, Culture & Society,
vol. 22, ntim. 4, pp.119-145.

Vrijhof, Pieter H. (1979). “Official and Popular Religion in 20™-Century
Western Religion”, en Pieter H. Vrjhof y Jacques Waardenburg
Official and Popular Religion: Analysis of a Theme for Religious Studies. La
Haya: Walter de Gruyter, pp. 217-243.

Wolf, Eric R. (1957). “Closed Corporate Peasant Communities in Mesoame-
rica and Java”, Southwestern Journal of Anthropology, vol. 13, nam. 1, pp.
1-18.

—  (1958). “The Virgin of Guadalupe: A Mexican National Symbol”, The
Journal of American Folklore, 71 (279): pp. 34-39.

David Robichaux nacié en Luisiana, reside en México desde 1966.
Formado como historiador en Estados Unidos, es maestro en An-
tropologia Social por la Universidad Iberoamericana. Obtuvo el
titulo de Dipléme en Etudes Approfondies (DEA) en Sociologia de
IEcole des Hautes Etudes en Sciences Sociales de Paris, y es doctor
en Etnologia por la Université de Paris-Nanterre (Paris X). Entre
1977 y 2005 fue profesor-investigador de tiempo completo del Pos-
grado en Antropologia de la Universidad Iberoamericana Ciudad
de México, donde actualmente es profesor-investigador honorario.
Es miembro del Sistema Nacional de Investigadores desde 1996 e
investigador emérito desde 2023. Sus investigaciones y publicacio-
nes en México y el extranjero han versado sobre familia, paren-
tesco, categorias socio-étnicas, demografia, demografia histérica
con base en investigaciones de campo y archivo en el suroeste de

Tlaxcala y la regién texcocana y sobre danzas devocionales en esta

244 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246



Bailando para los santos en el tiempo de covid-19....

ultima regioén. Ha coordinado seis volimenes colectivos sobre fami-
lia y parentesco. Entre sus publicaciones mas recientes se encuen-
tran: Parenlesco y reciprocidad en América Latina: logicas y practicas cultura-
les, Cuaderno de Trabajo 4, compilador junto con Javier O. Serrano y
Juan Pablo Ferreiro. Asociacién Latinoamericana de Antropologia,
2024; “La comunidad corporada cerrada en el México pos-indige-
na. Desindianizacién y el destino de las exrepublicas de indios en el
siglo XX1”, Runa, archwo para las ciencias del hombre, vol. 45 (1): 19-40,
2024; y “Las danzas en los primeros pasos de la antropologia socio-
cultural mexicana: miradas y marcos de analisis”, 7r4cE 83: 53-80,
2023. https://orcid.org/0009-0008-5791-9903

Jorge Martinez Galvdn es doctorante en Antropologia Social por la
Universidad Iberoamericana Ciudad de México. Tiene estudios de
maestria y licenciatura en la misma disciplina por la Universidad
Iberoamericana Ciudad de México y por la Universidad Auténoma
Metropolitana Iztapalapa, respectivamente. Sus temas de investiga-
cion se centran en la etnicidad y las relaciones de parentesco en los
grupos de danza de Semana Santa en un pueblo de la Alta Sierra
Tarahumara en el estado de Chihuahua. En los Gltimos once afos
ha dedicado su investigacion a las danzas y practicas devocionales,
asl como su transformacién durante y posterior a la pandemia de
covid-19, en distintos pueblos de las regiones del valle de Teotihua-
can y Texcoco, en el oriente del Estado de México. De estos temas
ha publicado varios capitulos de libros y articulos en revistas nacio-
nales e internacionales. https://orcid.org/0000-0001-5458-0715

Manuel Moreno Carvallo es licenciado en Sociologia por la Universidad
Autonoma Metropolitana Unidad Xochimilco (UAM-X), maestro en
Antropologia Social por la Universidad Iberoamericana Ciudad de
México y doctorante en Etnologia por la Université Paris-Nanterre.
Desde 2011 ha trabajado temas sobre el aspecto devocional de las
danzas y su organizacion social en la regiéon de Texcoco y el valle
de Teotihuacan. También ha trabajado temas sobre el impacto de
la pandemia en las festividades religiosas de los pueblos del oriente
del Estado de México. Ha realizado trabajos dentro del campo de

Encartes, vol. 7, niim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

245



David Robichaux, Jorge Martinez Galodan, Manuel Moreno Carvallo

la antropologia visual, los cuales han sido presentados en foros na-
cionales e internacionales. Actualmente es miembro del LESC-EREA
(Laboratoire d’Ethnologie et de Sociologie Comparative-Centre
Enseignement et Recherche en Ethnologie Amérindienne) y profe-
sor de asignatura del Departamento de Ciencias Sociales y Politicas
de la Universidad Iberoamericana y del Centro de Estudios An-
tropologicos de la Facultad de Ciencias Politicas y Sociales, UNAM.
https://orcid.org/0000-0001-9412-2081

246 Encartes, vol. 7, mim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246





