
rev is ta  d ig i ta l  m ult i
m

ed
i a

EN
CARTES

Robichaux, David; Martínez Galván, Jorge; Moreno Carvallo, Manuel
Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:
respuestas al confinamiento de 2020 en el centro de México
Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246
Enlace: https://encartes.mx/robichaux-martinez-moreno-danzas-
religiosas-medios-devocionales-confinamiento-coronavirus
David Robichaux, orcid: https://orcid.org/0009-0008-5791-9903
Jorge Martínez Galván, orcid: https://orcid.org/0000-0001-5458-
0715
Manuel Moreno Carvallo, orcid: https://orcid.org/0000-0001-9412-
2081
doi: https://doi.org/10.29340/en.v7n14.411

Encartes 
issn 2594-2999, Bajo licencia Creative Commons
encartesantropologicos@ciesas.edu.mx

Disponible en https://encartes.mx



rev is ta  d ig i ta l  m ult i
m

ed
i a

EN
CARTES

203

issn 2594-2999, Bajo licencia Creative Commons
Encartes 14 l septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246
Recepción: 18 de abril de 2024 l Aceptación: 26 de junio de 2024
https://encartes.mx

rev is ta  d ig i ta l  m ult i
m

ed
i a

EN
CARTES

Resumen: Durante las fiestas religiosas en las regiones de Teotihuacán y Texco-
co, al noreste de la Ciudad de México, la gente “baila para el santo”, a menudo 
para cumplir una promesa hecha en una súplica de curación o en agradeci-
miento por un favor recibido. Con base en el trabajo de campo realizado entre 
2011 y 2019, y en entrevistas en línea y el seguimiento de las publicaciones en 
Facebook en 2020 y principios de 2021, en este artículo exploramos el impacto 
del coronavirus en las danzas devocionales ejecutadas en el contexto de las fies-
tas religiosas. En particular, examinamos los casos de nuevas prácticas adopta- 
das durante el confinamiento. A partir del concepto de Jeremy Stolow (2005) 
de “las religiones como medios” mostramos cómo una combinación de medios 
digitales y presenciales hizo posible que las comunidades católicas locales mantu-
vieran la relación caracterizada por el principio de do ut des con su santo patrón 
durante la pandemia, “aunque de forma diferente”. Concluimos planteando va-

1 Versión castellana ligeramente modificada de “Dancing for the Saints in the Time of  
the Covid-19 Lockdown: Responses to the 2020 Lockdown in Central Mexico”, publica-
do el 06/08/2021 como pre-print y actualizado el 31/05/2022 en Entangled Religions, vol. 

REALIDADES SOCIOCULTURALES
BAILANDO PARA LOS SANTOS EN EL 
TIEMPO DE COVID-19: RESPUESTAS AL 
CONFINAMIENTO DE 2020 EN EL 
CENTRO DE MÉXICO1

dancing for the saints during covid-19:
responses to the 2020 lockdown in central mexico

David Robichaux*
Jorge Martínez Galván*

Manuel Moreno Carvallo**

* Universidad Iberoamericana, Ciudad de México. México.
** Universidad Iberoamericana/Universidad Nacional Autónoma de México. México.



204 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

rias preguntas relativas al futuro de las danzas devocionales y de las fiestas reli-
giosas en estas regiones, al iniciar el segundo año de las restricciones para mitigar 
los efectos del covid-19.
Palabras claves: danzas devocionales, México, religión popular, confinamiento 
por coronavirus, medios.

dancing for the saints during covid-19: responses to the 2020
lockdown in central mexico

Abstract: During religious celebrations in the regions of  Teotihuacán and Tex-
coco, northeast of  Mexico City, people “dance for a saint,” often to fulfill a pro-
mise made after praying for a cure or to give thanks for a favor granted. Based 
on fieldwork conducted between 2011 and 2019, online interviews, and the trac-
king of  Facebook publications during 2020 and the first months of  2021, this 
article explores the impact of  the coronavirus on devotional dances done during 
religious celebrations. In particular, it examines the new practices that surfaced 
during lockdown. Drawing on Jeremy Stolow’s concept of  “religion and/as me-
dia” (2005), the article demonstrates how during the pandemic, a combination 
of  digital and face-to-face media allowed local Catholic communities to sustain 
a relationship with their patron saint based on the do ut des principle, “though 
in a different way.” The conclusions pose several questions about the future of  
devotional dances and religious celebrations in these regions at the start of  the 
second year of  covid-19 restrictions. 
Keywords: devotional dances, Mexico, popular religion, coronavirus lockdown, 
media.

12, núm. 3 https://www.academia.edu/117000861/Dancing_for_the_Saints_in_the_
Time_of_Covid_19_Responses_to_the_2020_Lockdown_in_Central_Mexico 

Nuestro profundo agradecimiento a Alex Agadjanian y Konrad Siekirski, editores 
del número temático sobre covid y religión de Entangled Religions, por habernos sugerido 
y proporcionado valiosa bibliografía, gracias a la cual se enriqueció la conceptualización 
de varias de las problemáticas discutidas en el artículo.

El trabajo de campo realizado previo a la pandemia fue posible gracias al siempre ge-
neroso apoyo de la Dirección de Investigación (actualmente de Investigación y Posgrado) 
de la Universidad Iberoamericana Ciudad de México.



205Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

Introducción 
El abundante uso de flores, música, fuegos artificiales y danzas en con-

textos rituales que reúnen a un gran número de personas caracterizan las 
fiestas religiosas que se celebran en la zona de Texcoco y el Valle de Teoti-
huacán, regiones adyacentes a la Ciudad de México. Todo esto se detuvo 
abruptamente con las medidas de confinamiento implementadas por el 
gobierno mexicano el 23 de marzo de 2020 para combatir la propagación 
del nuevo coronavirus. Se cerraron los negocios no esenciales, se suspen-
dieron las clases presenciales y se implementaron restricciones extremas a 
las reuniones, así como el cierre de las iglesias durante tres meses. Las dan-
zas, cuando llegaron a ejecutarse, fueron representadas a escala reducida, 
lo que algunos de nuestros informantes denominaron “representaciones 
simbólicas”. Entendemos este término como una forma de referirse a una 
representación a escala reducida, una sustitución de lo que en situaciones 
normales se considera como apropiado y lo que era permitido por las 
autoridades o lo que era posible, dadas las medidas de la contingencia 
sanitaria y tomando en cuenta el peligro de contagio percibido durante la 
pandemia. En algunos casos, el incremento en el uso de los medios digita-
les parece haber dado lugar a una proliferación de publicaciones en línea 
de fotos y videos en una escala mucho mayor que en el pasado reciente, 
lo que posiblemente constituye otra forma de “representación simbólica”.

En este artículo nos ocupamos de una forma de práctica religiosa pú-
blica arraigada en los pueblos de origen prehispánico, a los que se im-
puso un tipo específico de organización religiosa durante el proceso de 
evangelización del siglo xvi. La compleja vida ceremonial centrada en la 
comunidad que se tenía en las antiguas poblaciones –transformadas en re-
públicas de indios durante el virreinato– es ahora autogestionada por lai-
cos, por lo que se puede hablar verdaderamente de una “religión popular” 
(Carrasco, [1970] 1952, 1976; Giménez Montiel, 1978; Nutini, 1989).2 

2 Estas comunidades no suelen ser catalogadas por el Estado mexicano ni por los antro-
pólogos como “indígenas”, ya que el México del siglo xx fue testigo de un proceso de 
“desindianización” promovido por el Estado en el que la pérdida de la lengua determinó 
el paso de indio a “mestizo” (Bonfil Batalla, 1987; Robichaux, 2007). En la actualidad, 
solo tres pueblos de las dos regiones donde realizamos nuestra investigación son identifi-
cados por el Estado como “indígenas” y, aun en estos, las personas menores de 40 años 
ya no se expresan en náhuatl (Robichaux, Dehouve y González, 2023). Sin embargo, a 



206 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

Al utilizar este término no pretendemos sugerir que el tipo específico de 
religión popular que examinamos aquí sea un fenómeno completamente 
aparte de la “Iglesia oficial”. En algunas de sus prácticas un sacerdote es 
imprescindible y solo él puede decir la misa. Como ha señalado Kirsten 
Norget (2021) en su estudio de los rituales mortuorios organizados por 
laicos en Oaxaca, existe un encuentro dialéctico entre el catolicismo oficial 
y las prácticas que aquí denominamos religión popular. Creemos que el 
término se justifica por la compleja organización controlada por los laicos, 
organización que se encarga de garantizar que los rituales comunitarios 
altamente visibles prescritos por la costumbre local se lleven a cabo de 
manera correcta durante el ciclo religioso anual.

En los calendarios rituales de los pueblos de las dos regiones considera-
das en este estudio, los grandes y frecuentes gastos en música, arreglos flora-
les y fuegos artificiales en las fiestas religiosas, junto con las misas y la ejecu-
ción de danzas, forman parte de una ofrenda a gran escala al santo patrón 
en una relación contractual cuyo objeto es la garantía de la salud colectiva 
e individual, la prosperidad y el bienestar general.3 Nuestras investigaciones 
anteriores han constatado que muchos pobladores participan u organizan 
danzas para cumplir una promesa a un santo o a Dios (Robichaux, Moreno 
Carvallo y Martínez Galván, 2021). Al restringir la celebración de estas 
fiestas, el confinamiento implementado por la llegada de covid-19 puso 
pausa de manera abrupta a las prácticas más sobresalientes de un tipo de 
religiosidad muy pública. Los medios habituales de expresión religiosa se 
vieron así obstaculizados o impedidos por completo, dando lugar a solucio-
nes alternativas por parte de las comunidades y los individuos a cumplir en 
esta relación contractual. Algunas personas hablaron de cumplir sus obli-
gaciones con los santos, “aunque sea de forma diferente”, refiriéndose a la 
sustitución o a la reducción del uso de los medios habituales.

pesar de la pérdida de la lengua, todos los pueblos conservan formas de organización 
ritual comunitaria originadas en el mencionado proceso de evangelización del siglo xvi. 
“Post-indígena” es un término apto para los pueblos de esta y otras regiones de México 
que a menudo han sido clasificados como “mestizos” tanto por el Estado como por los 
antropólogos, contribuyendo así a borrar estos rasgos e historias distintivas (véanse Robi-
chaux y Moreno Carvallo, 2019: 23 y Robichaux 2024).
3 Cada pueblo tiene un santo patrón, y en muchos casos el nombre del santo forma parte 
del nombre del pueblo, como San Jerónimo Amanalco o San Pedro Chiautzingo.



207Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

En este artículo se consideraron los medios (en su sentido más amplio 
del término, en su referente a la comunicación), se identificaron las misas, 
la música, las flores, los fuegos artificiales y los bailes como los principales 
medios de comunicación con lo invisible y con el cuerpo social en las prác-
ticas religiosas populares públicas locales. En este enfoque, nos basamos 
en el concepto de Jeremy Stolow (2005) de “religión como medios”, el cual 
sostiene que la religión puede manifestarse solo a través de un proceso en 
el que se emplean técnicas y tecnologías. En sus palabras:

A lo largo de la historia, la comunicación con y sobre “lo sagrado” siempre 
se ha llevado a cabo a través de textos escritos, gestos rituales, imágenes e 
iconos, arquitectura, música, incienso, vestimentas especiales, reliquias de 
santos y otros objetos de veneración; marcas en la carne, movimientos 
de la lengua y otras partes del cuerpo. Solo a través de estos medios es po-
sible proclamar la propia fe, marcar la propia afiliación, recibir dones es-
pirituales o participar en cualquiera de los innumerables lenguajes locales 
para hacer presente lo sagrado a la mente y al cuerpo. En otras palabras, 
la religión siempre engloba técnicas y tecnologías que consideramos como 
“medios”, al igual que, por la misma razón, todo medio participa necesa-
riamente en el ámbito de lo trascendente [...] [traducción de los autores] 
(Stolow, 2005: 125).

En el mismo tenor, Birgit Meyer (2015: 336), citando a Robert Orsi 
(2012), ha destacado que, al tratar de hacer “visible lo invisible”, la religión 
implica múltiples medios para “materializar lo sagrado”. Esta autora tam-
bién entiende los medios “en el sentido amplio de transmisores materiales 
a través de las brechas y los límites que son centrales para las prácticas de 
mediación”. Para ello Meyer (2015:338) acuñó el término “formas senso-
riales” (sensational forms), que incluyen técnicas corporales que sirven como 
“formatos” que “hacen presente lo que median”. Sin duda, las danzas y 
otros medios característicos de la tradición religiosa que aquí tratamos 
pueden ser descritos de esta manera. Abordar las danzas y otros medios 
comunes en nuestras regiones y vistos en estos términos nos ayuda a en-
tender por qué la gente siguió utilizándolos y celebrando fiestas, incluso en 
forma reducida, durante la pandemia.

El presente artículo se basa en tres tipos de fuentes: 1) un trabajo de 
campo caracterizado por una amplia observación participante desde fi-



208 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

nales de 2011 con la mirada puesta en grupos de danzas devocionales en 
más de veinticinco pueblos de las regiones de Texcoco y Teotihuacán (ver 
Mapa); 2) un seguimiento de los perfiles de Facebook de gobiernos muni-
cipales, parroquias, diócesis, autoridades religiosas locales (mayordomías), 
cuadrillas de danzantes e individuos de las dos regiones; y 3) cincuenta y 
dos entrevistas realizadas fundamentalmente en las plataformas Teams o 
Meet y, en unos cuantos casos, por teléfono, entre el 6 de octubre de 2020 
y el 18 de febrero de 2021, con veintiséis informantes de quince pueblos. 
Los autores ya conocían a la mayoría de los entrevistados por el referido 
trabajo de campo, pero también se hizo contacto con algunos nuevos par-
ticipantes en la investigación a través de Facebook.

Al plantear esta investigación en julio de 2020, supusimos que la pan-
demia acabaría pronto y que podríamos realizar un trabajo de campo en 
persona. Cuando se hizo evidente que esto no iba a ser así, tomamos un 
nuevo rumbo en nuestra investigación y recurrimos a una versión parti-
cular de lo que se ha llamado etnografía “digital” o “virtual” (véase Hine, 
2005; Pink et al., 2016). Nuestra estrategia consistió en contactar a perso-
nas que en algún momento nos habían dado su número de teléfono a lo 
largo de los años de nuestro trabajo de campo desde 2011. Algunas eran 
personas con las que habíamos pasado muchas horas durante las danzas 
y los ensayos y con las que habíamos hablado frecuentemente, a veces a 
lo largo de varios años; otras no eran más que conocidas casuales con las 
que habíamos establecido poca relación en el campo. Resultó que más de 
la mitad de los números telefónicos ya no estaban en servicio. Como en 
nuestras regiones de estudio se considera impropio que las mujeres den su 
número a varones que no pertenezcan a su círculo familiar, todos nuestros 
informantes fueron hombres. Aunque conseguimos hacer contacto con 
algunos informantes a través de Facebook, nuestras mejores entrevistas 
fueron con personas con las que habíamos establecido previamente una 
relación en el trabajo de campo. También privilegiamos las entrevistas 
con personas con computadora, ya que esto facilitaba el contacto visual, 
lo que mejoraba la relación y nos permitía grabar para su posterior trans-
cripción. Teniendo en cuenta estas restricciones, todos nuestros informan-
tes eran hombres muy involucrados en las danzas de diferentes maneras, 
como organizadores, participantes o músicos.

Es importante destacar nuestro particular enfoque para abordar las 
danzas y lo que se conoce en la bibliografía como el “sistema de cargos”, o 



209Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

la organización comunitaria de las fiestas religiosas. Los etnógrafos mexi-
canos de principios del siglo xx reconocieron las funciones religiosas de las 
danzas en comunidades de origen como las que abordamos aquí (véanse 
Adán, 1910; Noriega Hope [1922], 1979). Sin embargo, el Estado mexi-
cano, laico y anticlerical, promovía lo que denominaba bailes “regionales” 
o “folklóricos”, considerándolos como la expresión del alma de la nación, 
útiles para promover la identidad nacional, pero que debían ser “pulidos” 
y despojados de su simbolismo religioso (Gamio, [1935] 1987: 181; Robi-
chaux, 2023).

También se observa una omisión similar de la dimensión religiosa en 
los trabajos sobre el “sistema de cargos”. Los primeros estudios conside-
raban esta institución como una barrera para el desarrollo económico o 
como un medio para acumular prestigio, y las funciones religiosas y las 
motivaciones de los participantes escasamente se tenían en cuenta (Wolf, 
1957; Cancian, 1966). Si nos basamos en la crítica de Danièle Dehouve 
(2016: 15-30) a este enfoque en los estudios del sistema de cargos, se plan-
tea que otras figuras, además de los titulares de los cargos formales, tam-
bién desempeñan un papel ritual para garantizar el bienestar y la prospe-
ridad de la comunidad. Entre ellos, en las dos regiones objeto del presente 
estudio, se encuentran los organizadores de cuadrillas de danzas que, jun-
to con los cargueros, conforman una organización comunitaria de cierta 
manera acéfala, una burocracia local cuyo propósito es asegurarse de que 
los rituales consuetudinarios del ciclo anual local se financien y se lleven 
a cabo adecuadamente, de acuerdo con las normas locales. Aunque las 
danzas de México se prestan indudablemente al análisis desde la perspec-
tiva de performance o artes escénicas, nuestro interés se centra en su función 
ritual como parte de una ofrenda a lo invisible. Compartimos este punto 
de vista con nuestros informantes, a los que llegamos a entender después 
de años de interacción con ellos y de conocer de cerca sus experiencias.4

4 Una observación realizada en 2011 en uno de los pueblos que hemos estudiado puso 
en primer plano la cuestión de la función de la danza y la música. En una fiesta religiosa, 
Robichaux y Moreno vieron cómo una treintena de danzantes ejecutaban una danza 
ante un público de unas 15 personas y una orquesta de 24 músicos tocaba sin público du-
rante horas delante de la iglesia. Aunque tales representaciones pueden analizarse desde 
el punto de vista de performance, el término se queda corto si la presencia de un público no 
forma parte de la definición. ¿Es performance el concepto adecuado para captar toda la di-



210 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

El presente artículo se divide en tres apartados seguidos de conside-
raciones finales. En el primero describimos brevemente los antecedentes 
históricos y el funcionamiento actual de un tipo de organización ritual 
centrada en la comunidad y controlada por los laicos. Luego pasamos a 
describir los aspectos devocionales de las danzas y su papel como ofrenda 
al santo en el marco de una relación contractual. En el tercer aparta-
do presentamos algunas de las respuestas a las medidas de confinamiento 
que afectaron a las fiestas religiosas, centrándonos en las experiencias de 
cuadrillas específicas de danza y de danzantes individuales. Entre ellas se 
incluye el uso de medios electrónicos; la reducción en escala de la ejecu-
ción de la danza, lo que algunos de nuestros informantes denominaron 
“representaciones simbólicas”, y otras estrategias de sustitución. En las 
consideraciones finales resumimos nuestros resultados y reflexionamos so-
bre el futuro de las fiestas y las danzas que, en algunos casos, llegaron a 
suspenderse durante dos años consecutivos.

¿Cómo se organiza la religión popular pública en
las regiones de Texcoco y Teotihuacán?
Los términos “religión popular” o “catolicismo popular” en el caso de 
Mesoamérica se han utilizado en diferentes contextos para referirse a di-
versas prácticas y creencias que divergen de lo que a veces se ha llamado 
la “ortodoxia”, o la “la religión oficial” u “organizada”5  (Vrijhof, 1979; 
Isambert, 1982; Lanternari y Letendre, 1982). Algunos autores han pro-
puesto descartar el término por completo, por considerarlo “muy con-

mensión de una costosa exhibición que llevó horas y días de preparación si los intérpretes 
superan en número a los espectadores? Esta intuición nos llevó a la perspectiva particular 
que ha guiado nuestra investigación, una perspectiva inspirada en el trabajo de Dehouve 
(2016). El hecho de que uno de nuestros informantes afirmara que, en condiciones de 
confinamiento, no habría ningún problema en bailar en la iglesia a puerta cerrada, sin 
espectadores, apoya nuestra postura (véase más adelante).
5 El calificativo “organizada” es particular a la lengua inglesa y sirve para contrastar las 
prácticas y creencias propagadas y reconocidas por el clero –es decir, organizadas o per-
petuada por él–, con aquellas que se dan fuera de este ámbito “oficial” (véase Vrijhoff, 
1979). La implicación es que el resto es “desorganizada” y, como aquí señalamos, la re-
ligión popular de que hablamos es todo menos desorganizada; no obstante, no está bajo 
el control del clero.



211Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

taminado por connotaciones peyorativas” (McGuire, 2008: 45), y en su 
lugar se han propuesto términos alternativos como “religión vivida” (lived 
religion) (McGuire, 2008), “religión vernácula” (vernacular religion) (Fluecki-
ger, 2006) y “religión local” (Christian, 1981: 178-79). “Religión popular”, 
“catolicismo popular” y “catolicismo folk” se han utilizado ampliamente 
en México desde la segunda mitad del siglo xx para dar cuenta de di-
ferentes prácticas y creencias al margen de las “oficiales” de la Iglesia 
católica (Carrasco, [1970] 1952; 1976; Giménez Montiel, 1978; Nutini, 
1989). Utilizamos aquí “religión popular” o “catolicismo popular” para 
referirnos a un tipo específico de religiosidad pública basada en una orga-
nización comunitaria laica cuyo objetivo es asegurar que los rituales del 
calendario anual se lleven a cabo según la costumbre comunitaria local.

En el proceso de contacto entre la religión prehispánica y el catoli-
cismo y la transferencia de este a las poblaciones nativas en el México del 

Imagen 1. Mapa del área de estudio
Fuente: Elaboración propia a partir de Google Maps y mapa digital de México inegi. 
Diseñado por Mariana Castellanos Arizmendi 



212 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

siglo xvi, los frailes misioneros entrenaron a ayudantes indios de confianza 
para hacer cumplir la asistencia obligatoria a la misa y al catecismo. En los 
pueblos más pequeños que no contaban con un sacerdote residente, estos 
auxiliares laicos registraban e incluso realizaban bautismos o entierros y re-
cordaban a los residentes sus deberes religiosos (Ricard, 1947: 206-207). El 
empoderamiento de los funcionarios laicos en el período colonial temprano 
sentó las bases de lo que se conoce como el “sistema de cargos” –también 
conocido como jerarquía civil-religiosa o sistema de mayordomías– en la 
antropología mesoamericanista del siglo xx (Carrasco, [1970] 1952; Can-
cian, 1966). El catolicismo popular, como se discute en este artículo, surgió 
de esta táctica empleada por la Iglesia oficial durante la evangelización, 
pero hoy en día es un sistema que tiene una existencia y una lógica propias.

Es importante señalar que las parroquias misioneras católicas y sus 
divisiones fueron generalmente una continuación de las unidades sociopo-
líticas y religiosas prehispánicas, muchas de las cuales tenían una larga 
historia de migración de grupos específicos en la que estaban bajo la pro-
tección de una deidad tutelar y se identificaban con ella. Con la cristiani-
zación, la deidad fue sustituida por un santo patrón, que en algunos casos 
tenía algunos de los mismos atributos de la primera (López Austin, 1998: 
49-50, 69, 76-77). Además, las iglesias se erigían comúnmente en los sitios 
de los templos prehispánicos, facilitando así la transferencia de lealtad al 
santo cristiano. Se pensaba que los dioses aztecas proporcionaban medios 
materiales de existencia; el incumplimiento del ritual provocaría su ira y 
la pérdida de su protección conduciría a la carencia (Madsen, 1967: 370). 
Los frailes dotaron a los cantos y danzas paganas de motivos cristianos y los 
interpretaron en las ceremonias católicas (Madsen, 1967: 376). En lo que 
William Madsen ha llamado un proceso de “sincretismo de fusión” (fusional 
syncretism), “casi todos los vestigios visibles del paganismo” fueron elimina-
dos y el catolicismo orientado a Nuestra Señora de Guadalupe se convirtió 
en “el valor central de la cultura azteca en el centro de México” [traducción 
de los autores]6 (Madsen, 1967: 378). Los santos patronos sustituyeron a 
los dioses tutelares en cada pueblo y recibían ofrendas de forma similar a 
las de la época pagana. La religión sigue siendo hoy en día “el medio para 
obtener las necesidades temporales” y, “como en la antigüedad, el descuido 

6 La Virgen María de Guadalupe, símbolo nacional mexicano, sustituyó a una diosa 
madre que se veneraba en el lugar donde se apareció la Virgen en 1531 (Wolf, 1958).



213Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

de las obligaciones rituales somete al individuo o a toda la comunidad a la 
venganza de los seres sobrenaturales que castigan [...] con enfermedades, 
pérdidas de cosechas y otras desgracias”7 (Madsen, 1967: 380-381). Como 
señala este autor, en un nivel los santos cristianos sustituyeron a las deidades 
paganas, pero la relación contractual orientada a la protección y a garanti-
zar las necesidades temporales ha persistido hasta nuestros días.

Para destacar la relación contractual entre el santo patrón y la comu-
nidad en México, Hugo Nutini (1989: 88)8 ha escrito:

[A] finales del siglo xvii se había estructurado un catolicismo folk que abarca-
ba varios elementos de las religiones indígenas y española inextricablemente 
integrados. Superficialmente, la religión folk tenía una apariencia predomi-
nantemente católica, es decir, estructuralmente, el ritual, ceremonial y, en 
general sus manifestaciones físicas no se diferenciaban mucho del catolicis-
mo urbano de aquel entonces.

Sin embargo, incluía (e incluye hasta ahora) “la concepción de los 
seres y personajes sobrenaturales y el do ut des [doy para que des] que 
rige la relación del individuo y la colectividad con sus hacedores”. Para 
Nutini, “es aquí donde la contribución prehispánica es más importante y 
contrapesa la preponderancia de los elementos católicos más visiblemente 
estructurados”. 

“El carácter esencialmente laico de la organización ceremonial” en el 
ciclo de las fiestas religiosas públicas en los poblados del área mesoamerica-
na ha sido señalado por Gilberto Giménez. Cuando interviene un sacerdo-
te, su papel se reduce al de un “auxiliar ceremonial subordinado a las exi-
gencias del ritual popular”. Cuando los sacerdotes diocesanos sustituyeron 
a las órdenes religiosas que introdujeron las instituciones ceremoniales co-
munitarias en la época colonial, se inició un proceso de “autonomización” 
y, con la Independencia en 1821 y la separación de la Iglesia y el Estado en 
1857, la brecha entre el clero y la religión popular se ensanchó aún más. Las 
autoridades nativas se apropiaron de las instituciones comunitarias introdu-

7 “…the means of  obtaining temporal necessities” y “as in ancient times the neglect of  
ritual obligations subjects the individual or the whole community to the vengeance of  su-
pernatural beings who punish” […] “with sickness, crop failure, and other misfortunes”.
8 Todas las traducciones son de los autores, a menos que se indique lo contrario.



214 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

cidas por los misioneros en el siglo xvi y se convirtieron en “tradicionales”, 
al funcionar “en paralelo a la Iglesia y, a veces, fuera de la Iglesia e incluso 
contra ella” (Giménez Montiel, 1978: 150-51).

Aunque mucho se ha escrito sobre el sistema de cargos, la atención 
de los estudiosos se ha centrado en algunos temas: su función como me-
canismo de nivelación que borraba las diferencias de riqueza en ciernes 
en comunidades supuestamente igualitarias; su papel en el refuerzo de las 
diferencias internas existentes; la adquisición de prestigio por parte de los 
cargueros; y la financiación individual de las fiestas religiosas frente a la 
comunitaria (Carrasco, [1970] 1952; Wolf, 1957; Cancian, 1966; Chance 
y Taylor, 1985). Siguiendo a Arthur Maurice Hocart (1970), consideramos 
el sistema de cargos en nuestras regiones de estudio como una burocracia 
o cuerpo de funcionarios cuyo propósito es organizar el ritual colectivo 
para asegurar la salud y prosperidad y alejar la enfermedad, la desgracia 
y la muerte (Dehouve, 2016). Consideramos a las cuadrillas de danzantes 
como parte de esta burocracia ritual, ya que proporcionan una ofrenda al 
santo, que se complementa con las de flores, música, fuegos artificiales y 
misas de las que son responsables los cargueros.

El término “mayordomo”, recurrente en la bibliografía sobre el siste-
ma de cargos, es una referencia al hecho de que estos titulares de cargos 
eran antiguamente responsables de parcelas cultivadas para financiar las 
fiestas religiosas (Carrasco, 1961: 493). En la actualidad, los mayordomos 
de las dos regiones estudiadas se encargan de supervisar la organización de 
las fiestas religiosas. Suelen ocupar el cargo durante un año y, dependiendo 
del pueblo, se seleccionan en distinto número y se organizan de manera 
diferente. Mientras que en algunos pueblos se nombra o elige a un único 
grupo de mayordomos para encargarse de todo el ciclo anual de fiestas, en 
otros hay mayordomos específicos para cada fiesta. Algunos pueblos tienen 
un sistema en el que los diferentes cargos rotan de casa en casa y todos los 
hogares acaban asumiendo responsabilidades específicas en la organiza-
ción del ciclo ritual anual. Mientras que en un pueblo un grupo de hasta 
cien mayordomos es responsable de la mayor parte de los gastos rituales, 
en otros lugares cada hombre casado o mayor de dieciocho años tienen la 
obligación de contribuir para ayudar a los mayordomos a cubrir los gastos. 
En conjunto, el grupo de mayordomos se conoce como mayordomía.

Las responsabilidades de esta burocracia ritual incluyen la organiza-
ción de las celebraciones acostumbradas del calendario litúrgico católico, 



215Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

en particular las relacionadas con el nacimiento y la muerte de Cristo, 
y la del santo patrón u otras fiestas mayores específicas de cada pueblo. 
Las fiestas mayores suelen tener lugar durante un periodo de nueve días, 
abarcando el período comprendido entre dos fines de semana. Durante 
ese tiempo, en la iglesia, en su atrio y en los alrededores de este, el trabajo 
de muchos meses de los mayordomos se materializa en sus manifestacio-
nes más evidentes, conjuntándose en una gigantesca ofrenda colectiva al 
santo, que consiste en misas, flores, música, fuegos artificiales y danzas.

El mayordomo o los mayordomos tienen la obligación de reservar las 
misas y pagar al clero oficiante. También son responsables de que el in-
terior de la iglesia sea decorado por floristas profesionales con arreglos 
florales que a veces cubren prácticamente todas las paredes e incluso cuel-
gan del techo (véase la imagen 2). También deben proporcionar adornos 
florales especiales, conocidos como portadas, que engalanan la fachada de 
la iglesia. En 2018 y 2019, el coste de la decoración floral interior osciló 
entre 2 000 y 7 500 dólares, dependiendo del tamaño de la iglesia y de 
lo elaborado de los arreglos florales, mientras que la portada costaba 1 
000 dólares o más. El mayordomo o los mayordomos también deben con-
tratar una y a veces dos orquestas de viento u otras orquestas con entre 
dieciséis y veinticinco músicos, para que toquen en el atrio de la iglesia en 
honor al santo –en ocasiones durante dieciséis horas cada día– y para que 
acompañen las procesiones e incluso las visitas a los pueblos vecinos. En 
2019, una orquesta de instrumentos de viento de ese número de músicos 
costaba unos 2 500 dólares para tocar durante cinco días, con tres comidas 
diarias, por lo que resulta un gasto considerable, dado que muchos de los 
habitantes de los pueblos que conocemos trabajan en el sector informal.

Los mayordomos también son responsables de los fuegos artificiales 
que se utilizan profusamente durante la celebración. Los cohetes se dispa-
ran a lo largo de todo el recorrido de la procesión en la que la imagen del 
santo desfila por el pueblo, un evento que puede durar hasta ocho horas. 
Se disparan decenas de cohetes al principio y al final de las misas celebra-
das durante la fiesta, y en largas ráfagas en el momento de la consagración 
de la hostia. La fiesta termina con el encendido de un castillo, con una o 
varias torres, una estructura pirotécnica erigida delante de la iglesia (véa-
se la imagen 3). Algunos castillos alcanzan los treinta y cinco metros de 
altura y contienen cargas explosivas que a menudo hacen saltar por los 
aires ruedas giratorias, así como representaciones pirotécnicas del santo, 



216 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

de motivos religiosos o frases devocionales. Un castillo grande con varias 
torretas puede costar hasta 7 000 dólares.

Como hemos visto aquí, la religiosidad popular pública en las dos 
regiones estudiadas es un asunto muy organizado, orientado a la comuni-
dad y destinado a realizar las ofrendas acostumbradas a los santos. En el 
siguiente apartado nos ocupamos específicamente de las danzas, uno de 
los cinco medios que, junto con las flores, la música, los fuegos artificiales 
y las misas, son las manifestaciones más destacadas de una relación con-
tractual con lo invisible. 

Danzas de devoción en las fiestas religiosas
Las danzas eran una parte importante de los elaborados rituales en honor a 
los dioses en tiempos precoloniales y eran consideradas por algunos misio-
neros como una forma de oración (Mendieta, 1870: 99). Maceua, uno de los 
equivalentes náhuatl del verbo castellano “danzar”, también puede tradu-
cirse como “obtener”, “merecer una cosa” o “hacer penitencia” (Siméon, 
2010: 244). Alfredo López Austin ha señalado que itotia, otro equivalente 
náhuatl de la palabra “danzar”, comparte una raíz común con itoa, el equi-
valente del verbo “hablar”. Este autor ha propuesto que bailar era una for-
ma de “hablar” con los dioses y que un danzante constituía “un puente”, es 
decir, un medio entre la gente y las deidades (López Austin, 2007: 186-87). 
Los informes del siglo xvi indican que los frailes misioneros toleraban las 
danzas siempre que estuvieran cristianizadas. Se adaptaron nuevas letras a 
los ritmos y cantos prehispánicos y se tradujeron al náhuatl cantos castella-
nos con mensajes cristianos. Se procuraba que las danzas se ejecutaran en 
público, en iglesias, atrios y casas, en lugar de en forma clandestina, lejos de 
los ojos vigilantes de los misioneros (Ricard, 1947: 340-41).

En la gran mayoría de los pueblos de las dos regiones del presente 
estudio es inconcebible celebrar las fiestas más importantes sin la repre-
sentación de una o más danzas. Junto con las numerosas misas, las flores, 
la música y los fuegos artificiales, son los elementos clave de una masiva 
ofrenda colectiva, o don al santo, en el sentido de Marcel Mauss (1983). 
Estos cinco elementos constituyen los medios a través de los cuales se man-
tiene la relación contractual entre los seres humanos y la divinidad.9 En las 

9 La procesión podría ser un sexto elemento. Sin embargo, consideramos que los cinco 
que señalamos aquí son claramente ofrendas, mientras que la procesión es un momento 



217Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

Imagen 2
Decoración del interior de la parroquia 
de Santa María Magdalena, Tepexpan. 
Festividad en honor al Señor de Gracias 
en 2023. Tepexpan, Acolman, Estado de 
México. Autor: Jorge Martínez Galván

Imagen 3
Quema de castillo durante la festividad 
en honor al Señor de Gracias de 2023. 
Tepexpan, Acolman, Estado de México. 
Autor: Jorge Martínez Galván

entrevistas y conversaciones casuales llevadas a cabo durante nuestro 
trabajo de campo previo a la pandemia, a menudo surgieron términos 
como “devoción”, “penitencia” y “sacrificio” en relación con las danzas 
ofrendadas a los santos. Esto no es de extrañar si se tiene en cuenta el es-

concreto que reúne a varios de estos elementos, es decir, un escenario difuso en el que se 
realizan las ofrendas de fuegos artificiales, música y danzas, así como el esfuerzo físico de 
los participantes.



218 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

fuerzo físico que suponen algunas danzas. Además, los “principales”10 de 
las danzas deben pagar a los músicos, alquilar el equipo de sonido, las lo- 
nas y las plataformas para bailar, así como organizar las comidas, a ve-
ces tres cada día, a las que asisten cientos de danzantes con sus familia-
res. También deben pasar largas horas en los ensayos y, en algunos casos, 
aprender los diálogos que aparecen en algunas danzas. Un motivo común 
por el que algunos hombres y mujeres organizan o participan en una dan-
za es cumplir con una promesa hecha en una petición de intervención 
divina en casos de enfermedad personal o de miembros de la familia, así 
como para agradecer un favor divino recibido. La motivación también 
puede ser más difusa, como expresar la gratitud por gozar de un estado 
general de buena salud o por tener una situación económica favorable. 
Estas motivaciones individuales adquieren una dimensión colectiva como 
parte de la ofrenda de una comunidad a los santos (Robichaux, Moreno 
Carvallo y Martínez Galván, 2021: 235).

El carácter devocional de las danzas se manifiesta claramente en los 
rituales que se llevan a cabo al principio y al final de su representación, 
especialmente en los primeros y últimos días de las fiestas.11 La ejecución 
pública de una danza siempre va precedida de una entrada en grupo a 
la iglesia en la que los danzantes se persignan y se arrodillan en oración 
ante la imagen del santo cuya fiesta se celebra. En algunos casos, ento- 
nan un canto (una oración al santo con referencias a su propósito) y eje-
cutan una pequeña parte de la danza en la iglesia. Este ritual de apertura 
puede tener lugar después de una misa. El último día de la ejecución tiene 
lugar, con gran pompa y majestad dentro de la iglesia, un ritual conocido 
como la “coronación”. Acompañados de una orquesta que entona aires 
solemnes y repetitivos, los danzantes entran a la iglesia y ejecutan pausados 
movimientos coreografiados de manera intrincada, en los que cada dan-
zante abraza sucesivamente a cada uno de sus compañeros. Esta emotiva 
ceremonia puede durar dos horas o más y algunos de los que han sido 

10 Los principales son las personas encargadas de organizar el baile, denominadas en al 
menos un pueblo como mayordomos; también son conocidos como los “encargados”. 
Entre sus responsabilidades está la de recaudar dinero para pagar a los músicos y ofrecer 
una comida a los danzantes y sus familias durante los días de su ejecución.
11 Dependiendo de la festividad y del pueblo, las danzas suelen ejecutarse de una a cinco 
veces durante la fiesta.



219Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

“coronados” o que han cumplido su promesa, es decir, su compromiso de 
bailar para el santo, pronuncian discursos de agradecimiento a este o le 
piden ayuda para cumplirle el año siguiente. Se cree que, de no cumplir 
correctamente, se puede incurrir en la ira del santo y el danzante o un 
miembro de su familia será castigado en forma de enfermedad o accidente.

Las danzas se ejecutan en espacios designados en el atrio de la iglesia 
o en sus cercanías; en algunos pueblos hasta cinco o seis cuadrillas de en-
tre cuarenta y sesenta danzantes cada una pueden estar bailando durante 
cuatro a seis horas con poco descanso. Aunque algunas danzas siempre 
han tenido papeles femeninos y masculinos, otras han sido exclusivamente 
para hombres, niños o niñas. En las últimas décadas, han aparecido ver-
siones femeninas de ciertas danzas en algunos pueblos y las mujeres han 
asumido papeles tradicionalmente asignados a los hombres. Es común ver 
que los padres bailan con bebés y niños pequeños en brazos y que los 
niños participan a lado de sus padres (véase imagen 4). Algunos danzan-

Imagen 4
Danzante de la Cuadrilla de Serranos con 
niña en brazos en la festividad en honor a 
San Sebastián en 2018. Tepetlaoxtoc de 
Hidalgo, Tepetlaoxtoc, Estado de México. 
Autor: Manuel Moreno Carvallo



220 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

tes con los que hemos conversado, aproximadamente de entre 30 y 40 
años, dicen haber bailado por primera vez con sus padres cuando tenían 
cuatro o cinco años, y unos afirman que solo cuando se hicieron mayores 
comprendieron el significado religioso de lo que estaban haciendo. En la 
mayoría de los casos organizan sus danzas con la ayuda de “ensayadores”, 
especialistas pagados para este fin; los ensayos comienzan de cuatro a seis 
semanas antes de la primera representación (véase la nota 4). Estos espe-
cialistas rituales no solo enseñan los pasos, la coreografía y los diálogos de 
las danzas, sino que dirigen la ceremonia inicial y la coronación.

Los tipos de danzas y sus variantes que hemos observado, con o sin 
diálogos, tienen siempre un tema específico o una trama. Pero indepen-
dientemente de su contenido, los rituales de apertura y la coronación 
muestran que todas están dedicadas al santo y que las promesas y la de-
voción están siempre presentes (Robichaux, Moreno Carvallo y Martínez 
Galván, 2021: 235-38). Como veremos en el siguiente apartado, el con-
finamiento implementado por la pandemia de covid-19 supuso un reto 
para las cuadrillas de danzantes, que en su mayoría no pudieron bailar. 
Sin embargo, algunas cuadrillas lograron su ejecución, “aunque de forma 
diferente”, y se desarrollaron soluciones creativas para cumplir con la re-
lación contractual con los santos.

Confinamiento, distanciamiento social y
nuevas formas de cumplir con la relación contractual 
en las fiestas y danzas religiosas
La declaración de emergencia sanitaria por parte del gobierno federal de 
México el 23 de marzo de 2020 significó la cancelación inmediata de casi 
todas las actividades relacionadas con la celebración de las fiestas en los 
pueblos de las regiones del Valle de Teotihuacán y Texcoco. Los medios, 
sin los cuales la celebración de las fiestas religiosas había sido hasta enton-
ces impensable –misas, adornos florales, fuegos artificiales, música y dan-
zas–, fueron suspendidos o su uso fue notablemente modificado. Durante 
tres meses o más tras el inicio de la pandemia, las misas se celebraron a 
puerta cerrada, sin feligreses, y se transmitieron en directo por Facebook.12 

12 Dependió de cada parroquia que después de tres o más meses se reanudó la asistencia 
a misa, inicialmente con un aforo limitado, un treinta por ciento de capacidad máxima 
en la iglesia. Además, se impuso el uso obligatorio de cubrebocas y de desinfectante de 



221Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

Las procesiones religiosas se llevaron a cabo con la imagen del santo des-
filando en la parte trasera de camionetas con la gente mirando desde sus 
casas. Las pocas danzas que se organizaron tuvieron un número muy re-
ducido de danzantes y duraron mucho menos tiempo que el acostumbra-
do.13 Los medios digitales, ya utilizados antes de la pandemia por algunas 
cuadrillas de danzantes, mayordomos y parroquias, cobraron importancia 
en algunos pueblos y se convirtieron en el principal medio de comunica-
ción y manifestación religiosa pública.

De acuerdo con la severidad de las medidas restrictivas en vigor en las 
fechas de las fiestas, se adoptó una variedad de estrategias en los distintos 
pueblos. En aquellos poblados cuyas fiestas caían en fechas poco después de 
la imposición de las medidas de confinamiento los mayordomos y los dan-
zantes tuvieron poco tiempo para adaptarse. Por ejemplo, el 21 de marzo 
la parroquia de la localidad de La Resurrección publicó en Facebook un 
programa de actividades para la Semana Santa y la semana siguiente (del 5 
al 19 de abril de 2020), fechas en que habitualmente se celebran las fiestas 
patronales del Señor de la Resurrección. Incluía las acostumbradas proce-
siones y misas de Semana Santa, además de la participación de cinco cua-
drillas diferentes cuyas representaciones estaban programadas durante dos 
días, como en cualquier otro año durante la semana después del Domingo 
de Resurrección. Pero el 28 de marzo, tras la declaración de la emergencia 
sanitaria, se anunció que estas actividades serían modificadas. En realidad 
se cancelaron todas las procesiones y, como la iglesia estaba cerrada, las 
misas se celebraron a puerta cerrada y se transmitieron en directo por 
Facebook. Como se pensaba que la epidemia terminaría pronto, se anun-
ció que los bailes, la música, los arreglos florales y los fuegos artificiales se 
pospondrían hasta Pentecostés (31 de mayo en 2020), la segunda fiesta más 

manos antes y después de la comunión, y se suprimió el apretón de manos de la paz. En 
algunos lugares, la asistencia a la misa era al principio únicamente con cita previa y, a 
pesar de menguarse el número de casos, la transmisión en directo continuó. Se dio una 
tendencia general a aumentar el aforo, ajustándose con cada nueva oleada de covid-19.
13 En el momento de escribir este artículo, el primer trimestre de 2022, las danzas se 
habían reanudado, pero con restricciones. En los casos de danzas en las fiestas que se 
habían celebrado o que estaban en fase de preparación, el número de danzantes se había 
limitado y se habían ejecutado, o se planeaba ejecutarlas, con cubrebocas; y el número 
de asistentes se había restringido o se preveía limitar la asistencia.



222 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

importante del pueblo.14 Esto no sucedió, ya que pronto se anunció que las 
celebraciones de Pentecostés también serían canceladas.

Las diferentes mayordomías y las distintas cuadrillas de danzantes de 
La Resurrección ya habían realizado pagos parciales por diversos servi-
cios, incluyendo 12 000 dólares por dos castillos y todos los cohetes. Una 
de las cuadrillas había hecho un pago anticipado de 1 000 dólares por el 
equipo de música y sonido. Otra había hecho un contrato de 10 000 dóla-
res con un costoso grupo de músicos famosos y ya había adelantado la mi-
tad del importe antes de la cancelación. Con la cancelación de las festivi-
dades de Pentecostés, se “perdió” el pago por adelantado de los contratos 
de música, flores y fuegos artificiales. Y como si fuera poco, con la nueva 
oleada de la pandemia registrada en diciembre y principios de enero de 
2021, que cobró muchas víctimas en el pueblo, también se cancelaron las 
fiestas de 2021. Frente a esta situación se decidió que los mayordomos 
responsables de la celebración de 2020 seguirían en el cargo en 2021, ya 
que no pudieron desempeñar sus funciones. No fue sino hasta 2022 que 
las festividades del Señor de la Resurrección volvieron a realizarse, pero de 
manera menos fastuosa y con representaciones de un menor número 
de cuadrillas que el que se acostumbraba previo a la pandemia.

Con el tiempo, algunos grupos de danza desarrollaron soluciones 
creativas para sustituir las prácticas tradicionales y refrendar la relación 
contractual con los santos. Un caso es el de los danzantes de Serranos de 
Tepexpan, que bailan en honor de Nuestro Señor de Gracias, que se ce-
lebra el 3 de mayo. Realizada solo en esta localidad y en esa ocasión, esta 
danza es única porque hasta 700 danzantes pueden participar en su eje-
cución (véase imagen 5). Tras una comida a la que asisten hasta mil perso-
nas, se dirigen los danzantes a la iglesia a donde entran, con pasos lentos y 
rítmicos en dos filas de hasta 350 personas cada una, entonando un canto 
melancólico que abre la danza. Después de arrodillarse en oración y hacer 
la señal de la cruz, muchos de los danzantes, visiblemente emocionados, 
se quedan mirando fijamente a la imagen de Nuestro Señor de Gracias 
que se encuentra sobre el altar principal. Después de este solemne inicio, 
salen de la iglesia en fila, otra vez entonando su canto, sin dar la espalda a  

14 Facebook Parroquia. Consultado el 3 de enero de 2021. https://www.facebook.com/Pa-
rroquiadelaResurreccionTexcoco/photos/a.1743867959053187/2595250977248210



223Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

la imagen de Señor de Gracias. Ya en el atrio, bailan durante cinco o seis 
horas, a la vista de cientos de espectadores.

Nada de esto ocurrió en 2020. Como dijo un informante, la fiesta se 
celebró “en la medida de lo posible y con lo permitido, pero con una enor-
me dosis de fe para recibir las bendiciones de Nuestro Señor”. Aunque 
hubo “pocas flores, poca música, pocos fuegos artificiales” y ningún dan-
zante en el atrio de la iglesia, los medios digitales sirvieron para recordar 
a los habitantes del pueblo de la acostumbrada ofrenda de los danzantes. 
A principios de abril de 2020, cuando se hizo evidente que las fiestas de 
mayo se cancelarían, los responsables de la cuadrilla de los Serranos abrie-
ron una cuenta de Facebook e hicieron un llamado a los habitantes del 
pueblo para que compartieran fotos y videos de años anteriores.15 Tam-

15 Uno de los autores del presente artículo, Jorge Martínez Galván, editó cuatro videos 
a partir de las grabaciones que habíamos realizado desde 2015. Estos videos fueron pu-
blicados en el perfil de Facebook “Serranos de Tepexpan” y fueron vistos miles de veces. 
Perfil de Facebook de Serranos de Tepexpan. Consultado el 1 de diciembre de 2020. 
https://www.facebook.com/100049879428660/videos/109660100706637/?extid=bE-
FwUPk1zlbskHsA 

Imagen 5
Cuadrilla de Serranos durante la 
festividad en honor al Señor de Gracias 
de 2019. Tepexpan, Acolman, Estado de 
México.
Autor: Jorge Antonio Martínez Galván



224 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

bién se le pidió a la gente que colocara fuera de sus casas arcos, coronas, 
sombreros y otros objetos usados en la danza a partir de las 15:00 horas del 
3 de mayo. Varias camionetas desfilaron por el pueblo con imágenes 
del santo patrón y se tocó música grabada de la danza de los Serranos, 
mientras se transmitía en directo por Facebook. Varios danzantes salieron 
de sus casas a mirar el paso de la procesión, algunos ataviados con sus tra-
jes de baile y, en por lo menos una ocasión, un grupo de niños que traían 
la indumentaria de los danzantes interpretó algunos de los pasos de la 
danza.16 A la par de esto, hubo danzantes que utilizaron sus perfiles perso-
nales de Facebook para publicar fotos de sus altares domésticos en los que 
habían colocado sus trajes de baile (véase la imagen 6). Simbólicamente, al 
final de la procesión, las camionetas se alejaron de la puerta de la iglesia, 
retrocediendo en imitación del movimiento que hacen los Serranos al salir 
del templo, sin dar nunca la espalda al santo, todo ello con el acompaña-
miento de una grabación del canto entonado por los danzantes en ese acto 
ritual. Las personas que iban en la parte trasera de una de las camionetas 
terminaron la procesión con aplausos y gritos de “Viva el Señor de Gra-
cias” y se abrazaron como en la ceremonia de coronación.17

Con el tiempo, a medida que la gente se fue acostumbrando a lo que 
las autoridades federales mexicanas denominaron la “nueva normalidad”, 
algunas cuadrillas de danzantes lograron festejar a los santos bailando, 
pero a una escala muy reducida. El pueblo de San Francisco Mazapa ce-
lebró Pentecostés (31 de mayo de 2020), una de sus dos principales fiestas, 
en pleno confinamiento: sin feligreses, la misa se celebró a puerta cerrada 
y se transmitió en directo por Facebook. Las imágenes de los santos que 
se acostumbran exponer delante del altar en los días de fiesta se colocaron 

https://www.facebook.com/100049879428660/videos/118844669788180/?extid=2d-
ghGE972RzIAm0h
https://www.facebook.com/100049879428660/videos/121994952806485/?exti-
d=ZeWgdU1x9gTeLbeL
https://www.facebook.com/100049879428660/videos/124921319180515/?exti-
d=LMnDuwJ6ygrJeCEQ
16 Facebook Parroquia. Consultado el 1 de diciembre de 2020. https://www.facebook.
com/ParroquiaTepexpanOficial/videos/234357064327879/
17 Video de Facebook. Consultado el 1 de diciembre de 2020. https://www.facebook.
com/100049879428660/videos/122478216091492/



225Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

en el atrio y se veneraron con ofrendas florales y una banda de música. 
En años normales, las cuadrillas de los Alchileos y los Santiagos, cada una 
con treinta o cuarenta participantes, ejecutan su danza durante cinco o 
seis horas. En esta ocasión, una cuadrilla de Alchileos desfiló por las calles 
y un pequeño grupo de sus representantes entró en el atrio de la iglesia, 
hicieron “reverencias”18 y colocaron una ofrenda floral ante las imágenes 
de los santos, aunque no bailaron. Un grupo de dieciocho danzantes de 
Santiagos, acompañados por músicos, entraron en el atrio de la iglesia y, 
tras persignarse y arrodillarse ante los santos, ejecutaron su danza durante 
unos veinte minutos.19

Al disminuirse los casos de covid-19, a principios de julio de 2020 
las restricciones sanitarias se relajaron y los mayordomos y principales de 
las danzas de San Francisco Mazapa empezaron a organizar y recaudar 
dinero para las próximas fiestas. Las iglesias estaban ahora abiertas, pero 

18 Un movimiento característico de esta danza, en el que los danzantes bajan la parte 
superior del cuerpo con las manos extendidas en un movimiento de “reverencia”.
19 Página de Facebook. Consultado el 6 de diciembre de 2020. https://www.facebook.
com/106066384062216/videos/1520194508140138/

Imagen 6
Altar emergente con los elementos 
materiales del danzante, durante la 
festividad del Señor de Gracias de 2020. 
Tepexpan, Acolman, Estado de México.
Autor: Andrés Jaime González



226 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

solo al treinta por ciento de su capacidad. Para la fiesta del santo patrón 
del pueblo, san Francisco de Asís, el 4 de octubre, bailó un número muy 
reducido de Alchileos, comenzando con las acostumbradas “reverencias” 
en la casa de uno de los principales. Posteriormente, desfilaron por las 
calles y bailaron un rato en el atrio de la iglesia.20 Estas representaciones 
o actos simbólicos que sustituían a las representaciones normales no libe-
raban a los “principales” de sus obligaciones, ya que debían organizar la 
danza completa en 2021.

En San Jerónimo Amanalco, alrededor de seis cuadrillas suelen eje-
cutar sus danzas para celebrar al patrón del pueblo, san Jerónimo, el 30 
de septiembre. En abril de 2020, a pesar de que el número de decesos 
aumentaba rápidamente en el pueblo durante la primera oleada de la 
pandemia, los principales de la cuadrilla de los Arrieros decidieron que, 
independientemente de las circunstancias, ejecutarían la danza, al menos 
a escala reducida, en el atrio de la iglesia o en algún otro espacio abierto. 
En mayo, el padre de uno de ellos, cuya actividad había sido constante en 
la cuadrilla, murió de covid-19. Debido a que en ese momento no se per-
mitían los funerales, en julio, cuando se enterraron sus cenizas, se reunie-
ron unos cuarenta miembros de la cuadrilla y bailaron en el cementerio y 
en las oficinas delegacionales donde había trabajado el difunto. A pesar de 
que no se realizaron otras danzas y de que otros danzantes de los Arrieros 
y parientes habían sido afectados y habían fallecido de covid-19, algunos 
miembros de la cuadrilla se empeñaron aún más en bailar para el santo 
por lo que empezaron a ensayar en agosto en preparación para la fiesta. 
Como dijo uno de nuestros informantes, “los difuntos sabían que íbamos a 
bailar. Hagámoslo ahora por ellos. En honor a su memoria, continuemos 
con esta devoción”. 

Los mayordomos les permitieron llevar “Las mañanitas” y dejar una 
ofrenda floral para el santo, y únicamente los principales entraron en la 
iglesia para rezar ante su imagen. Posteriormente, unos cuarenta danzan-
tes, la mayoría de ellos con cubrebocas, bailaron un rato fuera de la iglesia. 
Al salir del atrio, los miembros de la cuadrilla bailaron también fuera de 
dos pequeñas capillas del pueblo, después de lo cual se dirigieron a la casa 
del danzante donde habían tenido lugar los ensayos y ahí bailaron durante 

20 Facebook Danza Alchileos. Consultado el 6 de diciembre de 2020. https://www.face-
book.com/DanzaAlchileosOficial/videos/335114391053998/



227Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

varias horas. Las fotos y el video publicados en el perfil de Facebook de 
un allegado a uno de los danzantes suscitaron variados comentarios. Uno 
decía: “No ha sido como otros años, pero han bailado con mucha fe para 
nuestro santo patrón”. Pero otro comentario, más cauto, decía: “Bien por 
los que tuvieron el valor de hacer esto, sin embargo, quienes nos abstene-
mos de algunas actividades nos unimos a la pena de las familias que han 
perdido un ser querido. San Jerónimo está de luto!!!”21 

Una curiosa serie de circunstancias permitió que algunos danzantes 
de Papalotla bailaran en honor al santo patrón del pueblo de una manera 
muy singular. Ninguna de las nueve cuadrillas programadas para la fiesta 
del patrón del pueblo, santo Toribio de Astorga (16 de abril), pudo bailar 
en 2020. El pueblo tiene una tradición muy arraigada de la danza de los 
Santiagos, que recrea un conflicto entre cristianos y moros en la Espa-
ña medieval. En 2017, alentados por funcionarios locales que buscaban 
promover el turismo, un grupo de treinta danzantes obtuvo la certifica-
ción del Consejo Internacional de la Danza (cid), organismo afiliado a la 
Unesco. Esto fue objeto de controversia, ya que algunos danzantes menos 
experimentados y con mayores recursos económicos pagaron la cuota de 
164 euros, mientras que otros de menos recursos no pudieron cubrir esa 
cantidad u optaron por no certificarse por considerar que esto era con-
trario al carácter devocional de la danza. En octubre de 2020, cuando la 
propagación del coronavirus estaba disminuyendo, los danzantes de San-
tiagos fueron invitados a bailar en el festival cultural virtual “Quimera”, 
patrocinado por autoridades estatales en Metepec, cerca de la capital del 
estado, Toluca.

La forma en que se promovió la danza en el programa del festival 
como uno de los “valores culturales de Texcoco” dista mucho del signifi-
cado religioso que tiene en Papalotla. Sin embargo, uno de los danzantes 
de mayor experiencia y ensayador, que se había negado rotundamente a 
ser certificado en 2017, se mostró más que feliz de participar, explicán-
donos que era una oportunidad de bailar para santo Toribio. Desde el 
inicio, los organizadores del festival fueron informados por los danzantes 
que los Santiagos no era un “ballet o danza folclórica” como otros grupos 
de danza que aparecían en el programa, sino una danza religiosa, por 

21 Video de Facebook. Consultado el 21 de octubre de 2020. https://www.facebook.
com/100010996571284/videos/1216982425344965/



228 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

lo que habría que montar una plataforma especial de madera para su 
representación tal como se acostumbra en las dos regiones de estudio. El 
domingo 18 de octubre de 2020 por la mañana, antes de viajar al lugar 
del festival, un grupo de veintiséis danzantes, acompañados por algunos 
familiares y catorce músicos, se reunieron en la iglesia. Se les tomó la tem-
peratura, se les exigió el uso de cubrebocas, se mantuvo la “sana distancia” 
y se les suministró abundante desinfectante para las manos. Para nuestro 
informante, el propósito de ir a la iglesia era “hacer honor y pedir permi-
so” a santo Toribio “para poder realizar su danza en su honor, permiso 
para ejecutar la danza lejos de su templo”.

Por lo que se pudo apreciar en el video publicado en Facebook, lo que 
tuvo lugar en el interior de la iglesia fue muy parecido a la ceremonia ini-
cial previa a la ejecución de la danza en el contexto de las fiestas religiosas. 
La ceremonia comenzó con la interpretación por parte de los músicos de 
la canción mexicana de cumpleaños, “Las mañanitas”. Acto seguido, los 
danzantes se persignaron, se arrodillaron en oración ante la imagen de 
santo Toribio, y luego procedieron a ejecutar brevemente varios de los 
pasos de la danza.22 Una vez en el lugar del festival, la imagen de santo To-
ribio que habían llevado los danzantes fue colocada sobre la plataforma de 
madera dispuesta para la representación de la danza. La participación 
de la cuadrilla, que consistió en una especie de resumen de la danza y duró 
una hora en lugar de las seis o siete que se suele ejecutar, fue grabada y 
publicada posteriormente en el perfil de Facebook del festival.23 En opi-
nión de nuestro informante, la participación en el festival permitió a los 
danzantes honrar, “aunque de forma diferente”, al santo en tiempos del 
confinamiento. Aunque los danzantes debían llevar cubrebocas, se lo qui-
taron durante la representación. Como dijo nuestro informante, “una vez 
que estuvimos en la plataforma, con la bendición de Dios, sujetos a nues-
tra religión, nuestra fe, sentimos que seríamos socorridos. Aunque éramos 
muy conscientes del riesgo, Dios nos cuida y nada malo sucedería”. 

22 Video de Facebook. Consultado el 8 de diciembre de 2020. https://www.face-
book.com/Cr%C3%B3nicas-de-Papalotla-M%C3%A9x-108439897360858/vi-
deos/1010572529459590/
23 Video de Facebook. Consultado el 10 de diciembre de 2020. https://www.facebook.
com/FestivalInternacionalQuimera/videos/2135356990105397/



229Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

La nueva oleada de la pandemia, que se desató en diciembre de 2020 
y enero de 2021, echó por tierra cualquier esperanza de poder bailar 
como en tiempos normales en el primer trimestre de este último año. Las 
llamadas “representaciones simbólicas” sustituyeron las danzas normales, 
y Facebook y otras plataformas sociales pasaron a desempeñar un papel 
importante en este proceso. Durante los once días de la fiesta de san Se-
bastián (20 de enero) en Tepetlaoxtoc, ocho grupos de danza bailaron en 
2020. A principios de enero de 2021, la cuenta de Facebook “Tepetlaoxtoc 
Historia, Tradición y Cultura” invitó a sus seguidores a “celebrar virtual-
mente” la fiesta mediante la publicación de fotos de diferentes eventos 
de las festividades de años anteriores.24 Una de las mayordomías abrió la 
cuenta “Mayordomía San Sebastián 20 de enero 2021”, y publicó videos 
con numerosas muestras de los medios acostumbrados –flores, fuegos ar-
tificiales, música–, así como representaciones simbólicas de dos danzas, 
entre ellas una de las Sembradoras. En lugar de los sesenta u ochenta 
danzantes que suelen bailar, un grupo de doce oyeron la misa el segundo 
día de la fiesta y entraron en la capilla donde se arrodillaron y se persigna-
ron antes de bailar durante unos veinte minutos delante de la fachada del 
templo. La otra tuvo lugar el último fin de semana de la fiesta y, en lugar 
de los habituales trescientos o cuatrocientos danzantes, trece participantes 
en la danza de los Serranos escucharon la misa celebrada delante de la 
capilla, donde después ejecutaron varios pasos de su danza durante unos 
veinte minutos.

Durante la fiesta, todas las misas se celebraban al aire libre delante de 
la capilla, con poca asistencia en un espacio acordonado para limitar el 
acceso. Sin embargo, la fachada de la pequeña capilla estaba profusamen-
te adornada con flores y diversos grupos musicales tocaron en honor a san 
Sebastián. Algunos de los videos publicados tienen una calidad profesional 
y parecen haber sido realizados específicamente para su transmisión en 
directo y su visualización en Facebook. Uno de ellos llegó a atraer más de 
8 000 vistas en solo dos días después de su publicación, el 20 de enero 
de 2021. El espectáculo pirotécnico era, de hecho, una sofisticada combi-
nación de pirotecnia y tecnología láser. Formas geométricas y la figura de 

24 Sitio web de Facebook. Consultado el 22 de enero de 2021. https://www.facebook.
com/Tepetlaoxtoc-Historia-Tradici%C3%B3n-y-Cultura-620321778108590/photos
/a.623882814419153/1870976586376430



230 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

san Sebastián con las palabras “San Sebastián, bendícenos” se proyecta-
ron en las paredes de los edificios de la plaza de la capilla, acompañadas 
de música grabada. Todo ello, incluidas las tomas realizadas desde de un 
dron, se retransmitió en directo y se publicó en Facebook.25

En el pueblo de Tepetitlán se realizaron representaciones simbólicas 
de dos danzas durante las festividades de la Virgen de la Candelaria (2 
de febrero de 2021). Cada año, con motivo de esta fiesta, la cuadrilla de 
los Santiagos escenifica una espectacular y costosa representación (véase 
imagen 7). Aunque en 2020 un nuevo grupo de encargados se había com-
prometido a organizar la danza en 2021, ante el repunte de la pandemia 
tomaron la decisión de no bailar. Además, su compromiso implica tener 
varios juegos de trajes costosos, que suelen rasgarse y ensuciarse en los 
vigorosos combates que supone esta danza, por lo que es necesario tener 
repuestos a mano para continuar la ejecución. Los encargados también 
deben ofrecer tres comidas diarias durante los tres días que dura esta dan-
za, además de pagar a los músicos y cubrir otros gastos. Dada la baja en 
sus ingresos, ante la desaparición del mercado para su pan de fiesta que 
los habitantes de Tepetitlán venden los domingos delante de iglesias y en 
fiestas patronales, la mala situación económica desatada por el confina-
miento no permitía estos gastos. Sin embargo, al acercarse la fecha de la 
fiesta, un grupo de danzantes que habían bailado en años anteriores y, 
por tanto, tenían los trajes y conocían bien los parlamentos, decidió que 
sería un insulto a la Virgen si no se representara esta danza para su fiesta. 
Unos sesenta hombres, todos con cubrebocas, bailaron durante una hora 
con el acompañamiento de músicos contratados por los mayordomos para 
las necesidades rituales generales de la fiesta y recitaron algunos de los 
diálogos.

La otra representación simbólica realizada para la fiesta de la Cande-
laria en Tepetitlán, la de la cuadrilla de los Vaqueros, fue algo diferente. En 
2020, un grupo de varios hermanos y sus hijos adultos se comprometieron 
a organizar esta danza en 2021 en agradecimiento por la recuperación de 
cáncer de la hija de uno de los primeros. En lugar de los acostumbrados 

25 Video de Facebook. Consultado el 22 de enero de 2021. 
https://www.facebook.com/Mayordomia-San-Sebasti%C3%A1n-M%C3%A1r-
tir-20-de-enero-2021-101745744811188/videos/d41d8cd9/762130577744155/?__
so__=watchlist&__rv__=related_videos



231Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

tres días de representaciones, bailaron con cubrebocas delante de la iglesia 
durante una hora en un espacio cerrado al público. Nuestro informante, 
uno de los hermanos, describió este acto como “un pequeño adelanto sim-
bólico [pago]”. De este modo, cumplían parcialmente su promesa en la 
medida permitida por las autoridades locales, un anticipo que esperaban 
poder cumplir en su totalidad en 2022. Esto incluiría ensayar, pagar a los 
músicos y ofrecer tres comidas al día a cientos de invitados durante los tres 
días que bailan.

A principios de 2022, las representaciones simbólicas que caracteri-
zaban la devoción de los santos en 2021 se volvieron cosa del pasado. A 
medida que más y más personas se vacunaban y desarrollaban una inmu-
nidad natural frente a las sucesivas oleadas del virus, el número de casos 
de covid-19 fue disminuyendo. Se reanudó el ciclo ritual caracterizado por 
sus celebraciones fastuosas descritas en el primer apartado, aunque toda-
vía no con la intensidad de los tiempos previos a la pandemia. Las danzas 
se celebraban bajo rigurosas restricciones sanitarias, reflejando la llamada 
“nueva normalidad”. Al escribir estas líneas a principios de 2022, el man-

Imagen 7
Cuadrilla de la danza Carlomagno y los doce pares de Francia en la festividad de la 
Virgen de la Candelaria en 2021. San Antonio Tepetitlán, Chiautla, Estado de México. 
Autor: Eladio Cerón Sol



232 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

tenimiento de la sana distancia y el uso de cubrebocas, gel desinfectante 
e incluso aerosoles desinfectantes fueron la norma, aunque estas medidas 
de protección pronto desaparecieron en las dos regiones de este estudio 
(véase la imagen 8).

Imagen 8
Cuadrilla de Serranos y medidas de prevención de contagios durante la festividad en 
honor al Señor de Gracias de 2022. Tepexpan, Acolman, Estado de México.
Autor: Autor: Jorge Martínez Galván

Consideraciones finales
Informados por la propuesta de “religión como medios” de Jeremy Sto-
low (2005), hemos identificado las misas, las copiosas exhibiciones públi-
cas de flores, los fuegos artificiales y la música, junto con las danzas, como 
los cinco medios principales que caracterizan las fiestas religiosas en las 
regiones de Texcoco y Teotihuacán, en el México central. Aunque el uso 
de todos estos medios continuó en una escala muy reducida por las medi-
das adoptadas para frenar la propagación de covid-19, las danzas fueron 
las más afectadas. La mayoría de las cuadrillas simplemente no bailaron, 
aunque nos enteramos de casos dispersos de encargados que presentaron 
una ofrenda floral al santo. En general, hubo pocos casos de “representa-
ciones simbólicas”, un término que hemos adoptado de uno de nuestros 
informantes para referirnos a las formas reducidas o modificadas de la 



233Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

danza. Estos casos nos recuerdan a otros de sustitución o reducción de 
ofrendas en las relaciones contractuales con la divinidad. Por ejemplo, 
según E.E. Evans-Pritchard, entre los nuer del sur de Sudán un pepino 
podía sustituir a un buey o ser ofrendado con la promesa de un futuro 
sacrificio de un animal (Evans-Pritchard, 1956: 128, 148, 197, 205, 279). 
En un espacio geográfico mucho más cercano a nuestra investigación, 
Danièle Dehouve (2009:140-41) encontró que, entre los tlapanecos del 
estado mexicano de Guerrero, en caso de necesidad, un huevo o un po-
lluelo podían sustituir a un pollo en algunos sacrificios. Los tlapanecos 
incluso regatean e informan a la potencia a la que se hace el sacrificio, 
que va a recibir un huevo en lugar de una cabra, mientras presentan ex-
cusas explicando que no podían proporcionar la ofrenda acostumbrada 
(Dehouve, 2009: 38).26

Ya con la probable cancelación de la danza en la que debía partici-
par, uno de nuestros entrevistados expresó una idea que hace eco de es- 
tas costumbres. Dijo que el día de la fiesta se imaginaba ir a la iglesia 
vestido con su traje de baile, arrodillarse y persignarse ante la imagen del 
santo diciendo: “¿Sabes qué, patrón? Ya vine. Tú sabes cómo están las 
cosas. Ya me voy”. Otros informantes imaginaron un futuro próximo con 
la ejecución de la danza durante el confinamiento en términos similares 
a las representaciones simbólicas que hemos descrito en el apartado an-
terior. Uno de ellos dijo que la danza de combate en la que participa ten-
dría que realizarse con un número mucho menor de danzantes, los cuales 
llevarían guantes y simularían la batalla, manteniendo siempre una “sana 
distancia”. Otro informante señaló que algunos miembros de su cuadrilla 
estaban considerando la posibilidad de llevar a cabo una representación 
de una hora de duración con veinticinco danzantes con cubrebocas en 
lugar de los trescientos o cuatrocientos que suelen bailar, un día en lugar 
de dos, con música grabada y mucho desinfectante para las manos. Era 
consciente del posible riesgo de ser multado por las autoridades civiles, 

26 Hay que destacar una importante diferencia con los ejemplos de sustitución señalados 
por Evans-Pritchard y Dehouve. Como ha señalado Roberte Hamayon, en la antigua 
Roma las figuras de cera y pan podían sustituir a los bueyes reales cuando estos no eran 
fáciles de conseguir, y aunque entre los nuer un pepino podía servir como ofrenda acep-
table para los antepasados, no podía sustituir a un buey en las prestaciones matrimoniales 
(Hamayon, 2015: 3-4).



234 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

pero dijo que lo pagaría con gusto: “Si llega a haber una multa o algo, yo 
la pago. Al final le debo más al patrón”. También señaló que el canto ini-
cial del baile dice: “Ya venimos, padre mío, a cumplir nuestra promesa” 
y que la mayoría de los danzantes habían hecho una promesa de bailar, 
sean cuales fueran las circunstancias.

Las palabras de otro experimentado danzante y ensayador revelan la 
importancia del significado religioso de las danzas para muchas personas 
de las dos regiones. También ponen de manifiesto los profundos princi-
pios que subyacen a un comportamiento observable que a menudo se ha 
considerado folklore en México, donde las “danzas folklóricas” han sido 
promovidas por el Estado como una de las artes escénicas y parte de la 
identidad nacional. Este danzante imaginó una versión de la danza en 
tiempos de confinamiento, despojada de lo que normalmente se conside-
ra como imprescindible. Las visitas y ejecuciones acostumbradas de los 
danzantes en puntos clave del pueblo, junto con las comidas ofrecidas 
por los encargados a los danzantes y a la gente de la localidad, serían 
suprimidas. En su lugar, solo se ofrecería comida a los músicos, ya que, 
por costumbre, forma parte de su pago. El baile se realizaría dentro de la 
iglesia, después de la misa, una vez que todo el mundo se hubiese mar-
chado. Destacó que el espíritu de la danza, su verdadero propósito, es 
bailar para el santo. La omisión de estas acostumbradas prácticas adya-
centes, todas realizadas en “tiempos normales”, “no sería un problema” 
para él.

Las similitudes entre las representaciones simbólicas reales e imagi-
nadas revelan que “el espíritu de la danza, su verdadero propósito” –o 
“la esencia de la danza”, como dijo otro informante– es, de hecho, una 
ofrenda al santo. También muestran que estas sustituciones pretenden 
mantener una relación continua con el santo en tiempos de fuertes res-
tricciones. Pero el uso del live streaming y la publicación en Facebook reve-
lan otra importante necesidad religiosa que creemos que muchas perso-
nas de las dos regiones seguramente sintieron durante el confinamiento. 
Al insistir en una comprensión de la religión como “mediación”, un 
intento de “tender un puente entre el aquí y el ahora y algo ‘más allá’”, 
Birgit Meyer (2015: 336), inspirada en Robert Orsi (2012), ha subrayado 
que se conjuntan diversos medios con el fin de “hacer visible lo invisible”. 
En este tenor, esta autora ha acuñado el término “formas sensoriales” 
(sensational forms) para dar cuenta de “las técnicas corporales, así como las 



235Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

sensibilidades y emociones que se encarnan en el habitus” (Meyer, 2015: 
338). La danza es una forma sensorial y, como acto público, sirve para 
hacer visible a los espectadores y a los habitantes del pueblo en general la 
relación contractual con el santo. Es en este sentido que creemos que 
la transmisión en directo de las representaciones simbólicas, así como la 
publicación de imágenes de las prendas y accesorios empleados en las 
danzas, además de videos y fotos de danzas de años anteriores en Face-
book, constituyen un intento por parte de quienes tienen acceso a esta 
tecnología de transmitir al menos parte de las dimensiones sensoriales 
implicadas en la ejecución de las danzas en tiempos normales. De este 
modo recuerdan a los espectadores la vigencia de la relación contractual 
que algún día volverá a ser visible a través de los medios tradicionales.

Todavía es demasiado pronto para sopesar todo el impacto que la 
pandemia de covid-19 tendrá en las danzas y fiestas religiosas. Los ejem-
plos que hemos aportado sobre el uso limitado de los medios usuales, 
las prácticas de sustitución, las representaciones simbólicas y el recurrir 
a los medios digitales solo ofrecen una imagen parcial de una situación 
verdaderamente catastrófica que ha perturbado la sociabilidad habi-
tual que gira en torno a una suntuosa religiosidad pública. Debido a la 
complejidad de las emociones humanas, los sentimientos internos de los 
actores no son fáciles de penetrar, lo que hace que toda la amplitud de la 
dimensión religiosa de los bailes sea difícil de captar y expresar, incluso 
en circunstancias normales. Además, debido a la pandemia, nuestra in-
vestigación se limitó principalmente a las personas con teléfono y, sobre 
todo, con acceso a internet que conocíamos antes del confinamiento y a 
los pueblos en los que se publicaron prácticas de sustitución en Facebook. 
A pesar de estas limitaciones, creemos haber identificado varias cuestio-
nes cruciales que ameritan un estudio más profundo: ¿constituyeron la 
enfermedad y la recuperación de covid-19 motivos comunes para hacer 
una promesa de bailar como lo fue para uno de nuestros informantes? 
¿Las representaciones simbólicas, además de mantener la relación con el 
santo, asumieron la función añadida de una súplica para acabar con 
la pandemia? ¿La pandemia ha sacudido la fe de la gente, preparando el 
camino para un posible repudio de las prácticas tradicionales debido a 
la percepción de abandono del santo? O, por el contrario, ¿dará lugar 
a un refuerzo de la ofrenda de la danza como medio para evitar futuras 
catástrofes? Es necesario seguir investigando, incluso para responder a 



236 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

estas preguntas y obtener una mejor visión de cómo el catolicismo popu-
lar en México ha sido afectado por la pandemia de covid-19.27

Adenda. Videos y medios sociodigitales en el estudio 
etnográfico en las fiestas patronales: su uso en el 
contexto de la pandemia28 
Desde que iniciamos nuestro proyecto sobre danzas devocionales en 2011 
en más de 20 pueblos de las regiones de Texcoco y el Valle de Teotihuacán, 
nos dedicamos a videograbar la participación de distintas cuadrillas de 
danzantes en el marco de las fiestas patronales. En este contexto estableci-
mos una relación de retribución con nuestros interlocutores –encargados 
de danza, danzantes tanto en activo como retirados y familiares– regresan-
do en formato dvd una copia de su participación. En un principio algunas 
personas nos preguntaban: “¿No grabaron un poquito más?” o comen-
taban: “Le falta”, refiriéndose a que no venían grabados algunos mo- 
mentos de la danza que para ellos eran importantes. Esta situación 
nos mostró que nuestra mirada como etnógrafos distaba mucho del inte-
rés de nuestros informantes sobre el hecho de tener un material que do-
cumentara su participación total en las danzas. Es importante reconocer 
que, en términos de grabación y edición, resulta imposible registrar todo, 
por lo que nuestra manera de recopilar tuvo que ser modificada para in-
corporar elementos que iban más allá de la danza: procesiones, banquetes 
ofrecidos a la comunidad, misas, visitas de las cuadrillas a casas de vecinos 
y familiares, así como recorridos a las iglesias de pueblos vecinos. 

Durante los primeros años de nuestra investigación entendimos que 
quienes participan en las danzas querían también mostrar a un mayor pú-
blico sus festividades y danzas, pues hicieron comentarios respecto a subir 
los materiales a plataformas como YouTube. Habíamos sido reticentes a di-
vulgar las videograbaciones por respeto a las personas; solo lo hemos hecho 
en contadas ocasiones, cuando ha habido solicitudes específicas al respecto. 
La primera vez fue en 2016 cuando los encargados de la cuadrilla de Cha-
reos en Ocopulco, municipio de Chiautla, nos solicitaron “subir el video 

27 Sobre este tema, véase Martínez Galván (2023).
28 Esta adenda, que no aparece en la publicación original en lengua inglesa, fue elabora-
da gracias a una sugerencia de la editora Renée de la Torre.	



237Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

de la danza a YouTube”29 con el objetivo de que más habitantes del pueblo 
tuvieran la oportunidad de ver la danza. En 2017, los nuevos encargados de 
esta danza nos volvieron a solicitar subir el video de ese año a la misma pla-
taforma.30 Por otro lado, aunque algunos de nuestros interlocutores de otros 
pueblos expresaron interés en subir videos de sus danzas a la plataforma 
YouTube, no se concretó nada. Consideramos que los encargados o princi-
pales debían ser quienes decidieran sobre el uso del material videograbado 
que hemos acumulado y cómo debía de distribuirse. Mientras tanto, segui-
mos entregando videos en formato dvd a algunos danzantes. 

A partir de las medidas de contingencia impuestas por el covid-19 
a finales de marzo de 2020, tuvimos que cambiar nuestra estrategia de 
investigación. Gracias a algunos contactos que teníamos en Facebook, 
nos dimos cuenta de que esta red sociodigital comenzaba a cobrar im-
portancia para compartir noticias sobre la pandemia y la cancelación 
de las fiestas religiosas entre algunos habitantes de los pueblos de las re-
giones de Texcoco y el Valle de Teotihuacán. Si bien algunos danzantes, 
mayordomos y autoridades civiles locales ya utilizaban los medios so-
ciodigitales, constatamos un enorme incremento en su uso. Así, comen-
zamos a seguir varios perfiles individuales, de mayordomías, cuadrillas 
de danzantes e  iglesias con el objetivo de documentar cuáles eran las 
medidas y decisiones que tomaban los encargados de las cuadrillas de 
danza para su ejecución pública ante el cierre de iglesias y la cancelación 
de las festividades.

La constante publicación de comunicados por parte de las autorida-
des religiosas y civiles nos abrió un panorama importante para entender el 
compromiso que tienen los habitantes de los pueblos para cumplirle a los 
santos. Este proceso nos llevó a planear un proyecto con dos vías de reco-
lección y análisis etnográfico: 1) remota31 y 2) digital. Para el caso del pri-

29 Video de la danza de Chareos de 2016; al 9 de mayo de 2024 tiene 17 918 visuali-
zaciones y se puede consultar en la siguiente liga: https://www.youtube.com/watch?-
v=q_o5uiJAkT8
30 Video de la danza de Chareos de 2017; al 9 de mayo de 2024 tiene 4 852 visualizacio-
nes y se puede consultar en la siguiente liga: https://www.youtube.com/watch?v=JqC-
mAbl97mA
31 Se ha reconocido la etnografía remota como la que se lleva a cabo “a través de en-
trevistas telefónicas y medios sociales” [“through phone interviews and social media”]. 



238 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

mer tipo contactamos a nuestros interlocutores e iniciamos entrevistas por 
distintas plataformas (Meet, Teams, WhatsApp, Facebook) y por teléfono. 
En el segundo tipo participamos en transmisiones en vivo y registramos 
publicaciones en texto y video del proceso de transformación de las festi-
vidades que se realizaron en distintos pueblos por Facebook.

Durante los primeros meses de la pandemia nos dedicamos a regis-
trar, por medio de capturas de pantalla, las publicaciones de habitantes y 
grupos de danza y mayordomías de distintos pueblos, pensando que muy 
pronto podríamos regresar a hacer trabajo de campo. Sin embargo, debi-
do al comportamiento de la pandemia y de las medidas de confinamiento, 
nos vimos en la necesidad de retomar contacto con nuestros interlocutores 
y tener conversaciones sobre el impacto de la pandemia y de las estrate-
gias que adoptaron para cumplir con sus compromisos con los santos. En 
este proceso encontramos el surgimiento de nuevas prácticas devocionales 
en Facebook que, en algunos casos, sustituirían o replicarían las prácticas 
previas a la pandemia.

El acercamiento a la red sociodigital Facebook, así como las pláticas 
por medio de otras plataformas, nos permitió darnos cuenta de que hay 
elementos que son fundamentales para la realización de las festividades, 
como lo es la danza. Puesto que la danza, como acto colectivo, es una de 
las prácticas con gran relevancia para las fiestas patronales, nos era 
de gran importancia poder registrar cómo se iba a cumplir con ella. En 
este sentido, nuestra investigación estuvo sometida a lo que podíamos re-
gistrar en Facebook y a los relatos que nos compartían nuestros interlocu-
tores por medio de las entrevistas.

Un ejemplo concreto de este nuevo rumbo de nuestra investigación 
fue la colaboración cercana que tuvimos con los encargados de la danza 
de los Serranos de Tepexpan para la festividad de Nuestro Señor de Gra-
cias en mayo de 2020. Iniciamos con ellos un proceso de colaboración en 
la coedición de materiales videograbados que habíamos producido desde 
2015 y que fueron publicados en Facebook.32 Para mayo de 2021, en un 

Véase C. E. Loera, Neena Mahadev, Natalie Lang y Ningning Chen. “Religion and the 
Covid-19 Pandemic: Mediating Presence and Distance”, Religion, 2022, 52:2, pp. 177-
198, p. 193. doi: 10.1080/0048721X.2022.2061701
32 Al día 9 de mayo de 2024 los cuatro videos coproducidos con los encargados de la 
danza tienen las siguientes características. 



239Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

contexto de reducción de la fiesta en términos del número de días de eje-
cución de la danza y de participantes en esta y en las procesiones en el 
espacio público, uno de los autores, Jorge Martínez, hizo trabajo de cam-
po presencial en Tepexpan. Al mismo tiempo, seguimos consultando los 
perfiles de Facebook puesto que las actividades de la festividad se desarro-
llaron en una interacción híbrida offline/online, es decir, en el espacio físico 
del pueblo y en la red sociodigital Facebook por medio de transmisiones 
en vivo y una serie de publicaciones. En esas fechas aún seguían las medi-
das de distanciamiento social y restricciones para la realización de eventos 
masivos, por lo cual la festividad, que dura casi un mes, considerando 
novenarios y visitas de la imagen a casas, se comprimió a catorce días, 
mientras que se ejecutaron las danzas un solo día en lugar de los cinco 
acostumbrados.

Como parte de nuestra colaboración con los encargados de la danza 
de Serranos de Tepexpan durante la festividad de 2021, también se coedi-
taron tres videos que, a petición de los encargados, se subieron a YouTube 
y dos se compartieron en su perfil de Facebook.33 Sin duda, este tipo de co-

Video de los ensayos: 194 veces compartido y ha tenido poco más de 4 300 reproduc-
ciones: https://www.facebook.com/100049879428660/videos/109660100706637/?ex-
tid=bEFwUPk1zlbskHsA

Video de la peregrinación: 116 veces compartido y ha tenido poco más de 2 000 
reproducciones: https://www.facebook.com/100049879428660/videos/118844669788 
180/?extid=2dghGE972RzIAm0h

Video del 3 de mayo: 391 veces compartido y ha tenido poco más de 8 500 reproduc-
ciones: https://www.facebook.com/100049879428660/videos/121994952806485/?ex-
tid=ZeWgdU1x9gTeLbeL

Video de la tornafiesta: 152 veces compartido y ha tenido 3 100 reproducciones: ht-
tps://www.facebook.com/100049879428660/videos/124921319180515/?extid=LM-
nDuwJ6ygrJeCEQ

Cabe mencionar que la mayor cantidad de veces compartidas y de reproducciones se 
dieron durante las primeras horas de su publicación; sin embargo, desde su publicación 
a la última fecha de consulta los números de todos han aumentado.
33 Al 9 de mayo los dos videos coproducidos con los encargados de la danza tienen las 
siguientes características:

Video 2 de mayo: 3 295 reproducciones: https://www.youtube.com/watch?v=Rpq-
6fmtlZX8



240 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

laboración y retribución como en el caso de los Chareos de Ocopulco ha 
permitido que el material videograbado llegue a más personas de los pue-
blos y fuera de ellos. Pero un aspecto aún más importante es que, a partir 
de la pandemia de covid-19, la gente de los pueblos de nuestras regio- 
nes de estudio está cada vez más familiarizada con el uso de las platafor-
mas sociodigitales y ve en ellas un medio para poder vivir las festividades 
y cumplir con el compromiso que tiene hacia sus santos(as) patrones(as).

*****

Nuestro agradecimiento a las siguientes personas quienes, en entrevistas 
en distintas plataformas y por teléfono, compartieron con nosotros sus co-
nocimientos y sentimientos sobre las danzas durante el confinamiento:

Joel Aguilar, Alfredo Ambriz, José Báez †, Danae Capistrán Cortés, 
Arturo Cerón, Eladio Cerón, Miguel Cerón, Antonio Delgadillo, Feli-
ciano Espejel, Eric Samuel Frutero, Samuel García, Juan González, Luis 
Miguel González, Héctor Hernández, Arturo Herrera (Tecuanulco), Ar-
turo Herrera (Chiautla), Andrés Jaime, Eduardo Morales, Roberto Oliva, 
Héctor Ramos, Rigoberto Ramos, Benjamín Rodríguez, Alejandro Veláz-
quez, Luis Velázquez, Alfonso Zavala.

Agradecemos también a Berenice Delgadillo por proporcionar infor-
mación a Jorge Martínez fuera del contexto de las entrevistas, así como a 
decenas de personas de las dos regiones de estudio que, antes del confina-
miento, desde 2011, nos acogieron y compartieron sus prácticas devocio-
nales con nosotros. 

Video procesión nocturna 8 de mayo: se compartió tres veces y tiene 2 768 reproduc-
ciones: https://www.youtube.com/watch?v=ol40h1xEJvM

Video procesión 10 de mayo: se compartió 11 veces y tiene 7 096 reproducciones:  
https://www.youtube.com/watch?v=K0PMTzGN1aY



241Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

Bibliografía
Adán, Elfego (1910). “Las danzas de Coatetelco”, Anales del Museo Nacional, 

vol. 14, núm. 2, pp. 133-194.
Bonfil Batalla, Guillermo (1987). México profundo. Una civilización negada. 

México: Sep/ciesas.
Cancian, Frank (1966). Economy and Prestige in a Maya Community. The Religious 

Cargo System in Zinacantan. Stanford: Stanford University Press.
Carrasco, Pedro (1970 [1952]). Tarascan Folk Religion: An Analysis of  Economic, 

Social and Religious Interactions. Nueva Orleáns: Tulane University/Mi-
ddle American Research Institute.

—	 (1961). “The Civil-Religious Hierarchy in Mesoamerican Commu-
nities: Pre-Hispanic Background and Colonial Development”, Ame-
rican Anthropologist, vol. 63, núm. 3, pp. 483-497.

—	 (1976). El catolicismo popular de los tarascos. México: SepSetentas. 
Chance, John K. y William B. Taylor (1985). “Cofradias and Cargos: An 

Historical Perspective on the Mesoamerican Civil-religious Hierar-
chy”, American Ethnologist, vol. 12, núm. 1, pp. 1-26. 

Christian, William C. (1981). Local Religion in Sixteenth-Century Spain. Prince-
ton: Princeton University Press.

Dehouve, Danièle (2009). La ofrenda sacrificial entre los tlapanecos de Guerrero.  
México: Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos. http://
books.openedition.org/cemca/873.

—	 (2016). La realeza sagrada en México (siglos xvi-xxi) México: Secretaría 
de Cultura/Instituto Nacional de Antropología e Historia/El Cole-
gio de Michoacán.

Evans-Pritchard, Edward Evan (1956). Nuer religion. Oxford: Clarendon 
Press.

Flueckiger, Joyce Burkhalter (2006). In Amma’s Healing Room: Gender and Ver-
nacular Islam in South India. Bloomington: Indiana University Press.

Gamio, Manuel (1987[1935]). “El nacionalismo y las danzas regionales”, 
en Manuel Gamio. Hacia un México nuevo. Problemas sociales. México: 
Instituto Nacional Indigenista, pp. 179-181.

Giménez Montiel, Gilberto (1978). Cultura popular y religión en el Anáhuac. Mé-
xico: Centro de Estudios Ecuménicos.

Hamayon, Roberte (2015). “Du concombre au clic. À propos de quelques 
variations virtuelles sur le principe de substitution”. En ethnographi-
ques.org 30. https://www.ethnographiques. org/2015/Hamayon.



242 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

Hine, Christine (ed.) (2005). Virtual Methods. Issues in Social Research on the Internet. 
Oxford/Nueva York: Berg.

Hocart, Arthur Maurice (1970). Kings and Councilors. An Essay in the Compa-
rative Anatomy of  Human Society. Chicago: The University of  Chicago 
Press.

Isambert, François-André (1982). Le sens du sacré. Fête et religion populaire. 
París: Éditions de Minuit.

Lanternari, Vittorio y Marie-Louise Letendre (1982). “La religion popu-
laire. Prospective historique et anthropologique”, Archives de Sciences 
Sociales de Religions, vol. 53, núm. 1, pp. 121-143.

López Austin, Alfredo (1998). Hombre-dios. Religión y política en el mundo ná-
huatl. México: Universidad Nacional Autónoma de México.

—	 (2007). “Ofrenda y comunicación en la tradición religiosa mesoame-
ricana”, en Xavier Noguez y Alfredo López Austin.  De hombres y dio-
ses. México: El Colegio Mexiquense/El Colegio de Michoacán, pp. 
177-192.

Lorea, Carola E.; Neena Mahadev, Natalie Lang y Ningning Chen 
(2022). “Religion and the covid-19 Pandemic: Mediating Pre-
sence and Distance”, Religion, 52, 2, pp. 177-198. doi: 10.1080/ 
0048721X.2022.2061701

Madsen, William (1967). “Religious Syncretism”, en Robert Wauchope y 
Manning Nash. Handbook of  Middle American Indians, vol. 6, Social An-
thropology. Austin: University of  Texas Press, pp. 369-391.

Martínez Galván, Jorge (2023). “‘Cumplir, aunque sea de manera diferen-
te’: expresiones de la devoción en la ‘celebración digital’ del Señor 
de Gracias en Tepexpan, Estado de México”, Revista Trace, núm. 
83, pp. 113-136. https://www.scielo.org.mx/pdf/trace/n83/2007-
2392-trace-83-113.pdf  

Mauss, Marcel (1983). “Essai sur le don. Forme et raison de l’échange 
dans les sociétés archaïques”, en Claude Lévi-Strauss. Sociologie et An-
thropologie. París: puf, pp. 145-279.

McGuire, Meredith B. (2008). Lived Religion. Faith and Practice in Everyday Life. 
Nueva York: Oxford University Press.

Mendieta, Fray Gerónimo de (1870). Historia eclesiástica indiana. México: Anti-
gua Librería Portal de Agustinos.

Meyer, Birgit (2015). “Picturing the Invisible. Visual Culture and the Study of  
Religion”, Method and Theory in the Study of  Religion, vol. 27, pp. 333-360.



243Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

Norget, Kristin (2021). “Popular-Indigenous Catholicism in Southern 
Mexico”, Religions, vol. 12, núm. 7: 531. https://doi.org/10.3390/
rel12070531.

Noriega Hope, Carlos (1979 [1922]). “Apuntes etnográficos”, en Manuel 
Gamio. La población del Valle de Teotihuacán, vol. 4. México: Instituto 
Nacional Indigenista, pp. 297-281.

Nutini, Hugo G. (1989). “Sincretismo y aculturación en la mentalidad má-
gico-religiosa popular mexicana”, L’Uomo, vol. 11, pp. 85-123.

Orsi, Robert (2012). “Making God’s Presence Real through Catholic Boys and 
Girls”, en Gordon Lynch, Jolyon Mitchell y Anna Strhan. Religion, Media 
and Culture: A Reader. Londres: Routledge, pp. 147-158.

Pink, Sarah, Heather Horst, John Postill, Larissa Hjorth, Tania Lewis y Jo 
Tacchi (2016). Digital Ethnography. Principles and Practice. Los Ángeles/
Londres: Sage. 

Ricard, Robert (1947). La conquista espiritual de México. México: Jus.
Robichaux, David (2007). “Identidades indefinidas: entre ‘indio’ y ‘mes-

tizo’ en México y América Latina.” Cahiers Amérique Latine Histoire & 
Mémoire alhim 13. https://doi.or g/10.4000/alhim.1753.

—	 (2023).  “Las danzas en los primeros pasos de la antropología”, Revis-
ta Trace, núm. 83, pp. 53-80. 2007-2392-trace-83-53.pdf  (scielo.org.
mx)

—	 (2024). “La comunidad ‘corporada’ cerrada en el México pos-in-
dígena: desindianización y el destino de las exrepúblicas de indios 
en el siglo xxi”, Revista runa, vol. 45, núm. 1. doi:  https://doi.
org/10.34096/runa.v45i1.14262

—	 y José Manuel Moreno Carvallo (2019). “El Divino Rostro y la dan-
za de Santiagos en el Acolhuacan Septentrional: ¿ixiptla en el si-
glo xxi?”, Revista Trace, núm. 76 (julio), pp. 21-47. 2007-2392-tra-
ce-76-21.pdf  (scielo.org.mx)

—,	 Danièle Dehouve y Juan González Morales (2023). “Un nuevo texto 
náhuatl de la danza de los Santiagos: tras los pasos de Fernando 
Horcasitas en el Acolhuacan Septentrional y el Valle de Teotihua-
cán”, Estudios de Cultura Náhuatl, vol. 66 (junio), pp. 171-250. https://
nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/78144

—,	 José Manuel Moreno Carvallo y Jorge Antonio Martínez Galván 
(2021). “Las danzas como ‘exvotos corporales’: promesas individua-
les y sus dimensiones colectivas en las regiones de Texcoco y Teoti-



244 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

huacán”, en Caroline Perrée (ed.). L’exvoto ou les métamorphoses du don/
El exvoto o las metamorfosis del don, pp. 221-53. México: cemca. https://
tienda.cemca.org.mx/producto/el-exvoto-o-las-metamorfosis- 
del-don- 9782111627147/.

Siméon, Rémi (2010). Diccionario de la lengua náhuatl o mexicana. México: Si-
glo xxi.

Stolow, Jeremy (2005). “Religion and/as Media”, Theory, Culture & Society, 
vol. 22, núm. 4, pp.119-145. 

Vrijhof, Pieter H. (1979). “Official and Popular Religion in 20th-Century 
Western Religion”, en Pieter H. Vrijhof  y Jacques Waardenburg. 
Official and Popular Religion: Analysis of  a Theme for Religious Studies. La 
Haya: Walter de Gruyter, pp. 217-243.

Wolf, Eric R. (1957). “Closed Corporate Peasant Communities in Mesoame-
rica and Java”, Southwestern Journal of  Anthropology, vol. 13, núm. 1, pp. 
1-18.

—	 (1958). “The Virgin of  Guadalupe: A Mexican National Symbol”, The 
Journal of  American Folklore, 71 (279): pp. 34-39.

David Robichaux nació en Luisiana, reside en México desde 1966. 
Formado como historiador en Estados Unidos, es maestro en An-
tropología Social por la Universidad Iberoamericana. Obtuvo el 
título de Diplôme en Études Approfondies (dea) en Sociología de 
l’École des Hautes Études en Sciences Sociales de París, y es doctor 
en Etnología por la Université de Paris-Nanterre (París x). Entre 
1977 y 2005 fue profesor-investigador de tiempo completo del Pos-
grado en Antropología de la Universidad Iberoamericana Ciudad 
de México, donde actualmente es profesor-investigador honorario. 
Es miembro del Sistema Nacional de Investigadores desde 1996 e 
investigador emérito desde 2023. Sus investigaciones y publicacio-
nes en México y el extranjero han versado sobre familia, paren-
tesco, categorías socio-étnicas, demografía, demografía histórica 
con base en investigaciones de campo y archivo en el suroeste de 
Tlaxcala y la región texcocana y sobre danzas devocionales en esta 



245Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

Bailando para los santos en el tiempo de covid-19:...

última región. Ha coordinado seis volúmenes colectivos sobre fami-
lia y parentesco. Entre sus publicaciones más recientes se encuen-
tran: Parentesco y reciprocidad en América Latina: lógicas y prácticas cultura-
les, Cuaderno de Trabajo 4, compilador junto con Javier O. Serrano y 
Juan Pablo Ferreiro. Asociación Latinoamericana de Antropología, 
2024; “La comunidad corporada cerrada en el México pos-indíge-
na. Desindianización y el destino de las exrepúblicas de indios en el 
siglo xxi”, Runa, archivo para las ciencias del hombre, vol. 45 (1): 19-40, 
2024; y “Las danzas en los primeros pasos de la antropología socio-
cultural mexicana: miradas y marcos de análisis”, trace 83: 53-80, 
2023. https://orcid.org/0009-0008-5791-9903

Jorge Martínez Galván es doctorante en Antropología Social por la 
Universidad Iberoamericana Ciudad de México. Tiene estudios de 
maestría y licenciatura en la misma disciplina por la Universidad 
Iberoamericana Ciudad de México y por la Universidad Autónoma 
Metropolitana Iztapalapa, respectivamente. Sus temas de investiga-
ción se centran en la etnicidad y las relaciones de parentesco en los 
grupos de danza de Semana Santa en un pueblo de la Alta Sierra 
Tarahumara en el estado de Chihuahua. En los últimos once años 
ha dedicado su investigación a las danzas y prácticas devocionales, 
así como su transformación durante y posterior a la pandemia de 
covid-19, en distintos pueblos de las regiones del valle de Teotihua-
cán y Texcoco, en el oriente del Estado de México. De estos temas 
ha publicado varios capítulos de libros y artículos en revistas nacio-
nales e internacionales.  https://orcid.org/0000-0001-5458-0715

Manuel Moreno Carvallo es licenciado en Sociología por la Universidad 
Autónoma Metropolitana Unidad Xochimilco (uam-x), maestro en 
Antropología Social por la Universidad Iberoamericana Ciudad de 
México y doctorante en Etnología por la Université Paris-Nanterre. 
Desde 2011 ha trabajado temas sobre el aspecto devocional de las 
danzas y su organización social en la región de Texcoco y el valle 
de Teotihuacán. También ha trabajado temas sobre el impacto de 
la pandemia en las festividades religiosas de los pueblos del oriente 
del Estado de México. Ha realizado trabajos dentro del campo de 



246 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 203-246

David Robichaux, Jorge Martínez Galván, Manuel Moreno Carvallo

la antropología visual, los cuales han sido presentados en foros na-
cionales e internacionales. Actualmente es miembro del lesc-erea 
(Laboratoire d’Ethnologie et de Sociologie Comparative-Centre 
Enseignement et Recherche en Ethnologie Amérindienne) y profe-
sor de asignatura del Departamento de Ciencias Sociales y Políticas 
de la Universidad Iberoamericana y del Centro de Estudios An-
tropológicos de la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales, unam. 
https://orcid.org/0000-0001-9412-2081




