&

aol
oV
o™

4

. S

£

b3
&

. '\b
Ygital

Encartes
ISSN 2594-2999, Bajo licencia Creative Commons

encartesantropologicos@ciesas.edu.mx

Dansac, Yael

Aprender a ver y sentir lo invisible: pedagogia somatica en

practicas espirituales alternativas

Encartes, vol. 7, num. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201
Enlace: https://encartes.mx/dansac-etnografia-aprendizaje-somatico-
new-age-espiritualidad-francia

Yael Dansac, orcip: https://orcid.org/0000-0002-2681-2301

por: https://dot.org/10.29340/en.v7n14.360

Disponible en https://encartes.mx



2C887, | APRENDER A VER Y SENTIR LO INVISIBLE:
PEDAGOGIA SOMATICA EN PRACTICAS
ESPIRITUALES ALTERNATIVAS

LEARNING TO SEE AND FEEL THE INVISIBLE:

SOMATIC LEARNING IN ALTERNATIVE SPIRITUAL PRACTICES

e

ot
Q\e‘.
Pediy

y N
Yigita)

Yael Dansac*

El articulo expone un proceso de aprendizaje somatico progresivo
que tiene como objetivo la produccién de un cuerpo sensible capaz de interac-
tuar con agentes no humanos promovidos en practicas espirituales de inspira-
ci6on New Age y neopagana. Los rituales contemporancos realizados en el sitio
arqueoldgico de Carnac, Francia, se toman como base etnografica y empirica al
considerarlos espacios de aprendizaje sensorial donde los participantes desarro-
llan su atencién corporal para verificar la eficacia de las técnicas implementadas.
El analisis muestra que los elementos principales que componen la pedagogia
somatica aplicada son el aprendizaje de un lenguaje sensorial alternativo, la eje-
cucion de técnicas corporales, la practica de la visualizacién y la incorporacion
de imaginarios somaticos.

aprendizaje sensorial, experiencia somatica, espiritualidad,

neopaganismo, Carnac, megalitos, Francia.

LEARNING TO SEE AND FEEL THE INVISIBLE:
SOMATIC LEARNING IN ALTERNATIVE SPIRITUAL PRACTICES

This article describes a progressive somatic learning process that aims
to produce a body sensitive enough to interact with the non-human agents pro-
moted in New Age and neopagan spiritual practices. Gontemporary rituals or-
ganized at the archeological site in Carnac, France, are the empirical research

subject of this ethnography. These rituals are approached as spaces for sensory

* Universidad Libre de Bruselas. Bélgica.

ISSN 2594-2999, Bajo licencia Creative Commons
Encartes 14 eseptiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Recepcion: 31 de julio de 2023 o Aceptacion: 5 de diciembre de 2023 I@ ® @ |
https://encartes.mx '

173



Yael Dansac

learning where participants tune into their body in order to verify the effective-
ness of the techniques. As shown in the analysis, the core elements of the somatic
learning applied in the rituals include the incorporation of an alternative sensory
language, body techniques, visualization, and somatic imaginaries.

sensory learning, somatic experience, spirituality, neopaganism,

contemporary paganism, Carnac, megaliths, France.

NTRODUCCION

En los tltimos veinte anos, diversos investigadores han analizado la di-
mension corporal y sensorial de la experiencia vivida por quienes partici-
pan en practicas que promueven una concepcion holista del ser humano!
(De la Torre y Gutiérrez, 2016; Jamison, 2011; Pierini e al., 2023; Pike,
2001). Los resultados obtenidos por dichos estudios han senalado la pri-
macia de lo sensorial en la elaboracion y socializacion de experiencias
de naturaleza espiritual, asi como también el rol otorgado a los sentidos
como herramientas utilizadas para construir experiencias valorizadas co-
mo trascendentes. Esto ha revelado la importancia acordada al cuerpo
como espacio donde los participantes registran dichas experiencias de ma-
nera sensorial y emocional. Entre las practicas holisticas analizadas, aque-
llas asociadas a los fendbmenos heterogéneos identificados como New Age?

" A diferencia de la concepcion dualista que distingue cuerpo y alma, en las practicas
espirituales holistas el cuerpo se considera como una unidad que incluye también la
mente, el espiritu y el cosmos. Por ende, el cuerpo es el espacio en donde se experimenta
sensorialmente una reconexion a nivel cognitivo y significativo (De la Torre y Gutiérrez,
2016: 154).

? Heredero de las sociedades teosoficas del siglo xix, el New Age es un fenémeno he-
terogéneo y la expresion de una espiritualidad global. Renée de la Torre y Cristina
Gutiérrez (2011: 188) lo han teorizado como un circuito en el que las tradiciones locales
y autdctonas se ofrecen a los practicantes como fragmentos descontextualizados de su
origen, como una matriz de resignificaciéon de las mismas basada en algunas creencias
comunes entre las que destacan: la llegada de una nueva era astrolégica marcada por
la convivencia armoénica entre todas las tradiciones culturales existentes entre si y con
la naturaleza; la idea del universo como un sistema energético en el que cada elemento
se encuentra interconectado y la nocién de transformaciéon personal basada en el au-

toconocimiento.

174 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201



Aprender a ver y sentir lo invisible:...

y neopaganismo’ han servido como casos de estudio ideales para explorar
nuevas jerarquias sensoriales que valoran el tacto como sentido clave para
percibir la presencia y agencia de entidades convocadas, tales como ener-
gias y espiritus (Rountree, 2006; Lombardi, 2023: 77).

Desde la antropologia, el analisis de la construccion cultural del cuer-
po ha impulsado el conocimiento sobre la socializacion de las experiencias
corporales y sensoriales. El enfoque corporal, interesado en como deter-
minadas practicas culturales se inscriben en el cuerpo (Blacking, 1977),
surgi6é como una critica al textualismo caracteristico de la antropologia de
principios de los anos ochenta.” En la década siguiente, el interés antropo-
logico por el cuerpo dio lugar a un giro sensorial que centro la atencion
en la identificacion de distintos patrones culturales de percepcion sensorial
que forjan la experiencia humana (Howes, 2018: 7). Dicho proceso dio
lugar a una orientaciéon metodologica llamada “corporizacion”, que esta
fuertemente influenciada por la obra de Maurice Merleau-Ponty (1945,
1964) y por los escritos de Pierre Bourdieu (1977: 124). El primero pro-
puso romper con el dualismo cartesiano que separaba el cuerpo de la
mente,’ y el segundo brindé un enfoque de la corporizacién en el que
la nocion del cuerpo incluye los sentidos, las emociones y la conciencia.’
El paradigma de la corporizacion al cual me adscribo fue propuesto por
Thomas J. Csordas (1990), quien aborda analiticamente la experiencia
corporizada que los individuos tienen de su propio cuerpo y las formas
como lo utilizan para interactuar con su entorno fisico y social. A partir

* Las espiritualidades identificadas como neopaganas valorizan las relaciones humanas
con la naturaleza y adoptan cosmologias politeistas y animistas (Rountree, 2006: 104).
Para Renée de la Torre et al. (2021: 4), el neopaganismo representa una salida desencan-
tada de la modernidad, de las religiones institucionales y del capitalismo que busca un
horizonte sacro en la naturaleza y en las tradiciones precristianas.

* Las aperturas a dicho enfoque fueron desarrolladas por Marcel Mauss (1950) y Claude
Lévi-Strauss (1962). Este tltimo se interesé por el vocabulario sensorial que caracteriza
los sistemas clasificatorios de las sociedades tradicionales.

> Merleau-Ponty (1945, 1964) sostiene que percibimos y actuamos en nuestro entorno
a través de formas de actividad experimentadas y sentidas en las que nuestro cuerpo y
nuestra mente son inseparables.

% El cuerpo puede “sentir” e identificar la obligacion, la razén, la belleza, lo sagrado, la

curacion, etc. (Bourdieu, 1977: 24).

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201 175



Yael Dansac

de estas teorizaciones, Csordas desarroll6 la nocién de “modos somaticos
de atencion” (Csordas, 1993: 138), definidos como modos culturalmente
elaborados de prestar atencién a 'y con el propio cuerpo, en entornos que
incluyen la presencia corporizada de otros. Dichos modos no son arbitra-
rios ni estan biol6gicamente determinados, sino que se encuentran cultu-
ralmente construidos.

En este articulo, analizo modos somaticos de atenciéon que son ca-
racteristicos de las practicas de inspiraciéon New Age y neopagana que se
realizan en el sitio arqueologico de Carnac. Los datos recabados en este
sitio fungen como base etnografica y empirica para abordar cémo los
participantes aprenden a experimentar estas actividades con su cuerpo
y sus sentidos. El objetivo del texto es brindar una comprension lo mas
completa y fiel posible del proceso de aprendizaje que moldea las ex-
periencias sensoriales de los practicantes. Los datos presentados en este
articulo fueron recolectados aplicando una etnografia sensorial caracteri-
zada por la implementacion sistematica de distintas herramientas (Pink,
2009). La categorizacion y el analisis de los datos me permiti6 identificar
y reconstruir un proceso que denomino “pedagogia somatica”. Los ele-
mentos que conforman esta clase de educacion sensorial progresiva son
susceptibles de ser identificados en otros contextos rituales propios de
las espiritualidades New Age y neopaganas. Puntualmente se trata del
aprendizaje de un lenguaje sensorial alternativo, la ejecucion de técnicas
corporales, la practica de la visualizacién y la incorporacién de imagina-
rios somaticos.

Desde un punto de vista emic, el objetivo de las practicas analizadas es
acceder a los “poderes curativos” de los megalitos locales mediante la in-
tervencion de seres no humanos llamados “espiritus del lugar”. Como en
el caso de las ceremonias animistas contemporaneas, dichas practicas fun-
cionan como espacios donde los participantes “aprenden a interactuar de
manera adecuada con otras personas, no todas humanas” (Harvey, 2005:
17).7 El efecto principalmente deseado por los participantes es la adquisi-

7 La valoracion de interacciones humanas con seres no humanos (energias, espiritus,
objetos, lo divino) es promovida por las corrientes espirituales que derivan del “nuevo
animismo contemporaneo” (Harvey, 2013). Este animismo esta centrado en el estable-
cimiento de relaciones horizontales y reciprocas con seres no humanos a los que se les

reconoce el potencial de actuar, comunicar y reflexionar.

176 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201



Aprender a ver y sentir lo invisible:...

cion de estados afectivos inscritos en los regimenes emocionales promovi-
dos dentro del New Age y la cultura del desarrollo personal, los cuales son
susceptibles de generar las condiciones “objetivamente requeridas para la
plena realizacion del ser humano y su potencial” (Mossiere, 2018: 65). Las
practicas también fungen como espacios-tiempo en donde los practican-
tes establecen interacciones ritualizadas y corporizadas con objetos (Ishii,
2012; Whitehead, 2018), que en este caso son monumentos prehistoricos
a los que se atribuye una agentividad “energética” capaz de provocar una
transformacion de identidad y un encuentro personal con el “otro” (lo di-
vino, lo sagrado, lo trascendente). Las practicas se encuentran organizadas
a través de un protocolo ritual que las divide en distintas etapas. De una
etapa a la otra, los participantes desarrollan progresivamente su atencion
corporal y prestan especial atenciéon a sus sensaciones corporales. Asi es
como progresivamente aprenden a utilizarlas como herramientas para ve-
rificar, experimentar y vivenciar en qué momento y en qué condiciones su
cuerpo entra en contacto con la energia de los megalitos.

El texto comienza con una discusion sobre los trabajos que han
puesto en evidencia los roles atribuidos a las sensaciones corporales y las
distintas estrategias de ensefianza que son implementadas para produ-
cirlas e interpretarlas dentro de las practicas de inspiracion New Age y
neopagana. A continuacion se describe el contexto de nuestro caso de
estudio. Se abordan seguidamente los elementos que distinguen a estas
practicas y las herramientas metodologicas aplicadas. Después, se ilustra
el protocolo ritual que organiza las practicas a partir de un relato etnogra-
fico. Finalmente, se analizan los elementos que componen la pedagogia
somatica identificada. A modo de conclusién, ahondo sobre la relacion
que podemos establecer entre esta pedagogia y la eficacia otorgada a las
practicas analizadas, asi como también en la importancia del tacto como
sentido primordial que permite al participante afectar y ser afectado por
las entidades convocadas.

LAS PRACTICAS ESPIRITUALES ALTERNATIVAS

COMO ESPACIOS DE APRENDIZAJE

La recoleccion de datos etnograficos sobre interpretaciones heterogéneas
del cuerpo, especialmente del “cuerpo sensible” como lugar que somos y
construimos para existir (Le Breton, 2010), ha permitido explorar el signi-
ficado otorgado a las experiencias somaticas en contextos rituales propios

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201 177



Yael Dansac

de las espiritualidades alternativas. Algunos ejemplos son las ceremonias
neopaganas en las que los participantes aprenden distintos modos somati-
cos de atencién para interpretar ciertas sensaciones corporales como pro-
ducidas por seres no humanos (Rountree, 2006); los rituales neo-chamani-
cos en los que distintas experiencias sensoriales y olfativas son puestas en
valor por quienes dirigen las practicas como pruebas de una intervencion
divina (Lombardi, 2023: 77); y las sesiones de curacién energética en las
que clertas sensaciones son presentadas como evidencia de interaccion
con las “energias invisibles” (Pierini et al., 2023). La omnipresencia de re-
ferencias al cuerpo en los discursos de quienes participan en este tipo de
experiencias parece deberse a los principios que organizan las practicas.
Como lo ilustra la investigacion realizada por Renée de la Torre y Cristina
Gutiérrez (2016: 168) sobre el protocolo ritual que organiza las sesiones de
bafio de vapor prehispanico llamado temazcal, ciertas practicas funcionan
como dispositivos orientados a la produccién de sensaciones corporales
mediante interacciones ritualizadas del participante con elementos de la
naturaleza (arboles, piedras, fuego, agua y tierra, entre otros).

Birgit Meyer (2006) sefiala que los estudios sobre la experiencia so-
matica aportan conocimientos sobre distintas disciplinas corporales y
regimenes sensoriales promovidos por corrientes espirituales contempo-
raneas. También ponen en evidencia el potencial de diversas practicas
holisticas como espacios donde los practicantes descubren, experimentan
e incorporan un corpus de conocimientos relativo al cuerpo y a los senti-
dos transferible o susceptible de ser aplicado en otros contextos. Los datos
expuestos en los parrafos anteriores suscitan la siguiente cuestion: jcuales
son los componentes de los procesos de aprendizaje que permiten a los
practicantes producir y experimentar estas actividades con su cuerpo cul-
turalmente construido?

Varios analisis han explorado cémo el conocimiento y las habilidades
asociadas al cuerpo y a los sentidos se desarrollan en contextos rituales
neopaganos. El estudio de Emily Pierini (2016) sobre el proceso de apren-
dizaje de médiums brasilenos identific6 como los actores desarrollan ha-
bilidades para establecer relaciones con los espiritus invocados. Su inves-
tigacion revel6 que dicho aprendizaje toma la forma de una experiencia
multidimensional que es a la vez corporal, intuitiva, performativa, con-
ceptual e intersubjetiva. La investigacion de David Dupuis (2018) sobre lo
que ¢l denomina “aprendizaje visionario” en rituales neo-chamanicos de

178 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201



Aprender a ver y sentir lo invisible:...

ayahuasca que tienen lugar en la Amazonia peruana también reconstruy6
procesos especificos de aprendizaje progresivo. Su estudio identifico las in-
teracciones discursivas y pragmaticas que enmarcan el consumo de dicho
brebaje alucinégeno y que dan forma a las interpretaciones de las visiones
que tienen los participantes.

Aungque estos dos estudios contribuyen a la reconstruccion de proce-
sos de aprendizaje especificos implementados para elaborar experiencias
de naturaleza “espiritual”, considero que es necesario prestar una aten-
ci6n mas profunda a los elementos que configuran la educaciéon somatica,
tanto en el ambito individual como en el colectivo, a partir de un enfoque
etnografico sensorial (Pink, 2009). En busca de entender como los parti-
cipantes producen y cultivan un cuerpo capaz de interactuar con entida-
des no humanas, entre 2015 y 2019 realicé un estudio etnografico en el
sitio arqueologico de Carnac. En los tltimos veinte afios este espacio se
ha convertido en escenario de numerosos cursos, encuentros y ceremonias
colectivas orientados a la producciéon y socializacién de experiencias so-
maticas provocadas por el contacto fisico del cuerpo con la superficie de
monumentos prehistoricos de piedra.

CONTEXTO DEL ESTUDIO DE CASO

Carnac es un sitio arqueolégico ubicado en el noroeste de Francia célebre
por sus numerosos monumentos prehistoricos que toman la forma de blo-
ques de piedra llamados megalitos y de tumbas llamadas timulos (Figura
1). Diversos grupos se retnen alli para realizar practicas colectivas, gene-
ralmente de un dia de duracién. Estas actividades promueven interaccio-
nes ritualizadas entre seres humanos y no humanos que son susceptibles
de ser experimentadas somaticamente. Una de dichas experiencias fue
descrita por Marie, una participante oriunda de la regién de Carnac de la
sigulente manera:

Cuando me acosté sobre el megalito, senti su energia en mi cuerpo, en mi
columna vertebral. Senti que la energia de la piedra me realineaba desde
dentro. Eso fue muy poderoso. Realmente senti la energia del lugar, senti lo
que me estaba haciendo (Marie, 6 de mayo de 2017).®

8 Los actores son citados con seudénimos.

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201 179



Yael Dansac

Las practicas analizadas entremezclan técnicas corporales’ derivadas
de tradiciones populares relativas a los poderes curativos de los megalitos
(Boismoreau, 1917) y conocimientos de caracter holista sobre el cuerpo
que empezaron a difundirse en Francia a partir de 1980 a través de revistas
esotéricas.'” Marie, como otros participantes, considera que Carnac retine
tres caracteristicas principales que hacen del lugar un espacio ideal para
“conectarse” con ella misma, con la naturaleza y con el universo. Al igual
que otros sitios arqueolédgicos convertidos en lugares de culto por quienes
se adhieren a espiritualidades alternativas, el paisaje megalitico de Carnac
es considerado como un “paisaje natural sagrado”, un “lugar energético”
y la obra de “antiguos constructores” que tenian “otros” conocimientos
sobre su entorno. Como lo ilustra la siguiente frase, los discursos de los
especialistas que dirigen las practicas hacen eco de estas concepciones: “El
paisaje natural sagrado de Carnac, con sus megalitos, nos sirve de entor-
no para equilibrar nuestras energias” (Eric, 13 de diciembre de 2015). Si
los conocimientos de los especialistas son aceptados por los participantes
como “legitimos” es porque los primeros ostentan una autoridad moral
ante el grupo (Durkheim, 1992 [1902]: 25). Esto significa que su autoridad
solo existe st es reconocida por los participantes. Estos tltimos le conceden
una obediencia consentida porque consideran que el especialista tiene co-
nocimientos sobre los megalitos que son susceptibles de ser reformulados
o enriquecidos por sus propias experiencias y conocimientos.''

? Las técnicas corporales movilizadas en las practicas analizadas ponen en evidencia la
manera en que los miembros de una sociedad utilizan su cuerpo. Su andlisis en este texto
no se limitara a la clasificaciéon de movimientos, sino que implicard su examinaciéon en
los contextos historico-culturales en los cuales se insertan, los objetivos que los actores les
confieren y los conocimientos que las nutren (Mauss, 1950: 369).

1 El proceso de génesis local de las practicas analizadas fue reconstruido por Dansac
(2021: 5-8).

"' El tipo de autoridad que ostentan los especialistas no la obtienen simplemente en vir-
tud de su cargo y no conlleva una “aceptacion irreflexiva” por parte del participante. A
diferencia de los maestros que forman parte del sistema educativo francés (Bourdieu y
Passeron, 1977: 71), los especialistas no buscan mantener ni promover un orden social
determinado y los conocimientos que brindan son susceptibles de ser modificados, nu-

tridos o reformulados por el participante.

180 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201



Aprender a ver y sentir lo invisible:...

Figura 1

Grupo haciendo una caminata energética en los alineamientos
(Dansac, Garnac, 2015)

Las practicas analizadas no son identificadas por los especialistas
como “espirituales” o “rituales”. Estos las proponen como actividades
ladicas y terapéuticas. Sin embargo, estas practicas son experiencias que
estructuran y producen subjetividades e identidades. Su potencial “espiri-
tual” reside en la calidad de las relaciones y experiencias que buscan pro-
ducir un reencuentro con uno mismo y un cambio en las relaciones con
uno mismo y con los demas (Heelas, 2009: 792), asi como una busqueda
de autenticidad, verdad y trascendencia (Mossiere, 2018: 61). Constitu-
yen practicas rituales porque son portadoras de significados, expresan
una serie de valores e ideas culturales, ponen en relacién elementos
dispares haciéndolos interdependientes, se caracterizan por su dindmica
interna y constituyen dispositivos orientados a la produccion y socializa-
cion de experiencias especificamente de tipo somatico. La nocioén de es-
piritualidad identificada en los discursos difundidos en estas practicas esta
vinculada a una semantica centrada en las energias (teltricas, corporales,
emocionales, divinas, cosmicas, universales). Este vocabulario evoca la
posibilidad de una curacién de tipo holistico en la que cada participante
busca reconectarse consigo mismo, con los demas y con el universo (Hou-
seman, 2002: 533).

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201 181



Yael Dansac

Las practicas son heterogéneas en cuanto a la ideologia que movili-
zan, ya que cada una ofrece un marco de interpretacion diferente. Pueden
basarse en las energias telaricas, la tensegridad de Carlos Castaneda,'
el neo-chamanismo o la sanacién energética del aura. El tnico requisito
para participar es pagar la tarifa establecida por el especialista. Los grupos
son heterogéneos, cambian constantemente y estan formados por tres ti-
pos principales de actores. Estos desempenan papeles especificos, respetan
una estructura jerarquica vertical y mantienen un orden de género que
asigna funciones distintas a hombres y mujeres. El especialista es quien
guia a los participantes a través de un protocolo que organiza las practicas
y construye las narrativas que les dan sentido. Todos los especialistas que
conoci eran hombres de entre cuarenta y setenta anos, la mayoria de los
cuales vivian en Paris, y habian cursado estudios superiores. El especialis-
ta se identifica a si mismo como “chaman” o “coach espiritual” y rara vez
es autodidacta, ya que adquiere sus conocimientos a través de cursos de
formacion en el campo de la curacion energética. El especialista ofrece
una amplia variedad de practicas que se diferencian entre ellas por su
duracion, el nimero de megalitos a visitar y los marcos de interpretacion
otorgados. Dichas actividades son propuestas en paginas de internet en
donde el participante puede elegir la que mas le conviene. El asistente del
especialista se encarga de mediar la comunicacion entre los actores, evitar
la monopolizacion de la palabra, desdramatizar una situaciéon cuando hay
un problema y gestionar conflictos. Todas las asistentes que conoci eran
mujeres que tenian una relacion personal con el especialista. Los partici-
pantes son los que pagan la tarifa que cobran los especialistas, que varia
entre ciento cincuenta y trescientos euros por dia. Los objetivos que los
llevan a invertir su tiempo, dinero y esfuerzo en estas practicas varian. En
general, los participantes buscan vivir una experiencia capaz de provocar
un cambio inmediato en la percepcion que tienen de si mismos, de los
demas y de su entorno. La mayoria de los participantes que conoci eran
debutantes, vivian cerca de Carnac y eran mujeres de entre veinticuatro y
setenta afios con estudios superiores. Tienen un interés comun por el ocul-
tismo, la arqueologia, la astrologia o el desarrollo personal. Los tres tipos

12 Se trata de un conjunto de movimientos corporales que se asemejan a las versiones
occidentales del Tai Chi. Fueron creados por Castaneda (1997), se basa en supuestas

técnicas terapéuticas empleadas por sociedades prehispanicas del centro de México.

182 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201



Aprender a ver y sentir lo invisible:...
de actores conforman lo que llamo “comunidades efimeras”,"” ya que no
entablan relaciones personales ni duraderas entre ellos.

HERRAMIENTAS PARA UN ESTUDIO ETNOGRAFICO SOBRE
EXPERIENCIAS SENSORIALES EN CONTEXTOS RITUALES

De 2015 a 2019 llevé a cabo un estudio etnografico en veinte practicas
de inspiraciéon New Age y neopagana realizadas en el sitio arqueologi-
co de Carnac. El objetivo del estudio fue analizar el proceso de construc-
cion y socializacion de experiencias consideradas como “espirituales” que
se manifiestan de forma somatica. Para ello me enfoqué en la situaciéon de
los cuerpos de las personas investigadas, asi como en el entorno intersubje-
tivo en el que generan e interpretan sus sensaciones corporales. Siguiendo
estas estrategias, busqué aportar nuevos conocimientos sobre el conteni-
do de la “experiencia vivida” de mis interlocutores.

Tomando en cuenta que el estudio se concibié como una fenomeno-
logia de la experiencia ritual en un contexto especifico, decidi aplicar mé-
todos etnograficos que me permitieran recopilar datos sobre la experien-
cia sensorial de los participantes al interior de las practicas analizadas. Al
inicio de mi trabajo de campo constaté que las herramientas etnograficas
tipicas, como la observacion participante y las entrevistas semiestructu-
radas y estructuradas, eran ttiles, pero no bastaban para obtener datos
detallados sobre los procesos que permiten a los participantes generar e
interpretar sus sensaciones corporales. Por ende, integré dos métodos de-
sarrollados por la etnografia sensorial (Pink, 2009): la entrevista somatica
y la participacion sensorial.

La entrevista somatica es una herramienta adaptada del método desa-
rrollado por Jaida K. Samudra (2008: 670) en su investigacion sobre la ex-
periencia kinestésica. Consistié en hacer preguntas a los participantes so-
bre la manera correcta de realizar un determinado movimiento corporal
indicado por el especialista y luego en seguir sus indicaciones mientras me

1 Esta nocién esta influenciada por el término de “comunidad imaginada” desarrollado
por Benedict Anderson (1983) y retomado por Lisa Aldred (2000: 329-330) en su estudio
de los grupos New Age. Para Aldred, el tipo de comunidad que se forja en dichos grupos
es “imaginada” porque no se basa en una historia compartida, unas relaciones sociales
duraderas o un contexto cultural comun. Carece de los elementos que podrian darle un

verdadero sentido de pertenencia.

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201 183



Yael Dansac

supervisaban realizandolo. Al proceder de esta manera, obtuve respuestas
fisicas y verbales de parte del participante-mentor, quien recurrentemente
corregia mi postura corporal y mis movimientos. Al mismo tiempo, yo
llevaba a cabo fisicamente las instrucciones que el participante acababa de
darme, incluyendo las correcciones. Durante estas entrevistas somaticas
desempené el papel de aprendiz. Al ser observada y guiada por otros par-
ticipantes, pude identificar cuando y en qué condiciones se producen las
experiencias somaticas que los participantes valoran como indicadores de
la presencia de “energias”, “espiritus” u otras entidades convocadas.' La
participacion sensorial es una herramienta concebida por David Howes
(2019) en su estudio sobre el significado atribuido a sensaciones en distin-
tas culturas. Consisti6 en utilizar mi cuerpo, mis sentidos y experiencias
corporales como herramientas para analizar la posicion espacial de los
cuerpos investigados, asi como la relacion entre movimientos corporales y
una determinada sensacion."”” Dicha herramienta encuentra eco en la pro-
puesta de “El diario de campo encarnado” de Hilda Mazariegos (2022),
que incluye el registro de la experiencia corporal y emocional del investi-
gador. Los dos métodos que apliqué me exigieron una implicacién fisica
y emocional intensa. Los datos recolectados por medio de la aplicacion
de observaciones participantes, entrevistas verbales, entrevistas somaticas
y participaciones sensoriales me permitieron elaborar una triangulacion
entre mis propias experiencias corporales, las experiencias somaticas de
mis interlocutores y sus relatos sobre las mismas.

Los datos recolectados por este estudio me permitieron constatar que
la implicacién sensorial y fisica de los participantes es intensa. La impor-
tancia que le atribuyen a sus sensaciones corporales, los usos que hacen
de su cuerpo y la atenciéon que otorgan a sus sentidos es constante. Po-
driamos sugerir que el modo somatico de atenciéon que dichas practicas
movilizan se caracteriza por los usos que los participantes dan a su cuer-
po vy sus sentidos como herramientas para comprobar la presencia de las
“energias de los megalitos” y constatar la potencialidad de estas. Los datos

" Una descripcién detallada sobre la implementacion de este tipo de entrevista somdtica
y una discusion sobre las problematicas que surgen al aplicarla se encuentra en Dansac
(2020: 310-311).

5 En mi estudio, la corporizacién esta relacionada con la ejecuciéon de un movimiento y

la sensorialidad esta asociada a la sensaciéon que produce dicho movimiento.

184 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201



Aprender a ver y sentir lo invisible:...

también sefialaron que, desde los primeros minutos hasta el final de cada
practica, los participantes deben realizar simultaneamente multiples ta-
reas: deben aprender a mover su cuerpo de determinadas maneras, tener
pleno control de sus movimientos y prestar atenciéon a las sensaciones cor-
porales que estos provocan. El aprendizaje progresivo de estas acciones
conforma el proceso que denomino “pedagogia somatica”. Mi compren-
sion de dicho proceso esta fuertemente influenciada por el paradigma de
corporizaciéon de Csordas (1990). Esta nocion subraya la interacciéon y
relacion entre mente y cuerpo, permite ahondar en las diversas formas en
que se experimenta corporalmente la experiencia religiosa o espiritual y
explora cémo los individuos experimentan el entorno social y fisico con
sus cuerpos culturalmente construidos. El concepto de corporizaciéon me
permiti6 enfocarme en el cuerpo de los practicantes como base existencial
de las experiencias que viven durante las practicas. Al igual que Csordas
(1993: 138), utilicé el término “somatico” para referirme a las sensaciones
corporales que utilizan los practicantes para experimentar las practicas en
y con su cuerpo. Su nociéon de “modos somaticos de atencion” me incitd
a analizar a detalle el contexto fisico e intersubjetivo que da lugar a una
determinada sensacion corporal.

La etnografia sensorial realizada también revel6 que dicho apren-
dizaje somatico se implementa gradualmente a través de un protocolo
ritual compuesto por fases secuenciales lineales que guian las practicas,
formando un patréon general que siguen todos los especialistas que conoci.
En primer lugar, los participantes caminan en grupo hacia un monumen-
to prehistorico. A continuacién se colocan lejos del objeto para realizar
colectivamente técnicas corporales. Luego, el especialista guia a los par-
ticipantes a través de un ejercicio de visualizaciéon para contactar a los
espiritus o guardianes que son los Gnicos capaces de liberar la energia del
megalito. Si la practica se realiza cerca de un megalito, cada participante
toca a continuacion el objeto con las palmas de las manos, el pecho, la
frente o la espalda. Cuando se realiza a proximidad de una tumba prehis-
torica, el participante ingresa en el interior donde experimenta sensacio-
nes corporales y olfativas variadas. Por Gltimo, los participantes se colocan
en circulo cerca del monumento y realizan intercambios verbales para
comparar sus experiencias somaticas entre si. El tipo de pedagogia somati-
ca que implementa este protocolo se basa en cuatro elementos principales:
el aprendizaje progresivo de un lenguaje sensorial, la ejecucion de técnicas

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201 185



Yael Dansac

corporales, la practica de la visualizacion y la interpretaciéon de imagina-
rios somaticos. A continuacion ilustraré estos elementos a través del relato
etnografico sobre una practica que no fue realizada en los alineamientos
de Carnac, sino en una tumba prehistorica local.

IMPLEMENTACION DE UNA PEDAGOGIA SOMATICA

A TRAVES DE UN PROTOCOLO RITUAL

En una practica dirigida en mayo de 2018 por Pierre, este coach espiritual
nos propuso que comenzaramos nuestras actividades visitando un mo-
numento distinto al Gigante de Manio, un megalito de cuatro metros de
altura que suele visitarse al inicio de las actividades. Nuestro punto de
reunién fue una comunidad cerca de Carnac llamada Le Bono, donde
se encuentra una tumba prehistorica llamada el “tamulo de Kernous”.
Al llegar al lugar, aparcamos en un pequefio estacionamiento a unos cin-
cuenta metros de la tumba. Esta tenia unos ocho metros de altura y treinta
y cinco de diametro. Estaba formada por piedras cubiertas por una gruesa
capa exterior de escombros de granito. Esta estructura era la tumba. El

unico acceso al interior era a través de un tinel a nivel del suelo (Figura 2).

s
Figura 2

Tumba prehistérica de Kernous
(Dansac, Kernous, 2018)

186 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201



Aprender a ver y sentir lo invisible:...

Una vez que todos llegamos al lugar, Pierre nos pidié que formaramos
un circulo y nos explicd que esta tumba neolitica era una de las mejor
conservadas de la regién y que era seguro visitar su interior. A continua-
ci6n nos brindé su interpretacion del lugar y nos indicé el objetivo de las
actividades que ibamos a llevar a cabo de la siguiente manera:

En el pasado, los druidas realizaban ceremonias sagradas en el interior de
esta tumba para aportar bienestar y vitalidad a las personas y a la comuni-
dad. Como ellos, vamos a entrar en esta tumba para realinear y armonizar
nuestros centros energéticos, lo que nos permitird aliviar nuestras dolencias
fisicas y mentales. También nos permitira desbloquear, reactivar y volver a
estimular la circulaciéon de la energia vital que fluye dentro de cada uno de
nosotros. En primer lugar, sus cuerpos tenderan a adaptarse a la frecuencia
energética del lugar. En segundo lugar, la energia de la tumba estimulara
el proceso de limpieza energética de vuestro ser. Cuando salgais, os senti-
réis mejor, tanto fisica como emocionalmente. Pero primero, vamos a hacer
algunos ejercicios para prepararnos y sacar el maximo de esta experiencia
(Pierre, 6 de mayo de 2018).

Tras su discurso, Pierre nos pidi6 que siguiéramos en circulo y nos
guio a través de una serie de técnicas corporales que nos servirian para
identificar colectivamente las diversas experiencias sensoriales que se pue-
den tener en el interior de la tumba. En primer lugar, teniamos que res-
pirar tranquila y profundamente, concentrandonos en la duracion de la
inhalacion y la exhalacion. Luego teniamos que levantar las manos y los
brazos al cielo. A continuaciéon, bajabamos lentamente los brazos para
apoyar las palmas de las manos en la cabeza vy, finalmente, recorriamos
con las palmas el largo de nuestro cuerpo hasta llegar a los pies (Figura 3).

Después de repetir esta técnica unas diez veces, Pierre nos pidi6 que
nos pusiéramos en parejas, frente a frente, todavia de pie y fuera de la
tumba. Nos dijo que una persona de cada pareja debia permanecer com-
pletamente quieta, con la cabeza erguida y los brazos a los lados del cuer-
po. La otra persona debia poner las palmas de las manos cerca del cuerpo
de su compariero, sin llegar a entrar en contacto directo con él, dejando
unos diez centimetros de distancia entre la palma y el cuerpo de la otra
persona. Podriamos pensar que el participante inmoévil adopta el rol de un
megalito, o de un arbol, o incluso de la estructura exterior de la tumba.

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201 187



Yael Dansac

Figura 3 Figura 4
Esquema de las posiciones corporales Esquema de las posiciones corporales
durante el ejercicio individual (Dansac) durante el ejercicio en parejas (Dansac)

La persona que podia mover su cuerpo tenia que levantar las manos con
las palmas hacia el cielo, y luego ponerlas por encima de la cabeza de su
compaifiero, sin llegar a tocarlo. Luego tenia que bajar lentamente las pal-
mas de las manos hasta que estuvieran por encima de los hombros, luego
a lo largo de los brazos y las piernas, hasta llegar a los pies de la pareja (Fi-
gura 4). Al terminar, el companero inmévil recuperaba su movilidad y el
binomio intercambiaba verbalmente al respecto de las sensaciones corpo-
rales que habian experimentado durante la actividad: ligereza o pesadez
en los miembros superiores al dibujar el contorno del companero; calor o
frio al ser recorrido por las palmas del otro. A continuacién se invertian los
roles para repetir el mismo ejercicio.

La practica de estas técnicas duré una hora. Al finalizar, Pierre nos
dijo que ya estabamos preparados para entrar en la tumba, pero que an-
tes era necesario abrir el vortice de energia que se encontraba dentro de
dicho monumento. Para ello, necesitabamos la intervencion de un ser que
¢l nos presenté como “el guardian del lugar”. Nos explico que esta en-
tidad era la tnica capaz de abrir el vortice. Por ende, de su presencia y
colaboracion dependia el éxito de la practica. Segin los especialistas, los
guardianes tienen una forma antropomorfica, carecen de atributos mas-
culinos y femeninos, estan hechos de luz y se comunican mentalmente con
seres humanos y no humanos. Viven aqui desde antes de la llegada del ser
humano vy les gusta estar cerca de los lugares “poderosos”. Suelen estar
sentados en el suelo y su mirada esta siempre fija en la piedra. Para con-
tactarlo, Pierre nos dijo que debiamos cerrar nuestros ojos y visualizarlo.

188 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201



Aprender a ver y sentir lo invisible:...

Con los ojos cerrados, escuché al especialista describirnos lo que ¢l estaba
visualizando de la siguiente manera:

El espiritu tiene forma humana, esta hecho de luz y esta sentado en el suelo.
Esta viendo la tumba directamente. Cada uno de vosotros debe pedirle per-

miso para entrar (Pierre, 6 de mayo de 2018).

Durante este ejercicio de visualizacion, el participante no trata sim-
plemente de imaginar un ser “no humano”, su objetivo es interactuar con
¢l sin perder de vista la naturaleza conscientemente fabricada de estos
entes generalmente invisibles (Houseman, 2016: 232). Por lo tanto, debe
esforzarse por reconocer en este espiritu a un ser autbnomo y dinamico.
Esta clase de interaccion es caracteristica de los rituales neopaganos ins-
pirados del nuevo animismo contemporaneo en los que los participantes
conceden a las entidades convocadas agencia y reflexividad (Rountree,
2015: 1). Pierre consideraba a este espiritu como un ser capaz de rela-
cionarse con el espacio en el que habitaba, con los seres humanos y no
humanos, y consigo mismo.

Unos minutos después de haber finalizado su discurso, Pierre nos
indic6 que el guardian habia accedido a nuestra peticion. El vortice de
energia de la tumba habia sido abierto. Luego nos sefialé que a medida
que nos adentraramos en la tumba, iriamos sintiendo un cosquilleo en la
piel y sensaciones de frio, calor, ligereza y pesadez en las piernas. Dichas
sensaciones serian atin mas fuertes una vez que hubiéramos ingresado a la
camara funeraria. El acceso se realiz6 en fila india, en silencio y despacio.
La entrada a dicha estructura desembocaba en un corredor de piedras er-
guidas que estimé en doce metros de largo, un metro de ancho y un metro
y cuarto de alto. Para acceder tuvimos que inclinar la parte superior de
nuestro cuerpo a casi noventa grados. El pasillo era ligeramente sinuoso
y la luz del sol solo iluminaba la entrada, por lo que pronto nos enfren-
tamos a la oscuridad. Para iluminar el pasillo y evitar caernos en el suelo
irregular, los participantes empezaron a encender la linterna de sus telé-
fonos moviles. Cuando por fin llegamos a la camara funeraria, pudimos
ponernos de pie. La camara tenia forma circular, media unos cinco me-
tros cuadrados y tenia paredes de dos metros de altura. Pierre fue el Gltimo
en entrar. Enseguida nos dijo que las paredes de esta camara estaban he-
chas de piedras levantadas hace diez mil anos y que soportaban diez tone-

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201 189



Yael Dansac

ladas de piedras y tierra por encima de nuestras cabezas. Luego nos pidi6
que nos sentaramos en el suelo y apoyaramos la espalda contra la pared.

A continuacion, nos dijo que guardaramos silencio y apagaramos las
luces de nuestros teléfonos moviles. Todo el grupo siguid estas instruccio-
nes. En cuanto apagamos los moviles, nos vimos envueltos en una oscuri-
dad total. Fue entonces cuando senti de repente un sinfin de sensaciones
corporales simultaneas. El olor a tierra mojada invadié mi nariz y la piel
de mis brazos y de mis manos se erizé al instante. Al inhalar, noté que
el aire al interior de la tumba era muy frio y himedo en comparacion
con el aire calido del exterior. Como no tenia visiéon alguna a causa de la
oscuridad, decidi cerrar los ojos y palpar las paredes y el suelo de la tumba
con las palmas de mis manos. Durante este reconocimiento tactil del nue-
vo entorno, mis palmas se encontraron con las manos de los participantes
que estaban sentados uno a mi lado izquierdo y el otro a mi lado derecho.
Al igual que yo, palpaban el suelo y las paredes de la tumba. Durante
esta inspeccion de la camara funeraria, mis sentidos del oido y del tacto
empezaron a agudizarse gradualmente. Primero me concentré en mis sen-
saciones corporales y después decidi dirigir mi atencién a las voces de los
demas participantes. Algunos susurraban palabras y frases que me resulta-
ban dificiles de distinguir. Es complicado para mi determinar cuanto dur6
este momento de reconocimiento sensorial de la tumba. Estar bajo tierra,
en total oscuridad y silencio, alteré mi sentido de la orientacion espacial y
temporal. Mis pensamientos al respecto fueron interrumpidos por la voz
de Pierre, la cual resoné de repente entre las paredes de la cAmara funera-
ria. Con una voz tranquila pronunci6 las siguientes palabras:

Estamos aqui para volver a reconectar con lo que somos, para redescubrir
lo que es esencial en nuestras vidas y poder asi sentirnos bien con nosotros
mismos y con los demas. Este momento, como todos los demas que compar-
tiremos este dia, sera esencial. Recargar las pilas aqui te permitira tomarte
un respiro, concentrarte en el momento presente, y experimentar algo que
dificilmente tendras en tu vida cotidiana (Pierre, 6 de mayo de 2018).

Tras su explicacion, Pierre empez6 a guiarnos a través de un ejercicio
de respiracion. Se trataba de una técnica meditativa disefiada para ayu-
darnos a centrar nuestra atenciéon en los problemas fisicos y emocionales
que teniamos en nuestra vida cotidiana. Nos lo explico asi:

190 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201



Aprender a ver y sentir lo invisible:...

Cierra los ojos. Ahora vas a reconectar con lo que eres. Vas a concentrarte
en lo esencial de tu vida para recargar tus pilas, sentirte bien contigo mismo
y con los demas. Respira hondo y aguanta la respiracién unos segundos.
Aprovecha este momento para reflexionar sobre lo que te causa estrés, ansie-
dad, tristeza o enfado. A continuacién, espira suavemente y suelta las emo-

ciones negativas. Permanece atento a las sensaciones que siente tu cuerpo

(Pierre, 6 de mayo de 2018).

Después de lo que me parecieron unos minutos, el silencio que reina-
ba en la camara funeraria fue interrumpido gradualmente por una caco-
fonia de palabras susurradas, suspiros e inhalaciones que me recordaron
que no estaba sola. En este momento, oi a dos participantes que estaban
frente a mi compartir en voz baja sus impresiones sobre sus sensaciones
corporales. Escuché una voz masculina preguntar: “;Sientes el frio? :Son
las energias?”. Y una voz femenina responder: “Esta aqui, el espiritu del
que nos hablé Pierre”. La voz de Pierre se oy6 de nuevo, interrumpiendo
los ruidos y los intercambios susurrados. A continuacion, nos dirigi6 en la
repeticion de un mantra, “Om”.

Pronunciamos el mantra unas quince veces, luego Pierre nos dijo que
guardaramos silencio para animarnos una vez mas a la autorreflexion so-
bre nuestras emociones. Tras un momento que me parecié muy largo, nos
mvité a volver a encender los méviles y a levantarnos despacio para no
lastimarnos y abandonar la tumba. El encendido sistematico de nuestros
moviles disolvid de golpe este momento atemporal. La salida de la tumba
sigui6 el mismo protocolo que la entrada. Doblamos nuestro tronco de
nuevo para cruzar el pasillo que conducia al exterior. Al salir, mis ojos
necesitaron un breve momento para adaptarse a la luz del sol. Una vez to-
dos fuera, Pierre nos reunio en circulo a un lado del timulo y nos invit6 a
compartir lo que habiamos sentido. Florence, una estudiante de psicologia
que formaba parte del grupo, asocié sus sensaciones corporales a un pro-
ceso de adquisicion de las “energias” situadas en el interior de la tumba.
Lo explico6 de la siguiente manera:

Fue una buena idea comenzar el curso aqui. Inmediatamente senti vibracio-
nes muy fuertes cuando entramos en la tumba. La energia que hay dentro
es tan fuerte que no puedes hacer otra cosa que dejarte llevar (Florence, 6
de mayo de 2018).

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201 191



Yael Dansac

Después del intercambio de experiencias, Pierre cerr6 esta primera
parte de la practica diciéndonos que debiamos dar las gracias a los espiritus
de la naturaleza y de los antiguos druidas que, segin ¢él, resguardaban la
tumba. Algunos participantes susurran un ‘“gracias”, otros no emitieron
ninguna palabra, pero cerraron los ojos y bajaron ligeramente la cabeza en
una actitud reverencial. Luego Pierre nos dijo que teniamos que regresar
al aparcamiento para recoger los coches y dirigirnos hacia los megalitos de
Carnac, donde repetiriamos los mismos ejercicios, pero con una modifica-
ci6n importante. En lugar de visitar otra tumba, iriamos al Gigante de Ma-
nio donde cada uno tendria un momento en solitario para tocar la piedra.

IDENTIFICACION Y ANALISIS DE ELEMENTOS QUE CONFORMAN
UN APRENDIZAJE SENSORIAL PROGRESIVO

Como lo he ilustrado anteriormente, las practicas constan de distintas eta-
pas organizadas por un protocolo ritual a través del cual se implementa una
pedagogia somatica. Esta conlleva el aprendizaje de un lenguaje sensorial
diferente al que el practicante esta acostumbrado en su vida cotidiana. El
lenguaje al que me refiero moviliza un marco interpretativo especifico rela-
cionado con las sensaciones corporales y una jerarquia particular de signifi-
cados. Asi, las sensaciones de frio o calor se reinterpretan como evidencia de
la penetracion de energias megaliticas en el cuerpo. Las sensaciones de pe-
sadez en los miembros son interpretadas por los participantes como pruebas
tangibles de la presencia de estas energias. El tacto se valora como un sen-
tido primordial para experimentar la eficacia de estas practicas (Figura 5).

Figura 5
Deteccidn tactil de la energia de un megalito
(Dansac, Wéris, 2023)

192 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201



Aprender a ver y sentir lo invisible:...

Para que los participantes logren apropiarse de este lenguaje sensorial
deben respetar tres tareas distintas que se yuxtaponen durante los ejerci-
cios individuales y colectivos. Cada participante debe tomar “conciencia
de su cuerpo” considerandolo no como un objeto, sino como un “cuer-
po vivo y sensible”, capaz de interactuar con seres humanos y no huma-
nos (Andrieu, 2010: 349). Al mismo tiempo, cada uno debe “despertar su
cuerpo” incitandolo a “sentir” e interactuar con energias invisibles (Ni-
zard, 2020: 285). Simultaneamente, cada participante debe desarrollar su
“atenciéon corporal” (Depraz, 2014: 98) tomando conciencia del funcio-
namiento de su cuerpo, sus sensaciones corporales, su respiraciéon y sus
pensamientos. Para realizar a la vez estas tres tareas, el participante debe
hacer todos los ejercicios (nadie puede tomar el rol de espectador), tener
en cuenta las instrucciones del especialista, imitar los movimientos y gestos
de los demas y concentrarse en sus sensaciones corporales. Ademas, debe
establecer relaciones precisas entre los patrones kinestésicos y el significa-
do que se les da (Figura 6).

Tomar conciencia de su cuerpo

SN

Despertar su cuerpo <«—> | Desarrollar su atenciéon corporal

Figura 6

Tareas simultaneas encaminadas al desarrollo de la atencién corporal

Por lo tanto, esta pedagogia también incluye la incorporaciéon de ima-
ginarios somaticos que se formulan asociando una técnica corporal a una
sensacion corporal especifica (Csordas, 1990: 18). Estos imaginarios son
proporcionados por los especialistas (Tabla 1). Por ejemplo, antes de pe-
dir a los participantes que caminaran lentamente hacia un megalito, Jean
(observacion del 5 de marzo de 2016), Stephan (observacion del 20 de
mayo de 2017) y Peter (observaciéon del 5 de mayo de 2018) les advir-

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201 193



Yael Dansac

tieron a los participantes que muy probablemente experimentarian una
sensacion de pesadez en las extremidades superiores e inferiores. Antes
de tocar un megalito o entrar a una tumba prehistérica, también les in-
dicaron que podrian sentir sensaciones de hormigueo y de pinchazos en
las partes del cuerpo que estuvieran en contacto directo con las piedras.
Los datos recogidos muestran que los especialistas evocan constantemente
estos imaginarios, desde el inicio hasta el final de las practicas. En primer
lugar, los participantes, que en su mayoria son principiantes, descubren y
asimilan estos imaginarios. Luego los reproducen poniéndolos en palabras
para compartir sus sensaciones corporales con los demas. Al transmitir
estos imaginarios somaticos, los especialistas moldean las experiencias cor-
porales de los participantes, los animan a adoptar una actitud reflexiva
y les incitan a asociar sus sensaciones con la presencia de las entidades
convocadas. En otras palabras, ellos estan activamente guiando, entrenan-
do vy significando las experiencias de los participantes. El aprendizaje de
estos imaginarios somaticos permite a mis interlocutores inscribir sus cuer-
pos en el lenguaje sensorial de estas practicas.

Accion Imaginario somatico
Caminar lentamente hacia un Sensacion de pesadez en las extremidades
megalito. superiores ¢ inferiores.

Tocar el megalito con las manos. = Sensaciones de hormigueo y de pinchazos
en las palmas de las manos.

Poner la espalda en contacto Sensacion de frio o de calor bajando de la
con el megalito. nuca a la base de la columna vertebral.

Poner la cabeza o el vientre en Sensacion de frio o de calor sin

contacto con el megalito. desplazamiento en el cuerpo (focalizada).

Poner la oreja en contacto con el | Sensacion de calor en la oreja y sonido de

megalito. zumbido.

Tabla 1. Ejemplo de imaginarios somaticos implementados en las practicas

La practica de la visualizacion del “espiritu del lugar” y de las “ener-
gias de los megalitos” es una técnica meditativa que estimula los sentidos
de los participantes y que también participa en la elaboracion e interpre-
tacion de sus sensaciones corporales. Cuando se practica la visualizacion
en los rituales neopaganos contemporaneos, “el paisaje fisico se traza en
un marco imaginativo, como una meditacion guiada en la que los parti-

194 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201



Aprender a ver y sentir lo invisible:...

cipantes se visualizan a si mismos caminando por un lugar imaginario o
interactuando con seres no humanos” (Butler; 2020: 624). Las visualiza-
ciones pueden tomar la forma de seres no humanos, como los espiritus de
la naturaleza y las energias. Pero en el relato etnografico presentado, su
funcién no se restringe a esto. Los participantes son incitados a visualizar
las energias como entes capaces de entrar en contacto fisico con su cuerpo.

A MANERA DE CONCLUSION: éCOMO COMPRENDER LA
RELACION ENTRE LA PEDAGOGIA SOMATICA IMPLEMENTADA Y
LA EFICACIA ATRIBUIDA A LAS PRACTICAS ANALIZADAS?

La eficacia que Michael Houseman (2016: 232) atribuye a las practicas
New Age y neopaganas reside en su capacidad de permitir al participan-
te experimentar una “identidad refractada”. Al esforzarse por ejecutar
los movimientos corporales y experimentar los estados emocionales de
“otros” (por ejemplo, los druidas mencionados por Pierre), los practican-
tes actian como sujetos divididos entre dos identidades diferentes. Por un
lado, los “druidas” que supuestamente ejecutaron y experimentaron es-
tas practicas hace milenios y, por el otro, los contemporaneos que buscan
sentir en su cuerpo los efectos de estas actividades (Houseman, 2010: 65).
Este proceso solo puede lograrse estableciendo un régimen de atencion
particular en el que cada participante debe implicarse fisica y emocio-
nalmente en las realidades que estas practicas ponen en valor, pero sin
perder de vista el caracter conscientemente fabricado de estas realidades.
La identidad refractada se produce cuando el participante se esfuerza por

experimentar una experiencia “extraordinaria”'®

en la que se considera a
sl mismo y a su cuerpo como extraordinarios, sin perder de vista que es
una persona ordinaria con un cuerpo ordinario, y que esta experiencia ha
sido concebida y organizada por el especialista que guia la practica.
Kathrine Rountree (2004) ha elaborado una definicién similar de la
eficacia de las practicas New Age y neopaganas. En su obra sobre las espiri-
tualidades asociadas a la “Diosa” en Nueva Zelanda, la autora subraya que
los participantes son conscientes del rol del especialista en la fabricacion no

solo de las practicas rituales, sino también de los imaginarios y los discursos

o Las experiencias “extraordinarias” son acontecimientos que marcan profundamente

la subjetividad de las personas implicadas. Irrumpen o interrumpen su comportamiento

cotidiano o rutinario (Turner, 1986: 35).

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201 195



Yael Dansac

que moldean sus significados. Pero para los practicantes, esto no disminuye
en nada los efectos de estas actividades, ya que al participar en estos rituales
experimentan sensaciones corporales que asocian a estados afectivos de
“renovacion” y “conexién con la naturaleza”. Segiin Michael Houseman
(2016: 223), el caracter fabricado de las practicas neopaganas y New Age
no afecta la experiencia de los participantes, porque al interior de estas sus
intenciones y sus acciones estan orientadas en direcciones opuestas. En
lugar de asociar sus comportamientos a su estado de animo, estos derivan
del cumplimiento de las acciones encomendadas por el especialista que,
en el caso de nuestro estudio, implementa una pedagogia somatica. Por
ejemplo, en el momento de la ejecucién de ciertas acciones estipuladas en
el relato etnografico presentado, como es el caso de los ejercicios de autorre-
flexion al interior de la tumba prehistérica, el participante se esfuerza por
experimentar un estado afectivo designado por Pierre el especialista como
“de armonia” o “de realineamiento”. En este contexto, el comportamiento
de los actores no expresa su estado de animo, ya que este se encuentra dic-
tado por los discursos del especialista. Por ende, las frases “reactiva la ener-
gia vital”, “reconecta con lo que eres” o “siéntete bien contigo mismo” se
convierten en prescripciones que tienen un valor y una eficacia intrinsecos a
los que los participantes buscan acceder (Moisseefl'y Houseman, 2020: 13).

La relacion entre la eficacia de las practicas y el protocolo que siguen
los participantes es atin mas clara en el estudio de Rountree (2006: 106-
107) sobre las practicas neopaganas en Malta. Para los que participan,
el contacto de su piel con la superficie de los templos neoliticos malteses
produce efectos “espirituales” independientemente de las sensaciones cor-
porales experimentadas. Al tocar estas estructuras, su cuerpo y el templo
“se alinean” y se fusionan convirtiéndose en un solo objeto “sagrado”. La
interacciéon cuerpo a cuerpo con una “‘energia sagrada’ esta garantizada
por los principios que organizan dichas practicas, en las cuales no hay
imaginarios somaticos. No hay incertidumbre o duda para los participan-
tes, ya que cualquier sensacion corporal causada por el contacto de la piel
con la superficie del templo se considera como prueba de la presencia de
“energias”. El efecto es tacito e inequivoco: al tocar el templo y ser toca-
dos por la superficie de este, los participantes establecen el tan deseado
encuentro con las energias.

Si el tacto participa de manera sustancial en la verificacion de la veraci-
dad de una experiencia “extraordinaria” es porque se ha convertido en un

196 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201



Aprender a ver y sentir lo invisible:...

nuevo estilo de comunicacion social y comunitaria del yo. Desde los afios
noventa, Michel Maffesoli ha explorado como el “estilo tactil” participa de
una transmutacion de los valores y establece otra relacion con la alteridad.
En este sentido, subraya que el otro “es aquel al que puedo tocar y que me
puede tocar” (Maffesoli, 1993: 70). Esta definiciéon abre la puerta a una de-
finicién del “otro” como aquel al que afecto y que me afecta. La eficacia de
las practicas analizadas reside en la posibilidad que le otorgan a cada parti-
cipante de establecer una interaccion sensorial reciproca con el “otro”, sea
este lo divino, la energia o el espiritu de la naturaleza. La pedagogia soma-
tica identificada le permite a cada participante aprender a tocar algo que
es visible para ser tocado por algo que es invisible, extraordinario e infinito.

) )

BIBLIOGRAFIA

Aldred, Lisa (2000). “Plastic Shamans and Astroturf Sun Danses: New
Age Commercialization of Native American Spirituality”, American
Indian Quarterly, 24, (3), pp. 329-352.

Anderson, Benedict (1983). Imagined Communities: Reflections on the Origin and
Spread of Nationalism. Londres: Verso.

Andrieu, Bernard (2010). Philosophie du corps, expériences, interactions et écologie
corporelle. Paris: Vrin.
Blacking, John (ed.) (1977). “Towards an Anthropology of the Body”, en
T he Anthropology of the Body. Londres: Academic Press, pp. 1-28
Boismoreau, Emile (1917). “Notes a propos de Iutilisation thérapeutique
des mégalithes dans la Bretagne”, Bulletin de la Société Préhistorique de
France, 14, (3), pp.158-160.

Bourdieu, Pierre (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

— y Jean-Claude Passeron (1977). Reproduction in Education Society and
Culture. Londres y Beverly Hills: Sage.

Butler, Jenny (2020). “Contemporary Pagan Pilgrimage: Ritual and
Re-Storying in the Irish Landscape”, Numen, 67, (5-6), pp. 613-36.

Castaneda, Carlos (1997). Magical Passes: The Practical Wisdom of the Shamans
of Ancient Mexico. Nueva York: Harper Perennial.

Csordas, Thomas J. (1990). “Embodiment as a Paradigm in Anthropolo-
gy”, Ethos, 18, (1), pp. 5-47.

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201 197



Yael Dansac

—  (1993). “Somatic Modes of Attention”, Cultural Anthropology, 8, (2),
pp- 135-156.

Dansac, Yael (2020). “Embodied Engagements with the Megaliths of Car-
nac: Somatic Experience, Somatic Imagery, and Bodily Techniques
in Contemporary Spiritual Practices”, Journal of Religion in Europe,
13, (3-4), pp. 300-324.

—  (2021). “The Enchantment of Archaeological Sites and the Quest
for Personal Transformation”, Ciencias Sociales y Religion/Ciéncias So-
clais e Religido, 23, pp. 1-22.

De la Torre Castellanos, Renée y Cristina Gutiérrez Zuniga (2011). “La
mexicanidad y los circuitos New Age. ;Un hibridismo sin fronteras
o multiples estrategias de sintesis espiritual?”, Archives des Sciences So-
cales des Religions, 153, pp. 183-206.

— y Cristina Gutiérrez Zaniga (2016). “El Temazcal: un ritual prehis-
panico transculturalizado por redes alternativas espirituales”, Cien-
cas Sociales y Religion/Ciéncias Sociais e Religido, 18, (24), pp. 153-172.

—, Crstina Gutiérrez Zaniga y Yael Dansac (2021). “Los efectos cul-
turales de la creatividad ritual del neopaganismo”, Ciencias Sociales y
Religion/Ciéncias Sociais e Religido, 23, pp. 1-22.

Depraz, Natalie (2014). Attention en vigilance. A la croisée de la phénoménologie et
des sciences sociales. Paris: Presses Universitaires de France.

Dupuis, David (2018). “Apprendre a voir 'invisible. Pédagogie visionnai-
re et socialisation des hallucinations dans un centre chamanique
d’Amazonie péruvienne”, Cahiers d’Anthropologie Sociale, 2, (17), pp.
20-42

Durkheim, Emile (1992) [1902]. Léducation morale. Paris: Presses Universi-
taires de France.

Harvey, Graham (2005). Animism: Respecting the Living World. Londres: Hurst.

—  (ed.) (2013). The Handbook of Contemporary Animism. Londres: Routle-
dge.

Heelas, Paul (2009). “Spiritualities of Life”, en Peter Clarke (ed.). T#e
Oxford Handbook of the Sociology of Religion. Oxford: Oxford University
Press, pp. 758-782,

Houseman, Michael (2002). “Qu’est-ce qu’un rituel ?”, L’Autre, 3, (3), pp.
533-538.

—  (2010) “Des rituels contemporains de premiere menstruation”, £ih-
nologie Frangaise, 40, (1), pp. 57-66.

198 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201



Aprender a ver y sentir lo invisible:...

—  (2016). “Comment comprendre I'esthétique affectée des cérémonies
New Age et néopaiennes P, Archwes de Sciences Sociales des Religions,
174, pp. 213-237.

Howes, David (ed.) (2018). “Introduction: On the Geography and An-
thropology of the Senses”, en Senses and Sensations: Critical and Primary
Sources. Geography and Anthropology. Londres: Bloomsbury, pp. 1-22.

—  (2019). “Multisensory Anthropology”, Annual Review of Anthropology,
48, (1), pp. 17-28.

Ishii, Miho (2012). “Acting with Things: Self-poiesis, Actuality, and Con-
tingency in the Formation of Divine Worlds”, Journal of Ethnographic
Theory, 2, (2), pp. 371-388.

Jamison, Ian (2011). “Embodied Ethics and Contemporary Paganism”.
Tesis de doctorado. Milton: The Open University.

Le Breton, David (2010). Cuerpo sensible. Santiago de Chile: Ediciones Me-
tales Pesados.

Lévi-Strauss, Claude (1962). La Pensée Sauvage. Paris: Plon.

Lombardi, Denise (2023). Le néo-chamanisme. Une religion qui monte ? Paris:
Editions du Cerf.

Maftesoli, Michel (1993). La contemplation du monde, figures du style communau-
taire. Paris: Grasset.

Mauss, Marcel (1950). La notion des techniques du Corps. Paris: Presses Uni-
versitaires de France.

Mazariegos Herrera, Hilda Maria Cristina (2022). “El diario de campo
encarnado. Apuntes para una propuesta metodolégica para el estu-
dio de las emociones desde y con el cuerpo”, en I. Jacobo y M. Mar-
tinez-Moreno (eds.). Las emoctones de ida y vuelta. Experiencia etnogrdfica,
método y conoctmiento antropoldgico. México: UNAM, pp. 335-352.

Merleau-Ponty, Maurice (1945). Phénoménologie de la perception. Paris: Galli-
mard.

—  (1964). Le visible et mvisible. Paris: Gallimard.

Meyer, Birgit (2006). Religious Sensations: Why Media, Aesthetics and Power Ma-
tter in the Study of Contemporary Religion. Amsterdam: Vrije University.

Moisseeft, Marika y Michael Houseman (2020). “L’orchestration rituelle du
partage des émotions et ses ressorts interactionnels”, en L. Kaufmann
y L. Quéré (dirs.). Les émotions collectives. Paris: EHESS, pp. 133-168.

Mossiere, Géraldine (2018). “Des esprits et des hommes : regard anthro-
pologique sur le sujet spirituel”, Théologiques, 26, (2), pp. 59-80.

Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201 199



Yael Dansac

Nizard, Caroline (2020). “S’ac-corps-der, approfondissement de I'atten-
tion corporelle dans les pratiques de yoga”, en B. Andrieu (ed.). Ma-
nuel d’emersiologie. Apprends le langage du corps. San Giovanni: Mimesis,
pp. 272-340.

Pierini, Emily (2016). “Becoming a Spirit Medium: Initiatory Learning
and the Self in the Vale do Amanhecer”, Ethnos, 81, (2), pp. 290-314

—, Alberto Groisman y Diana Espirito Santo (2023). Other Worlds, Other
Bodies. Embodied Epistemologies and Ethnographies of Healing. Nueva York
y Oxford: Berghahn.

Pike, Sarah (2001). Earthly Bodies, Magical Selves: Contemporary Pagans and the
Search for Community. Berkeley: University of California Press.

Pink, Sarah (2009). Doing Sensory Ethnography. Londres: Sage.

Rountree, Kathryn (2006). “Performing the Divine: Neo-Pagan Pilgrims
and Embodiment at Sacred Sites”, Body & Society, 12, (4), pp. 95-115.

—  (2004). Embracing the Witch and the Goddess: Femunist Ritual-Makers in
New Lealand. Londres: Routledge.

—  (ed.) (2015). “Introduction. Context is Everything: Plurality and
Paradox in Contemporary European Paganisms”, en Conlemporary
Pagan and Natwe Faith Movements in Europe. Colonialist and Nationalist Im-
pulses. Nueva York y Oxford: Berghahn, pp.1-23.

Samudra, Jaida Kim (2008). “Memory in Our Body: Thick Participation
and the Translation of Kinesthetic Experience”, American Ethnologist,
35, (4), pp. 665-681.

Turner, Victor (1986). “Dewey, Dilthey and Drama: An Essay in the An-
thropology of Experience”, en Victor Turner y Edward Bruner
(eds.). The Anthropology of Experience. Chicago: University of Illinois
Press, pp. 33-44.

Whitehead, Amy (2018). Religious Objects. Uncomfortable Relations and an Onto-
logical Turn to Things. Londres: Taylor and Francis.

200 Encartes, vol. 7, nim. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201



Aprender a ver y sentir lo invisible:...

Yael Dansac (Ciudad de México, 1984) es investigadora posdoctoral
en el Centro Interdisciplinario de Estudio de las Religiones y de la
Laicidad de la Universidad Libre de Bruselas. Es doctora en An-
tropologia Social y Etnologia por la Ecole des Hautes Etudes en
Sciences Sociales. Ha llevado a cabo investigaciones etnograficas
en México, Francia, Bélgica y Reino Unido. Sus temas de estudio
incluyen interacciones rituales entre seres humanos y no-humanos,
religién y ecologia, antropologia del cuerpo y sacralizacién contem-
poranea de sitios arqueologicos. Fue investigadora visitante en la
Universidad de Glasgow y becaria del programa curopeo de exce-
lencia en la investigacion Marie Sklodowska-Curie Actions. Entre
sus numerosas publicaciones destaca el libro que coedit6 con Jean
Chamel intitulado Relating with More-than-Humans: Interbeing Rituality
in a Liwing Word (Nueva York: Palgrave Macmillan, 2022).

Encartes, vol. 7, nitm. 14, septiembre 2024~febrero 2025, pp. 175-201

201





