
rev is ta  d ig i ta l  m ult i
m

ed
i a

EN
CARTES

Dansac, Yael
Aprender a ver y sentir lo invisible: pedagogía somática en
prácticas espirituales alternativas
Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201
Enlace: https://encartes.mx/dansac-etnografia-aprendizaje-somatico-
new-age-espiritualidad-francia 
Yael Dansac, orcid: https://orcid.org/0000-0002-2681-2301
doi: https://doi.org/10.29340/en.v7n14.360

Encartes 
issn 2594-2999, Bajo licencia Creative Commons
encartesantropologicos@ciesas.edu.mx

Disponible en https://encartes.mx



rev is ta  d ig i ta l  m ult i
m

ed
i a

EN
CARTES

173

issn 2594-2999, Bajo licencia Creative Commons
Encartes 14 l septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201
Recepción: 31 de julio de 2023 l Aceptación: 5 de diciembre de 2023
https://encartes.mx

Resumen: El artículo expone un proceso de aprendizaje somático progresivo 
que tiene como objetivo la producción de un cuerpo sensible capaz de interac-
tuar con agentes no humanos promovidos en prácticas espirituales de inspira-
ción New Age y neopagana. Los rituales contemporáneos realizados en el sitio 
arqueológico de Carnac, Francia, se toman como base etnográfica y empírica al 
considerarlos espacios de aprendizaje sensorial donde los participantes desarro-
llan su atención corporal para verificar la eficacia de las técnicas implementadas. 
El análisis muestra que los elementos principales que componen la pedagogía 
somática aplicada son el aprendizaje de un lenguaje sensorial alternativo, la eje-
cución de técnicas corporales, la práctica de la visualización y la incorporación 
de imaginarios somáticos. 
Palabras claves: aprendizaje sensorial, experiencia somática, espiritualidad, 
neopaganismo, Carnac, megalitos, Francia.

learning to see and feel the invisible:
somatic learning in alternative spiritual practices

Abstract: This article describes a progressive somatic learning process that aims 
to produce a body sensitive enough to interact with the non-human agents pro-
moted in New Age and neopagan spiritual practices. Contemporary rituals or-
ganized at the archeological site in Carnac, France, are the empirical research 
subject of  this ethnography. These rituals are approached as spaces for sensory 

REALIDADES SOCIOCULTURALES
APRENDER A VER Y SENTIR LO INVISIBLE: 
PEDAGOGÍA SOMÁTICA EN PRÁCTICAS 
ESPIRITUALES ALTERNATIVAS
learning to see and feel the invisible:
somatic learning in alternative spiritual practices

Yael Dansac*

* Universidad Libre de Bruselas. Bélgica.



174 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Yael Dansac

learning where participants tune into their body in order to verify the effective-
ness of  the techniques. As shown in the analysis, the core elements of  the somatic 
learning applied in the rituals include the incorporation of  an alternative sensory 
language, body techniques, visualization, and somatic imaginaries. 
Keywords: sensory learning, somatic experience, spirituality, neopaganism, 
contemporary paganism, Carnac, megaliths, France.

Introducción 
En los últimos veinte años, diversos investigadores han analizado la di-

mensión corporal y sensorial de la experiencia vivida por quienes partici-
pan en prácticas que promueven una concepción holista del ser humano1 
(De la Torre y Gutiérrez, 2016; Jamison, 2011; Pierini et al., 2023; Pike, 
2001). Los resultados obtenidos por dichos estudios han señalado la pri-
macía de lo sensorial en la elaboración y socialización de experiencias 
de naturaleza espiritual, así como también el rol otorgado a los sentidos 
como herramientas utilizadas para construir experiencias valorizadas co- 
mo trascendentes. Esto ha revelado la importancia acordada al cuerpo 
como espacio donde los participantes registran dichas experiencias de ma-
nera sensorial y emocional. Entre las prácticas holísticas analizadas, aque-
llas asociadas a los fenómenos heterogéneos identificados como New Age2 

1 A diferencia de la concepción dualista que distingue cuerpo y alma, en las prácticas 
espirituales holistas el cuerpo se considera como una unidad que incluye también la 
mente, el espíritu y el cosmos. Por ende, el cuerpo es el espacio en donde se experimenta 
sensorialmente una reconexión a nivel cognitivo y significativo (De la Torre y Gutiérrez, 
2016: 154). 
2 Heredero de las sociedades teosóficas del siglo xix, el New Age es un fenómeno he-
terogéneo y la expresión de una espiritualidad global. Renée de la Torre y Cristina 
Gutiérrez (2011: 188) lo han teorizado como un circuito en el que las tradiciones locales 
y autóctonas se ofrecen a los practicantes como fragmentos descontextualizados de su 
origen, como una matriz de resignificación de las mismas basada en algunas creencias 
comunes entre las que destacan: la llegada de una nueva era astrológica marcada por 
la convivencia armónica entre todas las tradiciones culturales existentes entre sí y con 
la naturaleza; la idea del universo como un sistema energético en el que cada elemento 
se encuentra interconectado y la noción de transformación personal basada en el au-
toconocimiento.



175Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Aprender a ver y sentir lo invisible:...

y neopaganismo3 han servido como casos de estudio ideales para explorar 
nuevas jerarquías sensoriales que valoran el tacto como sentido clave para 
percibir la presencia y agencia de entidades convocadas, tales como ener-
gías y espíritus (Rountree, 2006; Lombardi, 2023: 77). 

Desde la antropología, el análisis de la construcción cultural del cuer-
po ha impulsado el conocimiento sobre la socialización de las experiencias 
corporales y sensoriales. El enfoque corporal, interesado en cómo deter-
minadas prácticas culturales se inscriben en el cuerpo (Blacking, 1977), 
surgió como una crítica al textualismo característico de la antropología de 
principios de los años ochenta.4 En la década siguiente, el interés antropo-
lógico por el cuerpo dio lugar a un giro sensorial que centró la atención 
en la identificación de distintos patrones culturales de percepción sensorial 
que forjan la experiencia humana (Howes, 2018: 7). Dicho proceso dio 
lugar a una orientación metodológica llamada “corporización”, que está 
fuertemente influenciada por la obra de Maurice Merleau-Ponty (1945, 
1964) y por los escritos de Pierre Bourdieu (1977: 124). El primero pro-
puso romper con el dualismo cartesiano que separaba el cuerpo de la 
mente,5 y el segundo brindó un enfoque de la corporización en el que 
la noción del cuerpo incluye los sentidos, las emociones y la conciencia.6 
El paradigma de la corporización al cual me adscribo fue propuesto por 
Thomas J. Csordas (1990), quien aborda analíticamente la experiencia 
corporizada que los individuos tienen de su propio cuerpo y las formas 
como lo utilizan para interactuar con su entorno físico y social. A partir 

3 Las espiritualidades identificadas como neopaganas valorizan las relaciones humanas 
con la naturaleza y adoptan cosmologías politeístas y animistas (Rountree, 2006: 104). 
Para Renée de la Torre et al. (2021: 4), el neopaganismo representa una salida desencan-
tada de la modernidad, de las religiones institucionales y del capitalismo que busca un 
horizonte sacro en la naturaleza y en las tradiciones precristianas.  
4 Las aperturas a dicho enfoque fueron desarrolladas por Marcel Mauss (1950) y Claude 
Lévi-Strauss (1962). Este último se interesó por el vocabulario sensorial que caracteriza 
los sistemas clasificatorios de las sociedades tradicionales.
5 Merleau-Ponty (1945, 1964) sostiene que percibimos y actuamos en nuestro entorno 
a través de formas de actividad experimentadas y sentidas en las que nuestro cuerpo y 
nuestra mente son inseparables.
6 El cuerpo puede “sentir” e identificar la obligación, la razón, la belleza, lo sagrado, la 
curación, etc. (Bourdieu, 1977: 24).



176 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Yael Dansac

de estas teorizaciones, Csordas desarrolló la noción de “modos somáticos 
de atención” (Csordas, 1993: 138), definidos como modos culturalmente 
elaborados de prestar atención a y con el propio cuerpo, en entornos que 
incluyen la presencia corporizada de otros. Dichos modos no son arbitra-
rios ni están biológicamente determinados, sino que se encuentran cultu-
ralmente construidos. 

En este artículo, analizo modos somáticos de atención que son ca-
racterísticos de las prácticas de inspiración New Age y neopagana que se 
realizan en el sitio arqueológico de Carnac. Los datos recabados en este 
sitio fungen como base etnográfica y empírica para abordar cómo los 
participantes aprenden a experimentar estas actividades con su cuerpo 
y sus sentidos. El objetivo del texto es brindar una comprensión lo más 
completa y fiel posible del proceso de aprendizaje que moldea las ex-
periencias sensoriales de los practicantes. Los datos presentados en este 
artículo fueron recolectados aplicando una etnografía sensorial caracteri-
zada por la implementación sistemática de distintas herramientas (Pink, 
2009). La categorización y el análisis de los datos me permitió identificar 
y reconstruir un proceso que denomino “pedagogía somática”. Los ele-
mentos que conforman esta clase de educación sensorial progresiva son 
susceptibles de ser identificados en otros contextos rituales propios de 
las espiritualidades New Age y neopaganas. Puntualmente se trata del 
aprendizaje de un lenguaje sensorial alternativo, la ejecución de técnicas 
corporales, la práctica de la visualización y la incorporación de imagina-
rios somáticos. 

Desde un punto de vista emic, el objetivo de las prácticas analizadas es 
acceder a los “poderes curativos” de los megalitos locales mediante la in-
tervención de seres no humanos llamados “espíritus del lugar”. Como en 
el caso de las ceremonias animistas contemporáneas, dichas prácticas fun-
cionan como espacios donde los participantes “aprenden a interactuar de 
manera adecuada con otras personas, no todas humanas” (Harvey, 2005: 
17).7 El efecto principalmente deseado por los participantes es la adquisi-

7 La valoración de interacciones humanas con seres no humanos (energías, espíritus, 
objetos, lo divino) es promovida por las corrientes espirituales que derivan del “nuevo 
animismo contemporáneo” (Harvey, 2013). Este animismo está centrado en el estable-
cimiento de relaciones horizontales y recíprocas con seres no humanos a los que se les 
reconoce el potencial de actuar, comunicar y reflexionar.



177Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Aprender a ver y sentir lo invisible:...

ción de estados afectivos inscritos en los regímenes emocionales promovi-
dos dentro del New Age y la cultura del desarrollo personal, los cuales son 
susceptibles de generar las condiciones “objetivamente requeridas para la 
plena realización del ser humano y su potencial” (Mossière, 2018: 65). Las 
prácticas también fungen como espacios-tiempo en donde los practican-
tes establecen interacciones ritualizadas y corporizadas con objetos (Ishii, 
2012; Whitehead, 2018), que en este caso son monumentos prehistóricos 
a los que se atribuye una agentividad “energética” capaz de provocar una 
transformación de identidad y un encuentro personal con el “otro” (lo di-
vino, lo sagrado, lo trascendente). Las prácticas se encuentran organizadas 
a través de un protocolo ritual que las divide en distintas etapas. De una 
etapa a la otra, los participantes desarrollan progresivamente su atención 
corporal y prestan especial atención a sus sensaciones corporales. Así es 
como progresivamente aprenden a utilizarlas como herramientas para ve-
rificar, experimentar y vivenciar en qué momento y en qué condiciones su 
cuerpo entra en contacto con la energía de los megalitos. 

El texto comienza con una discusión sobre los trabajos que han 
puesto en evidencia los roles atribuidos a las sensaciones corporales y las 
distintas estrategias de enseñanza que son implementadas para produ-
cirlas e interpretarlas dentro de las prácticas de inspiración New Age y 
neopagana. A continuación se describe el contexto de nuestro caso de 
estudio. Se abordan seguidamente los elementos que distinguen a estas 
prácticas y las herramientas metodológicas aplicadas. Después, se ilustra 
el protocolo ritual que organiza las prácticas a partir de un relato etnográ-
fico. Finalmente, se analizan los elementos que componen la pedagogía 
somática identificada. A modo de conclusión, ahondo sobre la relación 
que podemos establecer entre esta pedagogía y la eficacia otorgada a las 
prácticas analizadas, así como también en la importancia del tacto como 
sentido primordial que permite al participante afectar y ser afectado por 
las entidades convocadas. 

Las prácticas espirituales alternativas
como espacios de aprendizaje
La recolección de datos etnográficos sobre interpretaciones heterogéneas 
del cuerpo, especialmente del “cuerpo sensible” como lugar que somos y 
construimos para existir (Le Breton, 2010), ha permitido explorar el signi-
ficado otorgado a las experiencias somáticas en contextos rituales propios 



178 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Yael Dansac

de las espiritualidades alternativas. Algunos ejemplos son las ceremonias 
neopaganas en las que los participantes aprenden distintos modos somáti-
cos de atención para interpretar ciertas sensaciones corporales como pro-
ducidas por seres no humanos (Rountree, 2006); los rituales neo-chamáni-
cos en los que distintas experiencias sensoriales y olfativas son puestas en 
valor por quienes dirigen las prácticas como pruebas de una intervención 
divina (Lombardi, 2023: 77); y las sesiones de curación energética en las 
que ciertas sensaciones son presentadas como evidencia de interacción 
con las “energías invisibles” (Pierini et al., 2023). La omnipresencia de re-
ferencias al cuerpo en los discursos de quienes participan en este tipo de 
experiencias parece deberse a los principios que organizan las prácticas.  
Como lo ilustra la investigación realizada por Renée de la Torre y Cristina 
Gutiérrez (2016: 168) sobre el protocolo ritual que organiza las sesiones de 
baño de vapor prehispánico llamado temazcal, ciertas prácticas funcionan 
como dispositivos orientados a la producción de sensaciones corporales 
mediante interacciones ritualizadas del participante con elementos de la 
naturaleza (árboles, piedras, fuego, agua y tierra, entre otros).

Birgit Meyer (2006) señala que los estudios sobre la experiencia so-
mática aportan conocimientos sobre distintas disciplinas corporales y 
regímenes sensoriales promovidos por corrientes espirituales contempo-
ráneas. También ponen en evidencia el potencial de diversas prácticas 
holísticas como espacios donde los practicantes descubren, experimentan 
e incorporan un corpus de conocimientos relativo al cuerpo y a los senti-
dos transferible o susceptible de ser aplicado en otros contextos. Los datos 
expuestos en los párrafos anteriores suscitan la siguiente cuestión: ¿cuáles 
son los componentes de los procesos de aprendizaje que permiten a los 
practicantes producir y experimentar estas actividades con su cuerpo cul-
turalmente construido? 

Varios análisis han explorado cómo el conocimiento y las habilidades 
asociadas al cuerpo y a los sentidos se desarrollan en contextos rituales 
neopaganos. El estudio de Emily Pierini (2016) sobre el proceso de apren-
dizaje de médiums brasileños identificó cómo los actores desarrollan ha-
bilidades para establecer relaciones con los espíritus invocados. Su inves-
tigación reveló que dicho aprendizaje toma la forma de una experiencia 
multidimensional que es a la vez corporal, intuitiva, performativa, con-
ceptual e intersubjetiva. La investigación de David Dupuis (2018) sobre lo 
que él denomina “aprendizaje visionario” en rituales neo-chamánicos de 



179Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Aprender a ver y sentir lo invisible:...

ayahuasca que tienen lugar en la Amazonia peruana también reconstruyó 
procesos específicos de aprendizaje progresivo. Su estudio identificó las in-
teracciones discursivas y pragmáticas que enmarcan el consumo de dicho 
brebaje alucinógeno y que dan forma a las interpretaciones de las visiones 
que tienen los participantes.

Aunque estos dos estudios contribuyen a la reconstrucción de proce-
sos de aprendizaje específicos implementados para elaborar experiencias 
de naturaleza “espiritual”, considero que es necesario prestar una aten-
ción más profunda a los elementos que configuran la educación somática, 
tanto en el ámbito individual como en el colectivo, a partir de un enfoque 
etnográfico sensorial (Pink, 2009). En busca de entender cómo los parti-
cipantes producen y cultivan un cuerpo capaz de interactuar con entida-
des no humanas, entre 2015 y 2019 realicé un estudio etnográfico en el 
sitio arqueológico de Carnac. En los últimos veinte años este espacio se 
ha convertido en escenario de numerosos cursos, encuentros y ceremonias 
colectivas orientados a la producción y socialización de experiencias so-
máticas provocadas por el contacto físico del cuerpo con la superficie de 
monumentos prehistóricos de piedra.  

Contexto del estudio de caso
Carnac es un sitio arqueológico ubicado en el noroeste de Francia célebre 
por sus numerosos monumentos prehistóricos que toman la forma de blo-
ques de piedra llamados megalitos y de tumbas llamadas túmulos (Figura 
1). Diversos grupos se reúnen allí para realizar prácticas colectivas, gene-
ralmente de un día de duración. Estas actividades promueven interaccio-
nes ritualizadas entre seres humanos y no humanos que son susceptibles 
de ser experimentadas somáticamente. Una de dichas experiencias fue 
descrita por Marie, una participante oriunda de la región de Carnac de la 
siguiente manera: 

Cuando me acosté sobre el megalito, sentí su energía en mi cuerpo, en mi 
columna vertebral. Sentí que la energía de la piedra me realineaba desde 
dentro. Eso fue muy poderoso. Realmente sentí la energía del lugar, sentí lo 
que me estaba haciendo (Marie, 6 de mayo de 2017).8

8 Los actores son citados con seudónimos. 



180 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Yael Dansac

Las prácticas analizadas entremezclan técnicas corporales9 derivadas 
de tradiciones populares relativas a los poderes curativos de los megalitos 
(Boismoreau, 1917) y conocimientos de carácter holista sobre el cuerpo 
que empezaron a difundirse en Francia a partir de 1980 a través de revistas 
esotéricas.10 Marie, como otros participantes, considera que Carnac reúne 
tres características principales que hacen del lugar un espacio ideal para 
“conectarse” con ella misma, con la naturaleza y con el universo. Al igual 
que otros sitios arqueológicos convertidos en lugares de culto por quienes 
se adhieren a espiritualidades alternativas, el paisaje megalítico de Carnac 
es considerado como un “paisaje natural sagrado”, un “lugar energético” 
y la obra de “antiguos constructores” que tenían “otros” conocimientos 
sobre su entorno. Como lo ilustra la siguiente frase, los discursos de los 
especialistas que dirigen las prácticas hacen eco de estas concepciones: “El 
paisaje natural sagrado de Carnac, con sus megalitos, nos sirve de entor-
no para equilibrar nuestras energías” (Eric, 13 de diciembre de 2015). Si 
los conocimientos de los especialistas son aceptados por los participantes 
como “legítimos” es porque los primeros ostentan una autoridad moral 
ante el grupo (Durkheim, 1992 [1902]: 25). Esto significa que su autoridad 
solo existe si es reconocida por los participantes. Estos últimos le conceden 
una obediencia consentida porque consideran que el especialista tiene co-
nocimientos sobre los megalitos que son susceptibles de ser reformulados 
o enriquecidos por sus propias experiencias y conocimientos.11

9 Las técnicas corporales movilizadas en las prácticas analizadas ponen en evidencia la 
manera en que los miembros de una sociedad utilizan su cuerpo. Su análisis en este texto 
no se limitará a la clasificación de movimientos, sino que implicará su examinación en 
los contextos histórico-culturales en los cuales se insertan, los objetivos que los actores les 
confieren y los conocimientos que las nutren (Mauss, 1950: 369). 
10 El proceso de génesis local de las prácticas analizadas fue reconstruido por Dansac 
(2021: 5-8).
11 El tipo de autoridad que ostentan los especialistas no la obtienen simplemente en vir-
tud de su cargo y no conlleva una “aceptación irreflexiva” por parte del participante. A 
diferencia de los maestros que forman parte del sistema educativo francés (Bourdieu y 
Passeron, 1977: 71), los especialistas no buscan mantener ni promover un orden social 
determinado y los conocimientos que brindan son susceptibles de ser modificados, nu-
tridos o reformulados por el participante. 



181Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Aprender a ver y sentir lo invisible:...

Figura 1
Grupo haciendo una caminata energética en los alineamientos 
(Dansac, Carnac, 2015)

Las prácticas analizadas no son identificadas por los especialistas 
como “espirituales” o “rituales”. Estos las proponen como actividades 
lúdicas y terapéuticas. Sin embargo, estas prácticas son experiencias que 
estructuran y producen subjetividades e identidades. Su potencial “espiri-
tual” reside en la calidad de las relaciones y experiencias que buscan pro-
ducir un reencuentro con uno mismo y un cambio en las relaciones con 
uno mismo y con los demás (Heelas, 2009: 792), así como una búsqueda 
de autenticidad, verdad y trascendencia (Mossière, 2018: 61). Constitu-
yen prácticas rituales porque son portadoras de significados, expresan 
una serie de valores e ideas culturales, ponen en relación elementos 
dispares haciéndolos interdependientes, se caracterizan por su dinámica 
interna y constituyen dispositivos orientados a la producción y socializa-
ción de experiencias específicamente de tipo somático. La noción de es-
piritualidad identificada en los discursos difundidos en estas prácticas está 
vinculada a una semántica centrada en las energías (telúricas, corporales, 
emocionales, divinas, cósmicas, universales). Este vocabulario evoca la 
posibilidad de una curación de tipo holístico en la que cada participante 
busca reconectarse consigo mismo, con los demás y con el universo (Hou-
seman, 2002: 533).



182 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Yael Dansac

Las prácticas son heterogéneas en cuanto a la ideología que movili-
zan, ya que cada una ofrece un marco de interpretación diferente. Pueden 
basarse en las energías telúricas, la tensegridad de Carlos Castaneda,12 
el neo-chamanismo o la sanación energética del aura. El único requisito 
para participar es pagar la tarifa establecida por el especialista. Los grupos 
son heterogéneos, cambian constantemente y están formados por tres ti-
pos principales de actores. Estos desempeñan papeles específicos, respetan 
una estructura jerárquica vertical y mantienen un orden de género que 
asigna funciones distintas a hombres y mujeres. El especialista es quien 
guía a los participantes a través de un protocolo que organiza las prácticas 
y construye las narrativas que les dan sentido. Todos los especialistas que 
conocí eran hombres de entre cuarenta y setenta años, la mayoría de los 
cuales vivían en París, y habían cursado estudios superiores. El especialis-
ta se identifica a sí mismo como “chamán” o “coach espiritual” y rara vez 
es autodidacta, ya que adquiere sus conocimientos a través de cursos de 
formación en el campo de la curación energética. El especialista ofrece 
una amplia variedad de prácticas que se diferencian entre ellas por su 
duración, el número de megalitos a visitar y los marcos de interpretación 
otorgados. Dichas actividades son propuestas en páginas de internet en 
donde el participante puede elegir la que más le conviene. El asistente del 
especialista se encarga de mediar la comunicación entre los actores, evitar 
la monopolización de la palabra, desdramatizar una situación cuando hay 
un problema y gestionar conflictos. Todas las asistentes que conocí eran 
mujeres que tenían una relación personal con el especialista. Los partici-
pantes son los que pagan la tarifa que cobran los especialistas, que varía 
entre ciento cincuenta y trescientos euros por día. Los objetivos que los 
llevan a invertir su tiempo, dinero y esfuerzo en estas prácticas varían. En 
general, los participantes buscan vivir una experiencia capaz de provocar 
un cambio inmediato en la percepción que tienen de sí mismos, de los 
demás y de su entorno. La mayoría de los participantes que conocí eran 
debutantes, vivían cerca de Carnac y eran mujeres de entre veinticuatro y 
setenta años con estudios superiores. Tienen un interés común por el ocul-
tismo, la arqueología, la astrología o el desarrollo personal. Los tres tipos 

12 Se trata de un conjunto de movimientos corporales que se asemejan a las versiones 
occidentales del Tai Chi. Fueron creados por Castaneda (1997), se basa en supuestas 
técnicas terapéuticas empleadas por sociedades prehispánicas del centro de México. 



183Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Aprender a ver y sentir lo invisible:...

de actores conforman lo que llamo “comunidades efímeras”,13 ya que no 
entablan relaciones personales ni duraderas entre ellos.

Herramientas para un estudio etnográfico sobre
experiencias sensoriales en contextos rituales
De 2015 a 2019 llevé a cabo un estudio etnográfico en veinte prácticas 
de inspiración New Age y neopagana realizadas en el sitio arqueológi- 
co de Carnac. El objetivo del estudio fue analizar el proceso de construc-
ción y socialización de experiencias consideradas como “espirituales” que 
se manifiestan de forma somática. Para ello me enfoqué en la situación de 
los cuerpos de las personas investigadas, así como en el entorno intersubje-
tivo en el que generan e interpretan sus sensaciones corporales. Siguiendo 
estas estrategias, busqué aportar nuevos conocimientos sobre el conteni- 
do de la “experiencia vivida” de mis interlocutores. 

Tomando en cuenta que el estudio se concibió como una fenomeno-
logía de la experiencia ritual en un contexto específico, decidí aplicar mé-
todos etnográficos que me permitieran recopilar datos sobre la experien-
cia sensorial de los participantes al interior de las prácticas analizadas. Al 
inicio de mi trabajo de campo constaté que las herramientas etnográficas 
típicas, como la observación participante y las entrevistas semiestructu-
radas y estructuradas, eran útiles, pero no bastaban para obtener datos 
detallados sobre los procesos que permiten a los participantes generar e 
interpretar sus sensaciones corporales. Por ende, integré dos métodos de-
sarrollados por la etnografía sensorial (Pink, 2009): la entrevista somática 
y la participación sensorial. 

La entrevista somática es una herramienta adaptada del método desa-
rrollado por Jaida K. Samudra (2008: 670) en su investigación sobre la ex-
periencia kinestésica. Consistió en hacer preguntas a los participantes so-
bre la manera correcta de realizar un determinado movimiento corporal 
indicado por el especialista y luego en seguir sus indicaciones mientras me 

13 Esta noción está influenciada por el término de “comunidad imaginada” desarrollado 
por Benedict Anderson (1983) y retomado por Lisa Aldred (2000: 329-330) en su estudio 
de los grupos New Age. Para Aldred, el tipo de comunidad que se forja en dichos grupos 
es “imaginada” porque no se basa en una historia compartida, unas relaciones sociales 
duraderas o un contexto cultural común. Carece de los elementos que podrían darle un 
verdadero sentido de pertenencia. 



184 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Yael Dansac

supervisaban realizándolo. Al proceder de esta manera, obtuve respuestas 
físicas y verbales de parte del participante-mentor, quien recurrentemente 
corregía mi postura corporal y mis movimientos. Al mismo tiempo, yo 
llevaba a cabo físicamente las instrucciones que el participante acababa de 
darme, incluyendo las correcciones. Durante estas entrevistas somáticas 
desempeñé el papel de aprendiz. Al ser observada y guiada por otros par-
ticipantes, pude identificar cuándo y en qué condiciones se producen las 
experiencias somáticas que los participantes valoran como indicadores de 
la presencia de “energías”, “espíritus” u otras entidades convocadas.14 La 
participación sensorial es una herramienta concebida por David Howes 
(2019) en su estudio sobre el significado atribuido a sensaciones en distin-
tas culturas. Consistió en utilizar mi cuerpo, mis sentidos y experiencias 
corporales como herramientas para analizar la posición espacial de los 
cuerpos investigados, así como la relación entre movimientos corporales y 
una determinada sensación.15 Dicha herramienta encuentra eco en la pro-
puesta de “El diario de campo encarnado” de Hilda Mazariegos (2022), 
que incluye el registro de la experiencia corporal y emocional del investi-
gador.  Los dos métodos que apliqué me exigieron una implicación física 
y emocional intensa. Los datos recolectados por medio de la aplicación 
de observaciones participantes, entrevistas verbales, entrevistas somáticas 
y participaciones sensoriales me permitieron elaborar una triangulación 
entre mis propias experiencias corporales, las experiencias somáticas de 
mis interlocutores y sus relatos sobre las mismas.

Los datos recolectados por este estudio me permitieron constatar que 
la implicación sensorial y física de los participantes es intensa. La impor-
tancia que le atribuyen a sus sensaciones corporales, los usos que hacen 
de su cuerpo y la atención que otorgan a sus sentidos es constante. Po-
dríamos sugerir que el modo somático de atención que dichas prácticas 
movilizan se caracteriza por los usos que los participantes dan a su cuer-
po y sus sentidos como herramientas para comprobar la presencia de las 
“energías de los megalitos” y constatar la potencialidad de estas. Los datos 

14 Una descripción detallada sobre la implementación de este tipo de entrevista somática 
y una discusión sobre las problemáticas que surgen al aplicarla se encuentra en Dansac 
(2020: 310-311).
15 En mi estudio, la corporización está relacionada con la ejecución de un movimiento y 
la sensorialidad está asociada a la sensación que produce dicho movimiento.



185Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Aprender a ver y sentir lo invisible:...

también señalaron que, desde los primeros minutos hasta el final de cada 
práctica, los participantes deben realizar simultáneamente múltiples ta-
reas: deben aprender a mover su cuerpo de determinadas maneras, tener 
pleno control de sus movimientos y prestar atención a las sensaciones cor- 
porales que estos provocan. El aprendizaje progresivo de estas acciones 
conforma el proceso que denomino “pedagogía somática”. Mi compren-
sión de dicho proceso está fuertemente influenciada por el paradigma de 
corporización de Csordas (1990). Esta noción subraya la interacción y 
relación entre mente y cuerpo, permite ahondar en las diversas formas en 
que se experimenta corporalmente la experiencia religiosa o espiritual y 
explora cómo los individuos experimentan el entorno social y físico con 
sus cuerpos culturalmente construidos. El concepto de corporización me 
permitió enfocarme en el cuerpo de los practicantes como base existencial 
de las experiencias que viven durante las prácticas. Al igual que Csordas 
(1993: 138), utilicé el término “somático” para referirme a las sensaciones 
corporales que utilizan los practicantes para experimentar las prácticas en 
y con su cuerpo. Su noción de “modos somáticos de atención” me incitó 
a analizar a detalle el contexto físico e intersubjetivo que da lugar a una 
determinada sensación corporal.  

La etnografía sensorial realizada también reveló que dicho apren-
dizaje somático se implementa gradualmente a través de un protocolo 
ritual compuesto por fases secuenciales lineales que guían las prácticas, 
formando un patrón general que siguen todos los especialistas que conocí. 
En primer lugar, los participantes caminan en grupo hacia un monumen-
to prehistórico. A continuación se colocan lejos del objeto para realizar 
colectivamente técnicas corporales. Luego, el especialista guía a los par-
ticipantes a través de un ejercicio de visualización para contactar a los 
espíritus o guardianes que son los únicos capaces de liberar la energía del 
megalito. Si la práctica se realiza cerca de un megalito, cada participante 
toca a continuación el objeto con las palmas de las manos, el pecho, la 
frente o la espalda. Cuando se realiza a proximidad de una tumba prehis-
tórica, el participante ingresa en el interior donde experimenta sensacio-
nes corporales y olfativas variadas. Por último, los participantes se colocan 
en círculo cerca del monumento y realizan intercambios verbales para 
comparar sus experiencias somáticas entre sí. El tipo de pedagogía somáti-
ca que implementa este protocolo se basa en cuatro elementos principales: 
el aprendizaje progresivo de un lenguaje sensorial, la ejecución de técnicas 



186 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Yael Dansac

corporales, la práctica de la visualización y la interpretación de imagina-
rios somáticos. A continuación ilustraré estos elementos a través del relato 
etnográfico sobre una práctica que no fue realizada en los alineamientos 
de Carnac, sino en una tumba prehistórica local.

Implementación de una pedagogía somática
a través de un protocolo ritual 
En una práctica dirigida en mayo de 2018 por Pierre, este coach espiritual 
nos propuso que comenzáramos nuestras actividades visitando un mo-
numento distinto al Gigante de Manio, un megalito de cuatro metros de 
altura que suele visitarse al inicio de las actividades. Nuestro punto de 
reunión fue una comunidad cerca de Carnac llamada Le Bono, donde 
se encuentra una tumba prehistórica llamada el “túmulo de Kernous”. 
Al llegar al lugar, aparcamos en un pequeño estacionamiento a unos cin-
cuenta metros de la tumba. Esta tenía unos ocho metros de altura y treinta 
y cinco de diámetro. Estaba formada por piedras cubiertas por una gruesa 
capa exterior de escombros de granito. Esta estructura era la tumba. El 
único acceso al interior era a través de un túnel a nivel del suelo (Figura 2).

Figura 2
Tumba prehistórica de Kernous
(Dansac, Kernous, 2018)



187Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Aprender a ver y sentir lo invisible:...

Una vez que todos llegamos al lugar, Pierre nos pidió que formáramos 
un círculo y nos explicó que esta tumba neolítica era una de las mejor 
conservadas de la región y que era seguro visitar su interior. A continua-
ción nos brindó su interpretación del lugar y nos indicó el objetivo de las 
actividades que íbamos a llevar a cabo de la siguiente manera: 

En el pasado, los druidas realizaban ceremonias sagradas en el interior de 
esta tumba para aportar bienestar y vitalidad a las personas y a la comuni-
dad. Como ellos, vamos a entrar en esta tumba para realinear y armonizar 
nuestros centros energéticos, lo que nos permitirá aliviar nuestras dolencias 
físicas y mentales. También nos permitirá desbloquear, reactivar y volver a 
estimular la circulación de la energía vital que fluye dentro de cada uno de 
nosotros. En primer lugar, sus cuerpos tenderán a adaptarse a la frecuencia 
energética del lugar. En segundo lugar, la energía de la tumba estimulará 
el proceso de limpieza energética de vuestro ser. Cuando salgáis, os senti-
réis mejor, tanto física como emocionalmente. Pero primero, vamos a hacer 
algunos ejercicios para prepararnos y sacar el máximo de esta experiencia 
(Pierre, 6 de mayo de 2018).

Tras su discurso, Pierre nos pidió que siguiéramos en círculo y nos 
guio a través de una serie de técnicas corporales que nos servirían para 
identificar colectivamente las diversas experiencias sensoriales que se pue-
den tener en el interior de la tumba. En primer lugar, teníamos que res-
pirar tranquila y profundamente, concentrándonos en la duración de la 
inhalación y la exhalación. Luego teníamos que levantar las manos y los 
brazos al cielo. A continuación, bajábamos lentamente los brazos para 
apoyar las palmas de las manos en la cabeza y, finalmente, recorríamos 
con las palmas el largo de nuestro cuerpo hasta llegar a los pies (Figura 3). 

Después de repetir esta técnica unas diez veces, Pierre nos pidió que 
nos pusiéramos en parejas, frente a frente, todavía de pie y fuera de la 
tumba. Nos dijo que una persona de cada pareja debía permanecer com-
pletamente quieta, con la cabeza erguida y los brazos a los lados del cuer-
po. La otra persona debía poner las palmas de las manos cerca del cuerpo 
de su compañero, sin llegar a entrar en contacto directo con él, dejando 
unos diez centímetros de distancia entre la palma y el cuerpo de la otra 
persona. Podríamos pensar que el participante inmóvil adopta el rol de un 
megalito, o de un árbol, o incluso de la estructura exterior de la tumba. 



188 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Yael Dansac

Figura 3
Esquema de las posiciones corporales 
durante el ejercicio individual (Dansac)

Figura 4
Esquema de las posiciones corporales 
durante el ejercicio en parejas (Dansac)

La persona que podía mover su cuerpo tenía que levantar las manos con 
las palmas hacia el cielo, y luego ponerlas por encima de la cabeza de su 
compañero, sin llegar a tocarlo. Luego tenía que bajar lentamente las pal-
mas de las manos hasta que estuvieran por encima de los hombros, luego 
a lo largo de los brazos y las piernas, hasta llegar a los pies de la pareja (Fi-
gura 4). Al terminar, el compañero inmóvil recuperaba su movilidad y el 
binomio intercambiaba verbalmente al respecto de las sensaciones corpo-
rales que habían experimentado durante la actividad: ligereza o pesadez 
en los miembros superiores al dibujar el contorno del compañero; calor o 
frío al ser recorrido por las palmas del otro. A continuación se invertían los 
roles para repetir el mismo ejercicio.

La práctica de estas técnicas duró una hora. Al finalizar, Pierre nos 
dijo que ya estábamos preparados para entrar en la tumba, pero que an-
tes era necesario abrir el vórtice de energía que se encontraba dentro de 
dicho monumento. Para ello, necesitábamos la intervención de un ser que 
él nos presentó como “el guardián del lugar”. Nos explicó que esta en-
tidad era la única capaz de abrir el vórtice. Por ende, de su presencia y 
colaboración dependía el éxito de la práctica. Según los especialistas, los 
guardianes tienen una forma antropomórfica, carecen de atributos mas-
culinos y femeninos, están hechos de luz y se comunican mentalmente con 
seres humanos y no humanos. Viven aquí desde antes de la llegada del ser 
humano y les gusta estar cerca de los lugares “poderosos”. Suelen estar 
sentados en el suelo y su mirada está siempre fija en la piedra. Para con-
tactarlo, Pierre nos dijo que debíamos cerrar nuestros ojos y visualizarlo. 



189Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Aprender a ver y sentir lo invisible:...

Con los ojos cerrados, escuché al especialista describirnos lo que él estaba 
visualizando de la siguiente manera:

El espíritu tiene forma humana, está hecho de luz y está sentado en el suelo. 
Está viendo la tumba directamente. Cada uno de vosotros debe pedirle per-
miso para entrar (Pierre, 6 de mayo de 2018). 

Durante este ejercicio de visualización, el participante no trata sim-
plemente de imaginar un ser “no humano”, su objetivo es interactuar con 
él sin perder de vista la naturaleza conscientemente fabricada de estos 
entes generalmente invisibles (Houseman, 2016: 232). Por lo tanto, debe 
esforzarse por reconocer en este espíritu a un ser autónomo y dinámico. 
Esta clase de interacción es característica de los rituales neopaganos ins-
pirados del nuevo animismo contemporáneo en los que los participantes 
conceden a las entidades convocadas agencia y reflexividad (Rountree, 
2015: 1). Pierre consideraba a este espíritu como un ser capaz de rela-
cionarse con el espacio en el que habitaba, con los seres humanos y no 
humanos, y consigo mismo. 

Unos minutos después de haber finalizado su discurso, Pierre nos 
indicó que el guardián había accedido a nuestra petición. El vórtice de 
energía de la tumba había sido abierto. Luego nos señaló que a medida 
que nos adentráramos en la tumba, iríamos sintiendo un cosquilleo en la 
piel y sensaciones de frío, calor, ligereza y pesadez en las piernas. Dichas 
sensaciones serían aún más fuertes una vez que hubiéramos ingresado a la 
cámara funeraria. El acceso se realizó en fila india, en silencio y despacio. 
La entrada a dicha estructura desembocaba en un corredor de piedras er-
guidas que estimé en doce metros de largo, un metro de ancho y un metro 
y cuarto de alto. Para acceder tuvimos que inclinar la parte superior de 
nuestro cuerpo a casi noventa grados. El pasillo era ligeramente sinuoso 
y la luz del sol solo iluminaba la entrada, por lo que pronto nos enfren-
tamos a la oscuridad. Para iluminar el pasillo y evitar caernos en el suelo 
irregular, los participantes empezaron a encender la linterna de sus telé-
fonos móviles. Cuando por fin llegamos a la cámara funeraria, pudimos 
ponernos de pie. La cámara tenía forma circular, medía unos cinco me- 
tros cuadrados y tenía paredes de dos metros de altura. Pierre fue el último 
en entrar. Enseguida nos dijo que las paredes de esta cámara estaban he-
chas de piedras levantadas hace diez mil años y que soportaban diez tone-



190 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Yael Dansac

ladas de piedras y tierra por encima de nuestras cabezas. Luego nos pidió 
que nos sentáramos en el suelo y apoyáramos la espalda contra la pared.

A continuación, nos dijo que guardáramos silencio y apagáramos las 
luces de nuestros teléfonos móviles. Todo el grupo siguió estas instruccio-
nes. En cuanto apagamos los móviles, nos vimos envueltos en una oscuri-
dad total. Fue entonces cuando sentí de repente un sinfín de sensaciones 
corporales simultáneas. El olor a tierra mojada invadió mi nariz y la piel 
de mis brazos y de mis manos se erizó al instante. Al inhalar, noté que 
el aire al interior de la tumba era muy frío y húmedo en comparación 
con el aire cálido del exterior. Como no tenía visión alguna a causa de la 
oscuridad, decidí cerrar los ojos y palpar las paredes y el suelo de la tumba 
con las palmas de mis manos. Durante este reconocimiento táctil del nue-
vo entorno, mis palmas se encontraron con las manos de los participantes 
que estaban sentados uno a mi lado izquierdo y el otro a mi lado derecho. 
Al igual que yo, palpaban el suelo y las paredes de la tumba. Durante 
esta inspección de la cámara funeraria, mis sentidos del oído y del tacto 
empezaron a agudizarse gradualmente. Primero me concentré en mis sen-
saciones corporales y después decidí dirigir mi atención a las voces de los 
demás participantes. Algunos susurraban palabras y frases que me resulta-
ban difíciles de distinguir. Es complicado para mí determinar cuánto duró 
este momento de reconocimiento sensorial de la tumba. Estar bajo tierra, 
en total oscuridad y silencio, alteró mi sentido de la orientación espacial y 
temporal. Mis pensamientos al respecto fueron interrumpidos por la voz 
de Pierre, la cual resonó de repente entre las paredes de la cámara funera-
ria. Con una voz tranquila pronunció las siguientes palabras:

Estamos aquí para volver a reconectar con lo que somos, para redescubrir 
lo que es esencial en nuestras vidas y poder así sentirnos bien con nosotros 
mismos y con los demás. Este momento, como todos los demás que compar-
tiremos este día, será esencial. Recargar las pilas aquí te permitirá tomarte 
un respiro, concentrarte en el momento presente, y experimentar algo que 
difícilmente tendrás en tu vida cotidiana (Pierre, 6 de mayo de 2018).

Tras su explicación, Pierre empezó a guiarnos a través de un ejercicio 
de respiración. Se trataba de una técnica meditativa diseñada para ayu-
darnos a centrar nuestra atención en los problemas físicos y emocionales 
que teníamos en nuestra vida cotidiana. Nos lo explicó así:



191Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Aprender a ver y sentir lo invisible:...

Cierra los ojos. Ahora vas a reconectar con lo que eres. Vas a concentrarte 
en lo esencial de tu vida para recargar tus pilas, sentirte bien contigo mismo 
y con los demás. Respira hondo y aguanta la respiración unos segundos. 
Aprovecha este momento para reflexionar sobre lo que te causa estrés, ansie-
dad, tristeza o enfado. A continuación, espira suavemente y suelta las emo-
ciones negativas. Permanece atento a las sensaciones que siente tu cuerpo 
(Pierre, 6 de mayo de 2018).

Después de lo que me parecieron unos minutos, el silencio que reina-
ba en la cámara funeraria fue interrumpido gradualmente por una caco-
fonía de palabras susurradas, suspiros e inhalaciones que me recordaron 
que no estaba sola. En este momento, oí a dos participantes que estaban 
frente a mi compartir en voz baja sus impresiones sobre sus sensaciones 
corporales. Escuché una voz masculina preguntar: “¿Sientes el frío? ¿Son 
las energías?”. Y una voz femenina responder: “Esta aquí, el espíritu del 
que nos habló Pierre”. La voz de Pierre se oyó de nuevo, interrumpiendo 
los ruidos y los intercambios susurrados. A continuación, nos dirigió en la 
repetición de un mantra, “Om”.

Pronunciamos el mantra unas quince veces, luego Pierre nos dijo que 
guardáramos silencio para animarnos una vez más a la autorreflexión so-
bre nuestras emociones. Tras un momento que me pareció muy largo, nos 
invitó a volver a encender los móviles y a levantarnos despacio para no 
lastimarnos y abandonar la tumba. El encendido sistemático de nuestros 
móviles disolvió de golpe este momento atemporal. La salida de la tumba 
siguió el mismo protocolo que la entrada. Doblamos nuestro tronco de 
nuevo para cruzar el pasillo que conducía al exterior. Al salir, mis ojos 
necesitaron un breve momento para adaptarse a la luz del sol. Una vez to-
dos fuera, Pierre nos reunió en círculo a un lado del túmulo y nos invitó a 
compartir lo que habíamos sentido. Florence, una estudiante de psicología 
que formaba parte del grupo, asoció sus sensaciones corporales a un pro-
ceso de adquisición de las “energías” situadas en el interior de la tumba. 
Lo explicó de la siguiente manera:

Fue una buena idea comenzar el curso aquí. Inmediatamente sentí vibracio-
nes muy fuertes cuando entramos en la tumba. La energía que hay dentro 
es tan fuerte que no puedes hacer otra cosa que dejarte llevar (Florence, 6 
de mayo de 2018).



192 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Yael Dansac

Después del intercambio de experiencias, Pierre cerró esta primera 
parte de la práctica diciéndonos que debíamos dar las gracias a los espíritus 
de la naturaleza y de los antiguos druidas que, según él, resguardaban la 
tumba. Algunos participantes susurran un “gracias”, otros no emitieron 
ninguna palabra, pero cerraron los ojos y bajaron ligeramente la cabeza en 
una actitud reverencial.  Luego Pierre nos dijo que teníamos que regresar 
al aparcamiento para recoger los coches y dirigirnos hacia los megalitos de 
Carnac, donde repetiríamos los mismos ejercicios, pero con una modifica-
ción importante. En lugar de visitar otra tumba, iríamos al Gigante de Ma-
nio donde cada uno tendría un momento en solitario para tocar la piedra. 

Identificación y análisis de elementos que conforman 
un aprendizaje sensorial progresivo
Como lo he ilustrado anteriormente, las prácticas constan de distintas eta-
pas organizadas por un protocolo ritual a través del cual se implementa una 
pedagogía somática. Esta conlleva el aprendizaje de un lenguaje sensorial 
diferente al que el practicante está acostumbrado en su vida cotidiana. El 
lenguaje al que me refiero moviliza un marco interpretativo específico rela-
cionado con las sensaciones corporales y una jerarquía particular de signifi-
cados. Así, las sensaciones de frío o calor se reinterpretan como evidencia de 
la penetración de energías megalíticas en el cuerpo. Las sensaciones de pe-
sadez en los miembros son interpretadas por los participantes como pruebas 
tangibles de la presencia de estas energías. El tacto se valora como un sen-
tido primordial para experimentar la eficacia de estas prácticas (Figura 5).

Figura 5
Detección táctil de la energía de un megalito
(Dansac, Wéris, 2023)



193Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Aprender a ver y sentir lo invisible:...

Para que los participantes logren apropiarse de este lenguaje sensorial 
deben respetar tres tareas distintas que se yuxtaponen durante los ejerci-
cios individuales y colectivos. Cada participante debe tomar “conciencia 
de su cuerpo” considerándolo no como un objeto, sino como un “cuer-
po vivo y sensible”, capaz de interactuar con seres humanos y no huma-
nos (Andrieu, 2010: 349). Al mismo tiempo, cada uno debe “despertar su 
cuerpo” incitándolo a “sentir” e interactuar con energías invisibles (Ni-
zard, 2020: 285). Simultáneamente, cada participante debe desarrollar su 
“atención corporal” (Depraz, 2014: 98) tomando conciencia del funcio-
namiento de su cuerpo, sus sensaciones corporales, su respiración y sus 
pensamientos. Para realizar a la vez estas tres tareas, el participante debe 
hacer todos los ejercicios (nadie puede tomar el rol de espectador), tener 
en cuenta las instrucciones del especialista, imitar los movimientos y gestos 
de los demás y concentrarse en sus sensaciones corporales. Además, debe 
establecer relaciones precisas entre los patrones kinestésicos y el significa-
do que se les da (Figura 6).

Figura 6
Tareas simultáneas encaminadas al desarrollo de la atención corporal

Por lo tanto, esta pedagogía también incluye la incorporación de ima-
ginarios somáticos que se formulan asociando una técnica corporal a una 
sensación corporal específica (Csordas, 1990: 18). Estos imaginarios son 
proporcionados por los especialistas (Tabla 1). Por ejemplo, antes de pe-
dir a los participantes que caminaran lentamente hacia un megalito, Jean 
(observación del 5 de marzo de 2016), Stephan (observación del 20 de 
mayo de 2017) y Peter (observación del 5 de mayo de 2018) les advir-

Tomar conciencia de su cuerpo

Despertar su cuerpo Desarrollar su atención corporal



194 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Yael Dansac

tieron a los participantes que muy probablemente experimentarían una 
sensación de pesadez en las extremidades superiores e inferiores. Antes 
de tocar un megalito o entrar a una tumba prehistórica, también les in-
dicaron que podrían sentir sensaciones de hormigueo y de pinchazos en 
las partes del cuerpo que estuvieran en contacto directo con las piedras. 
Los datos recogidos muestran que los especialistas evocan constantemente 
estos imaginarios, desde el inicio hasta el final de las prácticas. En primer 
lugar, los participantes, que en su mayoría son principiantes, descubren y 
asimilan estos imaginarios. Luego los reproducen poniéndolos en palabras 
para compartir sus sensaciones corporales con los demás. Al transmitir 
estos imaginarios somáticos, los especialistas moldean las experiencias cor-
porales de los participantes, los animan a adoptar una actitud reflexiva 
y les incitan a asociar sus sensaciones con la presencia de las entidades 
convocadas. En otras palabras, ellos están activamente guiando, entrenan-
do y significando las experiencias de los participantes. El aprendizaje de 
estos imaginarios somáticos permite a mis interlocutores inscribir sus cuer- 
pos en el lenguaje sensorial de estas prácticas.

Acción Imaginario somático
Caminar lentamente hacia un 
megalito.

Sensación de pesadez en las extremidades 
superiores e inferiores.

Tocar el megalito con las manos. Sensaciones de hormigueo y de pinchazos 
en las palmas de las manos.

Poner la espalda en contacto 
con el megalito.

Sensación de frío o de calor bajando de la 
nuca a la base de la columna vertebral.

Poner la cabeza o el vientre en 
contacto con el megalito. 

Sensación de frío o de calor sin 
desplazamiento en el cuerpo (focalizada).

Poner la oreja en contacto con el 
megalito.

Sensación de calor en la oreja y sonido de 
zumbido.

Tabla 1. Ejemplo de imaginarios somáticos implementados en las prácticas 

La práctica de la visualización del “espíritu del lugar” y de las “ener-
gías de los megalitos” es una técnica meditativa que estimula los sentidos 
de los participantes y que también participa en la elaboración e interpre-
tación de sus sensaciones corporales. Cuando se practica la visualización 
en los rituales neopaganos contemporáneos, “el paisaje físico se traza en 
un marco imaginativo, como una meditación guiada en la que los parti-



195Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Aprender a ver y sentir lo invisible:...

cipantes se visualizan a sí mismos caminando por un lugar imaginario o 
interactuando con seres no humanos” (Butler, 2020: 624). Las visualiza-
ciones pueden tomar la forma de seres no humanos, como los espíritus de 
la naturaleza y las energías. Pero en el relato etnográfico presentado, su 
función no se restringe a esto. Los participantes son incitados a visualizar 
las energías como entes capaces de entrar en contacto físico con su cuerpo. 

A manera de conclusión: ¿cómo comprender la 
relación entre la pedagogía somática implementada y 
la eficacia atribuida a las prácticas analizadas? 
La eficacia que Michael Houseman (2016: 232) atribuye a las prácticas 
New Age y neopaganas reside en su capacidad de permitir al participan-
te experimentar una “identidad refractada”. Al esforzarse por ejecutar 
los movimientos corporales y experimentar los estados emocionales de 
“otros” (por ejemplo, los druidas mencionados por Pierre), los practican-
tes actúan como sujetos divididos entre dos identidades diferentes. Por un 
lado, los “druidas” que supuestamente ejecutaron y experimentaron es-
tas prácticas hace milenios y, por el otro, los contemporáneos que buscan 
sentir en su cuerpo los efectos de estas actividades (Houseman, 2010: 65). 
Este proceso solo puede lograrse estableciendo un régimen de atención 
particular en el que cada participante debe implicarse física y emocio-
nalmente en las realidades que estas prácticas ponen en valor, pero sin 
perder de vista el carácter conscientemente fabricado de estas realidades. 
La identidad refractada se produce cuando el participante se esfuerza por 
experimentar una experiencia “extraordinaria”16 en la que se considera a 
sí mismo y a su cuerpo como extraordinarios, sin perder de vista que es 
una persona ordinaria con un cuerpo ordinario, y que esta experiencia ha 
sido concebida y organizada por el especialista que guía la práctica.

Kathrine Rountree (2004) ha elaborado una definición similar de la 
eficacia de las prácticas New Age y neopaganas. En su obra sobre las espiri-
tualidades asociadas a la “Diosa” en Nueva Zelanda, la autora subraya que 
los participantes son conscientes del rol del especialista en la fabricación no 
solo de las prácticas rituales, sino también de los imaginarios y los discursos 

16 Las experiencias “extraordinarias” son acontecimientos que marcan profundamente 
la subjetividad de las personas implicadas. Irrumpen o interrumpen su comportamiento 
cotidiano o rutinario (Turner, 1986: 35).



196 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Yael Dansac

que moldean sus significados. Pero para los practicantes, esto no disminuye 
en nada los efectos de estas actividades, ya que al participar en estos rituales 
experimentan sensaciones corporales que asocian a estados afectivos de 
“renovación” y “conexión con la naturaleza”. Según Michael Houseman 
(2016: 223), el carácter fabricado de las prácticas neopaganas y New Age 
no afecta la experiencia de los participantes, porque al interior de estas sus 
intenciones y sus acciones están orientadas en direcciones opuestas. En 
lugar de asociar sus comportamientos a su estado de ánimo, estos derivan 
del cumplimiento de las acciones encomendadas por el especialista que, 
en el caso de nuestro estudio, implementa una pedagogía somática. Por 
ejemplo, en el momento de la ejecución de ciertas acciones estipuladas en 
el relato etnográfico presentado, como es el caso de los ejercicios de autorre-
flexión al interior de la tumba prehistórica, el participante se esfuerza por 
experimentar un estado afectivo designado por Pierre el especialista como 
“de armonía” o “de realineamiento”. En este contexto, el comportamiento 
de los actores no expresa su estado de ánimo, ya que este se encuentra dic-
tado por los discursos del especialista. Por ende, las frases “reactiva la ener-
gía vital”, “reconecta con lo que eres” o “siéntete bien contigo mismo” se 
convierten en prescripciones que tienen un valor y una eficacia intrínsecos a 
los que los participantes buscan acceder (Moisseeff y Houseman, 2020: 13).  

La relación entre la eficacia de las prácticas y el protocolo que siguen 
los participantes es aún más clara en el estudio de Rountree (2006: 106-
107) sobre las prácticas neopaganas en Malta. Para los que participan, 
el contacto de su piel con la superficie de los templos neolíticos malteses 
produce efectos “espirituales” independientemente de las sensaciones cor-
porales experimentadas. Al tocar estas estructuras, su cuerpo y el templo 
“se alinean” y se fusionan convirtiéndose en un solo objeto “sagrado”. La 
interacción cuerpo a cuerpo con una “energía sagrada” está garantizada 
por los principios que organizan dichas prácticas, en las cuales no hay 
imaginarios somáticos. No hay incertidumbre o duda para los participan-
tes, ya que cualquier sensación corporal causada por el contacto de la piel 
con la superficie del templo se considera como prueba de la presencia de 
“energías”. El efecto es tácito e inequívoco: al tocar el templo y ser toca-
dos por la superficie de este, los participantes establecen el tan deseado 
encuentro con las energías. 

Si el tacto participa de manera sustancial en la verificación de la veraci-
dad de una experiencia “extraordinaria” es porque se ha convertido en un 



197Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Aprender a ver y sentir lo invisible:...

nuevo estilo de comunicación social y comunitaria del yo. Desde los años 
noventa, Michel Maffesoli ha explorado cómo el “estilo táctil” participa de 
una transmutación de los valores y establece otra relación con la alteridad. 
En este sentido, subraya que el otro “es aquel al que puedo tocar y que me 
puede tocar” (Maffesoli, 1993: 70). Esta definición abre la puerta a una de-
finición del “otro” como aquel al que afecto y que me afecta. La eficacia de 
las prácticas analizadas reside en la posibilidad que le otorgan a cada parti-
cipante de establecer una interacción sensorial recíproca con el “otro”, sea 
este lo divino, la energía o el espíritu de la naturaleza. La pedagogía somá-
tica identificada le permite a cada participante aprender a tocar algo que 
es visible para ser tocado por algo que es invisible, extraordinario e infinito. 

Bibliografía 
Aldred, Lisa (2000). “Plastic Shamans and Astroturf  Sun Danses: New 

Age Commercialization of  Native American Spirituality”, American 
Indian Quarterly, 24, (3), pp. 329-352. 

Anderson, Benedict (1983). Imagined Communities: Reflections on the Origin and 
Spread of  Nationalism. Londres: Verso.

Andrieu, Bernard (2010). Philosophie du corps, expériences, interactions et écologie 
corporelle. París: Vrin.

Blacking, John (ed.) (1977). “Towards an Anthropology of  the Body”, en 
The Anthropology of  the Body. Londres: Academic Press, pp. 1-28

Boismoreau, Émile (1917). “Notes à propos de l’utilisation thérapeutique 
des mégalithes dans la Bretagne”, Bulletin de la Société Préhistorique de 
France, 14, (3), pp.158-160.

Bourdieu, Pierre (1977). Outline of  a Theory of  Practice. Cambridge: Cam-
bridge University Press. 

—	 y Jean-Claude Passeron (1977). Reproduction in Education Society and 
Culture. Londres y Beverly Hills: Sage. 

Butler, Jenny (2020). “Contemporary Pagan Pilgrimage: Ritual and 
Re-Storying in the Irish Landscape”, Numen, 67, (5-6), pp. 613-36.

Castaneda, Carlos (1997). Magical Passes: The Practical Wisdom of  the Shamans 
of  Ancient Mexico. Nueva York: Harper Perennial.

Csordas, Thomas J. (1990). “Embodiment as a Paradigm in Anthropolo-
gy”, Ethos, 18, (1), pp. 5-47.



198 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Yael Dansac

—	 (1993). “Somatic Modes of  Attention”, Cultural Anthropology, 8, (2), 
pp. 135-156.

Dansac, Yael (2020). “Embodied Engagements with the Megaliths of  Car-
nac: Somatic Experience, Somatic Imagery, and Bodily Techniques 
in Contemporary Spiritual Practices”, Journal of  Religion in Europe, 
13, (3-4), pp. 300-324.

—	 (2021). “The Enchantment of  Archaeological Sites and the Quest 
for Personal Transformation”, Ciencias Sociales y Religion/Ciências So-
ciais e Religião, 23, pp. 1-22.

De la Torre Castellanos, Renée y Cristina Gutiérrez Zúñiga (2011). “La 
mexicanidad y los circuitos New Age. ¿Un hibridismo sin fronteras 
o múltiples estrategias de síntesis espiritual?”, Archives des Sciences So-
ciales des Religions, 153, pp. 183-206.

—	 y Cristina Gutiérrez Zúñiga (2016). “El Temazcal: un ritual prehis-
pánico transculturalizado por redes alternativas espirituales”, Cien-
cias Sociales y Religion/Ciências Sociais e Religião, 18, (24), pp. 153-172. 

—,	 Cristina Gutiérrez Zúñiga y Yael Dansac (2021). “Los efectos cul-
turales de la creatividad ritual del neopaganismo”, Ciencias Sociales y 
Religion/Ciências Sociais e Religião, 23, pp. 1-22. 

Depraz, Natalie (2014). Attention en vigilance. À la croisée de la phénoménologie et 
des sciences sociales. París: Presses Universitaires de France. 

Dupuis, David (2018). “Apprendre à voir l’invisible. Pédagogie visionnai-
re et socialisation des hallucinations dans un centre chamanique 
d’Amazonie péruvienne”, Cahiers d’Anthropologie Sociale, 2, (17), pp. 
20-42

Durkheim, Émile (1992) [1902]. L’éducation morale. París: Presses Universi-
taires de France.

Harvey, Graham (2005). Animism: Respecting the Living World. Londres: Hurst.
—	 (ed.) (2013). The Handbook of  Contemporary Animism. Londres: Routle-

dge. 
Heelas, Paul (2009). “Spiritualities of  Life”, en Peter Clarke (ed.). The 

Oxford Handbook of  the Sociology of  Religion. Oxford: Oxford University 
Press, pp. 758-782,

Houseman, Michael (2002). “Qu’est-ce qu’un rituel ?”, L’Autre, 3, (3), pp. 
533-538. 

—	 (2010) “Des rituels contemporains de première menstruation”, Eth-
nologie Française, 40, (1), pp. 57-66.



199Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Aprender a ver y sentir lo invisible:...

—	 (2016). “Comment comprendre l’esthétique affectée des cérémonies 
New Age et néopaïennes ?”, Archives de Sciences Sociales des Religions, 
174, pp. 213-237.

Howes, David (ed.) (2018). “Introduction: On the Geography and An-
thropology of  the Senses”, en Senses and Sensations: Critical and Primary 
Sources. Geography and Anthropology. Londres: Bloomsbury, pp. 1-22.

—	 (2019). “Multisensory Anthropology”, Annual Review of  Anthropology, 
48, (1), pp. 17-28.

Ishii, Miho (2012). “Acting with Things: Self-poiesis, Actuality, and Con-
tingency in the Formation of  Divine Worlds”, Journal of  Ethnographic 
Theory, 2, (2), pp. 371-388.

Jamison, Ian (2011). “Embodied Ethics and Contemporary Paganism”. 
Tesis de doctorado. Milton: The Open University.

Le Breton, David (2010). Cuerpo sensible. Santiago de Chile: Ediciones Me-
tales Pesados.

Lévi-Strauss, Claude (1962). La Pensée Sauvage. París: Plon.
Lombardi, Denise (2023). Le néo-chamanisme. Une religion qui monte ? París: 

Editions du Cerf.
Maffesoli, Michel (1993). La contemplation du monde, figures du style communau-

taire. París: Grasset.
Mauss, Marcel (1950). La notion des techniques du Corps. París: Presses Uni-

versitaires de France.
Mazariegos Herrera, Hilda María Cristina (2022). “El diario de campo 

encarnado. Apuntes para una propuesta metodológica para el estu-
dio de las emociones desde y con el cuerpo”, en F.  Jacobo y M. Mar-
tínez-Moreno (eds.). Las emociones de ida y vuelta. Experiencia etnográfica, 
método y conocimiento antropológico. México: unam, pp. 335-352. 

Merleau-Ponty, Maurice (1945). Phénoménologie de la perception. París: Galli-
mard.

—	 (1964). Le visible et l’invisible. París: Gallimard. 
Meyer, Birgit (2006). Religious Sensations: Why Media, Aesthetics and Power Ma-

tter in the Study of  Contemporary Religion. Ámsterdam: Vrije University.
Moisseeff, Marika y Michael Houseman (2020). “L’orchestration rituelle du 

partage des émotions et ses ressorts interactionnels”, en L. Kaufmann 
y L. Quéré (dirs.). Les émotions collectives. París: ehess, pp. 133-168.

Mossière, Géraldine (2018). “Des esprits et des hommes : regard anthro-
pologique sur le sujet spirituel”, Théologiques, 26, (2), pp. 59-80.



200 Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Yael Dansac

Nizard, Caroline (2020). “S’ac-corps-der, approfondissement de l’atten-
tion corporelle dans les pratiques de yoga”, en B. Andrieu (ed.). Ma-
nuel d’emersiologie. Apprends le langage du corps. San Giovanni: Mimesis, 
pp. 272-340.

Pierini, Emily (2016). “Becoming a Spirit Medium: Initiatory Learning 
and the Self  in the Vale do Amanhecer”, Ethnos, 81, (2), pp. 290-314

—,	 Alberto Groisman y Diana Espirito Santo (2023). Other Worlds, Other 
Bodies. Embodied Epistemologies and Ethnographies of  Healing. Nueva York 
y Oxford: Berghahn. 

Pike, Sarah (2001). Earthly Bodies, Magical Selves: Contemporary Pagans and the 
Search for Community. Berkeley: University of  California Press.

Pink, Sarah (2009). Doing Sensory Ethnography. Londres: Sage.
Rountree, Kathryn (2006). “Performing the Divine: Neo-Pagan Pilgrims 

and Embodiment at Sacred Sites”, Body & Society, 12, (4), pp. 95-115. 
—	 (2004). Embracing the Witch and the Goddess: Feminist Ritual-Makers in 

New Zealand. Londres: Routledge. 
—	 (ed.) (2015). “Introduction. Context is Everything: Plurality and 

Paradox in Contemporary European Paganisms”, en Contemporary 
Pagan and Native Faith Movements in Europe. Colonialist and Nationalist Im-
pulses. Nueva York y Oxford: Berghahn, pp.1-23.

Samudra, Jaida Kim (2008). “Memory in Our Body: Thick Participation 
and the Translation of  Kinesthetic Experience”, American Ethnologist, 
35, (4), pp. 665-681.

Turner, Victor (1986). “Dewey, Dilthey and Drama: An Essay in the An-
thropology of  Experience”, en Victor Turner y Edward Bruner 
(eds.). The Anthropology of  Experience. Chicago: University of  Illinois 
Press, pp. 33-44.

Whitehead, Amy (2018). Religious Objects. Uncomfortable Relations and an Onto-
logical Turn to Things. Londres: Taylor and Francis. 



201Encartes, vol. 7, núm. 14, septiembre 2024-febrero 2025, pp. 173-201

Aprender a ver y sentir lo invisible:...

Yael Dansac (Ciudad de México, 1984) es investigadora posdoctoral 
en el Centro Interdisciplinario de Estudio de las Religiones y de la 
Laicidad de la Universidad Libre de Bruselas. Es doctora en An-
tropología Social y Etnología por la École des Hautes Études en 
Sciences Sociales. Ha llevado a cabo investigaciones etnográficas 
en México, Francia, Bélgica y Reino Unido. Sus temas de estudio 
incluyen interacciones rituales entre seres humanos y no-humanos, 
religión y ecología, antropología del cuerpo y sacralización contem-
poránea de sitios arqueológicos. Fue investigadora visitante en la 
Universidad de Glasgow y becaria del programa europeo de exce-
lencia en la investigación Marie Sklodowska-Curie Actions. Entre 
sus numerosas publicaciones destaca el libro que coeditó con Jean 
Chamel intitulado Relating with More-than-Humans: Interbeing Rituality 
in a Living Word (Nueva York: Palgrave Macmillan, 2022).




