Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177
e-1SSN 2448-6922, poI: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811

ARTICULOS

“A estos idolos les levantaban humilladeros”
Retorica sobre el Maligno en la obra de Andrés Pérez de Ribas (1645)

“A estos idolos les levantaban humilladeros”
Rhetoric of the Evil in the Work by Andrés Pérez de Ribas (1645)

Ismael JIMENEZ GOMEZ
https://orcid.org,/0000-0003-0900-9311

Universidad Nacional Autonoma de México (México)
Programa de Maestria y Doctorado en Historia
ismael050894@gmail.com

Resumen

El presente articulo busca analizar la retdrica jesuitica en la obra Historia de los trivmphos de
nuestra santa fee entre gentes las mds barbaras y fieras del nueuo orbe, escrita por el cordobés
Andrés Pérez de Ribas, publicada en 1645, para destacar los temas referentes a la perviven-
cia de la idolatria y a la influencia del demonio sobre los indios que habitaban las misiones
nortefias. Si bien esta cronica ha sido analizada desde distintas perspectivas historiograficas,
se pretende rastrear aquellos testimonios relevantes que describen la concepcion que los
miembros de la sociedad ignaciana mantenian sobre aquellas practicas y cosmovisiones lo-
cales contrarias a la fe cristiana, a fin de resaltar la importancia y el papel que la escritura
misionera tom6 para la conformacion y la difusiéon de estas narrativas. En este sentido, se
propone colocar la mirada en los denominados “saberes jesuiticos”, con énfasis en el corpus
retérico relacionado con los propdsitos apologéticos de la conversion de los gentiles. Para
lograr el objetivo planteado, el articulo se divide en los siguientes apartados: el estableci-
miento de las misiones jesuitas en la provincia de Sinaloa, la vida y trayectoria del jesuita
Pérez de Ribas y la retorica del “mal” presente en su obra escrita.

Palabras clave: mision, jesuitas, idolatria, demonio, retérica.

Abstract

This article seeks to analyze the Jesuit rhetoric in the work Historia de los trivmphos de nuestra
santa fee entre gentes las mas barbaras y fieras del nueuo orbe, written by the Cordovan Andrés
Pérez de Ribas and published in 1645, highlighting the issues related to the survival of idolatry
and the influence of the devil on the Indians who inhabited the northern missions. Although the
chronicle of this Jesuit has been analyzed from different historiographical perspectives, we intend
to trace those relevant testimonies that describe the conception that the members of the Ignati-
an society held about those practices and local conceptions of the world contrary to the Christian
faith, highlighting the importance and the role that the missionary writing took for the confor-
mation and diffusion of these narratives. In this sense, it is proposed to focus on the so-called
“Jesuit knowledge”, emphasizing the rhetorical corpus related to the apologetic purposes of the

Recepcion: 9 de mayo de 2023 | Aceptacion: 31 de octubre de 2023
© 2024 uNAM. Esta obra es de acceso abierto y se distribuye bajo la licencia
@ ®®® Creative Commons Atribuciéon-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional
[

LB https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es



150 JIMENEZ GOMEZ

conversion of the gentiles. To achieve the proposed objective, the article is divided into the fol-
lowing sections: the establishment of the Jesuit missions in the province of Sinaloa, the life and
trajectory of the Jesuit Pérez de Ribas, and the rhetoric of “evil” present in his written work.

Keywords: mission, Jesuits, idolatry, devil, rhetoric.

Introduccion

En la Historia de los trivmphos de nuestra santa fee... (1645), el jesuita
cordobés Andrés Pérez de Ribas describi6 una serie de casos edificantes
presentes en el proceso de evangelizacion de los indios que habitaban la
provincia de Sinaloa, ubicada en el septentrién novohispano. Aun cuando
la escritura se caracterizo por contener una retérica edificante que alaba-
ba la labor misionera de la Compania de Jesus en aquellos parajes, resulta
interesante hallar, en forma reiterativa, una imagen simbdlica relevante:
las acciones desplegadas por el demonio y sus huestes quienes, a través
de distintos medios, perturbaban la tranquilidad de los indios reducidos:

Notable fue el caso que se sigue, y sucedi6 a un indio vaquero, que saliendo un
dia a recoger el ganado, se le apareci6 el demonio en figura de mulato y hablin-
dole benignamente, le pidi6 le sirviese en el oficio abominable de hechicero.
Hicieronse los conciertos y diole de comer el demonio en figura de mulato y
hablandole benignamente, le pidio le sirviese en el oficio abominable de hechi-
cero. [...] Luego le comenzd a persuadir no entrase en la Iglesia, ni asistiese a la
misa, y que ya alguna vez, porque no le echasen menos, se hallase en la Iglesia,
no mirase a la hostia consagrada. Luego que el indio comio, y bebi6 de lo que el
demonio le habia dado, se sinti6 como herido, y cay6 desmayado; y el fingido
mulato no se desviaba un punto de su lado, y le tiraba de los pies: no parece que
veia la hora de arrastrarlo al infierno.!

Es bien sabido que, en el septentriébn novohispano, los jesuitas estable-
cieron una red de misiones que corria desde la antigua provincia de Sinaloa,
en la jurisdiccion de la Nueva Vizcaya, hasta la peninsula de California. En
estas regiones, caracterizadas por la presencia de oasis, desiertos y sierras
agrestes, los misioneros mantenian cierta obsesion por la presencia del

L Andrés Pérez de Ribas, Historia de los trivmphos de nuestra santa fee..., estudio intro-
ductorio, notas y apéndice de Ignacio Guzman Betancourt (México: Siglo XXI/Universidad
Iberoamericana; Culiacin: Universidad Auténoma de Sinaloa; [1645] 2017), 193.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



“A ESTOS IDOLOS LES LEVANTABAN HUMILLADEROS” 151

simio de Dios,? situacion que se reflejaba en la retorica oficial y privada. A
dicho personaje se le atribuian todos los males y calamidades que sucedian
en las reducciones, tales como sequias, escasez econdmica, epidemias,
rebeliones y, especialmente, la pervivencia de algunas actividades que se
situaban fuera de la ortodoxia cristiana, calificadas como idolatricas o
supersticiosas.

En este sentido, la influencia ejercida por Satanas en el pensamiento y
modo de actuar de los indios represent6 un argumento reiterativo entre los
religiosos, como un medio para justificar los progresos que se alcanzaban
en los territorios fronterizos. De igual manera, se podia presentar en situa-
ciones del ambito cotidiano. Por ejemplo, Pérez de Ribas destacaba casos
de posesion demoniaca entre algunos indios reducidos en mision:

Una noche se entrd un demonio en una india, sino es que fueran muchos [...]
avisaron al padre, que luego la fuese a socorrer. Dijo sobre ella los santos exorcis-
mos de la Iglesia, afadi6 las letanias y demas de eso le puso al cuello un relicario
de varias reliquias que tenia [...] Por dltimo remedio trajo el padre una estampa
que tenia de nuestro bienaventurado padre San Ignacio y mostrandosela primero
a la pobre india, le dio que se encomendase a aquel santo, y luego se la puso sobre
la cabeza. Al punto comenz6 a sosegarle y quedando libre y sana del todo, se
confesd, cobrando grande devocion y agradecimiento al santo, que la habia libe-
rado del cautiverio.3

El uso de recursos simbolicos, como la representacion plastica de san-
tos, se conformaba como una herramienta util para enfrentar la presen-
cia demoniaca. Cabe sefialar que la lucha contra este personaje formaba
parte de un programa espiritual derivado de las reformas tridentinas. Fue-
ron dos los instrumentos principales para consolidar este proceso: el esta-
blecimiento del Tribunal del Santo Oficio de la Inquisicién en el ambito
americano y el impulso de la Compaiiia de Jesus como eje de un nuevo
modelo de promocion cristiana,* cuyas acciones pastorales se reflejaron en
el ministerio de la mision.

2 Juan Carlos Estenssoro Fuchs, Del paganismo a la santidad. La incorporacién de los
indios del Pert al catolicismo, 1532-1750 (Lima: Instituto Francés de Estudios Andinos/Pon-
tificia Universidad Catdlica del Perd, Instituto Riva-Agiiero, 2003), 132.

3 Pérez de Ribas, Historia de los trivmphos..., 193.

4 Gerardo Lara Cisneros, “La lucha contra las supersticiones y las idolatrias en Nueva
Espafia y Perd, siglo xvir”, en Iglesia y sociedad en la Nueva Espafa y el Pert, ed. de Alicia
Mayer y José de la Puente Brunke (Pamplona: Analecta Editorial, 2015), 136.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
Dor: https://doi.org/10.22201/iih.24486922.2024.71.77811



152 JIMENEZ GOMEZ

Este tltimo se convirtié en uno de los mecanismos relevantes para lo-
grar la pacificacion y reduccion de las sociedades némadas que habitaban
el septentrion novohispano.® En términos mas amplios, se constituyé como
un proyecto de dimension global, nacido de una tradicién occidental. Su
desarrollo ayuda a entender la relaciéon entre lo global y lo local en el mo-
mento de la primera mundializacion ibérica, donde las 6rdenes religiosas
cumplieron un papel fundamental al conformarse como las primeras em-
presas globales en términos de organizacion interna, de circulacion de su-
jetos, de saberes y de experiencias.® En este sentido, y como argumenta
Bernd Hausberger, “la labor de conversion llevada a cabo en los mas diver-
sos contextos culturales y geograficos, provocé un sinfin de diferentes res-
puestas regionales y locales que transformaron el proyecto misionero y
obligaron a los jesuitas a adaptaciones de su procedimiento”.”

Esos ajustes eran determinados por las distintas reacciones que podia
traer el modelo de vida reduccional: aquellos que participaron de forma
entusiasta, adoptarian numerosos aspectos de la cultura occidental; los que
aceptaron selectivamente lo que mejor convenia a sus intereses, conserva-
rian muchos vinculos con sus creencias y practicas ancestrales; y aquellos
que rechazaron tajantemente el cristianismo, a la par del sistema colonial.®
Centrandonos en el tema de la idolatria, el presente articulo tiene la inten-
cion de revisar parte del corpus contenido en la Historia de los trivmphos
de nuestra santa fee, escrita por el padre Pérez de Ribas, especificamente
en los temas de la pervivencia de las actividades consideradas transgresoras
y la presencia fisica del demonio, quien perturbaba la tranquilidad de los
indios reducidos. Si bien la crdnica de este misionero ha sido analizada

5 José Refugio de la Torre Curiel, “La frontera misional novohispana a fines del siglo
xvii”, en Etnohistoria del ambito posmisional en México: de las Reformas Borbonicas a la Re-
volucién, coord. de Gilberto Lopez Castillo, Cuauhtémoc Velasco Avila y Modesto Aguilar
(México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia, 2013), 23.

¢ Aliocha Maldavsky y Federico Palomo, “La mision en los espacios del mundo ibérico:
conversiones, formas de control y negociacién”, en Monarquias ibéricas em perspectiva com-
parada (séculos xvi-xviir): dindmicas imperiais e circulacao de modelos politico-administrativos,
coord. de Angela Barreto Xavier, Federico Palomo del Barrio y Roberta Stumpf (Lisboa:
Universidade de Lisboa/Imprensa de Ciéncias Sociais, 2018), 574.

7 Bernd Hausberger, “Mision jesuita y disciplinamiento social (siglos xvI-Xviir)”, en
Miradas a la mision jesuita en la Nueva Espafia (México: El Colegio de México, Centro de
Estudios Histdricos, 2015), 232.

8 Antonio Rubial Garcia, El cristianismo en Nueva Espafia. Catequesis, fiesta, milagros y
represion (México: Fondo de Cultura Economica/Universidad Nacional Autonoma de México,
Facultad de Filosofia y Letras, 2020), 280.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



“A ESTOS IDOLOS LES LEVANTABAN HUMILLADEROS” 153

desde distintas perspectivas, destacando el asunto de la pasividad de los
indios frente al sistema reduccional, se pretende rastrear aquellos testimo-
nios relevantes que describen la concepciéon que los jesuitas mantenian
sobre algunas practicas contrarias a la fe cristiana, para resaltar la impor-
tancia y el papel que la escritura misionera tomo6 para la conformacién y
difusion de estas narrativas. En este sentido, se propone colocar la mirada
en los denominados “saberes” jesuiticos’ enfatizando en el corpus retorico
relacionado con los propositos apologéticos de la conversion de los nedfitos
en el ambito de la mision.

El establecimiento de las misiones jesuiticas de Sinaloa (1591-1609)

En 1590, el gobernador de la Nueva Vizcaya, Rodrigo del Rio de Loza, in-
formo a las autoridades virreinales sobre el problema de la explotacion de
algunos yacimientos mineros en su jurisdiccion. Insistia en la poca atencion
que los colonos manifestaban en el proceso de reclutamiento de mano de
obra indigena para obtener la productividad necesaria, pues éstos se en-
focaban en actividades econdémicas menores, como era el caso de la agri-
cultura. Recalcaba también la dificultad para establecer alianzas entre los
caciques indigenas y los corregidores espafioles, quienes entorpecian las
politicas de reduccion y conquista.!?

Estas razones pueden hacernos suponer el interés que Del Rio de Loza
tenia en promocionar el establecimiento de misiones religiosas, situacion
que le traeria beneficios para ejercer un mayor control sobre su jurisdic-
cion. Desde 1589, ya habia manifestado el deseo de que los padres de la
Provincia Mexicana de la Compafiia de Jests llegaran a evangelizar la pro-
vincia de Sinaloa con el fin de consolidar su proyecto colonizador. Esta-
blecié contacto con el provincial, Pedro Diaz, quien en principio estuvo de
acuerdo. Sin embargo, poco tiempo después, manifestd el problema de la
escasez de personal y de recursos econdmicos para establecer residencias.

° Para profundizar en este concepto, véase Angélica Morales, Cynthia Radding y Jaime
Marroquin, Los saberes jesuitas en la primera globalizacion (siglos xvi-xviir) (México: Siglo
XXI/Universidad Nacional Autbnoma de México, Centro de Investigaciones Interdisciplina-
rias en Ciencias y Humanidades, 2021).

10 Salvador Alvarez, “El pueblo de indios en la frontera septentrional novohispana”,
Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad 24, nim. 95 (2003): 130.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
Dor: https://doi.org/10.22201/iih.24486922.2024.71.77811



154 JIMENEZ GOMEZ

Al mismo tiempo, permed un nulo interés para capacitar y fomentar la
vocacion misionera.!!

La entrada oficial de los jesuitas en Sinaloa tuvo lugar el 6 de julio de
1591. Esta empresa abarco las cuencas inferiores de los rios Mocorito, Sina-
loa o Petatlan y Zuaque, nombrado posteriormente como el Fuerte.!? Los
padres Martin Pérez y Gonzalo de Tapia llegaron a la villa de San Felipe y
Santiago de Sinaloa el 6 de julio de 1591 para ocuparse de la conversion de
los indios que habitaban los lugares aledanos. El prepésito general de la
Compania, Francisco de Borja, emitio una Instruccién que establecia las si-
guientes normas: que los misioneros vivieran en una residencia fija, asistie-
ran operarios con vocacion y virtud, se bautizara a los habitantes de la misién
y se estableciera un colegio para la formacion de los futuros gobernantes.!3

En una carta enviada a Roma, fechada el 1 de agosto de 1591, Gonzalo
de Tapia describia el panorama que aprecio a su llegada a Sinaloa:

El P. Diego de Avellaneda, visitador de la provincia de la Nueva Espafa, me envid
con un compafiero a mision entre infieles donde pareciale convenir. Comunicamos
con el gobernador de la Nueva Vizcaya, al cual le parecié que viniésemos a la pro-
vincia de Sinaloa, en la cual entramos el 6 de julio de 1591. Corre esta provincia
entre la mar del sur y el norte, debajo de la cual va una gran serrania que atrave-
sando casi toda esta Nueva Espafia viene a quebrar aqui. Es la gente de esta provin-
cia toda desnuda [ ...] No tienen principe ni reconocen superior, y con todo eso son
y viven muy conformes los que son de una lengua (que es mucha la variedad que
hay de lenguas).

Retomando a Lopez Castillo, el mote de “Sinaloa”, no hacia referencia
auna mision, sino a un colegio del mismo nombre, que se constituyd como
la cabecera del rectorado de San Felipe y Santiago.’> Ante la fundacion de

1 Antonio Astrain, Historia de la Compafiia de Jesus en la Asistencia de Espana, t. 4
(Madrid: Administracion de Razon y Fe/Plaza de Santo Domingo, 1913), 428.

12 Gerard Decorme, La obra de los jesuitas mexicanos durante la época colonial 1572-1767,
t. 2, Las misiones (México: Antigua Libreria Robredo de José Porrta e Hijos, 1941), 147.

13 Sergio Ortega Noriega, “Las misiones jesuiticas de Sinaloa, Ostimuri y Sonora. El
poder de los evangelizadores, 1591-1767”, en Religion, poder y autoridad en la Nueva Espana,
ed. de Alicia Mayer y Ernesto de la Torre Villar (México: Universidad Nacional Autonoma
de México, Instituto de Investigaciones Historicas, 2004), 276.

4 Astrain, Historia de la Compafiia..., 430.

15 Gilberto Lopez Castillo, El poblamiento en tierra de indios cahitas: transformaciones de
la territorialidad en el contexto de las misiones jesuitas: 1591-1790 (México: Siglo XXI Editores;
Culiacan: El Colegio de Sinaloa, 2010), 136.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



“A ESTOS IDOLOS LES LEVANTABAN HUMILLADEROS” 1

U
u

diversos pueblos de visita, se conformarian dos ntcleos poblacionales: las
reducciones que se encontraban propiamente en el territorio de Sinaloa y
el complejo “Topia-San Andrés”, establecido en 1598. Con el correr de los
anos, las fundaciones continuarian expandiéndose. Esta situacion dio lugar
a la formacion de un nuevo sistema misional, cuyos establecimientos pue-
den situarse en tres fases: entre 1614 y 1622, se realiz6 la ocupacion del
area cahita o de los valles costeros entre los rios Mocorito y Yaqui; entre
1619 y 1653, destaco la expansion por los valles de altura media y grande
en las dreas llamadas Pimeria Baja y Opateria; de 1687 a 1699, 1a ocupacion
se extendio hacia la Pimeria Alta.'¢

El trabajo misional desplegado en Sinaloa se desarroll6 entre los ahomes
y los zuaques, principalmente, y con la extension de la empresa misionera,
con los acaxees y xiximies de la sierra de Parras, los tepehuanes y tarahu-
maras, habitantes de la Baja y Alta Tarahumara, y los yaquis y mayos de la
sierra de Topia.l” En estas experiencias, los misioneros disenaron planes de
autosustentabilidad, a partir del cultivo de la tierra y la cria de ganado, que
permitiera mantenerlas asentadas en un lugar fijo.!8

Sin embargo, a pesar de estos avances, los superiores jesuitas no facili-
taron ni promovieron las labores religiosas de sus misioneros en la provincia
de Sinaloa. Después de la IIT Congregacion Provincial de 1593, y hasta 1632,
los jesuitas llevados a la region fueron seleccionados por dos vias: los que
recibieron la totalidad de su educacion religiosa en colegios novohispanos,
y aquellos que iniciaron su formacion en colegios europeos.? La falta de
integracion de los jesuitas de Sinaloa se debid a que los provinciales no pro-
movieron la asistencia de candidatos a los colegios de aprendizaje de lenguas
y no fomentaban el apostolado a indios gentiles, como lo solicitaba la curia
romana. Esta carencia de integracion se cimento en la constante reiteracion

16 Ortega, “Las misiones jesuiticas de Sinaloa...”, 280.

17 Ernest J. Burrus y Félix Zubillaga, El noroeste de México. Documentos sobre las misiones
jesuiticas 1600-1769 (México: Universidad Nacional Autdnoma de México, 1986), XI1.

18 Patricia Escandon, “Historias y escritos misionales de la Compafiia de Jesus en el
norte novohispano (siglos xvii-xviin)”, en Historiografia mexicana, coord. general de Juan A.
Ortega y Medina y Rosa Camelo, vol. 2, La creacién de una imagen propia. La tradicion espafo-
la, t. 2, Historiografia eclesidstica, coord. de Rosa Camelo y Patricia Escandén (México: Uni-
versidad Nacional Autobnoma de México, Instituto de Investigaciones Histéricas, 2012), 1296.

¥ Juan José Rodriguez Villarreal, La Compafia de Jesus en la Provincia de Sinaloa. His-
torias de rechazos a evangelizar indios y del “estado infelicisimo de las misiones”, 1572-1756
(Monclova: Universidad Autonoma de Coahuila, Escuela de Ciencias Sociales; San Luis Po-
tosi: El Colegio de San Luis; Saltillo: Quintanilla Ediciones, 2015), 244.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
Dor: https://doi.org/10.22201/iih.24486922.2024.71.77811



156 JIMENEZ GOMEZ

de que a las misiones solo irian jesuitas europeos y por considerar que no
todos los integrantes de la orden estaban obligados a acudir a ellas.?’

Dicha situacion se contrarrestd un poco con la promocion realizada por
el virrey Luis de Velasco para el fortalecimiento militar de la region y el
resguardo misionero, con el envio del nuevo gobernador Francisco de Ur-
difiola y de los capitanes Alonso Diaz y Diego Martinez de Hurdaide. Sin
embargo, con la llegada del siguiente virrey, Gaspar de Zuniga y Acevedo,
conde de Monterrey, las misiones experimentaron dificultades econdmicas.
Aunque se habian recibido instrucciones especificas, de Madrid, para ace-
lerar las congregaciones, sobre todo en el territorio que conformaba el
arzobispado de México?! y, a pesar de la existencia de proyectos de reduc-
cion en las regiones costeras, se consider6 que los gastos del real erario para
sostener a 32 soldados y 6 misioneros eran excesivos en relacion con los
resultados obtenidos. Por este motivo, se dispuso que los indios cristianos
se trasladaran a Culiacan y se suspendiera la mision. Para beneficio de la
Compaiia, esta medida nunca fue concretada.

Durante los afios siguientes, los oficiales reales de México continuaban
objetando que aquella misiéon costaba mucho dinero al real erario, pues
provocaban un gasto total de 17 mil pesos anuales.?? Sin embargo, en 1609,
Velasco, virrey de Nueva Espafa por segunda ocasion, envio al monarca una
breve relacion de las misiones que hacian los jesuitas en el norte de México:

Las misiones hechas hasta aqui son cuatro en que tienen cuarenta y cuatro reli-
giosos, dos solos en cada doctrina, por no tener los que mas serian menester. La
primera mision es la de Cinaloa, en que tienen ya cristianos al pie de veinte mil
personas, y hay mas de otras cincuenta mil que piden bautismo, y por falta de
ministros no se les ha dado. Otra es la de Topia, donde dicen que hay mas de diez
mil indios bautizados y otros muchos [...] otra es la de los tepehuanes [...] otra es
la que llaman de las Parras y Laguna Grande.??

A pesar de todos los inconvenientes, las misiones sinaloenses se exten-
dieron durante los decenios venideros. Para mediados del siglo xv11 e inicios
del xviii, los jesuitas ya tenian armada una red misional a lo largo de la

20 Rodriguez, La Compafiia de Jesus..., 251.

21 Rodolfo Aguirre Salvador, “Las 6rdenes religiosas frente a la congregacion general
de indios en Nueva Espafia: mediacion e intereses propios”, Temas Americanistas, num. 49
(2022): 17-19, https://doi.org/10.12795 /Temas-Americanistas.2022.i49.02

22 Astrain, Historia de la Compaiiia..., 437.

23 Astrain, Historia de la Compafiia..., 445.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



“A ESTOS IDOLOS LES LEVANTABAN HUMILLADEROS” 157

Sierra Madre Occidental. Bajo estas complejidades, arribaria a la provincia
de Sinaloa el jesuita Andrés Pérez de Ribas.

De Andalucia a Sinaloa: trayectoria y escritura
del jesuita Andrés Pérez de Ribas

Andrés Pérez de Ribas nacidé en 1575, en la ciudad andaluza de Cordoba.
Pudo haber pertenecido a una familia aristocrata, sobre todo por su ingreso
temprano a la Compafiia como sacerdote ordenado. Acerca de su formacion
académica, la historiografia jesuitica concuerda en que se educ6 en el Gran
Seminario de San Pelagio de Cordoba.?* Comenzo su noviciado en 1602, y
dos afnos después viajo a la Nueva Espafia, especificamente al colegio jesui-
ta de Puebla. Desde este lugar, seria enviado a Sinaloa para dedicarse a la
empresa misionera entre los indios sinaloenses. El 21 de junio de 1612
realiz6 la profesion solemne de los cuatro votos.

Ribas permanecio6 16 afios en el septentrion novohispano: trece, en las
riberas del gran rio Sinaloa, lugar donde habitaban distintos grupos como
los tehuecos, los zuaques y los ahomes, y tres en los territorios adyacentes
al rio Yaqui o del Espiritu Santo, hogar de los indios mayos. La figura del
jesuita tomd un protagonismo importante, sobre todo por ser el encargado
de negociar con el virrey Diego Fernandez de Cordova, marqués de Guadal-
cazar, y el provincial de la provincia mexicana, Nicolds de Arnaya, la ex-
pansion misionera en las regiones costeras.?® Esta situacion desembocé en
la creacion de un nuevo rectorado, independiente al de Sinaloa, que recibio
el nombre de San Ignacio, en 1620. Ese mismo afo, sali6 de las misiones
para ocupar un cargo con mas prestigio, seria nombrado maestro de novi-
cios en el colegio de Tepotzotlan por dos anos.2°

Paulatinamente, 1a carrera eclesiastica de Pérez de Ribas tomaria tintes
mas importantes. En 1622 viajo a la ciudad de México, a la Casa de la Profesa,
para fungir como secretario personal del nuevo provincial, Juan de Laurencia,

24 Tgnacio Guzman Betancourt, “La verdadera historia de la conquista del noroeste”, en
Pérez de Ribas, Historia de los trivmphos..., X1I.

25 Decorme, La obra de los jesuitas..., 327.

26 Elsa Cecilia Frost y Maria de Lourdes Ibarra Herrerias, “La cronica general jesuita en
Nueva Espana”, en Historiografia mexicana, coord. general de Juan A. Ortega y Medina y Rosa
Camelo, vol. 2, La creacién de una imagen propia. La tradicién espafiola, t. 2, Historiografia ecle-
sidstica, coord. de Rosa Camelo y Patricia Escandon (México: Universidad Nacional Autonoma
de México, Instituto de Investigaciones Historicas, 2012), 1183.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
Dor: https://doi.org/10.22201/iih.24486922.2024.71.77811



158 JIMENEZ GOMEZ

por cuatro anos. También fue elegido para ocupar el puesto de rector del
Colegio Maximo de San Pedro y San Pablo, entre 1626 y 1632. El cargo mas
célebre llegd en 1638, al ser nombrado provincial de la Provincia Mexicana
durante tres afios.?” El 22 de enero de 1641 recibi6 otra enmienda relevan-
te: asistir como procurador de la provincia mexicana a la octava congregacion
provincial en Roma. Fue asi como emprendio el viaje hacia la Ciudad Eterna,
haciendo una escala de dos afios en Madrid. Durante dicha estancia, visitd
la Biblioteca del Colegio Imperial, donde recogi¢ informes y escritos de
misioneros para comenzar con la escritura de su obra. Después de acudir a
la congregacion romana, regres6 a Madrid para complementar su manuscri-
to. Dos afios después regresé a México, donde pas6 sus ultimos afos en el
Colegio Maximo hasta su muerte, el 26 de marzo de 1655.

Respecto a su obra escrita, la Historia de los trivmphos de nuestra santa fee
entre gentes las mas barbaras y fieras del nueuo orbe, se publicé por primera
vez en Madrid en 1645. Se edit6 en la imprenta de Alonso de Paredes, bajo
el cuidado de Francisco Murcia de la Llana.?® Dividida en doce libros, la His-
toria consta de dos partes: la primera hace hincapié en los aspectos geogra-
ficos, la religiosidad y modos de vida de los indios, asi como también en los
primeros trabajos de 1a Compafia de Jesus en Sinaloa. La segunda se ocupa
de las reducciones establecidas en Topia, San Andrés, Tepehuanes y Parras.

En 1598, el general Claudio Acquaviva habia solicitado a las distintas
provincias jesuiticas americanas la redaccioén de una “composicion integra
y continuada de su historia”.?? Se encarg6 de enviar una misiva en la que
sefialaba que era de suma importancia escribir una historia general de cada
provincia y pedia recopilar todo lo relevante sobre la fundacion, crecimien-
to y progresos espirituales.3? En palabras de Bernabéu, la obra del jesuita
se insertaba en este contexto, pues pretendia ser una historia de la empre-
sa misionera de la Compaiiia de Jests en el norte novohispano, situada

27 Guzman, “La verdadera historia...”, XIv.

28 Guzman, “La verdadera historia...”, 1X.

29 Monica Paola Acosta Carrillo, “Historiografia jesuitica sobre el noroeste novohispano:
la vision misionera de Andrés Pérez de Ribas” (tesis de licenciatura, Universidad Nacional
Auténoma de México, 2013), 62.

30 Francisco Javier Gomez Diez, “La mision jesuita de Sinaloa (1591-1605) y la obra
historica de Andrés Pérez de Rivas”, en Aspectos de la conquista y evangelizaciéon de América
y Filipinas en los siglos xv1 y xvir, coord. de José Luis Caballero Bono (Salamanca: Publicacio-
nes Universidad Pontificia, 2019), 399.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



“A ESTOS IDOLOS LES LEVANTABAN HUMILLADEROS” 159

entre los afios 1590 y 1645.31 A pesar de esta consideracion, la obra tenia
el interés de mostrar las peculiaridades de una cosmovision local que debia
ser erradicada.

Desde su aparicion, la Historia disfruté de una gran popularidad, no
s6lo por el interés del publico espafiol sobre el conocimiento de los pueblos
bdarbaros, sino porque difundia noticias sobre la actividad de los jesuitas
en la region de las misiones septentrionales. En términos apologéticos,
narraba la familiaridad entre los demonios y los indios sinaloenses, por
lo que también permeaba el interés de acentuar los triunfos evangélicos
de los jesuitas frente a los indios “barbaros y fieros”, como lo indicaba el
titulo mismo.

Comprendiendo el ambito de la retérica como una forma particular de
percibir la propia realidad y que se plasmaba en los medios escritos, el
contenido de las cronicas jesuiticas se conformd como un recurso que mo-
tivaba posibles vocaciones para la labor misionera, ademas de que hacia
énfasis en las virtudes morales y cristianas de los operarios. En las fronte-
ras americanas se consolidé como un medio necesario para el despliegue
de la actividad pastoral, pues plasmaba una construccion narrativa del co-
nocimiento ritual de las sociedades locales, con el fin de hacerle frente. En
este sentido, se podria hablar de la presencia de una descripcion retérica
en la obra del padre Pérez de Ribas en la que los naturales serian identifi-
cados como el pueblo sojuzgado por Satanas. Esta idea se constituy6 como
el eje principal que guiaba la escritura de la obra.?? Al mismo tiempo, el
paisaje del noroeste novohispano, estéril y de dificil acceso, favorecia la
identificacion de este espacio como el reino del Maligno. Ambas concep-
ciones actuaban como una forma de apropiacién, tanto espacial como
intelectual, ademas de que los argumentos del jesuita contribuian a la con-
formacion de una memoria misionera de caracter oficial.

31 Salvador Bernabéu Albert, “El gran teatro del norte. La Historia de los triunfos de
nuestra santa fe, del jesuita cordobés Andrés Pérez de Ribas (1645)”, en Herencia cultural
de Espafia en América. Siglos xvi1 y xvii, ed. de Trinidad Barrera (Madrid: Iberoamericana;
Frankfurt: Vervuert, 2008), 108.

32 Carmen Bernand y Serge Gruzinski, De la idolatria: una arqueologia de las ciencias
religiosas (México: Fondo de Cultura Econémica, 1992), 46.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
Dor: https://doi.org/10.22201/iih.24486922.2024.71.77811



160 JIMENEZ GOMEZ
La retérica del “mal” en la escritura del padre Pérez de Ribas

Aprobada en 1540 por el papa Paulo III, la Compafiia de Jesus se emple6
en la defensa de 1a ortodoxia y la propagacion de la fe, entre las masas rudas
europeas y los denominados nedfitos americanos. Para lograr este objetivo,
distintas vias fueron utilizadas; cabe destacar las predicaciones ptblicas en
las misiones populares, la imparticion de sacramentos, como el bautismo
y el trabajo de adoctrinamiento cristiano en las misiones de conversion
viva.33 En estos procesos era posible notar la afinidad de la Compaiia por
asemejarse a un ejército victorioso que caminaba en el cortejo de una Igle-
sia triunfante: un cuerpo eficaz en la lucha contra la herejia.3*

Sin embargo, a pesar de que la poblacion indigena terminaba por acep-
tar el catolicismo, de manera total o parcial, aparecieron muchas formas de
cristianismos locales, basados en una enorme gama de reinterpretaciones
y resignificaciones de los elementos cristianos, donde se conservaban dis-
tintos segmentos de la cosmovision local.3> Con base en estos elementos,
los jesuitas se conformaron como las “puntas de lanza” que eran enviadas
a los lugares donde se hacia sentir mas su necesidad apostélica. En el seno
de la orden, era evidente el interés de consagrar esfuerzos en el proceso de
evangelizacion de los territorios americanos. Era necesario legitimar la obra
pastoral ejercida por la Compania entre los grupos que habitaban los pue-
blos de mision; el medio mas eficaz era la descripcion de distintos hechos
edificantes. Continuando con el discurso interpretativo centrado en la de-
nominada “construccion retorica de la realidad”, las cronicas de evangeli-
zacion deben ser estudiadas como comunicaciones y no como percepciones.3¢
Se trataba de composiciones escritas que manifestaban una serie de enun-
ciados emitidos en un contexto particular y dirigidos a un receptor deter-
minado, situacion que explica su caricter retérico y persuasivo. En los
textos jesuiticos se pueden identificar estilos narrativos que cumplian con
dos necesidades fundamentales: exaltar la fundacion de las provincias y las
virtudes de sus miembros.

33 Frost e Ibarra, “La cronica general jesuita...”, 1227.

34 Javier Burrieza Sdnchez, “La Compafiia de Jesus y la defensa de la monarquia hispa-
nica”, Hispania Sacra 60, nim. 121 (enero-junio 2008): 184.

35 Lara, “La lucha contra...”, 148.

3¢ Perla Chinchilla, Leonor Correa y Alfonso Mendiola, “La construccion retorica de la
realidad: la Compaiiia de Jests”, Historia y Grafia, nam. 30 (2008): 146.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



“A ESTOS IDOLOS LES LEVANTABAN HUMILLADEROS” 161

Los discursos eran dindmicos, pues sufrieron constantes cambios esta-
blecidos por agentes individuales, personificados por los superiores de
mision, los rectores de colegios o los provinciales mismos. En este sentido,
la representacion o imagen del indio bdrbaro e indomito que se plasmaba
en estos documentos era maleable, pues se movia de acuerdo con las nece-
sidades retoricas de la narracion. Como sefala Rubial, “cuando se trataba
de exaltar a los frailes como destructores de la idolatria se usaba el vitupe-
rio contra los vicios indigenas, cuando se intentaba amplificar los logros de
los evangelizadores se exaltaban las virtudes del indio cristiano”.3”

En el caso concreto de la escritura de Pérez de Ribas, es posible iden-
tificar el paisaje del noroeste novohispano como el reino o morada del
demonio. Se exaltaban las acciones de la Compaiia en favor de la cristian-
dad frente a quienes calificaba como las “gentes mas barbaras y fieras”.3®
Al final de la primera parte de la Historia la narracion se interrumpe por
un paréntesis del autor donde resalta la dignidad que caracterizaba la labor
misionera y que los jesuitas realizaban entre las “naciones nobles, politicas
y de lustre del mundo”.? Un asunto intimamente relacionado con la pre-
sencia fisica del demonio era el de la pervivencia de la idolatria entre los
indios reducidos. Este era un tipo de supersticion que englobaba practicas
que suponian “la existencia de relaciones causales inviables, inexistentes,
imposibles, desde la perspectiva de la combinacién de los factores basicos
de materia y movimiento que ordenan el funcionamiento de 1a maquina del
universo”.*° Se constituyd como un pecado de fuero mixto, de alta gravedad,
pues atentaba contra el Dios cristiano y el rey de forma directa. Desde la
legislacion regia, era considerada un crimen que se daba por desacato a
la autoridad; por ello se le juzgaba como un acto de rebeldia.*! En el ambi-
to local, la idolatria podia ser utilizada por las autoridades locales como un

37 Antonio Rubial Garcfa, “Angeles en carne mortal. Viejos y nuevos mitos sobre la
evangelizacion de Mesoamérica”, Signos Historicos, num. 7 (enero-junio 2002): 21.

38 Diana Roselly Pérez Gerardo, “Los indios de los confines: representaciones de
las sociedades y los paisajes en la historiografia colonial americana”, Telar, nm. 27 (julio-
diciembre 2021): 193.

3% Alejandro Cafieque, “Martires y discurso martirial en la formacion de las fronteras
misionales jesuitas”, Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, nim. 145 (2016): 34.

40 Fabidn Campagne, Homo Catholicus. Homo Superstitious. El discurso antisupersticioso
en la Espana de los siglos xv1 a xvir (Madrid: Mifio y Davila Editores; Buenos Aires: Univer-
sidad de Buenos Aires, 2002), 624.

41 Victor Manuel Avila Avila y Cecilia Lopez Ridaura, “Idolatria y justicia regia en la
Nueva Espana del siglo xvir”, Autoctonia. Revista de Ciencias Sociales e Historia 6, nim. 2
(julio-diciembre 2022): 496, https://doi.org/10.23854 /autoc.v6i2.274

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
Dor: https://doi.org/10.22201/iih.24486922.2024.71.77811



162 JIMENEZ GOMEZ

instrumento politico para tomar posesion de las propiedades de los indios,
como una excusa de proteccion frente a los propios espanoles o, en caso
contrario, para otorgarles beneficios econdmicos.*?

Prosiguiendo la vision agustiniana del siglo xi11, el Maligno ejercia un
insélito poder en el mundo terrenal, pues se cometian delitos como el infan-
ticidio, la antropofagia y los sacrificios rituales, gracias al apoyo de algunos
de sus seguidores o ministros, chamanes o hechiceros.*® A partir de las ac-
ciones desplegadas por estos personajes, 1a idolatria fue clasificada como un
tipo de supersticion relacionada con la obtencion de beneficios particulares:
la adivinacion, las practicas medicinales y las vanas observancias.** Todas
estas practicas eran, sin excepcién, una invencion directa del demonio.

En el 4mbito americano, es posible ubicar una retorica demonolégica
similar al proceso general de la conquista europea con sus respectivas varian-
tes y observandolo desde el ambito local. La aparicion del Nuevo Mundo ante
la mirada occidental inaugurd una explosion literaria que coincidi6 con el
ascenso del miedo al demonio en la Europa occidental.*> Durante este pro-
ceso, la figura de Satands se afianz6 durante el proceso evangelizador, gracias
al interés que los misioneros tenian por encontrar similitudes o aproxima-
ciones a lo que ocurria en Europa. Al demonio se le comenz6 a asociar al
campo, a las “brefas silenciosas y sombrias”,*¢ a sitios poco habitados, pues
intentaba frustrar la conversion de los indios a través de distintos medios.

En este sentido, el desierto novohispano se constituyé como el hogar
del demonio, pero también como un lugar de salvacion, prodigio y revela-
cion donde la consolidacion de la fe cristiana se ponia a prueba.*” Para

42 Victor Manuel Avila Avila y Cecilia Lopez Ridaura, “El concepto de idolatria en el
arzobispado de México”, Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad 41, nim. 164 (2020): 55,
10.24901/rehs.v41i164.747

43 Antonio Rubial Garcia, “Una conquista inevitable. América en el contexto expansio-
nista eurasiatico”, en Conquistas. Actores, escenarios y reflexiones. Nueva Espafia (1519-1550),
ed. de Martin Rios Saloma (Madrid: Silex, 2021), 49.

4 Gerardo Lara Cisneros, “El discurso anti-supersticioso y contra la adivinacién indi-
gena en Hispanoamérica colonial, siglos xvi-xvir”, Nuevo Mundo Mundos Nuevos (2012),
https://doi.org/10.4000 /nuevomundo.63680

45 Salvador Bernabéu Albert, “El diablo en California. Recepcion y decadencia del Ma-
ligno en el discurso misional jesuita”, en El septentrion novohispano: ecohistoria, sociedades e
imdgenes de frontera, ed. de Salvador Bernabéu Albert (Madrid: Consejo Superior de Inves-
tigaciones Cientificas, 2000), 145.

46 Javier Ayala Calderén, El diablo en la Nueva Espafia. Visiones y representaciones del
diablo en documentos novohispanos de los siglos xv1 y xvir (Guanajuato: Universidad de Gua-
najuato, 2010), 113.

47 Pérez Gerardo, “Los indios de los confines...”, 194.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



“A ESTOS IDOLOS LES LEVANTABAN HUMILLADEROS” 163

Pérez de Ribas, la finalidad historica de las misiones americanas era evi-
dente: la evangelizacion de los indios nortefos, quienes se encontraban en
las garras del demonio.*® Manifestaba la importancia de un ministerio mas
particular, desplegado por la mision jesuitica:

[...] el fundamento de todo el bien de las reptblicas estd en la crianza en doctrina
y buenas costumbres de la juventud. Lo uno, por ser esa edad mas tierna para
imprimir en ella como en materia mas suave y blanda la forma de las virtudes. Lo
otro, porque como esa edad es principio y fundamento de toda la vida del hombre,
en ¢él se asegura la fabrica, y es mas perseverante y durable el edificio que sobre
ese fundamento se levanta.*’

Para lograr el objetivo propuesto, 1a misién se constituy6 en el medio
por excelencia para enfrentar la idolatria. En el capitulo v del libro 1 de la
Historia, el jesuita ofrece un argumento retdrico interesante: el beneficio
que podia ofrecer la presencia de la idolatria en el proceso de conversion
frente al ateismo. El ser ateista representaba un problema mas grave que
ser idolatra, pues los primeros se encontraban completamente apartados
de cualquier creencia o manifestacion de la religiosidad. Este podia ser
atribuido al demonio, al ser enemigo del género humano. Sin embargo, los
indios se salvaban del ateismo, pues la existencia de estas practicas mani-
festaba el conocimiento de la divinidad por parte de los grupos indigenas,
lo que los convertia en sujetos aptos para recibir la fe cristiana.

Esta premisa ayuda a explicar la presencia de los cultos idolatricos en
la pluma del jesuita cordobés. Ademas, es necesario recordar que, durante
el periodo moderno, se presentaron dos momentos que marcaron la defi-
nicion teologica-filosofica de idolatria. El primero, situado en la primera
mitad del xv1, cuando la idolatria se defini6 a partir de aquellos postulados
que retomaban la obra de Tomas de Aquino, y respondian a un contexto
concreto marcado por las acciones de la Inquisicion apostolica, cuya aten-
cion principal se ubicaba en el pecado. El segundo, se ubica a partir de Ia se-
gunda mitad del siglo xv1 e inicios del xvi1i, el cual restablece la idolatria
como una “enfermedad del alma” o peste contagiosa, cuya cura era el apren-
dizaje de la doctrina cristiana.>® Incisiva fue la postura del jesuita José de

48 Véase Guy Rozat, América, imperio del demonio. Cuentos y recuentos (México: Univer-
sidad Iberoamericana, 1995), 50.

49 Pérez de Ribas, Historia de los trivmphos..., 99.

50 Bernand y Gruzinski, De la idolatria..., 143.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
Dor: https://doi.org/10.22201/iih.24486922.2024.71.77811



164 JIMENEZ GOMEZ

Acosta, quien, en el ambito andino, distingui6 entre dos géneros de idolatria:
la que se asociaba a los elementos naturales y geograficos, como el sol, los
rios, las montanas o los arboles, y otra que era fruto de la invencién huma-
na relacionada con el culto dirigido a un objeto en concreto, como era el
caso de los cuerpos momificados de los gobernantes incas.>! En su obra De
Procuranda Indorum Salute (1580), Acosta mencionaba la estrecha relacion
entre idolatria y enfermedad contagiosa:

[...] se [trataba] de una enfermedad idolatrica hereditaria que, contraida en el mis-
mo seno de la madre y criada al mamar su misma leche, robustecida con el ejemplo
paterno y familiar y fortalecida por larga y duradera costumbre y por la autoridad
de las leyes ptblicas, tiene tal vigor que no la podra sanar sino el riego muy abun-
dante de la divina gracia y el trabajo asiduo e infatigable del doctor evangélico.>?

No se ha enfatizado un punto importante de la historiografia sobre el
padre Pérez de Ribas respecto a los elementos retéricos que caracterizaban
el concepto de idolatria propuesto por el misionero. Este retomaba doctri-
nas teologicas medievales, de los concilios americanos y de las obras de
algunos de sus coetaneos, como Acosta, e insistia en que su presencia se
reflejaba en la existencia de objetos de culto idolatrico: figuras de piedra o
madera, las cuales generalmente se encontraban escondidas en lugares de
dificil acceso. Entre los indios sinaloenses, destacaba la existencia de idoli-
llos que resolvian necesidades particulares o cotidianas y se encontraban
ocultos en las viviendas de los indios de la misién. Podian ser preservados
por hechiceros que curaban enfermedades porque servian para alcanzar la
victoria en las guerras, para cuidar a los animales en sus sementeras, para
lograr la obtencion de lluvia y Ia fructificacion de la pesca. Sobre las formas
en que se establecia el culto, el jesuita destacaba la forma en como los indios
invocaban al demonio a través de éstos:

A algunos de estos idolos les levantaban una forma de altares o humilladeros, que
venian a ser unos montones de piedras con barro, donde los colocaban, a quien
hacian sus ofrendas [...] Y con palabras desusadas invocaban al demonio, que alli

51 Fermin del Pino, “Demonologia en Espafia y América: invariantes y matices de la
practica inquisitorial y la misionera”, en El diablo en la Edad Moderna, ed. de Maria Tausiet y
James S. Amelang (Madrid: Marcial Pons, 2004), 289.

52 Citado en Antonio José Echeverry Pérez, “Por el sendero de la intolerancia. Acerca-
miento a la extirpacion de idolatrias en el Nuevo Mundo en los siglos xv1 y xvir”, Historia
Caribe 7, nim. 21 (julio-diciembre 2012): 59.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



“A ESTOS IDOLOS LES LEVANTABAN HUMILLADEROS” 165

se les aparecia en figuras, ya de persona humana, ya de animales, y siempre fieros,
como él lo es desde que desobedecié a Dios.>

La destruccion sistemadtica de esos objetos, en conjunto con otras acti-
vidades como la persecucion de hechiceros y sacerdotes, la ingesta de alu-
cinodgenos o la embriaguez ritual, fueron instrumentos fundamentales en
el proceso de imposicion de la nueva fe. El interés por desarraigar este tipo
de practicas se manifestaba desde el siglo xv1, pues Felipe II habia estable-
cido en una real cédula de 1555 en la cual se permitia a los indios mantener
sus leyes y buenas costumbres; sin embargo, debian desarraigar algunas
otras “torpes”, como era el caso del incesto, la sodomia, la antropofagia, los
sacrificios humanos o de animales, las borracheras y, principalmente, la
idolatria.>* Si tomamos en cuenta un contexto mas cercano a la obra de
Pérez de Ribas, en 1607, Felipe III dict6 una ley, titulada “Que los indios sean
apartados de sus falsos sacerdotes iddlatras” (énfasis mio), donde se solici-
taba a los prelados “que aparten de la comunicacion de los naturales a estos
supersticiosos idélatras, y no los consientan a vivir en unos mismos pueblos
con los indios castigandolos conforme a derecho”.5®

De igual manera, merece la pena rescatar lo establecido en el III Concilio
de México (1585) respecto al asunto de la idolatria. En esa junta eclesiastica,
se intent6 definir aquello que podia ser considerado idolatrico. Aun cuando
el asunto central era la evangelizacion de los indios, solo se acotd una breve
definicion: ésta consistia en la adoracion de falsos dioses y podia ser conside-
rada como una interpretacion heterodoxa de la religion.>® En la mayor parte
del territorio novohispano, el asunto de la extirpacion quedé como una em-
presa aislada que se enfrentaba a la tibieza de la Iglesia secular y a algunas
indiferencias manifestadas por los representantes de la Corona. Sin embargo,
en las fronteras sucedia lo contrario. Al tratarse de indios insumisos o rebeldes,
a diferencia de los que habitaban el centro de México, se planteo la posibilidad
de ejercer la justicia de una empresa bélica, 1a denominada guerra justa:

Si a estos indios se les puede dar guerra a fuego y a sangre con seguridad de la
conciencia, presuponiendo que a esa licencia general se ha de dar con limite de los

53 Pérez de Ribas, Historia de los trivmphos..., 475.

54 Carlos Baciero, “Juan de Solorzano Pereira y la defensa del indio en América”, Mis-
sionalia Hispdnica, num. 58 (enero-junio 2006): 315.

55 Avila y Lopez, “Idolatria y justicia regia...”, 500.

56 Avila y Lopez, “El concepto de idolatria...”, 60.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
Dor: https://doi.org/10.22201/iih.24486922.2024.71.77811



166 JIMENEZ GOMEZ

lugares que se han de acometer, y los soldados han de venir a dar cuenta de las
presas que hagan al general de esta guerra, para que siendo justas conforme a lo
que se decrete, se les adjudiquen, o en su defecto se les castigue y se de libertad a
los presos; segundo, haciéndose estas presas por la moderacion referida, si se podran
dar por esclavos perpetuos.’”

Fue asi como los grupos nortefios serian asimilados a la imagen de
fieros, salvajes, canibales, carniceros, bestiales, practicantes del pecado
nefando, infieles y apostatas.>® Todos estos calificativos podian reafirmar
la cualidad de ser id6latras. La retorica de la “guerra justa” contra los indios
insumisos, en conjunto con la idea de 1a mision providencial de 1a monar-
quia para la conversion al cristianismo, se conformaron como dos podero-
sas apologias que manejaron la actuacion de los espafioles, para imponer
su dominio y orientar sus deseos de riqueza y ennoblecimiento. Las fron-
teras establecidas en el proceso de expansion sélo fueron atractivas para
los hispanos en la medida que se lograba explotar provechosamente un
territorio, mediante la implantacion de estancias de ganado, o por el descu-
brimiento de minas de oro y plata.>® Cuando esta condicién no se cumplia,
la presencia hispanica quedaba reducida a los misioneros, quienes buscaban
evangelizar poblaciones de dificil acceso.

Para proseguir con la obra de Pérez de Ribas en relacion con el pecado
de la idolatria, se destaco la presencia de la embriaguez entre los indios
sinaloenses, caracterizada como una costumbre realizada por gente bdrbara.
Esta actividad se presentaba, sobre todo, en los convites o preparativos para
la guerra entre distintas naciones:

El vicio que generalmente cundia en las gentes [...] era el de la embriaguez en que
gastaba noches y dias; porque no la usaban cada uno a solas, y en sus casas sino en
célebres y continuos convites que hacian para ellas [...] Eran célebres estas embria-
gueces y generalmente entre ellos, en ocasion que se preparaban y convocaban a

57 Citado en Alberto Carrillo Cézares, “La procuracion de justicia a la poblacion indi-
gena en el Concilio Tercero Provincial Mexicano (1585)”, en Los indios, el Derecho Candnico
y la justicia eclesidstica en la América Virreinal, ed. de Ana de Zaballa Beascoechea (Madrid:
Iberoamericana; Frankfurt: Vervuert, 2011), 70.

58 Juan Carlos Ruiz Guadalajara, “Confines y vecindades de la cristiandad hispanica en
América durante el periodo de las monarquias ibéricas”, en Las vecindades de las monarquias
ibéricas, coord. de José Javier Ruiz Ibafiez (Madrid: Fondo de Cultura Econdémica, 2013), 243.

%9 Ruiz, “Confines y vecindades...”, 239.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



“A ESTOS IDOLOS LES LEVANTABAN HUMILLADEROS” 167

guerras [...] Y en estas tales fiestas eran también muy célebres los brindis del taba-
co [...] cuando alguna nacién convida a otra a hacer liga para alguna guerra.®

En relacion con este punto, el jesuita destacaba la descripcion de cele-
braciones rituales, mejor conocidas como mitotes, que implicaban la pre-
sencia de sacrificios humanos. Pérez de Ribas ofrece un ejemplo de estas
actividades en la mision de Mapimi, habitada por indios tepehuanes, en el
territorio de Parras, durante la segunda etapa misionera:

A este pueblo se habian reducido indios de otra nacién, y con la ocasién de un
cometa que aparecio en este tiempo y enfermedad que habia comenzado, y temian
llegase a su pueblo, determinaron hacer un mitote o baile muy célebre a su usanza,
para tener propicio al cometa, o a Satands [...] Traian todos unos cestillos en la
mano derecha, y en la izquierda una flecha, puesta su punta de pedernal sobre el
corazon. [...] Cortaron luego el cabello a cercen a seis doncellas, con harto senti-
miento suyo; y los viejos con unos peines que traian comenzaron a rasgarse las
carnes de suerte, que corria de ellos mucha sangre, y luego les siguieron en este
sacrificio los demas, sujetando a él aun los nifios recién nacidos, que no perdonaba
esta crueldad el que es tan cruel enemigo. Recogieron de la sangre de todos en unas
grandes jicaras y haciendo hisopo de las cabelleras que habian cortado a las donce-
llas, rociaban con la sangre el aire a todas partes, dando los viejos bufidos horrendos.
Ultimamente echaron en el fuego la sangre que habia quedado, y volviendo a azo-
tar el humo que de ella salia, y viendo que iba derecho a lo alto, por haber cesado
el aire, quedaron contentos, pareciéndoles que no tenian ya que temer el cometa,
ni enfermedad, con que dieron fin a su baile diabdlico.*!

Segun la vision occidental, el mitote representaba un espacio privile-
giado para que los especialistas rituales conjurasen enfermedades y diesen
explicaciones a la poblacion sobre distintos fendmenos naturales.®? Sin
embargo, esta ceremonia no s6lo manifestaba un sentido religioso, sino
también politico, pues se podian establecer pactos o alianzas entre nacio-
nes.®3 En relacion con esta practica se encontraba el canibalismo ritual, asi

60 Pérez de Ribas, Historia de los trivmphos..., 9.

61 Pérez de Ribas, Historia de los trivmphos..., 694.

62 Carlos Manuel Valdés, La gente del mezquite. Los ndmadas del noreste en la Colonia
(Saltillo: Gobierno del Estado de Coahuila de Zaragoza, Secretaria de Cultura de Coahuila,
2017), 75.

63 Nelson Jofrak Rodriguez Cazarez, “El mitote en las fronteras de la América Septen-
trional, siglos xvi-xviir. El caso del Seno Mexicano y los reinos contiguos”, Septentrion. Re-
vista de Historia y Ciencias Sociales, nim. 15 (enero-diciembre 2020): 88.

Estudios de Historia Novohispana, num. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



168 JIMENEZ GOMEZ

como la embriaguez, las cuales se relacionaban con la presencia del Malig-
no, entre los indios acaxees. Pérez de Ribas atribuia la culpa de esta activi-
dad al demonio: “El vicio de los que llaman antrop6fagos que comen carne
humana, habia introducido el demonio, enemigo capital del género huma-
no, en casi todas estas gentes, en tiempo de su gentilidad, aunque en unas
se usaba mas, en otras menos”.%*

Cabe senalar que la practica del canibalismo entre las sociedades nor-
tefas se realizaba con los enemigos muertos en la guerra. El consumo de
carne impartia las virtudes de la valentia y el atrevimiento a quienes la
consumian y, en ocasiones, los craneos de los sacrificados eran guardados
en cuevas y los esqueletos eran colgados de los arboles para solicitar abun-
dancia en las cosechas agricolas.®

Si se consideran estas variantes de las practicas locales, el concepto de
idolatria sufria una mutacién, pues no se limitaba sélo al culto de un obje-
to fisico. Los misioneros dejaban de prestar importancia a los templos, a los
idolos fisicos y a los sacrificios humanos, su atencion se dirigia hacia otras
précticas como la antropofagia, la ensefianza y la predicacion de los saberes
ancestrales. De este modo, se desprendia el asunto de la existencia de in-
dividuos que se interesaban en fomentar y preservar las antiguas formas
de religiosidad y que podian alterar el orden moral de la vida reduccional.
En su basqueda por implantar el cristianismo, los jesuitas tuvieron que
enfrentarse ala oposicion de curanderos y hechiceros. Algunos ejecutaban
actividades relacionadas con pricticas terapéuticas, a través de soplos o
succiones en distintas partes del cuerpo:

El medio de curar estos endemoniados médicos es unas veces soplando la parte
lesa o dolorida del cuerpo, o todo él con tanta fuerza y connato que se oye muchos
pasos el ruido que hace: otras chupando la parte dolorida [...] a los enfermos les
dan a entender, que les saca del cuerpo palos, espinas y pedrezuelas, que les cau-
saban el dolor y enfermedad.®¢

64 Pérez de Ribas, Historia de los trivmphos..., 11.

5 Susan M. Deeds, “Cémo historiar con poca historia y menos arqueologia: clasificacion
de los acaxees, xiximes, tepehuanes, tarahumaras y conchos”, en Némadas y sedentarios en
el norte de México. Homenaje a Beatriz Braniff, ed. de Marie-Areti Hers, José Luis Mirafuentes,
Maria de los Dolores Soto y Miguel Vallebueno (México: Universidad Nacional Autonoma
de México, Instituto de Investigaciones Antropologicas, Instituto de Investigaciones Estéticas,
Instituto de Investigaciones Historicas, 2000), 385.

6 Pérez de Ribas, Historia de los trivmphos..., 17.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



“A ESTOS IDOLOS LES LEVANTABAN HUMILLADEROS” 169

Andrés Pérez de Ribas enfatizaba algunas acciones que contrarrestaban
con este tipo de supersticiones, consideradas como embustes o charlatane-
rias: era necesaria la administracion de sacramentos, principalmente el
bautismo y la confesion. En la Historia se cita el caso sobre un indio famo-
so en el “arte diabdlico de la hechiceria”, quien después de ser bautizado y
haberse confesado, suprimio sus antiguas costumbres. Este mismo indivi-
duo manifestaba que, antes de ser bautizado, el demonio se le aparecia de
forma fisica o como un fendmeno natural.

Respondio el indio convertido, que de mil maneras se le aparecia. Porque a los que
les queria persuadir guerras, y venganzas se aparecia muy feroz, y ellos le llamaban
en su lengua la fortaleza; y como a sefior de ella, le ofrecian arcos, flechas y adargas,
y otras armas. A los que queria incitar a deleites y torpezas, se les aparecia en forma
apacible y deleitosa; [...] le ofrecia plumas, mantas de algodon y cosas blandas. Otras
veces les decia que él era el sefior de las lluvias; y que como tal lo habian de llamar
para que se lograsen sus sembrados, y tener prosperas cosechas. Otras veces se les
aparecia como rayo, o espada de fuego, que cimbraba y heria el aire con grande furia.®”

Podriamos sefialar que la cita muestra algunas caracteristicas narrativas
de los sermones o exempla,’® utilizados en gran medida por la Compaiia
en el proceso de predicacion, cuya funcion era moralizante. En este caso
se trataba de un indio que, como consecuencia de su desconocimiento de
la verdadera fe, estaba a merced del Maligno y era persuadido constante-
mente por ¢él. Gracias a su bautismo el asunto se logro solucionar, pero el
testimonio servia como un ejemplo que destacaba la importancia de dicho
sacramento como arma espiritual e invitaba a los indios reducidos a pres-
tarle mayor relevancia. Otro de los asuntos relacionados con la presencia
demoniaca eran las rebeliones al interior de las misiones. Segin Felipe
Castro, las insurrecciones que ocurrian en los pueblos de indios aparecian
porque las condiciones de la dominacion espafiola no eran las usuales. Exis-
tian factores clave para su desarrollo: el descubrimiento de minas, la des-
truccion de los idolos y 1a persecucion de practicas religiosas.®® Por tradicion
narrativa, la retorica jesuitica del norte novohispano atribuia directamente

67 Pérez de Ribas, Historia de los trivmphos..., 191.

%8 Francisco Luis Rico Callado, “Especticulo y religion en la Espana del barroco: las
misiones interiores”, Chronica Nova, nm. 29 (2002): 321.

% Felipe Castro Gutiérrez, La rebelién de los indios y la paz de los espafioles (México:
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social/Instituto Nacional
Indigenista, 1996), 38.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
Dor: https://doi.org/10.22201/iih.24486922.2024.71.77811



170 JIMENEZ GOMEZ

al demonio el origen de la rebelion. Pérez de Ribas retom¢ el caso de una
rebelion entre la nacion tepehuana, perpetrada por un hechicero que en-
carnaba la figura de Maligno:

No contento el indio hechicero o demonio revestido en él, con su nacion tepegua-
na, pasé a hacer las mismas; y afiadiendo otras de nuevo, para espantar y rebelar
otras naciones comarcanas de acaxees y xiximies, ya cristianas. Apareci6 a los
xiximies el indio que era viejo, en forma juvenil y de mozo, con un arco y dos fle-
chas en la mano, y con un idolo de piedra de media vara de alto, que hablaba en
todas lenguas, y el viejo interpretaba lo que la piedra les decia, apareciendo con
resplandores [...] A otros de la nacion acaxee se mostrd tomando figura de mozo,
y con un cristal como espejo sobre el vientre, el cual decian, que con eminencia
hablaba en todas lenguas; y que las palabras que sonaban, era con tal fuerza que
sentian los indios, o les parecia que les hacian violencia, y ser imposible dejar de
hacer lo que les mandaba.”

Fue asi como el jesuita caracteriz6 a los pueblos sinaloenses como gru-
pos en permanente estado de guerra. La oposicion indigena encarnaba en
aquellos personajes que permitian cierta cohesion social entre los grupos
reducidos. Entre ellos destacaban los hechiceros, responsables tanto de las
creencias idolatricas y supersticiosas como de los alzamientos y rebeliones
que perturbaban la paz y el proceso de adoctrinamiento.”! En el libro virn
de la Historia, Pérez de Ribas seguia insistiendo en la influencia de estos
personajes y el establecimiento de pactos explicitos con el demonio, situa-
cion que agravaba su pena:

Habia en esta mision algunos indios hechiceros que tenian con el demonio pacto
expreso; y forzoso es, que siempre nos encontremos con este género de endemo-
niados [...] Los que habia entre esta gente hacian notable dafio por medio de sus
familiares: predicaban y persuadian a los demas, que estaba en su mano el hacerles
bien o mal; darles salud o enfermedad, trabajos o descanso; afilos abundantes
o estériles; vida o muerte, y de hecho contindan la vida con hechizos diaboélicos a
algunos, con que trafan desatinada y temerosa a la gente.”

70 Pérez de Ribas, Historia de los trivmphos..., 599.

71 Patricia Escandoén, “Los indios del gran norte mexicano en la literatura misional je-
suitica”, en Mudables representaciones. El indio en la Nueva Espafia a través de crénicas, impre-
sos y manuscritos, coord. de Clementina Battcock y Berenise Bravo Rubio (México: Instituto
Nacional de Antropologia e Historia, 2017), 197.

72 Pérez de Ribas, Historia de los trivmphos..., 496.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



“A ESTOS IDOLOS LES LEVANTABAN HUMILLADEROS” 171

Desde la vision de los misioneros, los hechiceros recurrian a ciertos
poderes sobrenaturales que controlaban el medio fisico, al igual que los
comportamientos humanos y de su salud. Como estrategia pastoral, el ré-
gimen misional empez6 a poner en entredicho su prestigiosa reputacion
como curanderos o médicos e intent6 diluir y erradicar la cohesion social
que habian tenido entre los suyos. En sentido contrario, la respuesta de
los especialistas rituales fue atribuirles a los padres la culpa de los males
que azotaban la mision, como las hambrunas, las epidemias y la inesta-
bilidad econémica que, en determinados periodos, padecian las misiones
de Sinaloa.

Conclusiones

Estaba tan sepultada esta nacion en estas tinieblas, que una
india ya desenganada después que se introdujo la doctrina
del Evangelio declaré y dijo a uno de los padres que se lo
predicaba: padre, mira de la otra parte del rio, ;ves cuantos
cerros, motes, picachos y cimas hay en todo este
contorno? Pues en todos ellos teniamos nuestras
supersticiones; y a todos los reverencidbamos y los
celebramos en ellos. Las viejas certificaban que el demonio
se les aparecia en figuras de perros, sapos, coyotes, y
culebras, figuras propias de quien él es.

Pérez de Ribas, Historia de los trivmphos..., 332.

El epigrafe muestra el testimonio de una india tepehuana que manifesté al
padre Pérez de Ribas su renuncia a sus antiguas practicas después de haber
aceptado el cristianismo. El ejemplo citado por el misionero jesuita englo-
baba los principales elementos retoricos que pretendia mostrar en su obra
escrita: El triunfo del bien sobre el mal, gracias a los progresos espirituales
que llevaba consigo la vida reduccional y, ademas, caracterizaba a las mi-
siones administradas por la Compania de Jests.

Testimonios como el antes mencionado consolidaron y justificaron la
idea de la misiébn como una institucion preponderante en las fronteras de
los virreinatos americanos. La participacion de la sociedad jesuitica se en-
marcaba en el proceso general de occidentalizacion desplegado por la mo-
narquia hispanica. Este asunto no resulta contradictorio si partimos de la
idea de la proyeccion global que caracterizaba a la empresa misionera y que
se manifestaba a través de distintas vertientes, destacando la itinerancia de

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
Dor: https://doi.org/10.22201/iih.24486922.2024.71.77811



172 JIMENEZ GOMEZ

sus miembros, los puntos de conexion y el discurso retérico vertido en la
escritura oficial y privada.

Para el caso novohispano, iba de la mano con otros mecanismos de
control poblacional, como las estancias ganaderas, los yacimientos mineros
o los presidios militares. La apropiaciéon de esos espacios por los jesuitas se
originé a partir de la cultura escrita a la que pertenecian figuras narrativas
sobre la presencia de individuos que entorpecian la labor pastoral, califica-
dos como indios bdrbaros e idolatras. A la par de este discurso, tomo pre-
ponderancia la figura del demonio cristiano, quien impedia la labor de
adoctrinamiento entre las sociedades nortenas. La informacion contenida
en las cronicas de evangelizacion legitimaba la presencia de la Compania en
aquellos territorios estériles; se exaltaban las virtudes y sacrificios de los
misioneros, algunos de ellos martirizados.

La idolatria reflejaba el rechazo al Dios verdadero, la sustitucion del
culto respectivo dirigido a falsas deidades. En las cronicas encontramos un
imaginario centrado en la influencia demoniaca para la realizacion de acti-
vidades de culto idolatrico. Distintos testimonios y ejemplos los encontra-
mos en la Historia de los trivmphos de nuestra santa fee... escrita por Andrés
Pérez de Ribas. A diferencia de lo que ocurria en otras regiones, el mi-
sionero insistio en la presencia de una idolatria material relacionada con
actividades de la vida cotidiana, pero también en el despliegue de otras ac-
tividades que podian estar asociadas con el fenémeno de la transgresion al
orden moral cristiano: mitotes, embriaguez y actividades terapéuticas de-
sarrolladas por los especialistas rituales, quienes a su vez preservaban los
saberes ancestrales. Al ser una obra monumental, su alcance logr6 exten-
derse por distintas regiones europeas. De ahi el interés por describir la ri-
tualidad y las costumbres de los indios sinaloenses, el papel que ejercian
los hechiceros, instigadores de rebeliones. Incluso, nos encontramos con
individuos que podian ser poseidos por el Maligno ante el nulo o poco
conocimiento de la divinidad cristiana. Las descripciones sobre estos he-
chos y otras practicas tenian el interés de exaltar y magnificar el ministerio
pastoral que la Compafiia realizaba en los margenes, destacando la funcio-
nalidad de los sacramentos para enfrentar la idolatria. Algunas de éstas
fueron mas especificas que otras, pero todas buscaban mostrar las princi-
pales caracteristicas de una cosmovision local mal comprendida, pues era
asociada al culto demoniaco. Para los miembros de la Compaiia, era esen-
cial conocerla y llevar un registro para determinar los medios efectivos para
su erradicacion.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



“A ESTOS IDOLOS LES LEVANTABAN HUMILLADEROS” 173

Finalmente, no estd de mas insistir en que la obra de Pérez de Ribas
ofrece nuevos derroteros de investigacion, ya que puede ser analizada des-
de distintos dmbitos, mas alla de la retérica demoniaca y la descripcion de
la cosmovision de los indios que habitaban en la antigua provincia de Sina-
loa. Al ser una lectura de largo alcance, dirigida a un ptblico mas amplio la
Historia de los trivmphos de nuestra santa fee... buscaba resaltar la consoli-
dacion de la presencia jesuitica en el septentrion novohispano durante el
siglo xv1I1, que a su vez se insertaba en el asunto de la presencia universal
de la Orden, para lograr el progreso espiritual y la salvacion de las almas de
aquellos que desconocian la doctrina cristiana.

REFERENCIAS

Acosta Carrillo, Monica Paola. “Historiografia jesuitica sobre el noroeste novohis-
pano: la visién misionera de Andrés Pérez de Ribas”. Tesis de licenciatura,
Universidad Nacional Auténoma de México, 2013.

Aguirre Salvador, Rodolfo. “Las 6rdenes religiosas frente a 1a congregacion general
de indios en Nueva Espafa: mediacion e intereses propios”. Temas America-
nistas, nim. 49 (2022): 9-34. https://doi.org/10.12795/Temas-Americanis-
tas.2022.i49.02

Alvarez, Salvador. “El pueblo de indios en la frontera septentrional novohispana”.
Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad 24, nim. 95 (2003): 115-164.

Astrain, Antonio. Historia de la Compaiia de Jesus en la Asistencia de Espana, t. 4.
Madrid: Administracion de Razén y Fe/Plaza de Santo Domingo, 1913.

Avila Avila, Victor Manuel, y Cecilia Lépez Ridaura. “El concepto de idolatria en el
arzobispado de México”. Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad 41, nim.
164 (2020): 45-67. https://doi.org/10.24901 /rehs.v41i164.747

Avila Avila, Victor Manuel, y Cecilia Lopez Ridaura. “Idolatria y justicia regia en la
Nueva Espana del siglo xvi11”. Autoctonia. Revista de Ciencias Sociales e Historia
6, nim. 2 (julio-diciembre 2022): 484-515.

Ayala Calderon, Javier. El diablo en la Nueva Espana. Visiones y representaciones del
diablo en documentos novohispanos de los siglos xvI y xviI. Guanajuato: Univer-
sidad de Guanajuato, 2010.

Baciero, Carlos. “Juan de Soldrzano Pereira y la defensa del indio en América”.
Missionalia Hispdnica, num. 58 (enero-junio 2006): 263-327.

Bernabéu Albert, Salvador. “El diablo en California. Recepcion y decadencia del
Maligno en el discurso misional jesuita”. En El septentriéon novohispano: ecohis-

Estudios de Historia Novohispana, num. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



174 JIMENEZ GOMEZ

toria, sociedades e imdgenes de frontera. Edicion de Salvador Bernabéu Albert,
139-176. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 2000.

Bernabéu Albert, Salvador. “El gran teatro del norte. La Historia de los triunfos
de nuestra santa fe, del jesuita cordobés Andrés Pérez de Ribas (1645)”. En
Herencia cultural de Espafia en América. Siglos xvi1 y xviir. Edicion de Trini-
dad Barrera, 107-127. Madrid: Iberoamericana; Frankfurt am Main: Vervuert,
2008.

Bernand, Carmen, y Serge Gruzinski. De la idolatria: una arqueologia de las ciencias
religiosas. México: Fondo de Cultura Econémica, 1992.

Burrieza Sanchez, Javier. “La Compania de Jesus y la defensa de 1a monarquia his-
panica”. Hispania Sacra 60, nim. 121 (enero-junio 2008): 181-229.

Burrus, Ernest J., y Félix Zubillaga. El noroeste de México. Documentos sobre las
misiones jesuiticas 1600-1769. México: Universidad Nacional Autéonoma de
México, 1986.

Campagne, Fabidn. Homo Catholicus. Homo Superstitious. El discurso antisupersti-
cioso en la Espana de los siglos xv a xvii1. Madrid: Mifio y Davila Editores;
Buenos Aires: Universidad de Buenos Aires, 2002.

Cafieque, Alejandro. “Martires y discurso martirial en la formacion de las fronteras
misionales jesuitas”. Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, num. 145
(2016): 13-61.

Carrillo Cazares, Alberto. “La procuracion de justicia a 1a poblacion indigena en el
Concilio Tercero Provincial Mexicano (1585)”. En Los indios, el Derecho Candnico
y la justicia eclesidstica en la América Virreinal. Edicion de Ana de Zaballa Beas-
coechea, 69-83. Madrid: Iberoamericana; Frankfurt am Main: Vervuert, 2011.

Castro Gutiérrez, Felipe. La rebelion de los indios y la paz de los espaiioles. México:
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social /Ins-
tituto Nacional Indigenista, 1996.

Chinchilla, Perla, Leonor Correa y Alfonso Mendiola. “La construccion retérica de
la realidad: la Compania de Jesus”. Historia y Grafia, nam. 30 (2008): 135-164.

Decorme, Gerard. La obra de los jesuitas mexicanos durante la época colonial 1572-
1767, t. 2, Las misiones. México: Antigua Libreria Robredo de José Porrta e
Hijos, 1941.

Deeds, Susan M. “Cémo historiar con poca historia y menos arqueologia: clasifica-
cion de los acaxees, xiximes, tepehuanes, tarahumaras y conchos”. En Nomadas
y sedentarios en el norte de México. Homenaje a Beatriz Braniff. Edicion de Ma-
rie-Areti Hers, José Luis Mirafuentes, Maria de los Dolores Soto y Miguel Va-
llebueno, 381-391. México: Universidad Nacional Autonoma de México,
Instituto de Investigaciones Antropoldgicas, Instituto de Investigaciones Esté-
ticas, Instituto de Investigaciones Historicas, 2000.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



“A ESTOS IDOLOS LES LEVANTABAN HUMILLADEROS” 175

Echeverry Pérez, Antonio José. “Por el sendero de la intolerancia. Acercamiento a
la extirpacion de idolatrias en el Nuevo Mundo en los siglos xviy xvir”. His-
toria Caribe 7, nim. 21 (julio-diciembre 2012): 55-74.

Escanddn, Patricia. “Historias y escritos misionales de la Compafiia de Jests en el
norte novohispano (siglos xvii-xviir)”. En Ortega y Medina y Camelo, coord.
general, Historiografia mexicana..., vol. 2, t. 2, 1295-1354.

Escandon, Patricia. “Los indios del gran norte mexicano en la literatura misional
jesuitica”. En Mudables representaciones. El indio en la Nueva Espafa a través de
cronicas, impresos y manuscritos. Coordinacion de Clementina Battcock y Be-
renise Bravo Rubio, 185-208. México: Instituto Nacional de Antropologia e
Historia, 2017.

Estenssoro Fuchs, Juan Carlos. Del paganismo a la santidad. La incorporacion de los
indios del Pert al catolicismo, 1532-1750. Lima: Instituto Francés de Estudios
Andinos/Pontificia Universidad Catolica del Pert, Instituto Riva-Agiiero, 2003.

Frost, Elsa Cecilia y Maria de Lourdes Ibarra Herrerias. “La crénica general jesuita
en Nueva Espafa”. En Ortega y Medina y Camelo, coord. general, Historiogra-
fia mexicana..., vol. 2, t. 2, 1183-1293.

Gomez Diez, Francisco Javier. “La mision jesuita de Sinaloa (1591-1605) y la obra
histérica de Andrés Pérez de Rivas”. En Aspectos de la conquista y evangelizacion
de América y Filipinas en los siglos xv1 y xviI. Coordinacion de José Luis Caba-
llero Bono, 399-405. Salamanca: Publicaciones Universidad Pontificia, 2019.

Guzman Betancourt, Ignacio. “La verdadera historia de la conquista del noroeste”.
En Pérez de Ribas, Historia de los trivmphos..., iX-XxXVv.

Hausberger, Bernd. “Mision jesuita y disciplinamiento social (siglos XVI-XVvIIi1)”.
En Miradas a la mision jesuita en la Nueva Espana, 231-256. México: El Colegio
de México, Centro de Estudios Historicos, 2015.

Lara Cisneros, Gerardo. “El discurso anti-supersticioso y contra la adivinacion
indigena en Hispanoamérica colonial, siglos xvi-xvi1”. Nuevo Mundo Mundos
Nuevos (2012). https://doi.org/10.4000/nuevomundo.63680

Lara Cisneros, Gerardo. “La lucha contra las supersticiones y las idolatrias en Nue-
va Espana y Pert, Siglo xvi1”. En Iglesia y sociedad en la Nueva Espafia y el Pert,
edicion de Alicia Mayer y José de la Puente Brunke, 121-150. Pamplona: Ana-
lecta Editorial, 2015.

Lopez Castillo, Gilberto. EIl poblamiento en tierra de indios cahitas: transformaciones
de la territorialidad en el contexto de las misiones jesuitas: 1591-1790. México:
Siglo XXI; Culiacan: El Colegio de Sinaloa, 2010.

Maldavsky, Aliocha, y Federico Palomo. “La mision en los espacios del mundo
ibérico: conversiones, formas de control y negociacion”. En Monarquias ibéricas
em perspectiva comparada (séculos xvI-xviIir): dindmicas imperiais e circulagcao

Estudios de Historia Novohispana, num. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



176 JIMENEZ GOMEZ

de modelos politico-administrativos. Coordinacién de Angela Barreto Xavier,
Federico Palomo del Barrio y Roberta Stumpf, 543-590. Lisboa: Universidade
de Lisboa/Imprensa de Ciéncias Sociais, 2018.

Morales, Angélica, Cynthia Radding y Jaime Marroquin. Los saberes jesuitas en la
primera globalizacién (siglos xvi-xviir). México: Siglo XXI/Universidad Nacio-
nal Auténoma de México, Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en
Ciencias y Humanidades, 2021.

Ortega Noriega, Sergio. “Las misiones jesuiticas de Sinaloa, Ostimuri y Sonora. El
poder de los evangelizadores, 1591-1767”. En Religion, poder y autoridad en la
Nueva Espafia. Edicion de Alicia Mayer y Ernesto de la Torre Villar, 275-293.
México: Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigacio-
nes Historicas, 2004.

Ortega y Medina, Juan A., y Rosa Camelo, coord. general. Historiografia mexicana,
vol. 2, La creacién de una imagen propia. La tradicién espafiola, t. 2. Historiogra-
fia eclesidsteica. Coordinacion de Rosa Camelo y Patricia Escandon. México:
Universidad Nacional Autébnoma de México, Instituto de Investigaciones His-
toricas, 2012.

Pérez de Ribas, Andrés. Historia de los trivmphos de nuestra santa fee. Estudio in-
troductorio, notas y apéndice de Ignacio Guzman Betancourt. México: Siglo
XXI/Universidad Iberoamericana; Culiacan: Universidad Autonoma de Sinaloa,
[1645] 2017.

Pérez Gerardo, Diana Roselly. “Los indios de los confines: representaciones de las
sociedades y los paisajes en la historiografia colonial americana”. Telar, nim.
27 (julio-diciembre 2021): 187-211.

Pino, Fermin del. “Demonologia en Espafa y América: invariantes y matices de la
practica inquisitorial y la misionera”. En El diablo en la Edad Moderna, edicion
de Maria Tausiet y James S. Amelang, 277-295. Madrid: Marcial Pons, 2004.

Rico Callado, Francisco Luis. “Especticulo y religion en la Espafia del barroco: las
misiones interiores”. Chronica Nova, nam. 29 (2022): 315-339.

Rodriguez Céazarez, Nelson Jofrak. “El mitote en las fronteras de la América Sep-
tentrional, siglos xvi-xviil. El caso del Seno Mexicano y los reinos contiguos”.
Septentrién. Revista de Historia y Ciencias Sociales, num. 15 (enero-diciembre
2020): 78-110.

Rodriguez Villarreal, Juan José. La Compania de Jesus en la Provincia de Sinaloa.
Historias de rechazos a evangelizar indios y del “estado infelicisimo de las misio-
nes”, 1572-1756. Monclova: Universidad Autonoma de Coahuila/Escuela de
Ciencias Sociales; San Luis Potosi: El Colegio de San Luis; Saltillo: Quintanilla
Ediciones, 2015.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
por: https://doi.org/10.22201/iih.24486922¢.2024.71.77811



“A ESTOS IDOLOS LES LEVANTABAN HUMILLADEROS” 177

Rozat, Guy. América, imperio del demonio. Cuentos y recuentos. México: Universidad
Iberoamericana, 1995.

Rubial Garcia, Antonio. “Angeles en carne mortal. Viejos y nuevos mitos sobre la evan-
gelizacion de Mesoamérica”. Signos Histéricos, nim. 7 (enero-junio 2002): 19-51.

Rubial Garcia, Antonio. “Una conquista inevitable. América en el contexto expan-
sionista eurasiatico”. En Conquistas. Actores, escenarios y reflexiones. Nueva Es-
pania (1519-1550), edicion de Martin Rios Saloma, 33-60. Madrid: Silex, 2021.

Rubial Garcia, Antonio. El cristianismo en Nueva Espafia. Catequesis, fiesta, milagros
y represion. México: Fondo de Cultura Econémica/Universidad Nacional Au-
tobnoma de México, Facultad de Filosofia y Letras, 2020.

Ruiz Guadalajara, Juan Carlos. “Confines y vecindades de la cristiandad hispanica
en América durante el periodo de las monarquias ibéricas”. En Las vecindades
de las monarquias ibéricas, coordinacion de José Javier Ruiz Ibanez, 235-290.
Madrid: Fondo de Cultura Econémica, 2013.

Torre Curiel, José Refugio de la. “La frontera misional novohispana a fines del siglo
xviit”. En Etnohistoria del dmbito posmisional en México: de las Reformas Bor-
bénicas a la Revolucion, coordinacion de Gilberto Lopez Castillo, Cuauhtémoc
Velasco Avila y Modesto Aguilar, 21-72. México, Instituto Nacional de Antro-
pologia e Historia, 2013.

Valdés, Carlos Manuel. La gente del mezquite. Los nomadas del noreste en la Colonia.
Saltillo: Gobierno del Estado de Coahuila de Zaragoza, Secretaria de Cultura
de Coahuila, 2017.

SOBRE EL AUTOR

Ismael Jiménez Goémez es licenciado en estudios latinoamericanos y maes-
tro en historia por la Universidad Nacional Autbnoma de México (UNAM).
Particip6 en el proyecto PAPITT 1G400619: “Religiosidad nativa, idolatria e
instituciones eclesiasticas en los mundos ibéricos, época moderna”, adscrito
al Instituto de Investigaciones Historicas de 1a unaM. Sus principales lineas
de investigacion son la historia de la Iglesia durante el periodo colonial y
la presencia de la Compaiia de Jests en América. En fechas recientes pu-
blicé el articulo “Gobernadores, capitanes de presidio y misioneros jesuitas
en las puertas del septentrion novohispano. La presencia del protector de
indios en el territorio del Gran Nayar (siglo xv1i1)”, Fronteras de la Historia
28, num. 1 (2023): 63-88.

Estudios de Historia Novohispana, nim. 71 (julio-diciembre 2024): 149-177 | e-1SSN 2448-6922
Dor: https://doi.org/10.22201/iih.24486922.2024.71.77811





