
RESEÑAS

© 2022 unam. Esta obra es de acceso abierto y se distribuye bajo la licencia  
Creative Commons Atribución-NoComercial 4.0 Internacional
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.es 

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 221-229 
e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24486922e.2022.66.77711

Edmundo O’Gorman, El Diablo en la conquista, edición de Manuel Ramos 
Medina (México: Centro de Estudios de Historia de México-Carso, 2018).

Fernando CIARAMITARO
https://orcid.org/0000-0002-0299-7057
Universidad Autónoma de la Ciudad de México (México)
fernando.ciaramitaro@uacm.edu.mx

De manera admirable, Manuel Ramos ha rescatado un “proyecto inconcluso”1 
de Edmundo O’Gorman (1906-1995): la historia del diablo en el Nuevo Mun-
do en los siglos xv-xviii. Gracias a unos papeles custodiados desde los años 
1950 por una exalumna de O’Gorman, sabemos ahora que el reconocido his-
toriador y filósofo mexicano estuvo fascinado por el diablo, sus expresiones, 
la “dimensión esencial de lo histórico” y la muerte (p. 35-36). Este tema no 
ha dejado de atraer a jóvenes y no tan jóvenes, generación tras generación, en 
diferentes ramas del saber, el arte y la iconografía: como la literatura, el teatro, 
la pintura, el cine, la televisión, la música y, más recientemente, los cómics.

Pero todo empezó por la fe: el “demonio moderno” entró perentoria-
mente en la praxis y el alegato sociorreligioso de Occidente en los siglos xii 
y xiii y desde entonces jamás se ha marchado.2 Mientras que para teólogos 
y creyentes Dios es el ser por antonomasia, el vulgo considera al diablo 
metáfora del mal humano: feo, monstruoso, grotesco, infame, la perversión 
que habita y atormenta el corazón de hombres y mujeres.3 Precisamente, 
nos percatamos de que también O’Gorman se interesó en el demonio, en 
una fase intelectual de su vida todavía en construcción. Y si la hipótesis de 
Ramos, de que un posible diablo se manifestó en su casa para asustarlo e in-
timarlo a no seguir en su trabajo, parece fantástica, es cierto que resulta ne-
cesario estudiar este “perdido” tratado de la larga trayectoria del erudito 

1  La fórmula “proyecto inconcluso” es del editor (p. 11).
2  Robert Muchembled, Historia del diablo, siglos xii-xx (México: Fondo de Cultura Eco-

nómica, 2002): 9, 19-47.
3  Sobre estas consideraciones generales acerca del diablo cristiano, véase mi reciente 

ensayo: “El demonio de las brujas y la Inquisición de México: María Valenzuela, Felipa de 
Santiago de Canchola, la mulata María y María de Angulo”, Revista de El Colegio de San Luis, 
v. 10, n. 21 (2020).

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.es


CIARAMITARO

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 221-229 | e-issn 248-6922

222

mexicano. O’Gorman tuvo inicialmente una formación jurídica, se tituló 
en 1928 en la Escuela Libre de Derecho4 y practicó la abogacía durante 
una década;5 en 1938 dejó los expedientes judiciales para entrar como 
subdirector al agn de México6 y obtener, diez años después, su maestría 
en Filosofía.7 En el ínterin ya había impartido docencia y había publicado 
su primer trabajo histórico (1937);8 un año después vio la luz su primer 
artículo en el Boletín del Archivo General de la Nación, sobre una solicitud de 
encomienda de indios de los pueblos Ayacastla y Ometepec, de Gonzalo 
Hernández de Herrera;9 en 1940 compuso su primer prólogo a la edición 
de la Historia natural y moral de las Indias, de Joseph de Acosta (1540-
1600),10 testimonio imprescindible para cualquier estudio sobre el jesuita 
y la historia indiana del siglo xvi; en 1941 escribió acerca de un proceso 
inquisitorial contra una india curandera, confrontándose con supersticiones 
y “perversos” maleficios.11 Desde entonces leía con entusiasmo y trabajaba 
en la búsqueda de fuentes para su estudio sobre el ángel caído en el Nuevo 
Mundo.

Presumiblemente, su labor se desarrolló en dos partes: para la primera 
anotó un registro manuscrito de las obras que examinaría, con un listado de 
dos páginas y 96 fichas de fuentes bibliográficas y documentales consultadas; 
para la segunda redactó un inédito prólogo, fechado en el otoño de 1940, y 
cimentó el andamiaje de la misma pesquisa, con la transcripción de sus ex-
pedientes, en 194 páginas, entre hojas sueltas, mecanografiadas o escritas de 

  4  Véase Eugenia Meyer, Imprevisibles historias. En torno a la obra y legado de Edmundo 
O’Gorman (México: Fondo de Cultura Económica; México: Universidad Nacional Autónoma 
de México, 2009), 11. La monografía de Mayer es imprescindible para conocer la obra de 
O’Gorman.

  5  Jorge Alberto Manrique, “Edmundo O’Gorman, 1906-1995”, Anales del Instituto de 
Investigaciones Estéticas, v. 17, n. 67 (1995): 195.

  6  Véanse agn, Boletín del Archivo General de la Nación, v. 23, n. 2 (1952); Ernesto de la 
Torre Villar, “El Dr. Edmundo O’Gorman. Su separación del Archivo”, Boletín del Archivo 
General de la Nación, v. 4, n. 6 (1995-1996).

  7  El doctorado lo obtuvo en 1951, en la Facultad de Filosofía y Letras de la unam.
  8  Edmundo O’Gorman, Breve historia de las divisiones territoriales. Aportación a la histo-

ria de la geografía de México (México: Polis, 1937), reeditado más veces. Quien escribe ha 
leído la quinta edición: Historia de las divisiones territoriales de México (México: Porrúa, 1979).

  9  Edmundo O’Gorman, “Información sobre solicitud de encomiendas, 1549”, Boletín 
del Archivo General de la Nación, v. ix, n. 1 (1938).

10  José de Acosta, Historia natural y moral de las Indias (México: Fondo de Cultura Eco-
nómica, 1940). En 1962 O’Gorman publicó una edición revisada.

11  Edmundo O’Gorman, “Proceso inquisitorial contra una india curandera, 1538”, Boletín 
del Archivo General de la Nación, v. xii, n. 2 (1941).



EL DIABLO EN LA CONQUISTA / EDMUNDO O’GORMAN

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 221-229 | e-issn 2448-6922

223

su puño. O’Gorman se dio a la tarea de analizar fuentes primarias, como las 
de los grandes cronistas del primer siglo de la conquista, entre ellos Hernán 
Cortés y Joseph de Acosta, así como expedientes resguardados en el agn.

En palabras del autor, estudiar al diablo es una cuestión de “alto interés 
humano” (p. 36), una operación compleja y turbadora del historiar, porque, 
al fin y al cabo, ser historiador comporta penetrar “en las regiones descono-
cidas de un mundo que hace señas a través de los textos y de los monumen-
tos” (p. 35). La misma inquietud —subraya O’Gorman— que tuvo el poeta 
florentino Dante Aligheri (1265-1321), cuando se aprestó a iniciar su viaje 
hacia el infierno: el pasado está lleno de muertos, muchos de ellos infernales, 
verdaderos discípulos del demonio. Parafraseando a Leopold von Ranke, afir-
ma que el escritor no debe quedarse en los armazones metodológicos, sino 
sacudir el mito de los hechos “como realmente fueron” a través de una lectu-
ra personal, lúcida y crítica. Este es el oficio del historiador y el relato histó-
rico es la expresión de la correlación que establece el vivo con los difuntos.

Ramos reprodujo los vestigios de esta abandonada investigación en seis 
apartados: “Al amigo lector”, “Transcripciones”, “Fuentes indianas”, “Repro-
ducción de textos originales”, “Texto de las fichas”, “Reproducción de las fi-
chas”. En las dos secciones de “reproducción” se encuentran las fotografías 
de los mecanografiados, las notas manuales y las fichas, estas últimas todas de 
su puño y letra. La sección de las fuentes indianas es un índice o lista de 44 
entradas que a O’Gorman habría servido de guía para las reseñas recolectadas.

El primer apartado es una especie de corta introducción: el menciona-
do prólogo dedicado al lector (dos páginas). Mientras que, en el segundo y 
el quinto, también transcritos por Ramos y acompañados por algunas bre-
ves anotaciones ogormanianas, se alistan referencias documentales y citas 
de algunos clásicos de la literatura y la historiografía universales, sin orden 
cronológico. Estas fuentes literarias, manualísticas o tratadísticas de los 
siglos xiii-xvii, completas, se resumen en el cuadro que sigue.

Referencias empleadas por E. O’Gorman 
en su investigación para El Diablo en la conquista

Autores Obras

Dante Aligheri (1265-1321) La divina commedia

Geoffrey Chaucer (c. 1340-1400) The Canterbury Tales

Cristóbal Colón (1451-1506) Diarios y cartas

Hernán Cortés (1485-1547) Cartas de relación y otros escritos



CIARAMITARO

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 221-229 | e-issn 248-6922

224

Autores Obras

Pedro Mártir de Anglería (1457-1526) Décadas del Nuevo Mundo

Francisco de Jerez o Francisco López 
de Xerez (c. 1497-1565)

Verdadera relación de la conquista  
del Perú y provincia del Cuzco

Joseph de Acosta (1540-1600) Historia natural y moral de las Indias

Gonzalo Fernández de Oviedo  
(1478-1557)

Sumario de la natural historia de las 
Indias

Bartolomé de las Casas  
(1474 o 1484-1566)

Apologética historia sumaria
Historia de las Indias

Fernando de Valdés (1483-1568) Instrucciones al Santo Oficio

Francisco López de Gómara  
(1511-1572)

Historia general de las Indias, Historia 
de la conquista de México y Vida de 
Hernán Cortés

Bernal Díaz del Castillo  
(1495 o 1496-1584)

Historia verdadera de la conquista de la 
Nueva España

Bernardino de Sahagún  
(c. 1499-1590)

Historia general de las cosas de Nueva 
España

Pedro Cieza de León (1520-1554) Crónica del Perú

Diego de Landa (1524-1579) Relación de las cosas de Yucatán

Juan Suárez de Peralta (1541-1613) Tratado del descubrimiento de las  
Yndias y su conquista

Francisco Cervantes de Salazar (entre 
1513 y 1518-1575)

Crónica de la Nueva España […]

Jerónimo de Mendieta (1525-1604) Historia eclesiástica indiana

Francisco de Aguilar (1479-1571) Relación breve de la conquista de la 
Nueva España

Toribio de Benavente Motolinía  
(c. 1482-1569)

Historia de los indios de la Nueva  
España

Alfonso de la Mota y Escobar  
(1546-1625)

Descripción geográfica de los Reinos  
de Nueva Galicia, Nueva Vizcaya  
y Nuevo León

Alonso de la Peña Montenegro (1596-
1687)

Itinerario para párrocos de indios

Fuente: elaboración propia a partir del libro reseñado.



EL DIABLO EN LA CONQUISTA / EDMUNDO O’GORMAN

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 221-229 | e-issn 2448-6922

225

Luego —siempre en los apartados de transcripción— se observa un 
abanico de fuentes diversas: datos acerca del Fuero real de Castilla, una 
cédula de Carlos V, bulas papales, un bando sobre campanas, edictos ar-
zobispales, documentos inquisitoriales, procesos de indios idólatras, ma-
nuales, noticias y relaciones de triunfos, comentarios sobre imágenes y 
pinturas, autos sacramentales, descripciones geográficas, rituales de los 
naturales, itinerarios de la armada, ordenanzas, relaciones y solicitudes de 
servicios, documentos de los concilios provinciales mexicanos y del triden-
tino y un largo etcétera.

O’Gorman también recurre, en repetidas ocasiones, a la Colección de 
documentos para la historia de México (1858) del historiador, filólogo y edi-
tor mexicano Joaquín García Icazbalceta (1825-1894). Mientras que sus 
lecturas especializadas sobre la historia del diablo son sólo dos monografías, 
hoy poco citadas: una del periodista, helenista y traductor madrileño Rafael 
Urbano-García (1870-1924); otra del historiador y teólogo francés Joseph 
Turmel (1853-1943).12

Gracias a sus bosquejos, logramos entender que O’Gorman estuvo in-
teresado en la sinonimia concebida por los cronistas y oficiales de la mo-
narquía católica entre “demonios” y dioses (o “ídolos”) de los naturales 
americanos. A través de sus glosas, puede leerse una precisa interpretación 
mesiánica de la conquista y la colonización de las Américas, realizadas por 
voluntad divina (p. 49, 111, 167, 170, 192, 194-195). Desde la temática del 
demonio, O’Gorman se inserta también en el debate historiográfico actual 
sobre ideología, mesianismo y edad dorada del siglo xvi: ante un proceso 
iniciado en la segunda mitad de la centuria, por el que se impone un nuevo 
modo gubernamental, basado en una mayor presión tributaria y el refor-
zamiento de la burocracia, y en el marco de una transformación socioeco-
nómica fruto del acceso de Nueva España a los circuitos comerciales 
internacionales, se desencadenó un mesianismo universalista y providen-
cialista que, frente a la disquisición histórica en clave apocalíptica y el 
palpable fracaso de una comunidad utópica de monjes e indios, ideó una 
mítica e idílica edad dorada que se habría desenvuelto a lo largo de los 
primeros decenios de la centuria, paralelamente a la marcha de la evange-
lización (p. 80-81).13

12  Rafael Urbano, El diablo, su vida y su poder (toda su historia y vicisitudes) (Madrid: 
Biblioteca del Más Allá, 1922); Joseph Turmel, Histoire du diable (París: Rieder, 1931).

13  En esa línea véase, por ejemplo, Antonio Rubial y María Teresa Suárez Molina, “La 
construcción de una Iglesia indiana. Las imágenes de su edad dorada”, en Los pinceles de la 



CIARAMITARO

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 221-229 | e-issn 248-6922

226

En la academia mexicana existe una larga y sólida tradición de saberes 
acerca de estos temas: las visiones del más allá, las supersticiones, el me-
sianismo, las apariciones y la correspondiente disertación antisupersticio-
sa, las presencias demoniacas. Entre los estudios más recientes quiero 
recordar los de Esther Cohen (2003), Antonio Rubial García y Doris Bieñko 
de Peralta (2011), Alberto Ortiz (2012), Claudia Carranza Vera (2013), 
Lourdes Somohano (2013) y Gisela von Wobeser (2016), entre otros.14 A 
través de metodologías, documentos y enfoques no siempre iguales, los 
citados investigadores, de ahora en adelante, tendrán que confrontarse con 
los rescatados apuntes de O’Gorman, sus posibles elucidaciones y las nu-
merosas preguntas incontestadas que generan al leedor.

A través de la lectura del boceto de El Diablo en la conquista, queda 
patente cómo el lento proceso de aculturación generó en el Nuevo Mundo 
algunas fisonomías ceñidas, un universo de creencias y conductas que con-
llevaron una identificación del nativo con el demonio. En la pluma ogorma-
niana se percibe un diablo diferente, nuevo, amerindio, con raíces aborígenes, 
un peligroso satanás ídolo, que genera temor y miedo en la mirada del español. 
Una pura contingencia que debe ser humillada con la fuerza y la violencia. 
Como ha recordado Walter D. Mignolo,15 la tesis de O’Gorman sobre la 
“invención de América”16 y el universalismo de la cultura occidental reve-
ló no sólo que la idea de descubrimiento es una “interpretación imperial”, 
sino también que el Nuevo Mundo, como extremo occidental, tiene sus 
raíces en la cosmología cristiana. Es desde Occidente que se conceptualiza 
y clasifica al resto del mundo: es decir, la modernidad es la autodescripción 
del papel de Europa en la historia, más que un proceso histórico ontológi-
co.17 O’Gorman, en sus libradas consideraciones sobre Motolinía, reitera 
esta verdad: no obstante el “aliento optimista de la propagación de la fe”, el 
franciscano no dejaba de ser “imperialista” (p. 197).

historia. El origen del reino de la Nueva España, 1680-1750, catálogo de la exposición (México: 
Instituto Nacional de Bellas Artes, Museo Nacional de Arte, 1999), 144-145, 151.

14  Sobre estas cuestiones temáticas y metodológicas remito a mi reciente trabajo ya ci-
tado: Ciaramitaro, “El demonio de las brujas”.

15  Walter D. Mignolo, The Idea of Latin America (Malden-Oxford-Carlton: Blackwell 
Publishing, 2005), 84-85.

16  La referencia es al clásico ogormaniano: La invención de América. El universalismo de 
la cultura de Occidente (México-Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 1958).

17  Sigo aquí algunas acertadas consideraciones de Corrado Giarratana, “Il ser americano 
nell’interpretazione di O’Gorman”, en Giancarlo Magnano San Lio y Luigi Ingaliso, ed., An-
tropologia e potere. Modelli scientifici, filosofici e filologici dell’acculturazione tra Ottocento e 
Novecento (Soveria Mannelli: Rubbettino, 2021).



EL DIABLO EN LA CONQUISTA / EDMUNDO O’GORMAN

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 221-229 | e-issn 2448-6922

227

El O’Gorman redescubierto por Manuel Ramos ya no ignora el papel 
del indio en el análisis del proceso de aculturación, asimilación o rechazo, 
sino que relativiza su existencia y sus sufrimientos. Sin duda alguna, O’Gor-
man es precursor de Tzvetan Todorov, que inesperadamente pretendió 
ignorar el valor real de la propuesta del pensador mexicano, tratando de 
hacer pasar como simple historia de los “conceptos” geográficos su gran 
“invención” de América.18 Los otros, que han sido llamados “indios”, tienen 
dos rasgos principales, el de la “generosidad” y el de la “cobardía”. Esto refle-
ja un sentimiento de superioridad que genera un “comportamiento protec-
cionista” de los europeos. Las actitudes de quienes se sienten conquistadores 
dependen de la forma en que los demás se perciban a sí mismos y esta forma 
de ver y juzgar es totalmente ambigua. A menudo, los indios son vistos 
como “diferentes” y diabólicos. Ellos se colocan, en la percepción del eu-
ropeo, en términos de jerarquía: superioridad o inferioridad. Todorov dice 
que son físicamente desnudos y privados de cualquier identidad cultural: 
se caracterizan, de alguna manera, por la falta de costumbres, rituales, re-
ligión. Sin lengua, los indios también se revelan desprovistos de leyes y 
religión; y si tienen una cultura material, ella no llama la atención del ob-
servador ibérico.19

Los esfuerzos intelectuales por imaginar al otro demoniaco disfrazan 
formas de colonización que han ayudado a repensar la dimensión discursi-
va de la experiencia imperial (y poscolonial) y, como ha subrayado Álvaro 
Matute,20 son apasionada defensa de la libertad en el campo de la historia, 
que ha encontrado en O’Gorman una voz fuerte para el amparo de cualquier 
faena intelectual. Y si los especialistas han asegurado que el corpus del pen-
samiento ogormaniano acerca del quehacer del historiador apareció entre 
1942 y 1958,21 tal vez ahora, a la luz del rescate realizado por Ramos, habría 
que retrodatar este corte temporal al año 1940 y considerar la pesquisa no 
acabada de O’Gorman —pero pensada de manera cabal— sobre el demonio 
en las Indias.

18  Tzvetan Todorov, La conquista dell’America. Il problema dell’ “ altro” (Turín: Einaudi, 1992. 
Primera edición: París, 1982), 313. Acerca de esta idea, véase Giarratana, “Il ser americano”.

19  Todorov, La conquista dell’America. Véase también: Fernando Ciaramitaro, “La acul-
turación nell’America ispanica. Modelli e interpretazioni nel xxi secolo”, en Giancarlo Ma-
gnano San Lio y Luigi Ingaliso, ed., Antropologia e potere, 2021.

20  Álvaro Matute Aguirre, “Introduzione”, en Edmundo O’Gorman, Historiologia. Teoria 
e pratica, ed. de Giuseppe Bentivegna (Acireale-Roma: Bonanno, 2017).

21  Los extremos temporales serían Fundamentos de la historia de América (México: Im-
prenta Universitaria, 1942) y la ya citada La invención de América (1958).



CIARAMITARO

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 221-229 | e-issn 248-6922

228

Bibliografía

Acosta, José de. Historia natural y moral de las Indias. México: Fondo de Cultura 

Económica, 1940.

agn. Boletín del Archivo General de la Nación, v. 23, n. 2 (1952): 131-138.

Ciaramitaro, Fernando. “La aculturación nell’America ispanica. Modelli e interpre-

tazioni nel xxi secolo.” En Antropologia e potere. Modelli scientifici, filosofici e 

filologici dell’acculturazione tra Ottocento e Novecento. Ed. de Giancarlo Magna-

no San Lio y Luigi Ingaliso, 151-170. Soveria Mannelli: Rubbettino, 2021.

Ciaramitaro, Fernando. “El demonio de las brujas y la Inquisición de México: María 

Valenzuela, Felipa de Santiago de Canchola, la mulata María y María de Angu-

lo.” Revista de El Colegio de San Luis, v. 10, n. 21 (2020): 1-48.

Giarratana, Corrado. “Il ser americano nell’interpretazione di O’Gorman.” En An-

tropologia e potere. Modelli scientifici, filosofici e filologici dell’acculturazione tra 

Ottocento e Novecento. Ed. de Giancarlo Magnano San Lio y Luigi Ingaliso, 139-

150. Soveria Mannelli: Rubbettino, 2021.

Manrique, Jorge Alberto. “Edmundo O’Gorman, 1906-1995.” Anales del Instituto de 

Investigaciones Estéticas, v. 17, n. 67 (1995).

Matute Aguirre, Álvaro. “Introduzione.” En Edmundo O’Gorman, Historiologia. Teo-

ria e pratica. Ed. de Giuseppe Bentivegna, 31-52. Acireale-Roma: Bonanno, 2017.

Meyer, Eugenia. Imprevisibles historias. En torno a la obra y legado de Edmundo O’Gor-

man. México: Fondo de Cultura Económica; México: Universidad Nacional 

Autónoma de México, 2009.

Mignolo, Walter D. The Idea of Latin America. Malden-Oxford-Carlton: Blackwell 

Publishing, 2005.

Muchembled, Robert. Historia del diablo, siglos xii-xx. México: Fondo de Cultura 

Económica, 2002.

O’Gorman, Edmundo. Historia de las divisiones territoriales de México. México: Po-

rrúa, 1979.

O’Gorman, Edmundo. La invención de América. El universalismo de la cultura de 

Occidente. México-Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 1958.

O’Gorman, Edmundo. Fundamentos de la historia de América. México: Imprenta 

Universitaria, 1942.

O’Gorman, Edmundo. “Proceso inquisitorial contra una india curandera, 1538.” 

Boletín del Archivo General de la Nación, v. xii, n. 2 (1941): 7-14.

O’Gorman, Edmundo. “Información sobre solicitud de encomiendas, 1549.” Boletín 

del Archivo General de la Nación, v. ix, n. 1 (1938): 64-86.

Rubial, Antonio, y María Teresa Suárez Molina. “La construcción de una Iglesia 

indiana. Las imágenes de su edad dorada.” En Los pinceles de la historia. El ori-



EL DIABLO EN LA CONQUISTA / EDMUNDO O’GORMAN

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 221-229 | e-issn 2448-6922

229

gen del reino de la Nueva España, 1680-1750, catálogo de la exposición. México: 

Instituto Nacional de Bellas Artes, Museo Nacional de Arte, 1999.

Todorov, Tzvetan. La conquista dell’America. Il problema dell’“altro”. Turín: Einaudi, 

1992.

Torre Villar, Ernesto de la. “El Dr. Edmundo O’Gorman. Su separación del Archivo.” 

Boletín del Archivo General de la Nación, v. 4, n. 6 (1995-1996): 129-138.

Turmel, Joseph. Histoire du diable. París: Rieder, 1931.

Urbano, Rafael. El diablo, su vida y su poder (toda su historia y vicisitudes). Madrid: 

Biblioteca del Más Allá, 1922.


