
ARTÍCULOS

Recepción: 10 de febrero de 2021 | Aceptación: 1 de junio de 2021
© 2022 unam. Esta obra es de acceso abierto y se distribuye bajo la licencia  
Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es 

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212
e-issn 2448-6922, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24486922e.2022.66.77697

Idolatría en el Manual de ministros de indios 
de Jacinto de la Serna*

Idolatry in the Manual de ministros de indios 
of Jacinto de la Serna

Víctor Manuel ÁVILA ÁVILA
https://orcid.org/0000-0003-3012-9772
Universidad Nacional Autónoma de México (México)
Escuela Nacional de Estudios Superiores Unidad Morelia
vavila@enesmorelia.unam.mx

Cecilia LÓPEZ RIDAURA
https://orcid.org/0000-0002-5007-4804
Universidad Nacional Autónoma de México (México)
Escuela Nacional de Estudios Superiores Unidad Morelia
clopez@enesmorelia.unam.mx

Resumen
En este trabajo atenderemos el concepto de idolatría utilizado por el religioso secular Jacin-
to de la Serna en su Manual de ministros de indios para el conocimiento de sus idolatrías y ex-
tirpación de ellas, escrito en la segunda mitad del siglo xvii en la Nueva España. El concepto 
de idolatría mantuvo una gran fuerza en esa centuria y uno de los autores más representati-
vos de estos temas es Jacinto de la Serna. Consideramos que la obra, a pesar de ser muy 
utilizada, no ha tenido un acercamiento con la profundidad que merece. Para ello se acudió 
a diversas fuentes, entre las que destacan documentos del Archivo General de la Nación de 
México, del Archivo General de Indias y del Archivo del Cabildo Catedral Metropolitano 
de México. También se revisaron fuentes primarias de manuscritos e impresos de la época, 
así como las obras de algunos de los padres de la Iglesia. Además, nos hemos valido de la 
revisión de historiografía para la realización de este trabajo.

Palabras clave: Indios, idolatría, evangelización, enfermedad, crimen.

Abstract
In this work we will address the concept of idolatry used by the secular religious Jacinto de la Serna 
in his Manual de ministros de indios para el conocimiento de sus idolatrías y extirpación de 
ellas, written in the second half of the seventeenth century in New Spain. The concept of idolatry 
regained great strength in that century and one of the most representative authors of this issue was 
Jacinto de la Serna. We consider that this manual, despite being widely used, has not been attend-

* Agradecemos a la dgapa de la unam, a través del Departamento de Fortalecimiento Académico, por la 
beca posdoctoral que hace posible realizar esta investigación. Damos gracias a los proyectos PAPIIT AI40418 
“Hechicería indígena en el siglo xviii en Michoacán. Edición de relatos de populares” y PAPIIT IG400619 “Re-
ligiosidad nativa, idolatría e instituciones eclesiásticas en los mundos ibéricos, Época Moderna”.



VÍCTOR MANUEL ÁVILA ÁVILA Y CECILIA LÓPEZ RIDAURA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

186

ed with the depth it deserves. This research is based on various sources, including documents from 
the Archivo General de la Nación the Archivo General de Indias, and the Archivo del Cabildo 
Catedral Metropolitano de México. We also reviewed some manuscripts, books from the seven-
teenth century and revised the historiography to carry out this work.

Keywords: Indios, idolatry, Evangelization, disease, crime.

Introducción

La historiografía latinoamericana ha retomado los estudios de las religiones 
nativas y las religiosidades heterodoxas en el catolicismo y ha ponderado 
la revisión de las persecuciones de idolatrías en la América hispana colonial. 
Lo que ha hecho falta en estos trabajos es poner el acento en el significado 
del concepto y en que éste no tenía una unidad, sino una variedad de sig-
nificados, que se definen de acuerdo con el tiempo y el espacio, así como 
según los contextos.

La idolatría se consideró un crimen que afectaba a la sociedad, pues su 
mancha era en perjuicio del sistema de creencias y de parámetros conside-
rados como correctos ética, política y jurídicamente. En el contexto hispa-
no, y sobre todo novohispano, la idolatría fue un crimen de categoría 
mixta, es decir, que podría seguirse por tribunales civiles o eclesiásticos. 
Se entendía como un crimen civil porque era enfrentar a las autoridades, 
como desobediencia o rebeldía contra las reglas establecidas por la Corona 
española que ordenaban a sus súbditos ser católicos, además de respetar y 
cumplir con sus principios.

La idolatría en el arzobispado de México en la primera mitad  
del siglo xvii

La idolatría resultó un concepto fundamental desde la llegada de los es-
pañoles a tierras americanas. En ciertos momentos tomó mayor relevan-
cia que en otros, pero nunca dejó de ser un tema de la agenda colonial. El 
siglo xvii fue importante en la reactivación de la literatura antiidolátrica 
porque desde finales del siglo xvi los conflictos religiosos en Europa se 
reavivaron. Las leyes producidas por la monarquía española, tanto para 
sus territorios europeos como para los americanos, estaban encaminadas 
a regular y castigar la idolatría y fortalecer la religión católica, sobre todo 
entre los indios.



IDOLATRÍA EN EL MANUAL DE MINISTROS DE INDIOS DE JACINTO DE LA SERNA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

187

Los católicos fueron tachados de idólatras por los movimientos protes-
tantes, de manera particular por Martín Lutero.1 Pero esto no era nuevo, 
Maimónides en el siglo xii había escrito en la Guía de perplejos una catego-
rización de las formas de idolatría en la que quedaba de manifiesto la forma 
en que los católicos eran una religión de idólatras por adorar imágenes y 
por pensar que Dios podía tener una representación física.2

Desde finales del siglo xvi el concepto de idolatría fue de gran relevan-
cia para la teología española, ya que resultaba una manera de abarcar la gran 
diversidad que se integraba a la Corona de Castilla tras la guerra de Recon-
quista contra los musulmanes, a la par que se integraba a los habitantes del 
vasto continente americano a las filas de los súbditos de dicha Corona.

Durante el siglo xvii la idolatría era entendida de manera distinta de la 
de la centuria anterior. La idolatría al momento del encuentro estaba justi-
ficada para los misioneros e incluso para las autoridades civiles. A finales 
del siglo xvi se consideraba que los indios eran ya católicos convertidos, 
con la atenuante de ser neoconversos, pero católicos al fin de cuentas. Así, 
la idolatría se percibió en el siglo xvii como una práctica más perniciosa y, 
por lo tanto, peligrosa.

Después del Concilio Tercero Provincial Mexicano de 1585 los indios 
empiezan a aparecer tímidamente en juzgados civiles y eclesiásticos acu-
sados de idolatría. Durante el siglo xvii habrá un incremento notable de 
acusaciones y casos por ese crimen, sobre todo en el Provisorato, incluso 
ante la Inquisición, pero estos últimos en su mayoría eran desechados y 
sólo algunos reconducidos al foro indicado. Además, por ser un crimen del 
fuero mixto, también se encontrarán indios acusados de idolatría ante juz-
gados civiles, generalmente en corregimientos y alcaldías.

El Concilio Tercero Provincial Mexicano definió la idolatría en términos 
jurídicos para dar certeza en el proceder en los casos de indios idólatras. 
Lo que necesitaba la Iglesia hispana en ese momento era tener un aparato 
jurídico bien claro y que estuviera homologado con lo establecido por 
los decretos del Concilio de Trento. De esa manera, los concilios provin-
ciales en los territorios hispanos respondieron para unificar las legisla-
ciones locales con la general y también con sus particularidades, tanto 

1  Mina García Soormally, Idolatry and Construction of the Spanish Empire (Boulder: Uni-
versity Press of Colorado, 2018), 23-25.

2  Maimónides, Guía de perplejos, versión de León Dujovne, prólogo de Angelina 
Muñiz-Huberman (México: Consejo Nacional Para la Cultura y las Artes, 2001), 138-139.



VÍCTOR MANUEL ÁVILA ÁVILA Y CECILIA LÓPEZ RIDAURA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

188

con indios como con otros grupos recién incorporados a las filas del ca-
tolicismo, como con los musulmanes en la propia península ibérica, que 
fue el caso del Concilio de Granada.3

El Concilio Mexicano asoció la idolatría con la herejía, es decir, con un 
error en la elección entre lo correcto y lo incorrecto, como se refiere en el 
libro quinto, título 4o., De los herejes. De manera particular se pedía poner 
énfasis en los incitadores a la idolatría, que fueron llamados dogmatistas.4 
Con esto se pusieron las reglas para saber cómo y de qué manera se debía 
proceder contra los indios que incurrieran en idolatría. Jacinto de la Serna 
se refirió a dicho título en su obra.

En buena parte de los textos, la idolatría era presentada como una en-
fermedad en el alma de los indios que parecía interferir en su juicio. No se 
trataba de un asunto de ignorancia, ya que se había hecho una gran campa-
ña de enseñanza de la religión, por lo que no era el desconocimiento del 
cristianismo, sino una corrupción del evangelio, como lo veremos con 
Jacinto de la Serna. Diego Jaymes Ricardo Villavicencio señalaba que no 
podía haber ignorancia invencible.5

Hubo dos posiciones en relación con la idolatría: una que buscaba 
encontrar a los idólatras y castigarlos, y otra que pretendía la educación 
de los indios para que dejaran de practicar sus antiguas religiones o cos-
tumbres, aunque las hubieran adecuado a la realidad cristiana; y sólo en 
caso de que esto no se pudiera hacer, entonces sí recurrir a métodos 
coercitivos. Perú resulta un mejor ejemplo para estas dos posturas. Así, 
por ejemplo, el jesuita Joseph de Acosta, refiriéndose a Perú, señalaba que 
era necesario trabajar duro en “desarraigar de los cristianos, o de los que van 
a serlo, todo amor e inclinación a la idolatría”.6 Mientras que los casos de 
Francisco de Ávila y de Pablo Joseph de Arriaga van en el otro sentido, el 
de castigar con todo el rigor posible a los indios que cometían idolatría.7 

3  Luis Martínez Ferrer, ed., Decretos del Concilio Tercero Provincial Mexicano (1585). 
Edición histórico-crítica (Zamora: El Colegio de Michoacán; Roma: Universidad Pontificia de 
la Santa Cruz, 2009), 45-46.

4  Martínez Ferrer, Decretos del Concilio, t. ii, 588.
5  Diego Jaymes Ricardo Villavicencio, Luz y méthodo de confesar idolatras y destierro de ido-

latría, segunda parte (Puebla de los Ángeles: Imprenta de Diego Fernández de León, 1692), 5.
6  Joseph de Acosta, De procuranda Indorum salute, t. ii (Madrid: Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas, 1987), 247.
7  José Carlos de la Puente Luna, Los curacas hechiceros de Jauja. Batallas mágicas y legales 

en el Perú colonial (Lima: Fondo Editorial Pontificia Universidad Católica del Perú, 2007), 20. 



IDOLATRÍA EN EL MANUAL DE MINISTROS DE INDIOS DE JACINTO DE LA SERNA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

189

No se trata aquí de hacer un estudio comparativo del tratamiento de la 
idolatría entre la Nueva España y el Perú; sin embargo, podemos decir 
que estas posiciones fueron menos violentas en la Nueva España que en 
Perú y en general las propuestas de corregir a los indios invitaban a los 
religiosos a hacerlo en foros privados, como el confesionario. Sólo en 
algunos casos extraordinarios se encuentran castigos públicos a indios; 
por ejemplo, cuando los religiosos se extralimitaban en sus funciones, 
como sucedió con Hernando Ruiz de Alarcón al realizar actos a manera 
de autos de fe a los indios.8

Esta búsqueda de idólatras la debemos ver en un contexto amplio, pues 
responde a la variedad de guerras que enfrentó el imperio español contra 
los viejos enemigos que se encontraban dentro y fuera de las fronteras del 
imperio. Así, las campañas antiidolátricas de Perú se pueden entender en 
ese contexto, lo mismo que la expulsión definitiva de los musulmanes o la 
gran caza de brujas que tuvo lugar en Logroño.9 Por otro lado, en el con-
texto cristiano europeo fue también la idolatría motivo de preocupación 
fuera del imperio español. Un buen ejemplo de esto es la obra de Jean-Bap-
tiste Thiers, Traité des superstitions, que se escribió en el siglo xvii pero 
que tuvo tal impacto que fue reimpresa en varias ocasiones.10 En dicha obra 
existen diversas referencias a la idolatría, por lo que debemos entender que 
el contexto novohispano fue sólo una de las cosas que sucedían en el con-
texto general de la cristiandad. La categoría de idolatría desempeñó un 
papel muy importante, ya que se trata de guerras contra la heterodoxia, 
detrás de la cual estaba el Diablo, quien intentaba quitar a Dios aliados para 
convertirlos en sus simpatizantes.

Para más información sobre la persecución de idolatrías, véanse Juan Carlos Estenssoro 
Funch, Del paganismo a la santidad. La incorporación de los indios del Perú al catolicismo, 1532-
1750 (Lima: Institut Français d’Études Andines, Open Editions Books, 2015), 98; Nicholas 
Griffiths, La cruz y la serpiente. La represión y el resurgimiento religioso en el Perú colonial (Lima: 
Pontificia Universidad Católica del Perú, 1998).

  8  “Proceso contra Hernando Ruiz de Alarcón beneficiado del pueblo de Atenango, por 
haber castigado unos indios en la forma que lo hace el Santo Oficio”, Archivo General de la 
Nación (en adelante agn), Inquisición, v. 304, exp. 39.

  9  Pierre Duviols, La destrucción de las religiones andinas. Conquista y colonia (México: 
Universidad Nacional Autónoma de México, 1977), 425. Jean Delumeau, El miedo en Occi-
dente (siglos xiv-xviii). Una ciudad sitiada (Barcelona: Taurus, 2019), 331-332.

10  Jean-Baptiste Thiers, Traité des superstitions qui regardent les sacramens selon l’Ecri-
ture sainte, les décrets des conciles, et les sentimens des Saints peres (París: Jean de Nully, 
1704), 119.



VÍCTOR MANUEL ÁVILA ÁVILA Y CECILIA LÓPEZ RIDAURA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

190

El Manual de ministros de indios de Jacinto de la Serna

Tenemos pocos datos de Jacinto de la Serna y tampoco es la intención de 
este trabajo seguir la pista biográfica; recordemos que no es una investiga-
ción sobre la persona sino sobre un concepto.11 Sin embargo, todos somos 
producto de una historia personal y ese camino recorrido es lo que lo 
llevó a escribir el Manual de ministros. Ana Silvia Valdés señala que Jacin-
to de la Serna nació en el año de 1597.12 Fue “Bachiller en Artes, colegial y 
dos veces rector del Colegio de Nuestra Señora de Santos”13 en la ciudad 
de México. También fungió como beneficiado14 de los partidos15 de Tenan-
cingo y de Xalatlaco.16 Dichos beneficios los obtuvo por oposición y no por 
designación. Desde entonces se tomó muy en serio la búsqueda de los 
indios idólatras. En 1627 solicitó ser nombrado capellán de la capellanía17 
de Rodrigo de Vargas.18 La Real y Pontificia Universidad de México le entregó 

11  Para más información de la biografía de Jacinto de la Serna, véase Ana Silvia Valdés, 
“Jacinto de la Serna: aspectos de su vida y obra” (tesis de licenciatura en Historia, Universi-
dad Nacional Autónoma de México, 2006).

12  Ana Silvia Valdés Borja, “Jacinto de la Serna”, en Historiografía mexicana. Volumen ii. 
La creación de una imagen propia. La tradición española. Tomo 2: Historiografía eclesiástica, 
coord. de Rosa Camelo y Patricia Escandón (México: Universidad Nacional Autónoma de 
México, Instituto de Investigaciones Históricas, 2012), 1435.

13  “Relación de méritos y servicios del Dr. Jacinto de la Serna”, Archivo General de Indias 
(en adelante agi), Indiferente, v. 194, n. 4, f. 1r. Utilizamos este documento como fuente 
principal de los datos biográficos de Serna, pero se pueden encontrar en otras partes, como 
en el mismo “Manual de ministros”. Asimismo, otros autores han hecho uso de este y otros 
documentos. Véase David Tavárez, Las guerras invisibles. Devociones indígenas, disciplina y 
disidencia en el México colonial (Oaxaca: Universidad Autónoma Benito Juárez de Oaxaca; 
Zamora: El Colegio de Michoacán; México: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 
en Antropología Social; México: Universidad Autónoma Metropolitana Iztapalapa, 2012), 
166. Este autor cita más fuentes del agi y del agn.

14  Beneficiado: “También se suele llamar el Canónigo, ò Prebendado de alguna Catedral 
ò Colegial”. Diccionario de autoridades, s. v., t. i (1726).

15  Partido: “Se llama también el distrito o territorio, que está comprehendido de alguna 
jurisdicción o administración de una Ciudad principal”. Diccionario de autoridades, s. v.,  
t. v (1737).

16  “Relación de méritos y servicios del Dr. Jacinto de la Serna”, agi, Indiferente, v. 194, 
n. 4, f. 1r.

17  Capellanía: “Institución hecha con autoridad del Juez Ordinario Eclesiástico, y funda-
ción de renta competente, con obligación de Misas, y algunas con asistencia a las Horas 
Canónicas”. Diccionario de autoridades, s. v., t. ii (1729).

18  “Pedimento hecho por el Dr. Jacinto de la Serna sobre ser declarado capellán de la 
capellanía de Rodrigo de Vargas”, agn, Bienes Nacionales, v. 885, exp. 2.



IDOLATRÍA EN EL MANUAL DE MINISTROS DE INDIOS DE JACINTO DE LA SERNA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

191

un título honorario de doctor en 1632, lo que se dio a conocer por un edicto 
del arzobispo Francisco Manso de Zúñiga, quien dice ser su familiar.19

Después de pasar varios años como párroco de pueblos de indios en 
Tenancingo y Xalatlaco, fue trasladado a la Catedral Metropolitana. Entre los 
cargos que ocupó, una vez que se trasladó a la catedral, destacan el de “Visi-
tador General y examinador general y sinodal de suficiencia y lenguas”. Tam-
bién se desempeñó como cónsul en la chantría de Guadalajara.20 Nuestro 
personaje trabajó como censor de libros y su nombre se puede leer en varios 
textos, uno de ellos es el Confesionario de Bartolomé de Alva, en el que el 
entonces arzobispo Francisco Manzo y Zúñiga señala que el texto fue envia-
do al doctor Jacinto de la Serna, visitador general, y al padre Juan de Ledesma, 
lector de Teología de la Compañía de Jesús. La aprobación de Jacinto de la 
Serna está fechada en Xalatlaco el 20 de julio de 1634.21 En 1654, Jacinto de 
la Serna solicitó que se le otorgara una dignidad en la Catedral Metropolitana 
de México, para lo que envió una relación de méritos que estaba respaldada 
por el arzobispo, el virrey y algunos representantes de las órdenes religiosas 
de dicha ciudad. Dicha dignidad, una ración,22 se le entregó en 1659.23 En 
1660 escribió al rey Felipe IV para agradecerle por la ración que le había 
otorgado en 1659 y también para solicitarle una canonjía24 que se encontra-
ba vaca en la catedral metropolitana.25 Esto es importante porque los dos 
cargos no podían mezclarse, pues desde la constitución del obispado de 

19  “Edicto del arzobispo de México Francisco Manso de Zúñiga, concediendo grado 
doctoral honorario a familiar suyo, el Licenciado Jacinto de la Serna”, agi, México, caja 31, 
exp. 11.

20  “Relación de méritos y servicios del Dr. Jacinto de la Serna”, agi, Indiferente, v. 194, 
n. 4, f. 1r.

21  Bartolomé de Alva, Confessionario mayor y menor en lengua mexicana. Y platicas con-
tra las supersticiones de idolatria, que el dia de oy an quedado a los Naturales desta Nueva Espa-
ña, e instricion de los Santos Sacramentos (México: Francisco Salbago, impresor del Secreto 
del Santo Officio, 1664).

22  Ración: “En las Iglesias Catedrales o Colegiales es un Beneficio Eclesiástico, que da 
en el coro alguna preeminencia: como el Deán, Arcediano, Chantre. Y también se llama así 
la persona que goza el tal empleo”. Diccionario de autoridades, s. v., t. iii (1732).

23  Dignidad: “Prebenda, en alguna Iglesia Catedral o Colegial, inmediata a los Canonica-
tos, y que tiene su renta en la mesa Canonical”. Diccionario de autoridades, s. v., t. v (1737).

24  José Gabino Castillo Flores, El cabildo eclesiástico de México (1530-1612) (Zamora: El 
Colegio de Michoacán, 2018), 36-37. Una canonjía es “la Prebenda que goza el Canónigo, 
en alguna Iglesia Catedral o Colegial, con las rentas y emolumentos que le pertenecen por su 
asistencia y servicio. Diccionario de autoridades, s. v., t. iii (1729).

25  “Carta de Jacinto de la Serna al rey Felipe IV para obtener una segunda dignidad”, agi, 
Cartas de Audiencia, México, n. 83, f. 1r.



VÍCTOR MANUEL ÁVILA ÁVILA Y CECILIA LÓPEZ RIDAURA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

192

México, fray Juan de Zumárraga estableció que las canonjías no podían mez-
clarse con otras dignidades. Dicha solicitud la hacía porque decía tener mu-
chas deudas y que con lo de la ración no le alcanzaba para solventarlas; la 
carta la firmó como capellán,26 y fue revisada por la Audiencia del rey y se 
agregó una nota en la que dice que no se encontró una respuesta en la que el 
virrey diga que aceptó que se le entregara también la canonjía.27

El doctor Jacinto de la Serna fue rector de la Real y Pontificia Univer-
sidad de México en tres ocasiones. Esto lo señaló él mismo en la portada 
del Manual de ministros y en la relación de méritos que envió al rey en 1654. 
La evidencia de archivo sólo nos da noticia de dos ocasiones, la primera en 
noviembre de 1642, que señala que el 11 de noviembre de ese año hizo 
juramento como rector de la Real y Pontificia Universidad de México.28 La 
segunda es del 11 de noviembre 1650 cuando presentó el juramento al 
cargo de rector.29 De acuerdo con Alberto María Carreño, Jacinto de la 
Serna era rector en octubre de 1642 y fue reelecto en noviembre de ese 
año, con lo cual se cumplirían los tres periodos. La información de Carreño 
es a partir de los libros de claustros de la Real y Pontificia Universidad de 
México.30 Sin embargo, no sabemos desde cuándo inició su primer recto-
rado. Tuvo a su cargo varias cátedras, entre ellas la de Teología. Además, 
fue miembro de la junta de gobierno durante varios periodos.

Sabemos que el manual debió escribirse en algún momento entre 1650 
y 1655, ya que Serna hace referencia a 1646, cuando estaba en una comisión 
en Atenango del Río por orden del arzobispo Mañozca, y dice “no haber 
tenido entonces intención de hacer este tratado”.31 Más adelante habla del 

26  “Carta de Jacinto de la Serna al rey Felipe IV para obtener una segunda dignidad”, agi, 
Cartas de Audiencia, México, n. 83, f. 1r. Capellán: “El que goza renta Eclesiástica por razón o 
título de Capellanía”. Diccionario de autoridades, s. v., t. ii (1729).

27  “Carta de Jacinto de la Serna al rey Felipe IV para obtener una segunda dignidad”, 
Cartas de Audiencia, México, n. 83, f. 2v.

28  “Acta del claustro celebrado el 11 de noviembre, en el que se refiere: el juramento 
que hizo el nuevo rector doctor Jacinto de la Serna y de los consiliarios, electo el 10 de no-
viembre anterior”, agn, Universidad, v. 12, exp. 12.

29  “Juramento del rector Jacinto de la Serna y de los consiliarios electos el 10 de noviem-
bre”, agn, Universidad, v. 14, exp. 33.

30  Alberto María Carreño, Efemérides de la Real y Pontificia Universidad de México según 
sus libros de claustros (México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de In-
vestigaciones Históricas, 1963), t. i, 196.

31  Jacinto de la Serna, “Manual de ministros de indios para el conocimiento de sus 
idolatrías, y extirpación de ellas”, Anales del Museo Nacional (México: Imprenta del Museo 
Nacional, 1892), t. vi, 294. Por la facilidad de lectura se utilizó esta versión.



IDOLATRÍA EN EL MANUAL DE MINISTROS DE INDIOS DE JACINTO DE LA SERNA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

193

año 1650 en pasado. La obra está dedicada al recién llegado arzobispo Ma-
theo de Zaga de Bugueiro, que ocupó el cargo de 1655 a 1662.

Jacinto de la Serna murió en 1661, sin ver su obra publicada. El nombre 
completo del manuscrito era Manual de ministros de indios para el conoci-
miento de sus idolatrías, y extirpación de ellas.32 Es probable que el manual 
no llegara a la imprenta en su tiempo porque, como dice Viviana Díaz 
Balsera, los arzobispos a los que iban dedicadas las obras de Serna y Ruiz 
de Alarcón consideraron que trataban de “prácticas supersticiosas que, 
aunque reconocidamente generalizadas, no amenazaban con derrocar al 
cristianismo”.33 Se conocen tres manuscritos: uno que se encuentra en la 
Biblioteca del Nacional de Antropología e Historia en la ciudad de Méxi-
co, uno que se encuentra en la Biblioteca Nacional de España y el de la 
Biblioteca de la Hispanic Society en Nueva York.

Finalmente, don Joaquín García Icazbalceta la publicó por primera vez 
en los Anales del Museo Nacional en 1892. Las ediciones posteriores han 
sido publicadas sin cambios de la edición del siglo xix y, a pesar de las 
múltiples referencias a la obra, no existe una edición crítica.

El Manual de ministros es una obra emparentada con otros dos trabajos 
de la época: el Tratado de las costumbres gentílicas de Hernando Ruiz de 
Alarcón34 y la Breve relación de idolatrías de Pedro Ponce de León.35 Ambos 
textos tuvieron una gran influencia en la obra de Jacinto de la Serna. Podría 
decirse que los textos de Ruiz de Alarcón y de Ponce de León fueron el 
referente etnográfico que usó Serna para construir una obra de un alto 
calado intelectual. Serna se apoya en ambos textos que fueron producto 
del profundo conocimiento de los rituales indígenas y del idioma de sus 
autores. También es importante la detallada descripción de los calendarios 
mexicas, tonalpohualli (ritual de 260 días) y el xihuitl (solar de 360 días), 

32  Para más información sobre el manuscrito de Jacinto de la Serna, véase Valdés Borja, 
“Jacinto de la Serna”, 1436-1439.

33  Viviana Díaz Balsera, Guardian of Idolatry. Gods, Demons, and Priests in Hernando Ruiz 
de Alarcón’s Treatise on the Heathen Superstitions (Norman: Oklahoma University Press, 
2018), 40.

34  Este libro ha recibido más atención y cuenta con dos ediciones en inglés. La primera 
de 1982 a cargo de Michael Coe y Gordon Whittaker, Aztec Sorcerers in Seventeenth Century 
Mexico. The Treatise on Superstitions by Hernando Ruiz de Alarcón (Albany: Institute for 
Mesoamerican Studies, State University of New York, 1982). Otra de 1984: Richard Andrews 
y Ross Hassig, Treatise of the Treatise on the Heathen Superstitions that Today Live Among the 
Indians Native to This New Spain, 1629 (Norman: Oklahoma University Press, 1987).

35  Estas obras también aparecieron en el mismo volumen de los Anales del Museo 
Nacional de 1892.



VÍCTOR MANUEL ÁVILA ÁVILA Y CECILIA LÓPEZ RIDAURA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

194

que incluye ilustraciones, y que salvo por los estudios de David Tavárez, 
no ha recibido la atención debida.36 De acuerdo con David Tavárez, el Ma-
nual de ministros también estuvo influenciado por la obra de Martín de León, 
Camino del cielo.37

El texto del Manual de ministros bien podría considerarse como una 
obra de teología indiana. Está hecha para demostrar que algunas de las 
antiguas creencias y prácticas religiosas de los indios no habían sido elimi-
nadas y que había en ellos una idolatría de tipo pernicioso. El Manual de 
ministros es un texto que propone que la idolatría de los indios es dañina y 
no se debe a simple ignorancia, como se pretende en otras obras que se 
escribieron en el mismo contexto. Aquí ya no se ve al indio como al igno-
rante que no tuvo la oportunidad de conocer a Dios, sino como al que, a 
pesar de haber tenido la oportunidad de reconocer a Dios, no lo recibió 
como debía y en su lugar mezcló costumbres antiguas con cultos cristianos, 
lo que convertía a la idolatría en una práctica muy perjudicial.

La idolatría en el Manual de ministros se desarrolló en tres ejes, uno 
teológico, uno etnográfico y uno jurídico. En la introducción es en donde 
se expone el aspecto teológico; en el desarrollo del trabajo se encuentra la 
parte etnográfica, en la que el autor explica más la propuesta de la idolatría 
como enfermedad, y el último de los capítulos, que bien podríamos decir 
que es la conclusión, trata la idolatría desde la perspectiva jurídica.

Jacinto de la Serna no veía en la idolatría una pervivencia intacta de 
las prácticas religiosas de los indios, sino la fusión de esas prácticas con las 
formas religiosas cristianas. Si bien los indígenas no eran católicos en un 
sentido ortodoxo, tampoco tenían las estructuras socioculturales que les 
permitieran pervivir en la antigua religión. En todo caso, tuvieron la su-
ficiente resiliencia para adaptarse a las circunstancias del dominio es-
pañol y mantener algunos elementos muy representativos de las antiguas 
culturas al lado de los modos cristianos.

Las ideas de Jacinto de la Serna están basadas en textos veterotestamen-
tarios y en neotestamentarios, así como en los escritos de Padres de la 
Iglesia y otros autores importantes en la tradición teológica. Además, está 
apoyado en otros textos de filosofía clásica y cuenta con ejemplos de su 
realidad novohispana. Cuando estamos frente al Manual de ministros, nos 

36  Tavárez, Las guerras invisibles, 167-169.
37  Tavárez, Las guerras invisibles, 165.



IDOLATRÍA EN EL MANUAL DE MINISTROS DE INDIOS DE JACINTO DE LA SERNA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

195

encontramos frente a un libro erudito, cuyo autor abrevó de una variedad 
muy amplia de fuentes.

El Manual de ministros está dedicado a Matheo de Zaga de Bugueiro, 
quien, como se mencionó, fuera arzobispo de México de 1655 a 1662. 
Después de su paso por Nueva España regresó a Europa, donde fungió 
como obispo de Cádiz, luego de León y finalmente de Cartagena, España. 
En su trabajo como arzobispo de México debió tener un trato cercano con 
Jacinto de la Serna.

En el prólogo de la obra se manifiesta que está dirigida a los beneficiados 
y ministros de doctrinas de indios. Recordemos que el mismo autor fue un 
beneficiado de pueblos de indios. Serna es muy enfático en señalar la labor 
que realizaban dichos personajes: la consideraba como fundamental para la 
Iglesia, pues a través del evangelio se daba “la destrucción de la idolatría”.38 
Invitaba a los religiosos a que pensaran en que el trabajo que desempeñaban 
era en favor de Dios y no de los hombres y, por lo tanto, se tenía que hacer 
con mucho cuidado. Las palabras dirigidas a los religiosos son combinadas 
con algunas citas bíblicas para reforzar los argumentos; así, por ejemplo, cita 
el libro de los Jueces para hacerles saber a los doctrineros que su trabajo 
requería de mucho cuidado en las decisiones que se tomaban.

Como ya anunciábamos antes, las fuentes utilizadas por Jacinto de la 
Serna en su Manual de ministros son muy amplias y variadas. Éstas incluyen 
a los teólogos más representativos de la Iglesia, como Agustín de Hipona y 
Tomás de Aquino, además de otros teólogos importantes, de tiempos más 
cercanos al autor. Asimismo, incluye autores griegos y latinos como Plinio 
el Viejo con el Panegírico del emperador Trajano, Galeno y su Methodo me-
dendi y Sanitate, Hipócrates y el In officio cirugie y Marco Tulio Cicerón con 
De oficiis. La lista de autores cristianos es también muy abundante y entre 
ellos se encuentran Cornelius Jansenus, Vicencio Lirense, Bernardo de 
Claraval, Joannes Chrysostomus y Carlo Martam, entre otros. También se 
encuentran los autores novohispanos contemporáneos de Serna; al que más 
cita es a Juan de Torquemada con su Monarquía indiana y de sobra conoci-
das son las citas de Hernando Ruiz de Alarcón y Pedro Ponce, además de 
que también hace referencia a información obtenida por pláticas con otros 
religiosos que le compartieron sus anécdotas y experiencias con indios 
idólatras.

38  Serna, “Manual de ministros”, 269.



VÍCTOR MANUEL ÁVILA ÁVILA Y CECILIA LÓPEZ RIDAURA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

196

Un estudio crítico de las fuentes sería importante porque daría 
más información sobre la historia intelectual de Jacinto de la Serna; no lo 
haremos aquí porque nos distraería de nuestro objetivo principal. Sin 
embargo, nos pareció importante hacer una breve lista de algunos de los 
autores que cita en su obra.

La idolatría en el Manual de ministros

La idolatría en el contexto en el que escribió Jacinto de la Serna se debe ver 
en términos de lo que los religiosos esperaban de los indígenas en sus com-
portamientos. Es decir, de lo bueno y lo malo, de lo correcto y lo incorrec-
to que, de acuerdo con Serna y otros autores, eran conceptos que los 
indígenas ya debían tener interiorizados y saber distinguirlos desde la visión 
del cristianismo.

Jacinto de la Serna propone tres formas de la idolatría. La primera forma 
era la perspectiva teológica, que se presentó como el culto inadecuado o 
pervertido a Dios, que lleva a la adoración de criaturas. La segunda forma de 
idolatría, que era la enfermedad, se presenta en la etnografía recogida por él 
y por las fuentes consultadas. Finalmente, la idolatría podía derivar en un 
crimen y en dicha obra se proponían las medidas adecuadas para proceder 
contra los indios idólatras. Detrás de las tres formas de idolatría que se pre-
sentan en el Manual de ministros se encuentra la íntima relación de la idolatría 
con lo demoniaco; es decir, la idolatría era considerada una manifestación 
del Diablo entre las personas, con el objeto de ganar seguidores.

La idolatría en la perspectiva teológica

Uno de los aspectos más importantes en esta obra es que podemos consi-
derar que en su conjunto hay una amplia definición de la idolatría y de sus 
formas. La primera parte define la idolatría a partir de pasajes bíblicos, en 
su mayoría del Antiguo testamento, y es que es allí donde el concepto se fija 
como una transgresión a la ley establecida después del acuerdo de recono-
cimiento de Dios como única deidad del pueblo de Israel.39

39  Remitimos al lector interesado en el concepto de idolatría en un contexto más amplio 
a Moshe Halbertal y Avishai Margalit, Idolatría. Guerra por imágenes: las raíces de un conflic-
to milenario (Barcelona: Gedisa, 2003), así como a Carmen Bernand y Serge Gruzinski, De 



IDOLATRÍA EN EL MANUAL DE MINISTROS DE INDIOS DE JACINTO DE LA SERNA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

197

Al menos en tres partes del texto se encuentran presentes definiciones 
como tal de idolatría. Las primeras dos son muy breves, mientras que en la 
tercera hay una amplia exposición del concepto y es donde se refiere al 
aspecto jurídico. En las primeras dos definiciones el común denominador 
es el culto que se debería dar a Dios pero que se dirige a objetos, animales 
o personas. La tercera definición, parte de la consideración de la idolatría 
como un crimen y la veremos en el último apartado de este trabajo. En 
primer lugar, se señala que es un pecado que se daba por “la honra que 
defraudan a su Divina Magestad y se la dan a otras criaturas”.40 Para forta-
lecer el argumento, utiliza el pasaje 32 del Éxodo, donde se hace referencia 
al becerro de oro que adoraban los israelitas y al castigo que recibieron por 
ello. Más adelante señala que los indios eran lobos vestidos de ovejas, “sien-
do en el interior robadores de la honra debida a Dios, atribuyéndola a las 
criaturas y en ellas al Demonio”.41 El libro del Éxodo resulta fundamental 
para entender la idolatría, ya que en él se presentó la ley de Dios al pueblo 
de Israel y es también el libro en el que se estableció el pacto de reconocer 
a Yahvé como única deidad y con ello lograr que los liberaran de Egipto y 
llegaran a la tierra prometida. Dicho acuerdo tenía ciertas reglas: los man-
damientos. La primera de ellas señalada por el propio Dios en el Éxodo 
20:3, “No tendrás dioses ajenos delante de mí”.

Para empezar, Jacinto de la Serna señala, apoyado en Bernardo de Cla-
raval, que existen tres tipos de personas en relación con Dios: unas que no 
buscan a Dios y tampoco éste las busca, otras que lo buscan y lo encuentran 
y generan una relación constante de intercambio, y, finalmente, otras que, a 
pesar de ser incluidas en la cristiandad, rechazan a Dios y “apostatan su divi-
na Ley”.42 Los indios son considerados en este último grupo. No obstante esa 
filiación en la que los coloca, Serna destaca que eran como los romanos en su 
multiplicidad de deidades y la manera en que adoptaban dioses de otros 
pueblos, además de dejar a los suyos en los intercambios que hacían. Esto 
también traiciona el pacto establecido entre el pueblo de Israel y Dios, en el 
que sólo le rendirían culto a él y no a otro dios y que queda de manifiesto 
en el Éxodo y en el Levítico: en ambos, Dios les dice a los israelitas que no 
harán estatuas de otros dioses (véase Éxodo 20:4 y Levítico 26:1).

idolatría. Una arqueología de las ciencias religiosas (México: Fondo de Cultura Económica, 
1992).

40  Serna, “Manual de ministros”, 274.
41  Serna, “Manual de ministros”, 279.
42  Serna, “Manual de ministros”, 277.



VÍCTOR MANUEL ÁVILA ÁVILA Y CECILIA LÓPEZ RIDAURA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

198

Eran dos cosas las que Jacinto de la Serna pretendía resaltar sobre la 
idolatría. En primer lugar, la existencia de un solo Dios. En segundo lugar, 
que había un culto que seguir y que, si éste se corrompía, se caía en idolatría. 
De acuerdo con los postulados judeocristianos, el ídolo es un objeto creado 
por las manos de alguna persona; por eso, no puede ser un dios. Las refe-
rencias a objetos que reciben culto divino están en varios pasajes bíblicos; 
en ellos se alude a la prohibición, pero también a las consecuencias de 
participar en los cultos: “La idolatría puede ser múltiple y variada, su núcleo 
central es que nada humano, ninguna creencia y ningún objeto pueda vol-
verse absoluto”.43 La idolatría se consideraba un pecado por la representa-
ción errónea de Dios, o el culto dirigido a objetos de manufactura humana. 
Además, la idolatría era peligrosa porque implicaba una rebeldía contra un 
contrato establecido, es decir la falta de reconocimiento de Dios como 
autoridad suprema.

Podemos ver que para Jacinto de la Serna había una íntima relación en 
la manera de entender la idolatría y el mal. Para Serna, la idolatría era ante 
todo un pecado. Este pecado era considerado grave, pues los indios tenían 
el conocimiento, aunque fuera básico, de las reglas de la Iglesia católica. Es 
por ello que nuestro autor también considera a la idolatría como causa y 
consecuencia de los males de los indios, incluso insinúa que la inundación 
de la ciudad de México de 1629 pudo ser por la idolatría de los indios,44 
idea que va en la misma línea de lo que Motolinía dice en la carta que envió 
a Carlos V, en la que señala que el origen de los males de los indios era la 
idolatría y que, por ello, padecieron de epidemias como castigo divino.45 
Esta era también la idea que imperaba en la población de ese momento.

De acuerdo con Jacinto de la Serna, todo empezaba por un mal de ori-
gen ético, como los malos pensamientos que derivaban en comportamien-
tos incorrectos, como los que él menciona, que eran practicar los antiguos 
rituales religiosos o mezclarlos con los católicos, resguardar antiguos dioses, 
participar en ceremonias de curación o utilizar las medicinas mágicas. Al 
no ser corregidos dichos comportamientos, éstos llevan a males físicos, como 
enfermedades, epidemias o incluso a la condición de sometimiento en la 

43  Roger Calles, “Epílogo”, en Martin Buber, Imágenes del bien y del mal (Buenos Aires: 
Lilmod, 2006), 238.

44  Serna, “Manual de ministros”, 287.
45  Motolinía (fray Toribio de Benavente), “Carta al rey de España”, en Colección de do-

cumentos para la historia de México, ed. de Joaquín García Icazbalceta (México: Librería de J. 
M. Andrade, 1858), t. i, 274.



IDOLATRÍA EN EL MANUAL DE MINISTROS DE INDIOS DE JACINTO DE LA SERNA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

199

que vivían los indios bajo el dominio español.46 Más adelante, el religioso 
continúa con este argumento y señala que los indios viven en esa condición 
de servidumbre por su pasado, ya que “habiendo Dios nuestro señor hé-
cholos tan prósperos, y señores en su gentilidad; por sus inhumanidades, 
crueldades y sacrificios de hombres, los sujetó a tantos trabajos, y a que no 
trabajasen tanto para sí, como para otros”.47

Las consecuencias del comportamiento de los indios no eran un asun-
to menor, pues en una sociedad como la novohispana del siglo xvii o en 
una sociedad de tradición judeocristiana, el que un individuo tuviera com-
portamientos incorrectos, ética y moralmente hablando, tenía una reper-
cusión en la sociedad en general, pues la ira de Dios podía recaer sobre 
todos, sin distinción entre el causante de las ofensas divinas y el inocente. 
De acuerdo con la visión ortodoxa cristiana, los indios debían seguir las 
normas y los postulados católicos, porque de no hacerlo podían hacerse 
acreedores a consecuencias negativas por parte de Dios.

A pesar de esas concepciones de la idolatría y los indios, para Jacinto 
de la Serna, los indios tenían un papel muy importante dentro del funcio-
namiento del imperio español y al respecto dice que eran la sangre que 
mantenía en movimiento al imperio. Eran una

nación tan útil a la vida política de esta Monarquía de España y que en ella depen-

den de su conservación, porque todos viven eslabonados con el trabajo de estos, 

porque en la corriente del tiempo presente no ay cosa que se pueda obrar sin ellos, 

ni las minas, ni las mieses, ni las fábricas de los edificios, porque son la sangre del 

cuerpo de la mística de la Monarquía.48

Era importante mantener el orden en los indios, pues su desorden po-
dría provocar el resquebrajamiento del imperio.

Serna hace referencia a ese pacto que se hizo de reconocer a Dios como 
el único y verdadero que se acordó con los indios para ser parte de la ecú-
mene católica, pero que no estaban cumpliendo.49 Llama la atención que 
Serna no utilice el concepto de pacto para referirse al acuerdo entre las 

46  Serna, “Manual de ministros”, 287.
47  Serna, “Manual de ministros”, 428.
48  Serna, “Manual de ministros”, 287. David Tavárez ofrece una interesante explicación, 

basado en el trabajo de Ernest Kantorowicz, The King’s Two Bodies. Tavárez sostiene que 
hubo un cambio radical en la interpretación de la idolatría porque se incluía a los indios en 
el cuerpo político de la monarquía hispana. Tavárez, Las guerras invisibles, 502-503.

49  Serna, “Manual de ministros”, 279.



VÍCTOR MANUEL ÁVILA ÁVILA Y CECILIA LÓPEZ RIDAURA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

200

personas y Dios, pero sí para el pacto demoniaco, del cual refiere varios 
ejemplos. La idolatría que imperaba entre los indios era una prueba de ese 
incumplimiento de la reverencia que le debían a Dios y se la daban a otros 
dioses y, por ello, señalaba que los indios del siglo xvii eran más maliciosos 
que los del siglo anterior, pues ya debían saber distinguir al Dios verdadero 
del falso. Aun así, consideraba que antes de reprender era necesario educar 
a los indios en la fe, es decir, evangelizar y continuar con esa función que 
los religiosos habían descuidado con el paso del tiempo. Esa era la finalidad 
de su texto: que sirviera como un instrumento pastoral en el que se reco-
nocieran los comportamientos desviados de la ortodoxia que realizaban los 
indios. “El cura de este mal que hoy padecen los indios en sus idolatrías, 
han de procurar los ministros de estos tiempos hacer ventaja a los antiguos 
padres, no en enseñarles otra cosa de lo que les enseñaron; sino en procu-
rar declararles su sancta doctrina, muy en particular a el mal que se reco-
noce en ellos.”50 Lo que vemos es que, si la idolatría era una enfermedad, 
entonces había un remedio, una forma de contrarrestar los efectos dañinos 
y restaurar la salud. La constante supervisión de los indios era necesaria 
para que no cayeran en la enfermedad de la idolatría, más que una medici-
na para combatir la enfermedad era una prevención.

Etnografía de la idolatría

El texto de Jacinto de la Serna cuenta con mucha información que se reco-
gió de manera oral de otros religiosos y la que él mismo vio y conoció de 
primera mano. Se puede apreciar mucho del comportamiento cotidiano en 
los pueblos de indios para las actividades diarias. Algo que llama mucho la 
atención es que sugiere que hubo una campaña para mantener los antiguos 
conocimientos religiosos, o una campaña en favor de la idolatría. Esto habría 
sucedido en la década de 1610. Lo anterior fue referido por Pedro Ponce de 
León, beneficiado de Zumpahuacán, quien, de acuerdo con la información 
relatada, señalaba que habrían salido algunos maestros de idolatría por la 
zona del valle de Toluca para “infestarla y refrescar la memoria de todos 
para que ni se olvidasen de sus dioses, ni de sus ceremonias”.51 David Tavárez 
ofrece un profundo análisis de la campaña realizada por Pedro Ponce.52

50  Serna, “Manual de ministros”, 272.
51  Serna, “Manual de ministros”, 288.
52  Tavárez, Las guerras invisibles, 135-137.



IDOLATRÍA EN EL MANUAL DE MINISTROS DE INDIOS DE JACINTO DE LA SERNA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

201

Lo relatado por Ponce de León nos da una idea de que lo que se conoce 
por la documentación resguardada en el Archivo General de la Nación y 
otras causas y procesos en otros archivos locales, ya sean civiles o eclesiás-
ticos, representan sólo una parte de lo que pudo ser una especie de cam-
paña antiidolátrica en el arzobispado de México en las primeras décadas 
del siglo xvii. Recordemos que el Concilio Tercero Provincial Mexicano 
proveyó de varias herramientas para poder atender los asuntos de justicia 
religiosa de los indios. En algunos casos eran atendidos por tribunales lo-
cales; en otros, por los obispos en las visitas que hacían, y en otros, desde 
luego, por la justicia civil que también tenía injerencia sobre la idolatría, 
pues este era un crimen del fuero mixto.53

Una de las explicaciones que más argumenta Serna es la de la idolatría 
como una enfermedad en el alma de los indios; para eliminarla, era nece-
sario reconocerla, como hacen los médicos con las enfermedades, y saber 
la etiología de la enfermedad para así dar un tratamiento o encontrar un 
remedio a ese padecimiento.

Esta idea de idolatría como un padecimiento la argumenta a través de 
Galeno y se vale del Methodo medendi para señalar que “no se puede curar 
el enfermo, si primero no se conoce la enfermedad: así los médicos espi-
rituales de Indios han de ser científicos, y provectos en ciencia, y en el 
idioma de su lengua, y nación de los indios, que administran”.54 Tal consi-
deración, común en los textos posconciliares, ya aparecía en el prólogo de 
la Historia general de las cosas de la Nueva España; en ella Sahagún hace ese 
mismo señalamiento y menciona que la cura de la idolatría era la enseñan-
za de la doctrina.55 Esta es la concepción imperante de la idolatría durante 
el siglo xvii, por lo menos para la América española.56

La idolatría como enfermedad es la idea que el autor desarrolla de 
manera más amplia y en la que incluye información etnográfica muy rica, 

53  Gerardo Lara Cisneros, ¿Ignorancia invencible? Superstición e idolatría ante el Provisorato 
de Indios y Chinos del Arzobispado de México en el siglo xviii (México: Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 2016), 127-141.

54  Serna, “Manual de ministros”, 273.
55  Bernandino de Sahagún, Historia general de las cosas de la Nueva España (México: 

Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2000), 61.
56  Juan Carlos García Cabrera, “¿Idólatras congénitos o indios sin doctrina? Dos com-

prensiones divergentes sobre la idolatría andina en el siglo xvii”, en Los indios ante los foros 
de justicia religiosa en la Hispanoamérica virreinal, coord. de Jorge E. Traslosheros y Ana de 
Zaballa Beascoechea (México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Inves-
tigaciones Históricas, 2010), 109.



VÍCTOR MANUEL ÁVILA ÁVILA Y CECILIA LÓPEZ RIDAURA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

202

la cual tomó de su experiencia y de otros autores, entre ellos, Ruiz de 
Alarcón y Ponce de León, que ya hemos referido. En el Manual de ministros 
se presenta a los médicos indígenas, titicih en náhuatl, como personajes 
nocivos para los pueblos de indios, pues en ellos recaía el antiguo conoci-
miento de elementos como el calendario o las creencias del origen de las 
enfermedades no naturales. Además, no sólo eran encargados de vigilar la 
salud, también eran capaces de provocar enfermedad. Eran una serie de 
personajes con la capacidad de manipular lo sagrado, que de acuerdo con 
Alfredo López Austin serían alrededor de 40 tipos distintos, en su mayoría 
eran médicos y otros estaban especializados en provocar el mal, como el 
tlacatecólotl. No todos están incluidos en el Manual, aunque sí una cantidad 
importante.57 Se debe destacar que Serna, a diferencia de Sahagún, no 
hace una diferenciación dicotómica entre buenos y malos: consideró que 
todos los especialistas tenían la facultad de actuar de forma generosa o en 
perjuicio de las personas.

Serna tenía un particular interés en las prácticas médicas de los indios 
y la preocupación de que éstos desconfiaran de los médicos españoles como 
quedó de manifiesto en una carta que Serna escribió al arzobispo Manzo y 
Zúñiga en 1636. Esto se encuentra en el contexto de epidemias que azota-
ron el centro de México en la década de 1630 y que generó que los médicos 
indígenas tuvieran una demanda mayor.58 Además, consideraba que mu-
chos de los males se podían curar a través de la fe y las medicinas que in-
cluían el uso de reliquias religiosas, como en su propuesta del uso de los 
huesos de Gregorio López. De acuerdo con Serna, él mismo lo había pro-
bado con una india aquejada por una gran enfermedad gastrointestinal, a 
la que le dio una cucharada de hueso del santo.59

Los médicos indígenas eran para Jacinto de la Serna los que cuidaban 
que se cumplieran prácticas religiosas que no eran de tradición cristia-
na y por ello señalaba que “Los médicos y médicas son los más perju-
diciales y principales celadores de estas idolatrías”.60 Más adelante 
escribía: “Este nombre tícitl comúnmente se reputa y corresponde a lo 
que en nuestro vulgar castellano se llama ‘médico’ y entre los indios tiene 
más significaciones; pues significa en la aceptación de ellos ‘adivino, 

57  Alfredo López Austin, “Cuarenta clases de magos en el mundo náhuatl”, Estudios de 
Cultura Náhuatl, n. 7 (1967): 87-117.

58  Tavárez, Las guerras invisibles, 163-164.
59  Serna, “Manual de ministros”, 301-302.
60  Serna, “Manual de ministros”, 284.



IDOLATRÍA EN EL MANUAL DE MINISTROS DE INDIOS DE JACINTO DE LA SERNA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

203

sabio y hechicero’, y que tiene pacto con el Demonio”.61 Cabe señalar 
que la mayoría de los indios que llegaban a un foro de justicia eclesiástica 
era por asuntos práctica médica.62

Serna seguía la propuesta de Bernandino de Sahagún, quien en el pró-
logo de la Historia general señalaba que: “Los predicadores y confesores, 
médicos son de las ánimas; para curar las enfermedades espirituales con-
viene espertia de las enfermedades espirituales”.63 De la misma manera, 
Serna señalaba que “no hay oficio más á el vivo representado en el médico, 
o cirujano corporal, que el del médico espiritual, y cura de almas”.64 Por 
ello, invitaba a los religiosos a conocer las enfermedades del alma, las cua-
les se podían identificar a través de las palabras de los indios; por esto, 
señalaba Serna que era importante conocer bien las lenguas indígenas.

En la carta del jesuita Marcos de Irala destaca la importancia de la obra 
y señalaba que:

Y si este nombre Médico se deriva de un vocablo griego, que quiere decir experien-

cia […] quien tantas tienen de las dolencias espirituales de estos miserables indios, 

bien podrá haciendo oficio de Médico espiritual de sus almas, recetar los remedios 

tan cristianos, prudentes, y ajustados, que en el discurso de esta obra se proponen.65

Consideramos que los remedios prudentes son aquellos que Serna pro-
pone para reforzar la enseñanza del evangelio antes de llegar a la imparti-
ción de justicia, por lo que insiste en que los curas de indios debían ser 
expertos en lenguas. Para Serna, esto era muy importante porque a partir 
de que los religiosos conocieran muy bien la lengua de los indios podrían 
saber si realizaban actos idolátricos o no. Era a través del habla que se daría 
remedio a los indios que requirieran curarse del padecimiento de la enfer-
medad de la idolatría. Por ello, señalaba que “poco importa que un ministro 
sea eminente en ciencia si no sabe la lengua de los indios a quienes ha de 
administrar y con quien ha de tratar para entenderlos”.66

El conocimiento de las lenguas indígenas no era una preocupación sólo 
de Jacinto de la Serna; el Concilio Tercero Provincial Mexicano hizo varios 
señalamientos sobre la necesidad de que los religiosos las aprendieran. 

61  Serna, “Manual de ministros”, 304.
62  Griffiths, La cruz y la serpiente, 131.
63  Sahagún, Historia general, 61.
64  Serna, “Manual de ministros”, 273.
65  Serna, “Manual de ministros”, 477.
66  Serna, “Manual de ministros”, 273.



VÍCTOR MANUEL ÁVILA ÁVILA Y CECILIA LÓPEZ RIDAURA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

204

El decreto tercero, “De la doctrina cristiana que se ha de enseñar a los 
párvulos”, que es parte del Libro primero, señalaba, entre otras cosas, que: 
“se encarga a los prelados que con toda brevedad procuren que se tra-
duzcan [las doctrinas] en aquellas lenguas de indios que cada uno en su 
diócesis viere que son más comunes y más necesarias”.67 Mientras que en 
los archivos se pueden encontrar convocatorias para ocupar beneficios 
eclesiásticos en las que se señala como requisito demostrar el conocimien-
to de las lenguas indígenas. Por ejemplo, la convocatoria de 1654 en la 
que se invitaba a los religiosos a participar en la selección para beneficios 
vacantes y uno de los elementos más importantes de la selección era el 
conocimiento de las lenguas.68

Es en este apartado en el que se puede notar que lo que para Jacinto de 
la Serna era idolatría, para los indios era una forma de entender lo sagrado 
y su manipulación. En una perspectiva ortodoxa, la Iglesia católica y sus 
miembros eran los únicos capacitados para manipular lo sagrado y, por lo 
tanto, los cultos realizados por los indios no eran lícitos.

Idolatría y justicia eclesiástica

Es hacia el final del Manual de ministros en donde el autor retoma la idola-
tría desde la teología, para luego seguir con su vertiente jurídica. En el ca-
pítulo xxviii, que se titula “De el remedio breve que todas estas materias 
piden, y lo mucho que le incumbe a nuestro rey, a sus virreyes y ministros 
el procurarlo”, se encuentra la definición más amplia de idolatría. El autor 
echó mano de varios de los teólogos más destacados de la patrística, así 
como de una serie de pasajes bíblicos para definir el concepto. La idolatría 
es entendida por el doctor De la Serna como la adoración de falsos dioses, 
pero también como el culto indebido a Dios que podría derivar en crimen 
por el desconocimiento de la autoridad, por lo que era necesario que el 
idólatra enfrentara a la justicia.

En primer lugar, utiliza la Suma de teología de Tomás de Aquino para ex-
plicar la superstición y señalar que la idolatría es una de sus formas. Para 
ello cita el apartado ii-ii, cuestión 92, que es la parte en la que Tomás de 

67  Martínez Ferrer, Decretos del Concilio, v. ii, 214.
68  “Edicto convocatorio para sacerdotes que sepan lenguas mexicana, otomí y demás”, 

Archivo del Cabildo Catedral Metropolitano de México, Edictos, caja 1, exp. 38, 1654, f. 1r.



IDOLATRÍA EN EL MANUAL DE MINISTROS DE INDIOS DE JACINTO DE LA SERNA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

205

Aquino desarrolla su propuesta de superstición; ahí señalaba que ésta se 
manifiesta en cuatro formas: la idolatría, la adivinación, los amuletos medici-
nales y las vanas observancias. Consideraba la superstición como un vicio 
opuesto a la religión por exceso, tal como aparece citado en el Manual de 
ministros.69 Lo que no está citado es la cuestión 94, pero se puede intuir que 
Serna se basó en ella al escribir que “es formal y verdadera idolatría, opo-
niéndose tan de veras a la veneración y culto divino, que a Dios nuestro 
señor se debe, que quitándolo de su divina y soberana majestad, lo ponen 
en los palos, en las piedras y en falsos y fingidos Dioses”.70 Esto también está 
sustentado en el Deuteronomio 28:36, donde se hace referencia a las ben-
diciones por respetar la ley de Dios y a las maldiciones por no respetarla.

En la siguiente parte, Serna se refiere a la idolatría de los indios como 
algo pernicioso con que buscaban adorar a dos entidades distintas, por un 
lado, a Dios, y por otro, a sus antiguos dioses, quienes, de acuerdo con el 
autor, eran en realidad el demonio, que no quería retirarse de los indios y 
buscaba mantenerlos como sus fieles seguidores. De tal manera, Serna nos 
deja ver que la idolatría de los indios tenía un principio demoniaco y que 
los indios querían mezclar las cosas del Diablo con las cosas de Dios. Para 
armar este argumento, Jacinto de la Serna utiliza a Gregorio Magno con sus 
Morales, además de los comentarios que hizo Agustín de Hipona sobre el 
salmo 23 en La ciudad de Dios. Ambos autores concuerdan en que no se 
podía rendir culto a dioses diferentes. Lo que trata de señalar Serna es que 
los indios trataban de aparentar que eran católicos mientras mantenían 
antiguos cultos o bien dichos cultos convivían con las formas cristianas. 
Estaba convencido de que la fe de los indios era frágil y que no sólo man-
tenían cultos antiguos, sino que podían incorporar nuevos dioses a los ya 
existentes. “Bien podemos entender esto de estos indios, pues tienen tanta 
diversidad de pareceres, y son de ánimo tan flacos, que fácilmente lo con-
vierten ya a una superstición, y ya a otra”.71

La idolatría como crimen que debía ser castigado es también un asunto 
que se atendió en el Manual de ministros. Decíamos antes que la idolatría era 
considerada por Jacinto de la Serna como un pecado muy grave, pero también 
que pasaba del pecado al delito y que por lo tanto necesitaba de un castigo. 
Señalamos que cuando la idolatría no era tan nociva, con la predicación bas-

69  Serna, “Manual de ministros”, 448.
70  Serna, “Manual de ministros”, 449.
71  Serna, “Manual de ministros”, 449.



VÍCTOR MANUEL ÁVILA ÁVILA Y CECILIA LÓPEZ RIDAURA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

206

taba como un remedio a ella, por eso la noción de enfermedad. Pero, cuando 
trascendía más allá de los espacios personales, como un mal ejemplo de 
comportamiento, era cuando se convertía en un delito72 y, por lo tanto, era 
necesaria la incorporación de medidas más fuertes que la predicación. Es 
decir, cuando la idolatría se convertía en algo de dominio público se con-
vertía en un delito y pasaba de la noción de enfermedad a la de crimen.

Jorge Traslosheros indica que “el paso entre el pecado73 individual que 
compete al foro de la conciencia y un crimen a ser atentado en el foro ju-
dicial está dado por la condición escandalosa de la conducta”.74 La idolatría 
era un delito porque implicaba un desconocimiento de la autoridad de Dios 
y esto llevaba al desconocimiento de sus representantes, tanto de las auto-
ridades civiles como religiosas. Por delito entenderemos “cualquier acción 
que atenta contra el sistema normativo vigente, y por ello detectada, per-
seguida y castigada por una instrumentación determinada”.75

Jacinto de la Serna proponía remedios para eliminar la idolatría, el más 
importante y eficaz sería la constante evangelización de los indios y de la 
carencia de instrucción no culpaba sólo a los indios, sino también a los 
religiosos por su poco compromiso. También señalaba que para los indios 
viejos este remedio no podía asegurar el éxito, pues era más difícil desarrai-
garles sus creencias; en estos casos era necesario que hubiera una aplicación 
de justicia eclesiástica. Consideraba indispensable la participación de los 
jueces de comisión para enmendar a los indios descarriados.76

La idolatría es presentada por Jacinto de la Serna como un crimen en 
diversas partes del Manual de ministros, tal como se ha señalado antes, pero 
de una manera contundente se hace en la parte final de la obra, en la que 

72  Jorge Traslosheros, Iglesia, justicia y sociedad en la Nueva España. La Audiencia del 
Arzobispado de México 1528-1668 (México: Porrúa; México: Universidad Iberoamericana, 
2004), 19.

73  El pecado es por sí mismo un delito, ya que cometerlo implica romper una regla y la 
reparación implica el reconocimiento de una culpa que se expone en un foro de justicia que 
es el confesionario. La gravedad del pecado puede hacer que se cambie de ese foro de la 
conciencia que señala Jorge Traslosheros o bien que quede en el mismo foro. En el confesio-
nario hay también un juez, que es el confesor, un acusado que es el confesante y hay una 
sentencia acorde con la gravedad del pecado, la cual implica una penitencia. Véase Michel 
Foucault, Obrar mal, decir la verdad. Función de la confesión en la justicia. Curso de Lovaina, 
1981 (Buenos Aires: Siglo XXI, 2014), 200-204.

74  Traslosheros, Iglesia, justicia y sociedad, 92.
75  Félix Segura Urra, “Raíces historiográficas y actualidad de la historia de la justicia y 

el crimen en la Baja Edad Media”, Anuario de Historia del Derecho Español, n. 7 (2003), 581.
76  Serna, “Manual de ministros”, 468.



IDOLATRÍA EN EL MANUAL DE MINISTROS DE INDIOS DE JACINTO DE LA SERNA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

207

el autor citó el título cuatro del libro quinto del Concilio Tercero Provincial 
Mexicano de 1585, llamado “De los herejes”. En este decreto el concilio 
estableció que la idolatría era un pecado grave, que transitaba al delito. Se 
hacía la invitación a los prelados a que cuando descubrieran a los indios 
idólatras se actuara con benevolencia, excepto con los dogmatistas: “pro-
cedan contra ellos con medios rigurosos, aplicando las penas que vieren 
que convienen para enmienda de estos y reparo de los demás”.77 Jacinto de 
la Serna cita todo el título para hacer hincapié en que la primera recomen-
dación que hay que tomar en cuenta al detectar a un idólatra es exhortarlo 
a enmendar su camino, y sólo en los casos más graves, es decir, en los indios 
poseedores de conocimientos antiguos, debía procederse contra ellos como 
criminales. Cabe destacar que Serna citó la versión en latín de los decretos.78

El título antes referido ponía el acento en los indios dogmatistas, ya que 
eran éstos los guardianes del antiguo conocimiento de los pueblos indígenas 
y los culpables de llevarlo a la población en general. Por ello eran conside-
rados como individuos peligrosos, porque incitaban a los demás a practicar 
actos idolátricos. Como ya mencionamos arriba, Jacinto de la Serna ubicaba 
a los médicos indígenas como dogmatistas, pues eran ellos los guardianes 
del conocimiento sobre la salud y la enfermedad.

En ese último apartado se enlazan la parte teológica y la parte jurídica. 
En la primera se anuncia que la idolatría sería una forma de romper el pac-
to entre los indios y la Iglesia, mientras que en la tercera se refiere a las 
consecuencias de esa ruptura. La idolatría podía ser por ignorancia o con 
pleno conocimiento de lo que esto significaba, pero en ambos casos había 
un desconocimiento de la autoridad y por lo tanto un acto de rebeldía ante 
la Iglesia y las instituciones novohispanas. Los indios incitadores serían 
acreedores a sanciones por su mal comportamiento. Además, castigarlos 
servía como ejemplo de lo que sucedería a aquellos cuyo comportamiento 
resultara contrario a la ortodoxia católica.

Conclusión

Hemos sistematizado la manera en que Jacinto de la Serna entendió la 
idolatría de los indios. Con ello podemos advertir que teorizó en torno a 
uno de los conceptos más importantes en la religión católica, el de idolatría.

77  Martínez Ferrer, Decretos del Concilio, t. ii, 588.
78  Serna, “Manual de ministros”, 465-466.



VÍCTOR MANUEL ÁVILA ÁVILA Y CECILIA LÓPEZ RIDAURA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

208

En conclusión, podemos decir que el Manual de ministros de Jacinto de 
la Serna es un estudio que marcó una forma importante de explicar la ido-
latría de los indios del centro de México en el siglo xvii, que incluye una 
revisión de grandes teólogos y filósofos, sobre todo de la antigüedad clásica 
y de la Edad Media, pero que también incluye un referente empírico que 
se construyó con lo que el propio autor recogió en su andar como benefi-
ciado de un pueblo de indios, lo que le dio acceso a conocimiento directo 
sobre el campo, así como el intercambio de información con contemporá-
neos suyos que también tuvieron a su cargo la catequesis de los indios o la 
administración del culto.

Encontramos definiciones explícitas de idolatría en el texto de Jacinto 
de la Serna que la definen como un culto inadecuado, que estaba dirigido 
a Dios pero que incluía elementos religiosos que tenían un origen prehis-
pánico, aunque con una resignificación en un contexto colonial. Debemos 
ver en la definición de idolatría una categoría cristiana que reconoce al otro, 
al tiempo que reconoce su diversidad religiosa, pero la considera peligrosa 
ante el descontento que puede generar en Dios una forma de rendirle cul-
to que no es la institucional. Esto se conecta con la relación entre idolatría 
y rebeldía, porque la variedad de cultos podía derivar en la ruptura del 
pacto entre Dios y cristianos.

En el contexto en el que se escribió el Manual de ministros hay una re-
configuración del pensamiento novohispano y encontramos a otros autores 
que ven en el pasado indígena la grandeza de la historia novohispana, como 
sucedía con Carlos de Sigüenza y Góngora, mientras que prolifera una lite-
ratura religiosa que tiene como objetivo remarcar la idolatría de los indios 
y la casi imposibilidad de su erradicación.

El Manual de ministros es un documento que brindaba elementos a los 
religiosos para poder identificar a los dogmatistas, al mismo tiempo que 
exponía los elementos para dilucidar los caminos a seguir en los casos de 
encontrar idolatría, ya fuera para utilizar remedios o bien, en casos más 
graves, para la impartición de la justicia eclesiástica. Es el Manual de mi-
nistros un texto muy completo en la conceptualización de la idolatría, por-
que incluye tanto la acepción teológica como la dimensión jurídica de la 
idolatría, al tiempo que también incluye un rico material etnográfico en el 
que las descripciones de las religiosidades indígenas son ampliamente 
descritas.



IDOLATRÍA EN EL MANUAL DE MINISTROS DE INDIOS DE JACINTO DE LA SERNA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

209

Fuentes

Documentales

Archivo del Cabildo de la Catedral Metropolitana de México, Edictos.

Archivo General de Indias, Sevilla, España, Cartas de Audiencia, México; Indiferen-

te; México.

Archivo General de la Nación, México, Indiferente Virreinal e Inquisición.

Bibliografía

Acosta, Joseph de. De procuranda Indorum salute. Madrid: Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas, 1987.

Alva, Bartolomé de. Confessionario mayor y menor en lengua mexicana. Y platicas 

contra las supersticiones de idolatria, que el dia de oy an quedado a los Naturales 

desta Nueva España, e instricion de los Santos Sacramentos. México: Francisco 

Salbago, impresor del Secreto del Santo Officio, 1664.

Bernand, Carmen, y Serge Gruzinski. De idolatría. Una arqueología de las ciencias 

religiosas. México: Fondo de Cultura Económica, 1992.

Calles, Roger. “Epílogo.” En Imágenes del bien y del mal, de Martin Buber, 231-256. 

Buenos Aires: Lilmod, 2006.

Carreño, Alberto María. Efemérides de la Real y Pontificia Universidad de México 

según sus libros de claustros. México: Universidad Nacional Autónoma de Mé-

xico, Instituto de Investigaciones Históricas, 1963

Castillo Flores, José Gabino. El cabildo eclesiástico de México (1530-1612). Zamora: 

El Colegio de Michoacán, 2018.

Chimalpáhin, Domingo. Diario. México: Consejo Nacional para la Cultura y las 

Artes, 2001.

Cook, Noble David. Born to Die. Disease and New World Conquest, 1492-1650. Nueva 

York: Cambridge University Press, 1999.

Delumeau, Jean. El miedo en Occidente (siglos xiv-xviii). Una ciudad sitiada. Barce-

lona: Taurus, 2019.

Díaz Balsera, Viviana. Guardians of Idolatry. Gods, Demons, and Priests in Hernando 

Ruiz de Alarcon’s Treatise on the Heathen Superstitions. Norman: University of 

Oklahoma Press, 2018.

Duviols, Pierre. La destrucción de las religiones andinas. Conquista y colonia. México: 

Universidad Nacional Autónoma de México, 1977.



VÍCTOR MANUEL ÁVILA ÁVILA Y CECILIA LÓPEZ RIDAURA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

210

Estenssoro Funch, Juan Carlos. Del paganismo a la santidad. La incorporación de los 

indios del Perú al catolicismo, 1532-1750. Lima: Institut Français d’Études An-

dines, Open Editions Books, 2015.

Foucault, Michel. Obrar mal, decir la verdad. Función de la confesión en la justicia. 

Curso de Lovaina, 1981. Buenos Aires: Siglo XXI, 2014.

García Cabrera, Juan Carlos. “¿Idólatras congénitos o indios sin doctrina? Dos 

comprensiones divergentes sobre la idolatría andina en el siglo xvii.” En Los 

indios ante los foros de justicia religiosa en la Hispanoamérica virreinal. Coord. 

de Jorge E. Traslosheros y Ana de Zaballa Beascoechea, 95-110. México: Uni-

versidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históri-

cas, 2010.

García Soormally, Mina. Idolatry and Construction of the Spanish Empire. Boulder: 

University Press of Colorado, 2018.

Griffiths, Nicholas. La cruz y la serpiente. La represión y el resurgimiento religioso en 

el Perú colonial. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, 1998.

Halbertal, Moshe, y Avishai Margalit. Idolatría. Guerra por imágenes: las raíces de un 

conflicto milenario. Barcelona: Gedisa, 2003.

Lara Cisneros, Gerardo. ¿Ignorancia invencible? Superstición e idolatría ante el Pro-

visorato de Indios y Chinos del Arzobispado de México en el siglo xviii. México: 

Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones His-

tóricas, 2016.

López Austin, Alfredo. “Cuarenta clases de magos en el mundo náhuatl.” Estudios 

de Cultura Náhuatl, n. 7 (1967): 87-117.

Maimónides. Guía de perplejos. Versión León Dujovne, prólogo de Angelina Mu-

ñiz-Huberman. México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2001.

Martínez Ferrer, Luis. Decretos del Concilio Tercero Provincial Mexicano (1585). 

Edición histórico-crítica. Zamora: El Colegio de Michoacán; Roma: Universidad 

Pontificia de la Santa Cruz, 2009.

Motolinía. “Carta al rey de España.” En Joaquín García Icazbalceta, Colección de 

documentos para la historia de México. T. i, 251-277. México: Librería de J. M. 

Andrade, 1858.

Miranda Ojeda, Pedro. “Las sanciones de la fe. Los autos de fe y la aplicación de 

penas del régimen inquisitorial en el México colonial”. Contribuciones desde 

Coatepec, n. 14 (enero junio 2008): 61-83.

Puente Luna, José Carlos de la.  Los curacas hechiceros de Jauja. Batallas mágicas y 

legales en el Perú colonial. Lima: Fondo Editorial Pontificia Universidad Católi-

ca del Perú, 2007

Real Academia Española. Diccionario de autoridades. En línea, http://web.frl.es/

DA.html.

http://web.frl.es/DA.html
http://web.frl.es/DA.html


IDOLATRÍA EN EL MANUAL DE MINISTROS DE INDIOS DE JACINTO DE LA SERNA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

211

Sahagún, Bernandino de. Historia general de las cosas de la Nueva España. México: 

Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2000.

Segura Urra, Félix. “Raíces historiográficas y actualidad de la historia de la justicia 

y el crimen en la Baja Edad Media.” Anuario de Historia del Derecho Español, 

n. 7 (2003): 577-678.

Serna, Jacinto de la. “Manual de ministros de indios para el conocimiento de sus 

idolatrías, y extirpación de ellas.” Anales del Museo Nacional, t. vi (México, 

1892): 264-480.

Tavárez, David. Las guerras invisibles. Devociones indígenas, disciplina y disidencia 

en el México colonial. Oaxaca: Universidad Autónoma Benito Juárez de Oaxaca; 

Zamora: El Colegio de Michoacán; México: Centro de Investigaciones y Estudios 

Superiores en Antropología Social; México: Universidad Autónoma Metropo-

litana Iztapalapa, 2012.

Thiers, Jean-Baptiste. Traité des superstitions qui regardent les sacramens selon l’Ecri-

ture sainte, les décrets des conciles, et les sentimens des saints Peres. París: Jean 

de Nully, 1704.

Torre Villar, Ernesto de la. Las congregaciones de los pueblos de indios. Fase terminal: 

aprobaciones y rectificaciones. México: Universidad Nacional Autónoma de Mé-

xico, 1995.

Traslosheros, Jorge. Iglesia, justicia y sociedad en la Nueva España. La Audiencia del 

Arzobispado de México 1528-1668. México: Porrúa; México: Universidad Ibe-

roamericana, 2004.

Valdés Borja, Ana Silvia. “Jacinto de la Serna.” En Historiografía mexicana. Volumen 

ii. La creación de una imagen propia. La tradición española. Tomo 2: Historiogra-

fía eclesiástica. Coord. de Rosa Camelo y Patricia Escandón, 1433-1455. México: 

Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones His-

tóricas, 2012.

Valdés Borja, Ana Silvia. “Jacinto de la Serna: aspectos de su vida y obra.” Tesis de 

licenciatura en Historia, Universidad Nacional Autónoma de México, 2006.

Villavicencio, Diego Jaymes Ricardo. Luz y méthodo de confesar idolatras y destierro 

de idolatría. Puebla de los Ángeles: Imprenta de Diego Fernández de León, 1692.

Sobre los autores

Víctor Manuel Ávila Ávila
El doctor Ávila Ávila se encuentra adscrito a la Escuela Nacional de Estudios 
Superiores-Unidad Morelia de la Universidad Nacional Autónoma de México.  
 



VÍCTOR MANUEL ÁVILA ÁVILA Y CECILIA LÓPEZ RIDAURA

Estudios de Historia Novohispana, n. 66 (enero-junio 2022): 185-212 | e-issn 2448-6922

212

Sus líneas de investigación son religiosidades indígenas e idolatría novo-
hispana. Entre sus publicaciones recientes destaca “La idolatría entre las 
Leyes Nuevas y el Primer Concilio Provincial Mexicano. Un proyecto 
catequético de Juan de Zumárraga”, en Gerardo Lara Cisneros y Roberto 
Martínez, coords., El ídolo y las hogueras. Idolatría y evangelización en Amé-
rica virreinal, siglos xvi-xviii, en prensa.

Cecilia López Ridaura
La doctora López Ridaura se encuentra adscrita a la Escuela Nacional de 
Estudios Superiores-Unidad Morelia, Universidad Nacional Autónoma 
de México. Sus líneas de investigación se centran en las literaturas 
populares y la brujería novohispana. Entre sus publicaciones recientes 
destacan: “Los fetiches de María Guadalupe, un caso de la Inquisición 
novohispana en Michoacán en el siglo xviii”, en María Jesús Zamora 
Calvo, ed., Mujeres quebradas. La Inquisición y su violencia hacia la hete-
rodoxia en Nueva España (Madrid: Iberoamericana-Vervuert, 2018), 277-
304; y “‘Que sosiego no encuentre’: impresos damnificatorios”, Boletín 
de Literatura Oral, volumen extraordinario, n. 2 (2019): 165-193, https://
doi.org/10.17561/blo.vextrai2.12.


