
ARTÍCULO

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 
issn 1870-9060, doi: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922e.2021.64.75540

La Universidad de Mérida y el fortalecimiento del clero 
secular en Yucatán, siglos xvii-xviii

The University of Merida and the Strengthening of the Secular 
Clergy in Yucatan, 17th-18th Centuries

Rafael PATRÓN SARTI
https://orcid.org/0000-0002-6989-3447 
Universidad Autónoma de Yucatán (México)
rafaelpatronsa@gmail.com

Rodolfo AGUIRRE SALVADOR
https://orcid.org/0000-0003-1698-1264
Universidad Nacional Autónoma de México (México)
Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educación
aguirre_rodolfo@hotmail.com

Resumen
En el siglo xvii hubo una oleada de aperturas de universidades en la América hispana a cargo 
de jesuitas y dominicos. En la historiografía aún falta mucho por saber del papel que estas 
universidades, en manos de religiosos, desempeñaron en las sociedades. El presente artículo 
pone como ejemplo a la Universidad de Mérida de Yucatán, a cargo de la Compañía de Jesús, 
la cual abrió sus puertas en 1624. Por una parte, analiza la importancia de las cátedras y los 
grados de la universidad jesuita en la formación y el ascenso eclesiástico del clero secular del 
obispado. Y por la otra, explica el gran interés que tuvo el obispado de Yucatán en la buena 
marcha de esa universidad, al ser el principal semillero de la clerecía y parte de un proyecto 
más amplio para secularizar las doctrinas franciscanas en beneficio de la Iglesia diocesana.
Palabras clave: clero secular; grados universitarios; Iglesia; Yucatán; Universidad de Mérida.

Abstract
In the 17th century there was a wave of university openings in Hispanic America by Jesuits and 
Dominicans. In historiography, much remains to be known about the role that these universities, 
in the hands of religious, played in societies. This article gives the example of the University of 
Merida of Yucatan, in charge of the Society of Jesus, which opened its doors in 1624. On the one 
hand, it analyzes the importance of the professorships and degrees of the Jesuit university in the 
formation and ecclesiastical rise of the secular clergy of the bishopric. And on the other, it explains 
the great interest that the bishopric of Yucatan had in the smooth running of that university, as 
it was the main hotbed of the clergy and part of a larger project to secularize Franciscan doctrines 
for the benefit of the diocesan Church.
Keywords: secular clergy; university degrees; Church; Yucatan; University of Merida.

Recepción: 15 de abril de 2020 | Aceptación: 3 de septiembre de 2020
© 2021 unam. Esta obra es de acceso abierto y se distribuye bajo la licencia Creative 
Commons Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

122

Una de las grandes preocupaciones de la Iglesia católica en la era moderna 
fue lograr una formación satisfactoria de sacerdotes en lo académico y 
doctrinal, además de hallar individuos con vocación eclesiástica al servicio 
de la feligresía. De ahí que en el concilio ecuménico de Trento, finalizado 
en 1563, se dedicaron importantes decretos al respecto.1 El asunto tuvo la 
misma importancia en América con la instauración de obispados, catedra-
les, provincias religiosas, conventos, doctrinas y parroquias, que requerían 
de un ejército de clérigos y religiosos. Si al principio los evangelizadores y 
curas fueron originarios de la península española, con el aumento de las 
instituciones eclesiásticas a través del tiempo, era inviable que los nuevos 
operarios siguieran proviniendo de ultramar en mayor medida. De ahí que 
pronto, diferentes corporaciones eclesiásticas comenzaron a discutir y pla-
near la formación local de sacerdotes. En 1536, por ejemplo, se fundó el 
colegio para indios nobles de Santa Cruz de Tlatelolco en la ciudad de Mé-
xico, uno de cuyos objetivos fue la posible formación de religiosos nativos.2 
Si bien esta meta no se logró, sí marcó el inicio de futuros proyectos for-
mativos, tanto en obispados como en provincias religiosas.

En la península de Yucatán no hubo excepción. Desde el siglo xvi, la 
incipiente sociedad hispánica buscó que sus descendientes tuvieran estu-
dios conforme a los modelos europeos. Fundada Mérida en 1542, se dio 
paso a la creación de instituciones civiles y eclesiásticas que necesitaban 
letrados en sus filas. Sin embargo, más allá de los estudios que los francis-
canos crearon para sus propios miembros, en el resto de esa centuria se 
careció de alguna sede para la formación de clérigos y sólo hubo esporádi-
cos cursos de gramática y otras materias que algunos maestros dictaron. 
Quienes desearon estudios mayores y grados tuvieron que acudir a colegios 
y universidades del centro de Nueva España o de Castilla.

No obstante, en el siglo xvii las expectativas educativas en Yucatán se 
favorecieron con la apertura, en 1618, de un colegio de la Compañía de 
Jesús en Mérida, por un lado, y porque los jesuitas gestionaron que sus 

1  Rodolfo Aguirre Salvador, “Formación y ordenación de clérigos ante la normativa conci-
liar. El caso del arzobispado de México, 1712-1748”, en Los concilios provinciales en Nueva Espa-
ña. Reflexiones e influencias, coordinación de María del Pilar Martínez López-Cano y Francisco 
Javier Cervantes Bello (México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Inves-
tigaciones Históricas; Puebla: Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 2005), 337-362.

2  Robert Ricard, La conquista espiritual de México: ensayo sobre el apostolado y los métodos 
misioneros de las órdenes mendicantes en la Nueva España de 1523-1524 a 1572 (México: 
Fondo de Cultura Económica, 2005), 342-349.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

123

colegios en Indias pudieran conferir grados académicos, por el otro. El 
monarca accedió así como el papa. El breve papal de concesión de grados 
fue emitido en 1621 y la cédula real que lo confirmó se promulgó en 1622. 
Finalmente, en 1624 se fundó la universidad en el colegio jesuita de Méri-
da, la cual funcionó hasta la expulsión de la Compañía en 1767.

La creación de la universidad de Mérida en 1624 fue muy relevante 
cuando se advierte que en el resto de Nueva España, exceptuando a la de 
México, no hubo otro establecimiento que haya otorgado grados sino hasta 
1792, cuando se fundó la de Guadalajara. Si bien la de Yucatán fue univer-
sidad con solamente las facultades de Filosofía y Teología,3 con ellas basta-
ba para la formación académica de un clero secular local. El contar con una 
institución otorgante de grados de Filosofía y Teología fue muy importan-
te para la población hispánica, pues facilitaba la promoción académica, 
eclesiástica y social de la juventud peninsular. Carente de minas y tierras 
fértiles, Yucatán tuvo pocas opciones económicas para los descendientes 
españoles, por lo que la carrera eclesiástica, especialmente la parroquial, 
fue una opción deseable dado que se esperaba la fundación de múltiples 
curatos de indios.4 El ser cura beneficiado significaba el acceso a las obven-
ciones y derechos parroquiales de los omnipresentes pueblos de indios.

El objetivo central de este trabajo es analizar la importancia de las cá-
tedras y los grados de la universidad jesuita en la formación y ascenso 
eclesiástico del clero secular del obispado de Yucatán. Para el caso de la 
Real Universidad de México, se han realizado varios estudios sobre las 
carreras de sus graduados en las últimas dos décadas.5 Aguirre concluyó 

3  Enrique González González, El poder de las letras. Por una historia social de las univer-
sidades de la América hispana en el periodo colonial, en colaboración con Víctor Gutiérrez 
Rodríguez (México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones 
sobre la Universidad y la Educación; Puebla: Benemérita Universidad Autónoma de Puebla; 
México: Universidad Autónoma Metropolitana; México: Ediciones Educación y Cultura, 
2017), 54.

4  Adriana Rocher Salas, “Clero y élites en Yucatán durante el periodo colonial”, en 
Grupos privilegiados en la península de Yucatán, siglos xviii y xix, coordinación de Laura 
Machuca Gallegos (México: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropolo-
gía Social; Mérida: Secretaría de Cultura y las Artes de Yucatán, 2014), 44-49; Adriana Rocher 
Salas, “Las doctrinas de indios: la llave maestra del Yucatán colonial”, en La Iglesia hispano-
americana en la época colonial, coordinación de Rodolfo Aguirre Salvador y Lucrecia Enríquez 
(México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones sobre la 
Universidad y la Educación; Santiago de Chile: Pontificia Universidad Católica de Chile; 
México: Plaza y Valdés, 2008), 71-98.

5  González González, El poder de las letras, 109-151.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

124

que la mayoría de aquellos que hicieron carrera fueron clérigos seculares.6 
Para el caso de Yucatán, un primer estudio que tocó el tema de los clérigos 
graduados determinó que, para el periodo 1750-1800, los sacerdotes gradua-
dos en Artes y Teología fueron 42% y 9% respectivamente. Sin embargo, no 
detalló si los grados fueron de bachiller, licenciado o doctor ni acusó el cierre 
de la universidad jesuita en 1767, lo que seguramente se reflejó en las exiguas 
cifras.7 William B. Taylor, citando el trabajo de Raymond P. Harrington, 
destacó que mientras que los concursantes a curatos en México y Guadala-
jara casi todos contaban con el grado de bachiller en el periodo colonial 
tardío (1780-1814), en el caso de Yucatán el porcentaje sólo llegó a 37%.8 
Sin embargo, tampoco reparó en que durante esos años la universidad en 
Mérida ya había cerrado sus puertas. En años recientes, afortunadamente, se 
han publicado importantes estudios sobre el clero secular de Yucatán, como 
el de Medina Suárez9 o los de Rocher Salas, para ambos cleros.10

De esa manera, en Yucatán, como sucedió en otros obispados novohis-
panos, la demanda de grados universitarios tuvo una estrecha relación con 
la búsqueda de algún beneficio eclesiástico, especialmente las parroquias. 
De ahí que los clérigos hayan constituido el sector estudiantil más impor-
tante de la universidad jesuita y con el que mejor se identificó. Así, nos 

6  Rodolfo Aguirre Salvador, “El ascenso de los clérigos de Nueva España durante el 
gobierno del arzobispo José Lanciego y Eguilaz”, Estudios de Historia Novohispana, 22 (2000): 
77; Rodolfo Aguirre Salvador, El mérito y la estrategia. Clérigos, juristas y médicos en la Nueva 
España (México: Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de Estudios sobre la 
Universidad; México: Plaza y Valdés Editores, 2003), 279.

  7  Michael Joseph Fallon, “The Secular Clergy in the Diocese of Yucatan: 1750-1800” 
(tesis de doctorado, The Catholic University of America, Washington, 1979), 86-87.

  8  Raymond P. Harrington, “The Secular Clergy in the Diocese of Mérida de Yucatán, 
1780-1850: Their Origins, Careers, Wealth and Activities” (tesis de doctorado, The Catholic 
University of America, Washington, 1982), 79 y 135. Harrington menciona que los grados 
que otorgó el Seminario de San Ildefonso en el periodo estudiado fueron bachiller en Artes 
y “pasantes” en Teología. No hay constancia de que el seminario diocesano haya otorgado 
grados universitarios en la época colonial. También concluyó que, entre 1780-1814, el 34% 
de los curas con preparación formal se graduó en artes y sólo el 3% en teología. Citado en 
William B. Taylor, Ministros de lo sagrado. Sacerdotes y feligreses en el México del siglo xviii 
(México: El Colegio de Michoacán; México: Secretaría de Gobernación; México: El Colegio 
de México, 1999), v. i, 142, nota 89.

  9  Víctor Hugo Medina Suárez, “La consolidación del clero secular en el obispado de 
Yucatán, siglo xviii” (tesis de doctorado en Historia, El Colegio de Michoacán, Zamora, 
2014).

10  Adriana Rocher Salas, “Frailes y clérigos en Yucatán. Siglo xvii”, Hispania Sacra, 55 
(2003): 599-625.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

125

interesa explicar el gran interés que para el obispado de Yucatán tuvo la 
buena marcha de la universidad jesuita, al ser el semillero de sus cuadros 
clericales, y parte de un proyecto más amplio de secularizar las doctrinas 
franciscanas y sustituirlas por parroquias seculares, meta complicada de-
bido al enorme poder e influencias de los franciscanos.

La Iglesia, el sacerdocio y los grados académicos

Las relaciones entre las universidades y las instituciones eclesiásticas pro-
vienen de la Europa medieval, cuando los papas fomentaron la creación y 
la consolidación de las primeras, brindándoles privilegios y dando cargos 
y prebendas a sus graduados. En la península ibérica no fue diferente: los 
graduados de las universidades de Salamanca o Valladolid, por ejemplo, 
fueron favorecidos con altos cargos eclesiásticos. Inversamente, al interior 
de las universidades hubo desde entonces también una presencia clerical 
en las cátedras y otros cargos universitarios.11 Hubo, pues, intereses comu-
nes entre la Iglesia y las universidades por formar cuadros de clérigos para 
la renovación de las instituciones eclesiásticas.

Ya en el Nuevo Mundo, el siglo xvi presenció el nacimiento de univer-
sidades bajo el patronazgo del rey, como las de Lima o México en 1551. El 
interés de la monarquía española en fundarlas no fue gratuito, pues se co-
menzaron a requerir más letrados universitarios para la instauración de las 
instituciones reales en el ámbito indiano. Así, las universidades de la época 
moderna, como lo señaló Kagan, se convirtieron en semilleros de funcio-
narios y clérigos al servicio de los reyes y la Iglesia.12

Respecto de la formación de clérigos para la Iglesia novohispana, desde 
la década de 1530 hubo una preocupación de las órdenes religiosas por 
preparar frailes. Por esos años, la atención se centró en si los indios debían 
o no ordenarse. Los franciscanos fueron más lejos al fundar el Colegio de 
Tlatelolco y demostrar la capacidad de los naturales para tales destinos. 
No obstante, fue un intento fallido por razones políticas y culturales.13 En 
cambio, pronto se abrieron noviciados de las órdenes religiosas para la 
formación de frailes españoles. Por lo que respecta a la formación del clero 

11  Mariano Peset y Juan Gutiérrez Cuadrado, “Clérigos y juristas en la Baja Edad Media 
castellano-leonesa”, Senara. Revista de Filología, anexo 2, v. 3 (1981), 7-66.

12  Richard L. Kagan, Universidad y sociedad en la España moderna (Madrid: Tecnos, 1981).
13  Ricard, La conquista espiritual de México, 342-349.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

126

secular, los primeros obispos carecieron de los recursos, instituciones y 
hombres suficientes para ello. Al faltarle escuelas o seminarios propios para 
la formación sacerdotal, la Iglesia diocesana vio en las cátedras univer-
sitarias una salida. Aunque en el Concilio de Trento de 1563 se decretó la 
fundación de colegios seminarios en las diócesis, su ejecución quedó rele-
gada por distintas razones económicas y políticas.14

En Madrid, Felipe II decretó una cédula en 1574, conocida en adelante 
como del Real Patronato, en donde privilegió a los letrados en los nombra-
mientos para dignidades, canonjías y prebendas de las catedrales, si bien 
no se mencionó el mismo requisito para las parroquias.15 En la normativa 
conciliar, Trento y el tercer concilio mexicano, tampoco hay mención de 
los grados como requisito para la ordenación sacerdotal.16 Con todo, la 
tendencia posterior fue que los párrocos debían también contar con al me-
nos un grado de bachiller. En el ámbito eclesiástico, la formación académi-
ca en latín, filosofía y teología era muy apreciada por la jerarquía; de ahí 
que la prueba exigida a los clérigos para demostrar esos conocimientos 
fuera un grado universitario.

En general, un grado universitario daba a quien lo poseía, formalmente, 
los conocimientos necesarios para ejercer una profesión. Un clérigo letra-
do normalmente tenía mejores oportunidades de empleo que aquel que no 
tuviera grado. Ello lo sabía muy bien el alto clero novohispano, en donde 
casi todos los jerarcas eran doctores. Los prelados solían favorecer más a 
presbíteros con buenas trayectorias académicas en las ciudades que a los 
curas rurales. Pero aun a aquellos clérigos sin deseos de hacer carrera ecle-
siástica un grado les podía abrir otras puertas fuera de las instituciones 
eclesiásticas. No sería raro hallar a muchos bachilleres clérigos alejados de 
tareas espirituales para quienes el grado quizá fue más importante.17

14  Rodolfo Aguirre Salvador, Un clero en transición. Población clerical, cambio parroquial 
y política eclesiástica en el arzobispado de México, 1700-1749 (México: Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educación; 
México: Bonilla Artigas Editores; Madrid: Iberoamericana Vervuert, 2012), 28-31.

15  “...Queremos que para las dignidades, canonjías y prebendas de las iglesias catedrales 
de las Indias, en las presentaciones que hubiéremos de hacer, sean preferidos los letrados a 
los que no lo fueren...” Véase en Leticia Pérez Puente, Enrique González González y Rodolfo 
Aguirre Salvador, “Estudios, textos y anexos. i y ii concilios”, en Concilios provinciales mexi-
canos. Época colonial, coordinación de Pilar Martínez López-Cano, edición en disco compac-
to (México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones 
Históricas, 2004).

16  Aguirre Salvador, “Formación y ordenación de clérigos”, 337-362.
17  Aguirre Salvador, Un clero en transición, 240-244.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

127

La universidad jesuita de Mérida: un espacio para la formación 
local de clérigos

Al llegar en 1562 a Yucatán su primer obispo, fray Francisco del Toral, en-
contró pocos clérigos seculares para nutrir su Iglesia. En la catedral de Mé-
rida había dos capitulares: el deán y el chantre quienes, para completar sus 
ingresos, también eran curas ahí mismo. Las otras dos poblaciones impor-
tantes de españoles, Campeche y Valladolid, tenían un cura cada una. Por 
su parte, la población indígena era administrada mayormente por frailes 
franciscanos a quienes el conquistador Francisco Montejo les encargó su 
evangelización, una vez fundada Mérida en 1542. Ante la carencia de cléri-
gos que pudiesen reforzar a la Iglesia diocesana, el obispo Toral solicitó al 
rey el envío de más franciscanos para ampliar el trabajo doctrinal entre los 
indios,18 ya que por entonces era difícil la formación local de clérigos.

En 1565 el obispo Toral viajó a México para asistir al Segundo Con-
cilio Provincial que tuvo como propósito central jurar los decretos del 
Concilio de Trento. Uno de ellos fue la creación de un seminario en cada 
diócesis para la formación de clérigos, como ya se mencionó, cuya dota-
ción debía provenir de las rentas eclesiásticas de cada obispado.19 Pero en 
el incipiente obispado de Yucatán sus ingresos eran muy escasos. De 
acuerdo con el mismo obispo, los diezmos apenas sumaban 700 pesos 
de minas (1 158 pesos de oro común),20 por lo que, en una misiva al rey de 
5 de abril de 1569, señaló que: “En este obispado, por la pobreza que hay 
de él, no se ha podido hacer el seminario tridentino, y hay de él muy gran 
necesidad por los muchos hijos de los vecinos españoles que se han pro-
creado en esta tierra y, por falta de maestros y estudio, no se ejercitan en 
las letras”.21

Por ello, el prelado pidió que de la Real Hacienda se fundara una cáte-
dra de casos de conciencia y así conservar al maestro que llevó de la Uni-
versidad de México, el licenciado Cristóbal Vadillo. Pero en 1571 el obispo 

18  Carta del obispo al rey de 17 de octubre de 1565, Archivo Histórico Nacional, Diver-
sos-Colecciones (en adelante ahn, dc), 24, N.73.

19  Leticia Pérez Puente, Enrique González González y Rodolfo Aguirre Salvador, “Los 
concilios provinciales mexicanos primero y segundo”, 17-40.

20  Carta del obispo al rey de 17 de octubre de 1565, ahn, dc, 24, N.73.
21  Archivo General de Indias, Audiencia de México (en adelante agi, am), 367, f. 138-139, 

citado en: Stella María González Cicero, Perspectiva religiosa en Yucatán, 1517-1571: Yucatán, 
los franciscanos y el primer obispo fray Francisco del Toral (México: El Colegio de México, 
1978), 240-242.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

128

murió y en 1575 el licenciado Vadillo fue promovido al arcedianato de 
Michoacán.22

En 1576 el procurador del ayuntamiento de Mérida, Martín de Palomar, 
solicitó a la Corona promover un estudio de gramática latina para los espa-
ñoles que sabían ya la lengua de los indios y “…teniendo quien les muestre 
latinidad, los que tomasen orden clerical y religiosa, harán gran fruto a la 
doctrina, conversión y catecismo de los indios…” Tampoco veía como úni-
ca opción que los hijos fueran a estudiar a otras ciudades “…por ser los 
vecinos tan pobres como son, no tienen posibilidad de enviar a sus hijos a 
estudiar fuera de estas provincias...”.23 Pero esta petición no prosperó. En 
cambio, el obispo fray Diego de Landa, (1572-1579), antiguo provincial de 
los franciscanos en Yucatán, impulsó el arribo de más franciscanos.24

Hasta fines del siglo xvi, el obispo fray Juan Izquierdo (1590-1602) 
estableció un estudio de Gramática en la catedral, para lo cual llevó de 
México al preceptor Melchor Téllez. El prelado explicó al rey que ello fue 
necesario para que los muchachos de la tierra se pudieran dedicar al estu-
dio, a que muchos de ellos se habían aplicado y a que otros tuvieron que ir 
a México a cursar facultades mayores. Es clara la idea de terminar con la 
dependencia de estudios de la capital novohispana, por un lado, y disponer 
de docentes subordinados a la mitra, por el otro. El obispo también mani-
festó estar “…muy atajado por no tener que darles de comer ni en qué 
ocuparlos respecto de tener los frailes franciscanos todos los beneficios de 
la tierra…”, de ahí que el rey debía traspasar la tercera parte de las guardia-
nías-conventos de los frailes al clero secular, advirtiendo que “…si esto no 
se hace, no hay para qué haber estudio de aquí en adelante, ni el obispo 
tiene necesidad de hacer más órdenes…”.25 No obstante, esta secularización 

22  El licenciado Cristóbal Vadillo, antiguo catedrático de decretos en la Universidad de 
México, fue llevado a Mérida por el obispo Toral como provisor general y maestrescuela, 
cargo que le pidió al rey que ratificara en 1569, en agi, am, 211, N. 5, y agi, am, 367, f. 143. 
En este último documento le solicita al monarca que le otorgue un salario para que también 
lea cánones. En 1575 se buscó su reemplazo a la maestrescolía de Yucatán por haber sido 
promovido al arcedianato de la catedral de Michoacán, en agi, Indiferente General (en ade-
lante ig), 738, N. 153.

23  agi, Patronato Real (en adelante pr), 182, R.51, f. 18-18v. Martín Palomar se conver-
tiría unas décadas después en el mecenas para fundar el colegio de Mérida como se verá más 
adelante.

24  Durante el siglo xvi, la provincia franciscana de San José estuvo conformada princi-
palmente por remesas de frailes españoles y, en menor medida, de Nueva España. La mino-
ría tomó el hábito en Yucatán. Adriana Rocher Salas, “Clero y élites en Yucatán”, 35.

25  Carta del obispo Izquierdo al rey de 1 de abril de 1598, agi, am, 369.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

129

fue rechazada en Madrid. Cabe hacer notar la vinculación que el obispo 
hizo entre la secularización de doctrinas y la formación de clérigos nativos, 
apuntando ya un proyecto a largo plazo. Al respecto, a fines del siglo xvi, 
el clero secular contaba solamente con 12 parroquias, 7 en la provincia de 
Yucatán y 5 en Tabasco. En comparación, los franciscanos tenían 24 guar-
dianías y conventos.26 Sin embargo, la proporción de “almas en confesión” 
era sumamente desigual, pues mientras los frailes administraban a 130 000 
indios, los clérigos sólo a 17 000.27

La inquietud por fortalecer la base clerical local pronto se manifestó 
mediante nuevas iniciativas. La idea de secularizar doctrinas fue continua-
da por un clérigo local: el bachiller Pedro Sánchez de Aguilar, cura de 
Valladolid, graduado en Artes y Cánones en México,28 quien fue enviado 
a España por su obispo como procurador de negocios de la diócesis29 y 
para solicitar el traspaso de 10 doctrinas franciscanas. Su argumento fue 
que esos partidos pertenecían al clero secular, pero que el obispo Landa 
se las había quitado en 1573 para darlas a los religiosos.30 Sánchez de 
Aguilar aprovechó su estancia en España para graduarse de doctor en Cá-
nones en la Universidad de Osma de Burgos en 1602. Al año siguiente, 
Sánchez insistió en una carta al rey sobre la problemática formativa de 
clérigos en Yucatán:

Hay alguna falta de clérigos y que esto se supliera con que se fundara algún estudio 

donde se leyera alguna lección de artes, teología, cánones o sagrada escritura a que 

son inclinados y aplicados los naturales y, por no leerse, todos los estudiantes en 

sabiendo latinidad luego se van a la Universidad de la ciudad de México de donde 

26  Cartas del obispo Izquierdo al rey de 1 de abril de 1598 y 15 de junio de 1599, agi, 
am, 369. Los beneficiados seculares eran 13 debido a que en Valladolid había dos curas.

27  Se trata de un documento de 1601: Real Academia de la Historia, Colección Papeles 
Jesuitas, 156, f. 130-132, en Francisco de Solano y Pérez Lila, “La población indígena de 
Yucatán durante la primera mitad del siglo xvii”, Anuario de Estudios Americanos, xxviii 
(1971): 188-190; véase María Cristina García Bernal, Yucatán. Población y encomienda bajo 
los Austrias (Sevilla: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Escuela de Estudios 
Hispano-Americanos de Sevilla, 1978), 80.

28  Para noticias de Pedro Sánchez de Aguilar, véase cartas del obispo al rey de 15 de 
junio de 1599 y 12 de diciembre de 1605, agi, am, 369.

29  agi, Contratación, 5271, n. 9, f. 2.
30  Rocher Salas, “Clero y élites en Yucatán”, 602; Adriana Rocher Salas, “La política ecle-

siástica regia y sus efectos en la diócesis de Yucatán”, Revista Complutense de Historia de Améri-
ca 30 (2004): 53-76. En este último artículo Adriana Rocher desarrolla un análisis de la 
secularización de las doctrinas en Yucatán y el papel que desempeñó Pedro Sánchez de Aguilar.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

130

nunca se vuelven respecto de hallarse bien en ella y entrar muchos en religión en 

que recibe notable daño ese obispado.31

Estas líneas son interesantes, no solamente porque prueban la consigna 
del clero local por lograr el apoyo real para fundar un estudio general de 
facultades, sino también porque señala una problemática poco visible en la 
historiografía: la migración de clérigos al centro de la Nueva España, como 
consecuencia de la falta de beneficios eclesiásticos en Yucatán. En res-
puesta, el rey, en cédula de 19 de abril de 1605, pidió mayores informes a 
las autoridades de Yucatán. El obispo Diego Vázquez de Mercado sugirió 
que con el reciente arribo de los jesuitas a Mérida se podría fundar un 
colegio a cargo de ellos, para lo cual se podrían asignar dos mil pesos de 
tributos de encomiendas.32 Pero esta petición no obtuvo respuesta de la 
Corona. Lo usual era que los fondos para fundar ese tipo de colegios pro-
vinieran de particulares, ya que el rey raramente otorgaba recursos para 
la fundación de estudios.33 En 1607 Vázquez de Mercado volvió a escribir 
a Madrid lamentando que los jesuitas se hubieran ido de Mérida por falta 
de la licencia real para residir, pero igualmente se quejó de la falta de clé-
rigos por no haber estudios mayores en Mérida, insistiendo en la creación 
del colegio jesuita.34

Afortunadamente para el proyecto de clero secular, y sin haber aún una 
respuesta de Madrid, en 1609 el capitán Martín de Palomar ofreció dotar 
al colegio, pidiendo “…cuatro o seis religiosos sacerdotes que [...] lean gra-
mática y casos de conciencia [...] y tengan estudio abierto para todos los 
hijos de vecinos de Yucatán, gratis…”. En 1611, enfermo y sin noticias aún 
del permiso real para fundar, Palomar dictó su testamento refrendando la 
dotación prometida. Pidió además que, en el ínterin de la fundación, se 
pusieran a censo los 26 000 pesos que ofreció y se rentaran las casas para 
sustentar diversas obras pías, entre ellas la ayuda para “…algunos hijos de 
vecinos de esta provincia, pobres, que quieran ir a la universidad de México…”, 
con la condición de que juraran volver a Yucatán para la administración 

31  agi, am, 1064, L. 4, f. 8v-9v. Texto inserto en cédula real de 19 de abril de 1605 diri-
gida por separado al obispo de Yucatán, al gobernador de la provincia y al cabildo seglar de 
la ciudad de Mérida. Si bien no se señala la fecha de la carta de Pedro Sánchez de Aguilar al 
rey, ésta fue después de ser titulado como doctor, ya que así se refiere la respuesta del rey.

32  Carta del obispo al rey de 12 de diciembre de 1605, agi, am, 369.
33  Pilar Gonzalbo Aizpuru, Historia de la educación en la época colonial. La educación de 

los criollos y la vida urbana (México: El Colegio de México, 1990), 159-195.
34  Carta del obispo al rey de 15 de julio de 1607, agi, am, 369.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

131

espiritual de los indios. La dotación de Palomar y las gestiones realizadas 
por el procurador de los jesuitas, Francisco de Figueroa, dieron buenos 
resultados. El rey, por cédula de 16 de julio de 1611, otorgó su licencia para 
la fundación del colegio de Mérida donde se enseñaría Latín, Artes y Teo-
logía.35 Sin embargo, la apertura se efectuó unos años más tarde, en 1618. 
Durante el acto inaugural se constató que había un “…estudio de gramática 
con copia de estudiantes [...] con sus libros en las manos, hijos de los veci-
nos principales de esta ciudad, y el padre lector Melchor Maldonado leyén-
doles gramática…”.36 De acuerdo con lo previsto, se comenzaron a leer las 
cátedras de Gramática y Casos de Conciencia o Moral, necesaria para el 
ministerio de la confesión.

Paralelamente, en Madrid, los jesuitas tramitaban que sus colegios en las 
Indias pudieran conceder grados académicos. En consulta al rey de 31 de 
agosto de 1612, el Consejo de Indias informó que la Compañía gozaba de pri-
vilegio apostólico para graduar en Artes y Teología en sus colegios y en 
provincias donde no hubiese universidades, como ya se usaba en varias par-
tes de Europa, privilegio que sería de mucho beneficio en América, “…por no 
haber en ellas más de dos universidades, de las cuales están muy apartados 
muchos colegios de la Compañía como son en el Perú, los de Chile, Tucumán 
y Nuevo Reino de Granada [...] los de las Islas Filipinas”.37 No mencionó a 
Yucatán muy probablemente porque todavía no se había abierto el colegio 
jesuita en esta provincia. El procurador de los jesuitas también aludió a que 
por la distancia, los estudiantes no podían acudir a las universidades y, por 
faltarles el premio de los grados, no se animaban a continuar estudiando; de 
ahí su solicitud para que pudieran graduarse en Artes y Teología, por mano 
de los maestrescuelas de las catedrales respectivas.

Finalmente, en 1617 el rey ordenó a su embajador en Roma, el cardenal 
Gaspar de Borja, “…supliquéis a su santidad tenga por bien de conceder a 
los colegios de la Compañía de Jesús…” pudieran dar los grados por el tiem-
po que a él le pareciera convenir. Un breve papal fue otorgado el 8 de 

35  Un análisis sobre Martín de Palomar y las condiciones que llevaron a la fundación del 
colegio, en Rafael Patrón Sarti y Enrique González González, “El capitán Martín de Palomar, 
regidor, encomendero y benefactor: su testamento (Mérida, Yucatán, 1611)”, Estudios de 
Historia Novohispana, 43 (2010): 185-252.

36  Archivo General de la Nación (en adelante agn), Indiferente Virreinal (en adelante 
iv), 1260, exp. 15, f. 44-45.

37  Guillermo Hernández de Alba, Documentos para la historia de la educación en Colom-
bia. Tomo 1, 1540-1653 (Bogotá: Patronato Colombiano de Artes y Ciencias, 1969), 128-130.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

132

agosto de 1621 por Gregorio XV, en el que se dispuso como limitantes a 
esos colegios que sólo pudieran graduar “…adonde no hubiere universidades 
de estudios generales y estuvieren distantes de las universidades públicas 
doscientas millas…” y que los grados fueran otorgados por los obispos o los 
capitulares en sede vacante “…por tiempo de diez años…”. Con estos aco-
tamientos aceptados, el rey otorgó pase al breve papal en 1622. Los permi-
sos llegaron a Mérida y fueron aceptados por las autoridades civiles y 
eclesiásticas en noviembre de 1624. El obispo y el cabildo eclesiástico de-
cretaron su cumplimiento y la fundación de “…la dicha universidad en el 
colegio de la santa Compañía de Jesús en esta ciudad”.38

La nueva categoría otorgada al colegio animó a las autoridades de Yu-
catán a solicitar al rey una mejor dotación económica, logrando 500 duca-
dos para la lectura de las cátedras de Gramática y Casos de Conciencia, 
aunque sólo por diez años, como había estipulado el breve papal mencio-
nado antes. Pasado este tiempo la universidad cerró sus puertas, ya sea por 
la falta de recursos, por cesar la licencia real o por ambas causas. Sólo en 
1646 el rey restableció la dotación y, a partir de 1648, se volvieron a otor-
gar grados en Artes y Teología, ya sin prescripción de tiempo.39

Según las constituciones de la nueva Universidad de Mérida, basadas en 
su similar de Santafé de Bogotá, para obtener el grado de bachiller en Ar-
tes se requerían dos cursos con materias de Súmulas, Lógica y Física; mien-
tras que para el de bachiller en Teología se pedirían, además del título de 
bachiller en Artes, haber “…oído cuatro cursos de teología [...] con dos 
lecciones de escolástico cada día y una de escritura o moral”.40 En infor-
maciones de 1627 se describió que había “…lecturas de gramática, huma-
nidad, filosofía y teología moral y escolástica…”.41 Sin embargo, con la 
interrupción de los grados en 1634, quedaron por entonces solamente las 

38  Rafael Patrón Sarti, ed., La Universidad de Mérida de Yucatán. Relación de los actos y 
fiestas de fundación en 1624 (Mérida: Ediciones de la Universidad Autónoma de Yucatán, 
2013), 23-26, 32-35 y 105-110.

39  Rafael Patrón Sarti, “La Universidad de Mérida de Yucatán en la época colonial: do-
cumentos probatorios de su existencia”, Historias, 80 (2011): 53-55.

40  En Archivum Romanum Societatis Iesu, Nuevo Reino y Quito, 17, Fórmula de graduar. 
Incisos §5 y §19. 

41  El padre Juan Acacio, “rector del colegio de la Compañía de Jesús de esta çiudad de 
Mérida y de la Vniversidad en él fundada”, dio la noticia de los graduados el 13 de noviembre 
de 1627, en agn, iv, 5446, exp. 6, f. 1-1v. En el f. 9 del mismo expediente, se detallaron las 
cátedras leídas.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

133

cátedras de Gramática y Moral.42 En 1648 se reanudó la concesión de grados 
reabriéndose las cátedras cerradas.43 En 1659, el cabildo eclesiástico informó 
al rey que la ciudad y obispado ya contaba con clérigos preparados gracias 
a “…las lecciones de gramática y filosofía y teología moral y escolástica que 
se lee en el colegio…”.44 En 1671, se informó que en Mérida había 6 jesuitas 
(4 de ellos sacerdotes y dos legos) “…tres de los cuales son lectores de teo-
logía, filosofía y gramática…”, uno en cada cátedra.45 La segunda mitad del 
siglo xvii fue entonces una etapa de consolidación del colegio universidad, 
impulsada por el clero secular, los jesuitas y la diócesis de Yucatán.

Fue a comienzos del siglo xviii que la universidad recibió nuevos apo-
yos, en un contexto de ascenso del clero secular parroquial, gracias al gran 
impulso de la estructura parroquial por las secularizaciones de 1679.46 En 
1700, el bachiller Gaspar Güemes escrituró una dotación para fundar el 
colegio convictorio de San Pedro47 con siete alumnos becarios y “…dos 
sujetos sacerdotes de dicha sagrada religión de la Compañía y que junta-
mente leyesen en esta universidad, uno la cátedra de teología moral y el 
otro la clase de mínimos y menores…”. La dotación sería de 26 000 pesos: 
15 000 para los catedráticos y 11 000 para los becarios.48 De esta manera, 
los lectores aumentaron a cinco docentes: “…dos teología, dos gramática y 
uno filosofía…”.49 Los nuevos maestros debían residir en el convictorio para 
su cuidado y doctrina, conforme a la petición del fundador y la licencia real 
de fundación otorgada en 1711.50

42  Archivo Histórico de la Provincia Mexicana de la Compañía de Jesús (en adelante 
ahpmcj), Catálogos de la provincia de México, años 1626 y 1638.

43  Sobre los problemas económicos del colegio y el cierre temporal de la universidad, 
véase Patrón Sarti, “La Universidad de Mérida”, 53-54.

44  Carta del cabildo eclesiástico al rey de 14 de enero de 1659, agn, Jesuitas (en adelan-
te j), I-32, exp. 2, f. 20v.

45  ahpmcj, Catálogos de la provincia de México, año 1671.
46  Medina Suárez, “La consolidación del clero secular”.
47  Este colegio funcionó más como una residencia para estudiantes que arribaban fuera 

de Mérida. Las clases las tomaban cruzando la calle en el colegio-universidad.
48  agn, iv, 933, exp. 26.
49  ahpmcj, Catálogos de la provincia de México, año 1708.
50  En la carta del gobernador Cristóbal de Zayas al conde de Aranda de 16 de agosto de 

1767 le narró que los dos padres jesuitas “del citado seminario [de San Pedro] pasaban al 
colegio en donde estaban las aulas a dar las lecciones”, Archivo Nacional de Chile, Jesuitas de 
América, v. 280, f. 4v. Véase Rafael Patrón Sarti, La licencia real de fundación del colegio semi-
nario de San Pedro en Mérida de Yucatán, 1711 (Mérida: Ediciones de la Universidad Autó-
noma de Yucatán, 2014), p. 17.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

134

En 1762 el colegio universidad adquirió un nuevo perfil de estudios al 
abrirse la cátedra de Cánones, leída inicialmente por Francisco Javier Ale-
gre.51 En 1766 los jesuitas certificaron que se leían seis cátedras: Latinidad, 
Retórica, Filosofía, Casos de Conciencia, Cánones y Teología escolástica.52 
Hubo también cátedra de Leyes a partir de 1765.53 Sin embargo, no conta-
ba con el permiso real. Por ello, el ayuntamiento de Mérida ofreció dotarla 
y solicitó el permiso al rey. Pero la respuesta fue negativa, por lo que en 
agosto de 1766 se declaró nula.54

Este tropiezo pronto se empequeñeció ante la expulsión de los jesuitas 
en 1767 y el cierre de todos sus colegios, afectando a todos los clérigos que 
ahí se formaban. Pero también la validez de sus grados fue cuestionada, 
como sucedió cuando el fiscal de la audiencia de Guatemala objetó el de 
bachiller en Cánones de Estanislao del Puerto, graduado en Mérida, quien 

51  En 1761 se estaba discutiendo qué maestro iría a leer cánones a Mérida, señalándose 
al padre Thomas Butler como muy a propósito para el caso, por lo que el padre Alegre, quien 
fue al final el elegido, podría haber comenzado su curso hacia 1762. Véase Miguel Valle Pi-
mentel, “Agustín Pablo de Castro, 1728-1790. Vida y semblanza” (tesis de maestría en Letras 
Españolas, Universidad Iberoamericana, México, 1962), nota 9, 66. El jesuita veracruzano 
Francisco Xavier Alegre (1729-1788) fue maestro de gramática, retórica, filosofía y derecho 
canónico. La historiadora Alicia Mayer resume que Alegre “destacó por su gran erudición en 
antigüedad clásica, filosofía escolástica y moderna y además en ciencias. Conoció con pro-
fundidad el griego, el latín, el italiano, el francés, el náhuatl y el inglés”. La misma autora 
comenta que guio la Academia de Humanidades y Bellas Letras en San Ildefonso de México 
y que escribió diversas obras como la Historia de la Provincia de la Compañía de Jesús de 
Nueva España, Arte poética de Boileau, Institutionum theologicarum y otros trabajos de retó-
rica, geometría, poesía y sermones. Es considerado uno de los principales intelectuales no-
vohispanos de mediados del siglo xviii. Véase Alicia Mayer, “Modernidad y tradición, 
ciencia y teología. Francisco Javier Alegre y las Institutionum theologicarum”, Estudios de 
Historia Novohispana, 47 (2012): 97-102.

52  Archivo Histórico del Arzobispado de Yucatán (en adelante ahay), Oficios y Decretos, 
v. 1. Este archivo fue cambiado de sede y se modificó su clasificación, pero existe una guía 
para localizar los documentos con base en la clasificación anterior, mucha de la cual se usó 
en el transcurso de este trabajo.

53  agn, iv, 5800, exp. 49, f. 7v. El padre Agustín Pablo de Castro, quien era catedrático 
de cánones, en medio de la disputa por la falta de permisos de las cátedras jurídicas escribió 
unos apuntes sumamente críticos sobre la universidad de Mérida desde sus inicios hasta 1765 
y señaló que “se ha dado passo a la fundación de Leyes”. Los apuntes abarcan los folios 3-8v. 
En el ahpmcj, caja 36, 1431, se encuentra lo que parecen ser tres borradores del mismo y 
que no estuvieron disponibles para investigadores externos hasta hace pocos años. Los bos-
quejos en el ahpmcj fueron citados en 1962 por Valle Pimentel, “Agustín Pablo de Castro”, 
166-167, y González González, El poder de las letras, 344-345 (y un extracto de los apuntes 
en 601-602). Este último autor resumió algunas de las críticas del padre Castro.

54  agn, j, II-36, exp. 211, f. 309-310.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

135

había solicitado su examen para abogado. La disputa llegó a Madrid y el rey, 
en carta de 19 de octubre de 1768, secundó al bachiller del Puerto,55 pero 
también estipuló que en adelante aceptara solamente graduados de univer-
sidades vigentes.

Una nueva universidad se daría hasta después de la consumación de la 
independencia de México. El 18 de marzo de 1824 el Congreso de Yucatán 
dispuso que el Seminario Tridentino de San Ildefonso fuese su sede y au-
torizó al obispo Pedro Agustín Estévez encabezar el proceso. Este prelado 
fungió también como el cancelario de la universidad y nombró a ocho doc-
tores fundadores y un rector. Finalmente, se señaló el 12 de diciembre de 
1824 para la instalación formal de la Universidad Literaria de Mérida.56

Respecto de la población estudiantil, la del colegio de Mérida, aunque 
no es comparable con la de otros similares del centro de Nueva España, su 
importancia reside en dos aspectos: uno, significaba el triunfo de poder 
formar localmente un clero secular, a pesar de tantos obstáculos y limita-
ciones de la Iglesia diocesana, y dos, reforzaba a la elite dominante hispá-
nica de la península, al permitir su presencia en las instituciones 
eclesiásticas del obispado.57

En los cursos en 1624 se matricularon 36 estudiantes, clérigos y segla-
res, de los cuales 16 se graduaron de bachilleres en Artes en 1627. Uno de 
ellos fue el bachiller Francisco de Cárdenas Valencia quien, en una relación 

55  Patrón Sarti, “La Universidad de Mérida”, 59-61. La problemática para el título de 
abogado a Estanislao del Puerto y la respuesta del real, en: John Tate Lanning, Reales cédulas 
de la Real y Pontificia Universidad de San Carlos de Guatemala (Guatemala: Editorial Univer-
sitaria de la Universidad San Carlos de Guatemala, 1954), 185-187.

56  Después de la muerte del obispo Estévez, el doctor José María Guerra se convirtió en 
1834 en el primer yucateco en acceder a la mitra de Yucatán. Véase Crescencio Carrillo y 
Ancona, El obispado de Yucatán. Historia de su fundación y de sus obispos desde el siglo xvi 
hasta el xix (Mérida: Imprenta y Litografía R. Caballero. Reedición Fondo Editorial de Yuca-
tán, 1979), t. ii, 976-979 y 989. Para la refundación de la Universidad de Mérida se utilizaron 
los artículos 23 y 40 del Reglamento General de Instrucción Pública decretado por las Cortes 
el 29 de junio de 1821. Sobre la fundación y la reglamentación de la universidad literaria de 
Mérida en el siglo xix, véanse los trabajos de Roger A. Domínguez Saldívar y Manuel Jesús 
Uc Sánchez, “Los proyectos de enseñanza superior en Yucatán durante la crisis del régimen 
colonial (1803-1824)”, en Historia de la educación superior en Yucatán: las instituciones (uni-
versidad, colegio e instituto), siglos xix y xx, coordinación de Jorge I. Castillo Canché, Roger 
A. Domínguez Saldívar y José. E. Serrano Catzim (Mérida: Universidad Autónoma de Yuca-
tán, Facultad de Ciencias Antropológicas, 2017), 85-110; José E. Serrano Catzim y Jorge I. 
Castillo Canché, “La universidad literaria de Mérida a través de su reglamentación, 1824-
1854”, en Historia de la educación superior, 141-180.

57  Medina Suárez, “La consolidación del clero secular”, 369.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

136

de méritos, notificó que “…estudió en el colegio de la Compañía de Jesús de 
la ciudad de Mérida y se graduó de bachiller en artes…”.58 Aunque comen-
zó la facultad de Teología, no la terminó pues decidió abandonarla para 
buscar una parroquia. Este caso representa una constante en el devenir de 
la clerecía novohispana promedio, respecto del nivel de estudios universi-
tarios alcanzado.

En el siglo xviii la búsqueda de grados de bachiller por parte de la clerecía 
novohispana llegó a su apogeo.59 Es probable que las instituciones eclesiásticas 
en ese siglo llegaran a su mayor crecimiento, provocando una demanda de 
títulos universitarios no vista hasta entonces. La formación académica del 
clero secular no hizo sino reforzarse en esa centuria. En el arzobispado de 
México, por ejemplo, a partir de 1713, con el arribo de José Lanciego Eguilaz, 
se revisaron los criterios para la ordenación sacerdotal y se hicieron cumplir 
con más rigor los requisitos exigidos en la normativa tridentina.60

En Yucatán no hubo excepción, luego de la secularización de doctrinas 
de 1679 y el proyecto del clero para reducir a los indios que aún vivían 
dispersos, lejos de los pueblos y al sur de la península, y administrarlos 
espiritualmente. Así lo demuestra el mandato del obispo Juan Gómez de 
Parada (1715-1728), quien visitó la diócesis entre 1719 y 1720 e informó 
Madrid que en su recorrido reformó todo lo que había podido y que res-
pecto de su clerecía expulsó a clérigos “indignos”, aprobó personalmente a 
nuevos sacerdotes y clérigos ya en funciones, obligó a los alumnos a estudiar 
más y examinó a los opositores a curatos.61 El obispo quiso así mejorar la 
disciplina de la clerecía y el desempeño de los curas, preocupación que por 
esos años se discutió mucho en Madrid, con repercusiones en Indias.62 Las 
nuevas constituciones sinodales establecieron exámenes públicos obligato-
rios para los nuevos ordenados, al igual que a curas y confesores, señalando 

58  Patrón Sarti, ed., La Universidad de Mérida, 167. La noticia de los graduados en agn, 
iv, 5446, exp. 6, f. 1-1v.

59  Taylor, Ministros de lo sagrado, v. i, 130, concluyó que “…la mayor parte [de los futuros 
curas párrocos] sólo completó el bachillerato en artes y se deslizó rápidamente hacia la 
teología moral y las lenguas indígenas previas a la ordenación…”.

60  Aguirre Salvador, Un clero en transición, 58-70.
61  Aguirre Salvador, “El sínodo de Yucatán para la reforma del clero: entre la política 

borbónica y los intereses regionales”, en Reformas y resistencias en la Iglesia novohispana, 
coordinación de María del Pilar Martínez López-Cano y Francisco Javier Cervantes Bello 
(México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas; 
Puebla: Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 2014), 251-284.

62  Aguirre Salvador, Un clero en transición, 55-69.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

137

que incluso podrían negarse las órdenes sacerdotales y curatos a los aspi-
rantes con deficiencias probadas.63 Para quienes quisieran ordenarse a 
título de administración de indios, se dispuso que deberían ir a servir tam-
bién a los curatos rurales, pues todos buscaban quedarse en Mérida para su 
comodidad personal.64

En la segunda mitad del siglo xviii se alcanzaron los mayores índices de 
clérigos graduados en Yucatán. De 91 opositores a curatos entre 1753 y 1780, 
82% eran bachilleres en Artes y el 12% alcanzó el grado de bachiller en 
Teología. El resto, 6%, eran doctores en Teología. En Cánones se registraron 
sólo tres bachilleres, sobrevivientes de la única generación que pudo estudiar 
esa disciplina en 1765, antes del cierre de la universidad (véase el cuadro 1).

El valor utilitario de los grados se expresa también en que la gran ma-
yoría sólo obtuvo el de bachiller en Artes.65 El escaso estudio de la Teología 
Escolástica por los clérigos de Yucatán fue manifestado al rey en una misi-
va de 1737 por el obispo fray Francisco Pablo Coronado:

No hay en esta diócesis eclesiásticos distinguidos por su literatura y es raro el que 

en la teología escolástica llega a la raya de la mediocridad [...] La facultad a que se 

aplican casi todos es la teología moral en el grado de sumistas, para cumplir en el 

ministerio pastoral a que únicamente aspiran, y en esta clase suelen aprovechar de 

modo que salen decentes para curas y ministros […].66

63  Juan Gómez de Parada, Constituciones sinodales del obispado de Yucatán, transcripción, 
edición y notas de Gabriela Solís Robleda (Mérida: Universidad Nacional Autónoma de México, 
Centro Peninsular en Humanidades y Ciencias Sociales, 2008), título cuarto, sección primera, 
párrafo primero. En adelante todas las citas sobre el sínodo de Yucatán se refieren a esta edición.

64  Título cuarto, sección segunda, párrafo tercero.
65  A pesar de la omnipresencia del grado de bachiller en la clerecía yucateca en el siglo 

xviii aún se permitieron clérigos sin algún título universitario. En 1762, Joseph Cristóbal de 
Vargas, sin grados académicos, fue aprobado en latinidad y materias morales por el doctor 
Pedro Mora y Rocha, rector del seminario tridentino de San Ildefonso, considerándolo apto 
para el sacerdocio y la confesión. Este caso indica que, excepcionalmente, aún se pasaba por 
alto la falta de grado académico si el clérigo demostraba buen conocimiento de aquellas 
materias imprescindibles para la administración de sacramentos. ahay, Becas y Órdenes (en 
adelante ByO), v. 6, exp. 328, f. 429.

66  Carta del obispo al rey de 28 de julio de 1737, agi, México, 3168. Parte de este 
párrafo en Adriana Rocher Salas, “Para lo divino y para lo humano: los colegios jesuitas 
de Yucatán”, en Espacios de saber, espacios de poder. Iglesias, universidades y colegios en 
Hispanoamérica, siglos xvi-xix, coordinación de Rodolfo Aguirre Salvador (México: Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones sobre la Universidad 
y la Educación; México: Bonilla Artigas Editores; Madrid: Iberoamericana Vervuert Edi-
torial, 2013), 274.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

138

Cabe mencionar que los grados se daban por estudios en Teología Esco-
lástica, no por la Moral. Esta última, sin embargo, era fundamental para la 
administración espiritual de las parroquias. Los exámenes para obtener las 
órdenes sacerdotales indican las materias en que eran auscultados los aspi-
rantes. En 1762 el provisor del obispado solicitó al jesuita Andrés Prudencio 
de la Fuente, rector del Colegio Seminario de San Pedro, examinar “…en lati-
nidad y materias morales…” al bachiller Cipriano Bencomo y Ruiz, estudiante 
teólogo, pues había solicitado letras dimisoriales para ordenarse de sacerdote 
en otro obispado, a título de administración de sacramentos en lengua maya.67

Las parroquias: principal destino de los clérigos  
con grados académicos

Si fue común en los obispados de Indias que las parroquias representaran un 
destino para muchos clérigos, este horizonte fue aún más importante en 

67  ahay, ByO, v. 6, exp. 332, f. 461-470. Sobre los clérigos dedicados a la administración 
de sacramentos en las lenguas indígenas, véase el trabajo de Rodolfo Aguirre Salvador, “La 
demanda de clérigos lenguas en el arzobispado de México, 1700-1750”, Estudios de Historia 
Novohispana, 35 (2006): 47-70.

Cuadro 1 
Graduados universitarios de Mérida 
que opositaron a curatos, 1753-1780

ba 75 82.4%

ba, bt 3 3.3%

ba, ma 2 2.2%

ba, bt, ma, dt 5 5.5%

ba, bt, dt 3 3.3%

ba, bc 2 2.2%

bc 1 1.1%

Total 91 100.0%

ba = bachiller en Artes; bt = bachiller en Teología; bc = bachiller en Cánones;  
ma = maestro en Artes, dt = doctor en Teología. 
Se consideraron quienes indicaron haber estudiado o graduado en Mérida.

Fuente: ahay, CaC, v. 1-7, exp. 1-21.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

139

obispados con un menor número de empleos eclesiásticos como Yucatán. De 
ahí que no resulte difícil comprender que en este obispado la competencia 
por las parroquias y la secularización de las doctrinas franciscanas hayan sido 
objetivos de primer orden para la clerecía de Yucatán en toda la era novohis-
pana. Francisco de Cárdenas nació en Valladolid en 1605 y a los 13 años se 
mudó a Mérida para comenzar sus estudios mayores y graduarse de bachiller 
en Artes en 1627. También sirvió de acólito y sacristán menor en la catedral 
tomando las órdenes sacerdotales. Con ese único grado, Cárdenas comenzó 
muy pronto a opositar a curatos: en 1629 se opuso y ganó el de Sotuta y en 
1638 ascendió al más pingüe de Yaxcabá, aumentando sus ingresos en 58%. 
Este mismo año fue escogido para escribir la relación historial eclesiástica de 
Yucatán; buscó una prebenda en la catedral, pero sin éxito y al parecer murió 
en Yaxcabá.68 La trayectoria de Cárdenas representa un patrón que muchos 
de los clérigos bachilleres siguieron en Yucatán, especialmente aquellos sin 
grados mayores. Aunque fue común que luego de graduarse en Artes, los 
jóvenes comenzaran cursos de Teología, especialmente la Moral, muy pocos 
alcanzaban un grado en esta facultad, pues una vez ordenados de presbíteros 
abandonaban los estudios para buscar trabajo en las parroquias, como ya se 
ha mencionado. Usualmente se empleaban, en sus inicios, como tenientes de 
curas o ayudantes en las parroquias. Con el tiempo, los más afortunados 
llegaban a ser titulares de alguna parroquia y, si era de bajos ingresos, busca-
ban escalar a alguna otra de mayor renta.

El pleito comenzado por Pedro Sánchez de Aguilar a principios del siglo 
xvii, mencionado páginas antes, resultó en el traspaso de cuatro parroquias 
franciscanas al clero secular en 1602 y culminó hasta 1679 con la seculari-
zación de las otras 6 demandadas, mismas que comenzaron a ser subdi-
vididas para crear nuevos partidos.69 De esa forma, a principios del siglo 

68  Eleanor B. Adams, “Note on the Life of Francisco de Cárdenas Valencia”, The Americas, 
v. 2, n. 1 (1945), 21-29; agi, am, 238, N. 7; agi, pr, 86, N. 3, R. 1; ahn, dc, 26, N. 88. El cura-
to de Yaxcabá tenía un ingreso anual de 1400 pesos mientras que el de Sotuta 885 pesos. 
Véase Francisco de Cárdenas Valencia, Relación historial eclesiástica de la Provincia de Yucatán 
en la Nueva España, escrita el año de 1639 (México: Antigua Librería Robredo de José Porrúa 
e Hijos, 1937), 100-101. Esta obra escrita por el bachiller Cárdenas Valencia en 1639 fue 
publicada casi tres siglos después, en 1937. Su trabajo constituye una de las principales fuen-
tes para la historia de la Iglesia secular del Yucatán colonial. El que haya sido escogido para 
escribirla, sugiere que tuvo una cierta capacidad en letras, mucha adquirida en su paso por la 
Universidad de Mérida; las relaciones que pudo haber desarrollado con las autoridades du-
rante su estancia en la capital yucateca y méritos acumulados durante su carrera eclesiástica.

69  Rocher Salas, “La política eclesiástica regia”, 66-71. En 1602 fueron traspasadas al 
clero secular las doctrinas de Ichmul, Hocabá, Tixcocob y Tixchel, y en 1680, las de Tizimín, 



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

140

xviii, los clérigos administraban 26 curatos, que representaban a 40% de la 
población indígena.70 En comparación, la provincia franciscana de San José 
de Yucatán estaba constituida por 31 conventos, 30 cabeceras de doctrina 
con sus respectivos pueblos de visita y cerca de 200 frailes.71 Esta situación 
cambió cuando, entre 1754 y 1757, otras diez doctrinas fueron transferidas 
al clero secular, entre ellas aquellas con altos números de población españo-
la como fueron las de Mérida, Campeche y Valladolid.72 Con todo ello, las 
parroquias aumentaron a 40 en 1734 y a 58 en 1765. A su vez, el número de 
presbíteros seculares aumentó de 60 en 1643 a 168 en 1734, aunque no todos 
con empleo fijo. En este último año, casi la mitad de los sacerdotes trabajaba 
en parroquias rurales y el resto habitaba en los principales centros de pobla-
ción española: en Mérida 63, en Campeche 17 y en Valladolid 8, sirviendo 
muchos en sus iglesias, ermitas y capillas. Aquellos sin ocupación fija estaban 
listos para acudir a los pueblos para sustituir a los clérigos seculares que 
faltaban por enfermedad, mortandad o alguna otra causa.73

Respecto del porcentaje de clérigos bachilleres en las parroquias fue de 
menos a más con el paso de las décadas. En 1599, por ejemplo, de los 13 
beneficios en Yucatán y Tabasco, tres fueron ocupados por bachilleres 
(23%), dos de ellos graduados en México y otro en Salamanca (véase la 
gráfica 1). Con la apertura de la universidad, sus graduados comenzaron a 
ocupar curatos. En 1643, el 35% de los curas beneficiados eran graduados 
(siete bachilleres y un licenciado). En 1668, por primera vez los curas ba-

Homún, Umán, Hunucmá, Hecelchakán, Champotón y las derivadas de Calotmul, Sahcab-
chén, Mamá y Tecoh.

70  Rocher Salas, “Las doctrinas de indios”, 87.
71  Adriana Rocher Salas, La disputa por las almas. Las órdenes religiosas en Campeche, 

siglo xviii (México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2010), 109.
72  ahay, CaC, v. 2, exp. 7, y v. 3, exp. 11, para las colaciones de los curatos a clérigos 

seculares.
73  Los datos para 1643 y 1734 en Memorial de la clerecía de 8 de marzo de 1643, agi, 

am, 369, y carta del obispo al rey de 28 de julio de 1737, agi, am, 3168. El dato de 1765 es 
un cálculo propio basado en información obtenida de ahay, CaC, v. 1-7. Los capellanes de 
misa con grados universitarios fueron alrededor de la mitad al momento de la colación, 
aunque algunos continuaban estudiando hasta graduarse, pero otros pudieron quedarse 
sirviendo sus capellanías sin molestarse por más estudios o por trabajar en las parroquias. 
Para los datos de capellanes graduados, véase a Luis Raúl Ortiz Rubio, “En resguardo de los 
bienes y el alma. La fundación de capellanías en Yucatán durante los siglos xvii y xviii” 
(tesis de maestría en Historia, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropo-
logía Social, Mérida, 2016), 123-130. En el caso de confesores, datos encontrados en el ar-
chivo eclesiástico no son lo suficientemente confiables para concluir sobre sus grados 
universitarios.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

141

Gráfica 1 
Porcentaje de curas con grados académicos, 1599-1815

Fuentes: Carta del obispo Izquierdo al rey de 15 de junio de 1599 y Memorial de la 
clerecía de 8 de marzo de 1643, agi, am, 369; Carta de la clerecía de Yucatán al rey 
de 26 de julio de 1668, agi, am, 361, R.5, N.69; Gómez de Parada, Constituciones, 
265-268; Carta del clero de Yucatán al rey de 5 de noviembre de 1785, agi, am, 
2599; Base de datos obtenida de ahay, CaC, v. 1-23.

Nota: para algunos años se refiere sólo a los títulos que ostentaban o no en las relaciones 
y, cuando fue posible, se verificó y corrigió con datos de sus informes de méritos.

chilleres e incluso algunos doctores fueron mayoría (71%).74 Los grados se 
habían ya convertido en un mérito eclesiástico que acabó predominando, 
aun antes de la secularización de doctrinas de 1679.

Ya en el siglo xviii, especialmente entre 1722 y 1765, la gran mayoría 
de los curas tenía algún grado académico. Sin embargo, con la clausura de 
la universidad en 1767, el número de graduados en los curatos disminuyó: 
en 1785 fue el 79%, a principios del siglo xix fue el 50% y para 1815 ya 
sólo el 18%.75 Es indudable que las nuevas generaciones de curas de Yuca-

74  agi, am, 361, R. 5, N. 69. Es un documento signado por la clerecía de Yucatán sin 
detallar las parroquias. El 58% de los clérigos firma como bachiller.

75  El resto de los opositores no reportaron tener grado ni en concurso a curatos ni cuan-
do eran elegidos en las ternas y elegidos para un curato. Sólo mencionaban que habían hecho 
estudios, la mayoría en el Seminario Tridentino de Mérida, donde no se daban grados.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

142

tán, a principios del siglo xix, tuvieron que ser aceptados sin poseer grados 
de bachiller.

En la gráfica 2 se observan curatos que fueron servidos por clérigos 
bachilleres, entre 1752 y 1780, y la renta aproximada que obtenían, tanto 
en los rurales como en los urbanos. Se han incluido algunas sacristías a 
manera de comparación. Si bien no se tuvieron los ingresos para todos esos 
años, y fueron calculados según las mesadas eclesiásticas76 que los curas 
pagaban a la real hacienda, los datos sirven para dar un orden de magnitud. 
Puede observarse que si bien algunos bachilleres sirvieron largos tiempos 
en curatos de ciudades españolas, como el de catedral o el de Santiago, de 
Mérida, la mayoría se desempeñó en parroquias rurales de indios. Así, los 
bachilleres pasaron el 85% de sus años de servicio en estos espacios y solo 
el 15% en curatos urbanos (véase el cuadro 2).77

La renta promedio fue de 1 230 pesos anuales, aunque varió considera-
blemente entre las parroquias: desde los escasos 250 pesos de Chicbul has-
ta los 3 400 de Umán (véanse la gráfica 2 y el cuadro 3). Estos ingresos no 
fueron netos para los titulares ya que, en curatos extensos se contrataba a 
auxiliares, además de que todos tenían otros gastos, como fueron aquellos 
en ornamentos y mantenimiento de la iglesia. Algunos párrocos comple-
mentaron sus ingresos con otras actividades como las estancias y las ha-
ciendas de ganado y producción de miel.78

Pero un sector minoritario de curas con grados de licenciado, maestro 
o doctor, también buscaron en las parroquias un destino eclesiástico, ya sea 
temporal o de por vida. En 1643, sólo uno de los 22 curas tuvo un grado 
mayor (véase la gráfica 1). En 1722 el porcentaje de curas con grado mayor 
aumentó a 17%, todos educados en Mérida, proporción que aumentó a 19% 
en 1765. Estos porcentajes se asemejan a los reportados, algunas décadas 
más tarde, en las diócesis de Guadalajara, 16% en 1790, y en la de México, 
17% en 1793.79 Pero en Yucatán, con el cierre de su universidad, los núme-
ros empezaron a decaer. En 1785 el porcentaje fue 10% y, al empezar el 

76  La mesada eclesiástica era un gravamen que todo nuevo beneficiado eclesiástico 
debía pagar a la Real Hacienda y consistía en un mes de salario. Manuel Teruel Gregorio de 
Tejada, Vocabulario básico de la historia de la Iglesia (Madrid: Crítica, 1993), 29.

77  Los curatos definidos como urbanos fueron aquellos intra y extratramuros de los 
principales centros de españoles de la época: Mérida, Campeche y Valladolid.

78  Robert W. Patch, Maya and Spaniard in Yucatan, 1642-1812 (Stanford: Stanford Uni-
versity, 1994), 111; Laura Machuca Gallegos, Los hacendados de Yucatán 1785-1847 (México: 
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 2011), 133-162.

79  Taylor, Ministros de lo sagrado, 125.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

143

siglo xix ya sólo fue de 4%. Una clara diferencia comparada con las cifras 
de México y Guadalajara por esos años. Esto es importante porque refleja 
nuevamente la formación endogámica del clero secular de Yucatán, en 
cuanto a estudios universitarios.

Los curas con grado mayor buscaron trabajar principalmente en parro-
quias urbanas, cerca de los centros de poder y colegios, donde algunos tam-
bién se desempeñaron como catedráticos, aunque también laboraron en 
parroquias rurales. Es evidente su propensión a hacer una carrera eclesiás-
tica de más horizontes que los bachilleres, como sucedía en el resto de los 
obispados novohispanos.80 En la segunda mitad del siglo xviii, los curatos 
donde pasaron más años fueron los urbanos del Sagrario y la Sacristía de la 
catedral de Mérida, seguidos por el de San Cristóbal, extramuros de Mérida, 
Campeche, Valladolid y Santo Nombre de Jesús en Mérida (véase la gráfica 3). 
Entre 1752 y 1780, los curatos urbanos representaron el 54% de los años de 
su servicio mientras que los rurales el restante 46% (véase el cuadro 2).

Pero llegar a ser cura de una parroquia pingüe podía ser la culminación 
de una trayectoria previa por parroquias relativamente pobres. Por ejemplo, 
el doctor Diego Antonio Lorra, graduado en Teología, fue teniente de cura 
por cinco años en la parroquia del Santo Nombre de Jesús, Mérida, en don-
de también se desempeñó como presidente de conferencias en el palacio 
episcopal. En 1748 prefirió migrar al oriente rural de Yucatán como cura 
de la parroquia de Xcan, que tenía una renta cercana a 800 pesos al año, 
cifra 50% menor en comparación con el promedio de otros curatos en 
manos de doctores. Su suerte cambió cuando el obispo hizo visita pastoral 

80  Aguirre Salvador, El mérito y la estrategia, 269-391.

Cuadro 2 
Suma de años de servicio de curas beneficiados de Yucatán y Tabasco, 

según grados universitarios y tipo de parroquia  
(1752-1780)

  Bachiller Ldo., Mtro., Dr.

Rural 797 84.9% 118 45.6%

Urbana 142 15.1% 141 54.4%

Total 939 100.0% 259 100.0%

Nota: Ldo. = Licenciado; Mtro. = Maestro; Dr. = Doctor. La muestra comprende a 96 
bachilleres y 27 con grados mayores. Fuente: ahay, CaC, v. 1-7. Se tomaron en 
cuenta los curatos de las gráficas 2 y 3.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

144

Gráfica 2 
Renta aproximada y años servidos en curatos 

por bachilleres, 1752-1780

Fuente: ahay, CaC, v. 1-7. Véanse las rentas de los curatos en el apéndice.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

145

Gráfica 3 
Rentas aproximadas y tiempo servido en curatos 

por licenciados, maestros o doctores (1752-1780)

Fuente: ahay, CaC, v. 1-7. Véase el apéndice para las cifras. Para elaborar esta gráfica 
se estudió el caso de 27 clérigos graduados.

Cuadro 3 
Ingreso promedio anual, en pesos, de los curas de Yucatán 

y Tabasco (1752-1780)

  Bachiller Ldo., Mtro., Dr.

Rural 1 237 1 467 

Urbana 1 187 1 971 

Total 1 229 1 742 

Nota: Ldo. = licenciado; Mtro. = maestro; Dr.= doctor.

Fuente: ahay, CaC, v. 1-7. Se tomaron en cuenta los curatos del apéndice.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

146

en Xcan, en 1755, quedando admirado ya que, a pesar de ser pobre en 
rentas, Lorra había “…fabricado una primorosa y capaz iglesia de bóveda” 
con un culto “que no le excede ningún curato pingüe”.81 Ese mismo año, el 
obispo convocó a concurso para ocupar más de una docena de curatos 
vacos, entre ellos siete beneficios recién secularizados que pertenecieron 
a los franciscanos. El doctor Lorra decidió buscar la titularidad de alguno 
de ellos y, en 1756, se le otorgó el más pingüe de todos, el de la antigua 
parroquia franciscana de San Cristóbal en Mérida, con un ingreso de 3 600 
pesos al año.82 Ya en su nuevo curato, fue el encargado de la construcción 
de un nuevo templo que estuviera fuera del conjunto conventual de los 
franciscanos. Los méritos que Lorra había acumulado en su trayectoria le 
valieron el puesto de cura en la ciudad episcopal.83 Los doctores también 
buscaron ser curas de la catedral de Mérida que, aunque de ingresos bajos, 
era una plataforma importante hacia el cabildo catedralicio,84 tendencia 
similar a la observada en otros obispados novohispanos en realidad.85

El ingreso promedio que los curas doctores disfrutaron fue de 1 742 
pesos, cifra 42% mayor a la de los bachilleres párrocos. Esta diferencia 
aumenta a 66% si consideramos sólo las parroquias en los centros urbanos, 
pero baja a 19% en aquellas localizadas en las zonas rurales (véase el cua-
dro 3). Con todo, esos promedios fueron un aliciente fuerte para que los 
doctores buscaran los curatos urbanos, donde podían hallar mejores rela-
ciones sociales con la élite provincial e impulsar sus carreras.86

Sin embargo, la renta recibida por este sector de curas, como se puede 
apreciar en la gráfica 3, no fue homogénea. Los doctores podían trabajar 

81  Real Biblioteca de Madrid, II/2843, Miscelánea de Manuel José Ayala, f. 7v-8. Visita del 
obispado de Yucatán hecha por su obispo el ilustrísimo señor don fray Ignacio Padilla, año 
de 1757.

82  ahay, CaC, v. 2, exp. 8, f. 260-261v.
83  En la base circular interna de la bóveda principal de la iglesia de San Cristóbal, actual-

mente calle 50 x 67A y 69, Centro Histórico de Mérida, se encuentra la leyenda “el día 28 
de diciembre de 1796 se conclvyo la fabrica de esta yglesia cvyos primeros fvnda-
mentos havia lebantado sv ya difunto cura dotor don diego de lorra el dia 4 de 
noviembre del año de 1756”. Véase también: Medina Suárez, “La consolidación del clero 
secular”, 386-389.

84  Los curas del sagrario tenían un ingreso anual ligeramente mayor a los 800 pesos. 
Véase el apéndice.

85  Aguirre Salvador, El mérito y la estrategia, 269-391.
86  Taylor, Ministros de lo sagrado, v. i, 125, concluyó que los curas con grados superiores 

en las diócesis de México y Guadalajara de finales del siglo xviii prefirieron trabajar en las 
parroquias de primera clase o cuando menos en parroquias cercanas a la capital diocesana.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

147

tanto en parroquias rurales con rentas bajas, como la de Chunhuhub de un 
poco más de 600 pesos al año, hasta pingües como la urbana de Campeche 
intramuros, con una renta aproximada de 4 500 pesos anuales.

El acceso al cabildo eclesiástico

Los cabildos de las catedrales fueron corporaciones que, como la historio-
grafía lo tiene bien estudiado, estuvieron constituidas por clérigos con altos 
grados académicos, trayectorias eclesiásticas notables, o bien, buenas rela-
ciones e influencias para lograr prebendas o canonjías. Para la gran mayo-
ría de ellos, el ascenso a catedral significó la culminación de sus carreras. 
En Yucatán, la consolidación de su cabildo eclesiástico tomó tiempo. En el 
siglo xvi los diezmos de donde salía su dotación eran tan bajos que la Co-
rona tuvo que subsidiar la paga del obispo hasta 1596, cuando lo recaudado 
llegó a 8 500 pesos.87 No era una situación económicamente atrayente para 
el clero, particularmente si tenían que renunciar a puestos o actividades 
de mayores ingresos. En 1582 Rodrigo Muñoz, racionero en la catedral de 
México, renunció a la chantría de Mérida, probablemente por su baja renta 
que no compensaba su retiro de la capital. Con pocos recursos, el cuerpo 
capitular en Mérida no crecía, sólo contaba con dos prebendados además 
de Muñoz, ninguno criollo de la tierra.88

Con todo, al iniciar el siglo xvii, los graduados de la región buscaron 
también el acceso a la catedral. En 1605, el obispo comunicó al rey que 
estaba el deanato, proponiendo entonces a tres graduados criollos. Éstos 
habían estudiado y obtenido en México algún grado, para luego regresar a 
su tierra y continuar su carrera eclesiástica. Sólo Pedro Sánchez de Aguilar 

87  En 1596 y 1597 la cuarta del obispo sobrepasó por 300 y 500 pesos los 500 000 ma-
ravedís de retribución mínima que fijaba la ley xxxxiiii, título vii, libro i de las Indias. 
Considerando que la cuarta era el 25% de los diezmos, se estimó que éstos debieron haber 
ascendido a alrededor de 8 553 y 9 353 pesos en esos años (utilizando una equivalencia de 
1 peso = 272 maravedís). Carta del obispo Juan Izquierdo al rey de 15 de junio de 1599, agi, 
am, 369. Este estimado era una cantidad baja comparada con lo diezmado en 1596 en las 
diócesis de México (35 000 pesos), Puebla (40 000 pesos), Michoacán (35 000 pesos) y Oa-
xaca (15 000 pesos). Véase Óscar Mazín Gómez, El cabildo catedral de Valladolid de Michoacán 
(Zamora: El Colegio de Michoacán, 1996), 105.

88  Carta del obispo al rey de 1582, agi, am, 369. El obispo se quejó ese año de que Muñoz 
ya había pedido prórroga en dos ocasiones. Los otros dos prebendados eran el deán, licen-
ciado Cristóbal Miranda, y el tesorero Leonardo González, originarios del puerto de Santa 
María y de Portugal respectivamente.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

148

contaba con el de doctor, lo que le valió ser designado como el nuevo deán, 
a pesar de no haber ocupado ningún puesto previo en el cabildo.89

Con la fundación de la universidad en 1624 los clérigos locales ya no 
necesitaron ir a graduarse a México para ocupar puestos del cabildo ca-
tedralicio. En 1643 dos bachilleres formados en aquélla ocuparon pre-
bendas.90 En 1679, los siete capitulares habían estudiado en Yucatán: tres 
doctores y cuatro bachilleres.91 Los graduados de Mérida tomaron control 
de la influyente corporación eclesiástica.

Cabe destacar el papel de los obispos para que esto ocurriera, pues fueron 
sensibles a los intereses de la elite clerical local y su perfil académico, como 
sucedió con las canonjías de oficio. En diciembre de 1677, el rey ordenó que 
una de las dos canonjías de gracia que vacara en el futuro, debía convertirse 
en una magistral y, al vacar, en una doctoral, alternándose así. Este tipo de 
prebendas se designaba por oposición. De acuerdo con las leyes reales, la 
magistral debía ser ocupada por un teólogo y la doctoral por un canonista. 
Esto dejaba a los graduados de Yucatán fuera, pues su universidad no conta-
ba con facultad de Cánones, como estuvo a punto de suceder en 1685. Sin 
embargo, el obispo intervino a su favor, informando al rey sobre “…el des-
consuelo en que se hallan los patrimoniales de ese obispado, habiendo de 
observarse la alternativa en doctoral, respecto que allí sólo se estudia teolo-
gía escolástica y moral…”, pidiendo entonces que, “…en lugar de la doctoral, 
sea esta canonjía penitenciaria o siempre magistral…”.92 La penitenciaria 
también podía ser ocupada por teólogos. La petición tuvo éxito y en cédula 

89  Carta del obispo al rey de 12 de diciembre de 1605, agi, am, 369. Los tres presentados 
fueron el doctor Pedro Sánchez de Aguilar, cura de Chancenote, bachiller en artes en 1588, 
agn, ru, v. 288, f. 10, y cánones en 1591, agn, ru, v. 288, f. 17; el bachiller Francisco de Ávi-
la, cura de Guaymango, graduado en artes, teología y cánones y el bachiller Bartolomé Jiménez 
de Tejeda, visitador y vicario general en Tabasco, graduado en cánones en 1601, agn, ru,  
v. 288, f. 99. Las fechas de los grados en Armando Pavón Romero, “Universitarios y universi-
dad en México en el siglo xvi” (tesis doctoral, Universidad de Valencia, 1995), 813, 827 y 840.

90  Archivo del Venerable Cabildo Metropolitano de Yucatán (en adelante avcmy), Acuerdos 
del Cabildo (en adelante ac), 3 de julio de 1643. Los bachilleres Pablo Domínguez de Se-
púlveda y Alonso de Ojeda ocuparon los puestos de maestrescuela y canónigo respectivamente.

91  Éstos fueron el bachiller Gaspar Gómez de Güemes, deán; el doctor Antonio de la 
Orta Barroso, arcediano; el bachiller Francisco Chacón Aguilar, chantre; el bachiller Fernando 
Pacheco de Benavidez, maestrescuela; el bachiller Juan Gómez Briseño, canónigo; el doctor 
Juan de Villarreal y Roxas, canónigo, y el bachiller Nicolás de Salazar, racionero. avcmy, 
Acuerdos del Cabildo, 9 de enero de 1679.

92  La cédula real de 26 de diciembre de 1686, con informaciones insertas de la carta del 
obispo de 1 de junio de 1685 y de la cédula real de 24 de diciembre de 1677, en Carrillo y 
Ancona, El obispado de Yucatán, t. 2, 600.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

149

de 26 de diciembre de 1686, el rey resolvió que la canonjía de oposición se 
alternara entre la magistral y la penitenciaria, omitiendo la doctoral.

En el siglo xviii, la canonjía de oposición se consolidó como una vía de 
ascenso al cabildo de los doctores yucatecos, si bien hubo prebendas tam-
bién asignadas a clérigos de otros obispados. Por ejemplo, en 1760, de ocho 
prebendados, seis se graduaron en Mérida, uno provino de España y otro 
se desconoce dónde se graduó, pero fue colegial de San Pedro en Mérida.93

En 1768, ante el cierre de la universidad jesuita, el obispo Antonio 
Alcalde solicitó a Carlos III que el Seminario Tridentino fuera su nueva 
sede. La restauración de las facultades era muy importante para los clérigos 
al asegurar la obtención regular de los grados, argumentó el prelado, “…sin 
cuyo preciso requisito no podían oponerse a las canonjías de oficio”.94 La 
solicitud fue apoyada por diversas autoridades seglares y eclesiásticas yu-
catecas y tuvo éxito: el rey, en cédula de 6 de mayo de 1778, aceptó la 
propuesta. Sin embargo, diversos problemas retrasaron la reapertura. En 
consecuencia, el cabildo eclesiástico planteó al rey, en 1788, que en el obis-
pado sólo había dos o tres doctores, por lo que solicitó dispensar el requi-
sito de los grados para concursar a la canonjía de oficio. El temor era que 
doctores de otras diócesis ganaran el concurso. Pero el rey denegó la soli-
citud, declarando que no se habían justificado los obstáculos para abrir la 
universidad en el seminario tridentino.95 El temor de la clerecía yucateca 
se cumplió cuando en 1795, el doctor Santiago Martínez de Peralta, origi-
nario de la península ibérica, ocupó esa canonjía.96

El alto clero de Yucatán resintió la “intrusión” y actuó en consecuencia, 
demostrando nuevamente el gran valor de los grados académicos en sus 
carreras. Al volver a quedar vacante esa canonjía, el clero local se alistó para 
ocuparla nuevamente. Aunque se presentaron tres concursantes, sólo uno 

93  Los prebendados fueron el deán doctor Joseph Martínez, el arcediano doctor Buena-
ventura Monreal, el chantre doctor Pedro de Zetina, el maestrescuela Joseph de Alarcón, los 
canónigos doctor Francisco Xavier de la Peña y bachiller Juan Antonio de Mendicute y 
los racioneros doctor Agustín Carrillo Pimentel y doctor Agustín Francisco de Echano. avcmy, 
ac, 24 de julio de 1760, f. 156v-161.

94  Texto inserto en cédula real al deán y cabildo de la iglesia catedral de Mérida de Yucatán 
de 6 de mayo de 1778, ahay, Cédulas Reales (en adelante cr), caja sin número, exp. 2, f. 203.

95  Texto inserto en la cédula real al deán y cabildo de Mérida de 4 de diciembre de 1789, 
ahay, cr, caja sin número, exp. 4, f. 378-379. Uno de los obstáculos a los que aludía el obis-
po era la falta de fondos, aunque este argumento ha sido cuestionado por Laura Machuca 
Gallegos, “El proyecto educativo en Yucatán a fines del siglo xviii y principios del xix: el 
seminario y la casa de estudios”, en Espacios de saber, espacios de poder, 409.

96  Carrillo y Ancona, El obispado de Yucatán, t. 2, 952.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

150

poseía el grado de doctor: Lucas Ribas y López, natural de Mérida y quien, 
a sus 62 años, alcanzó aún a graduarse en la universidad jesuita. El segundo 
fue Ignacio Zepeda, de Mérida también, cura de San Cristóbal, quien estu-
dió en el Seminario Tridentino de San Ildefonso, pero sin graduarse todavía. 
Por ello, viajó a Cuba, en donde recibió los tres grados de Teología en la 
Universidad de La Habana. El tercer opositor fue Eduardo Cárdenas, origi-
nario de Tabasco, quien debió viajar a Guatemala por seis meses para gra-
duarse de licenciado y doctor en Teología por la Universidad de San Carlos.97 
En febrero de 1806 fue propuesto en primer lugar el doctor Zepeda. Su 
viaje a La Habana había rendido frutos.

Reflexiones finales

En el imperio español las universidades y los colegios jesuitas tuvieron un 
papel por demás relevante en la formación del clero secular. Las disposicio-
nes del Concilio de Trento y las leyes reales dispusieron el tipo de educación 
que ese clero debía poseer, tanto para la administración espiritual de los 
fieles como para ocupar cargos y beneficios eclesiásticos. Sobre estos últimos, 
debían preferirse en América los graduados en las universidades de México, 
Lima o Castilla, según lo estipuló la cédula del patronato de 1574. Más espe-
cíficamente, para las canonjías de oficio se debía optar por teólogos y cano-
nistas y, de acuerdo con el Concilio de Trento, éstos debían poseer los grados 
mayores de licenciados o doctores. La exigencia de grados universitarios para 
las prebendas y canonjías catedralicias se hizo extensiva a los curatos, al 
convertirse esos títulos, no sólo en un mérito, sino en una prueba de posesión 
de conocimientos y doctrina necesarios en la carrera eclesiástica. Si bien esos 
títulos no fueron el único mérito para quienes hacían carrera, pues hubo otros 
de igual peso, sí puede considerarse como una carta de presentación formal 
para que el individuo comenzara a ser tomado en cuenta en los ascensos 
eclesiásticos, como lo prueban las consultas en el Consejo de Indias.

La demanda de grados por la clerecía indiana no hizo sino crecer con 
el tiempo, por lo cual en provincias alejadas de las universidades de Lima 

97  El expediente del concurso en ahay, CaC, v. 21, exp. 130, f. 1-36. El obispo Estévez 
en una carta posterior, de 9 de febrero de 1806, mencionó que “…el doctor Cárdenas pasó a 
Guatemala caminos fragosos de cuatrocientas leguas o más en que gastó dinero y seis me-
ses…”, lo que hubiera excusado reabriendo la universidad en Yucatán. Véase Domínguez y 
Uc, “Los proyectos de enseñanza”, 90-91.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

151

y México surgieron voces sobre la necesidad de contar con estudios mayo-
res en establecimientos educativos que además pudieran dispensar grados. 
La Corona fue sensible a tales voces y permitió entonces el establecimien-
to de universidades en colegios dominicos y jesuitas en provincias al menos 
200 millas alejadas de las universidades reales, como fue el caso de Mérida 
de Yucatán en 1624. Cabe mencionar que este tipo de universidades tuvie-
ron como principal propósito la enseñanza de Artes y Teología, si bien más 
adelante algunas buscaron instaurar cátedras de Cánones y Leyes, aunque 
con resultados mixtos, como sucedió en Mérida.

El caso de la Universidad de Mérida aquí estudiado brinda elementos 
valiosos para entender la gran importancia que tuvo en la consolidación de 
una clerecía propia del obispado de Yucatán. En primer lugar porque evitó 
que los clérigos tuvieran que trasladarse lejos de sus familias y ciudades 
para estudiar y graduarse, como sucedió antes de 1624. En segundo lugar, 
porque al poder obtener grados localmente, se les facilitó el inicio de una 
trayectoria eclesiástica a una edad temprana. En tercer lugar, porque los 
grados redondearon la formación de una clerecía patrimonial; es decir, 
originaria del obispado y que formaba parte de las familias vecinas, que 
estuvo en mejores condiciones de cohesionarse alrededor de intereses co-
munes, como por ejemplo, presionar a las autoridades, reales y eclesiásticas, 
para ampliar los beneficios eclesiásticos a que se sentían acreedores. Y en 
especial las parroquias de indios, aun si para ello debían también impulsar 
la secularización de las múltiples doctrinas franciscanas. En cuarto lugar, 
porque con los grados, la clerecía de Yucatán pudo equipararse a sus simi-
lares de otros obispados para no desmerecer en sus méritos y sus aspira-
ciones de cargos y prebendas. Y, en quinto lugar, porque con ellos, también 
pudieron argumentar estar capacitados, como los franciscanos, para hacer-
se cargo de toda la administración espiritual de los indios.

La mayoría de los clérigos de Yucatán fueron bachilleres en Artes, el 
grado menos costoso en tiempo y recursos para emprender una carrera en 
las parroquias. Aquellos con grados de licenciado o doctor, tal y como su-
cedía en otros obispados, estuvieron en mejores condiciones de alcanzar 
las mejores parroquias urbanas o de mayores rentas, así como las cátedras, 
los cargos en la mitra y las codiciadas prebendas y canonjías. Yucatán no 
fue un obispado deseado por los clérigos letrados del centro de Nueva Es-
paña o de otras regiones, de ahí que sus cargos y beneficios eclesiásticos 
normalmente recayeron en la clerecía local.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

152

Apéndice 

Rentas aproximadas en curatos de Yucatán y Tabasco  
(1752-1780)

Curato Renta 
anual 

(pesos)

Curato Renta 
anual

Curato Renta 
anual

Campeche, intramuros 4 480 Peto 1 440 Chikindzonot 888

Umán 3 396 Valladolid 1 420 Santo Nombre 
de Jesús

876

San Cristóbal 3 636 Sisal de 
Valladolid

1 356 Mérida, Sagrario 816

Muna 3 132 Tixcacal 1 320 Xcan 800

Tixkokob 2 436 Espita 1 316 Tepetitán 752

Tacotalpa 2 262 Cunduacán 1 254 Sacalaca 736

Chemax 2 220 Hecelchakán 1 200 Chunhuhub 624

Santiago 2 100 Nabalam 1 152 Usumacinta 600

Mamá 1 758 Yaxcabá 1 080 Sahcabchén 600

Becal 1 668 Temax 1 032 Villahermosa 324

Chichimila 1 644 Hoctún 996 Campeche, 
sacristía

300

Maxcanú 1 644 Hocabá 960 Nacajuca 300

Bolonchen Ticul 1 560 Chancenote 960 Jalpa 300

Campeche, 
extramuros

1 560 Calotmul 954 Chicbul 246

Teapa 1 464 Jalapa 936

Fuentes: Informes de mesadas, ahay, CaC, v. 1-7. Para Campeche intramuros y Xcan, 
informes de los curas encargados de las parroquias, en ahay, CaC, v. 7, exp. 19,  
f. 119-119v, y v. 2, exp. 8, f. 260-261v, respectivamente. 

Nota metodológica: Las rentas anuales se calcularon de las mesadas excepto en los 
casos de Campeche intramuros y Xcan en que se tomaron los datos que proveye-
ron directamente los curas. La renta en un año dado se consideró como un acerca-
miento para el periodo; pero, cuando hubo datos para diferentes años, se tomó el 
promedio de las rentas. Las cantidades pueden estar ajustadas si se incluía o no la 
conducción de las mismas. En el caso de no conocerse la mesada o los años traba-
jados por los graduados, el curato fue omitido. Los beneficios estudiados fueron 
aquellos ya establecidos hasta finales de la década de los 1750’s. Se trató de una 
muestra de 47 de 57 beneficios. Dada la naturaleza de los datos y que no existen 
datos de las rentas en cada año del periodo estudiado, las cantidades deben de ser 
consideradas como aproximaciones y no números exactos. Un primer reporte de 
las mesadas en Fallon, “The Secular Clergy”, 44.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

153

Fuentes

Archivos y siglas

agey, C, I, Archivo General del Estado de Yucatán, Mérida, Yucatán, México: 

Fondo Colonial, Sección Iglesia.

agi, am Archivo General de Indias, Sevilla, España: Fondo Audiencia de 

México.

agi, C Archivo General de Indias, Sevilla, España: Fondo Contratación.

agi, ig Archivo General de Indias, Sevilla, España: Fondo Indiferente Ge-

neral.

agi, pr Archivo General de Indias, Sevilla, España: Fondo Patronato Real.

agn, iv Archivo General de la Nación, Ciudad de México, México: Fondo 

Indiferente Virreinal.

agn, j Archivo General de la Nación, fondo Jesuitas, Ciudad de México.

agn, ru Archivo General de la Nación, fondo Ramo Universidad, Ciudad 

de México.

ahay, CaC Archivo Histórico del Arzobispado de Yucatán, Fondo Concurso 

a Curatos, Mérida, Yucatán.

ahay, cr Archivo Histórico del Arzobispado de Yucatán, Fondo Cédulas 

Reales, Mérida, Yucatán.

ahay, g Archivo Histórico del Arzobispado de Yucatán, Fondo Gobierno, 

Mérida, Yucatán.

ahay, OyD Archivo Histórico del Arzobispado de Yucatán, Fondo Oficios y 

Decretos, Mérida, Yucatán.

ahay, ByO Archivo Histórico del Arzobispado de Yucatán, Fondo Becas y 

Órdenes, Mérida, Yucatán.

ahn, c Archivo Histórico Nacional, Madrid, España: Fondo Códices.

ahn, dc Archivo Histórico Nacional, Fondo Diversos-Colecciones, Madrid.

ahpmcj Archivo Histórico de la Provincia Mexicana de la Compañía de 

Jesús, Ciudad de México, México.

anch, ja Archivo Nacional de Chile, Santiago de Chile, Chile: Fondo Jesui-

tas de América.

arsi, nrq Archivum Romanum Societatis Iesu, Roma, Italia: Fondo Nuevo 

Reino y Quito.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

154

avcmy, ac Archivo del Venerable Cabildo Metropolitano de Yucatán, Mérida, 

Yucatán, México: Fondo Acuerdos del Cabildo.

rah, pj Real Academia de la Historia, Madrid, España: Fondo Colección 

Papeles Jesuitas.

rbm, mmja Real Biblioteca de Madrid, España: Fondo Miscelánea de Manuel 

José Ayala.

Bibliografía

Adams, Eleanor B. “Note on the life of Francisco de Cárdenas Valencia.” The Ame-

ricas, v. 2, n. 1 (1945): 21-29.

Aguirre Salvador, Rodolfo. “El ascenso de los clérigos de Nueva España durante el 

gobierno del arzobispo José Lanciego y Eguilaz.” Estudios de Historia Novohis-

pana, 22 (2000): 77-110. doi: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922e. 

2000.022.3515.

Aguirre Salvador, Rodolfo. El mérito y la estrategia. Clérigos, juristas y médicos en la 

Nueva España. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de 

Estudios sobre la Universidad; México: Plaza y Valdés Editores, 2003.

Aguirre Salvador, Rodolfo. “Formación y ordenación de clérigos ante la normativa 

conciliar. El caso del arzobispado de México, 1712-1748.” En Los concilios pro-

vinciales en Nueva España. Reflexiones e influencias, coordinación de María del 

Pilar López-Cano y Francisco Javier Cervantes Bello, 337-362. México: Uni-

versidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históri-

cas; Puebla: Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 2005.

Aguirre Salvador, Rodolfo. “La demanda de clérigos lenguas en el arzobispado de 

México, 1700-1750.” Estudios de Historia Novohispana, 35 (2006): 47-70. doi: 

http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922e.2006.035.3650.

Aguirre Salvador, Rodolfo. Un clero en transición. Población clerical, cambio parro-

quial y política eclesiástica en el arzobispado de México, 1700-1749. México: Uni-

versidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones sobre la 

Universidad y la Educación; México: Bonilla Artigas Editores; Madrid: Ibe-

roamericana Vervuert, 2012.

Aguirre Salvador, Rodolfo. “El sínodo de Yucatán para la reforma del clero: entre 

la política borbónica y los intereses regionales.” En Reformas y resistencias en 

la Iglesia novohispana, coordinación de María del Pilar Martínez López-Cano y 

Francisco Javier Cervantes Bello, 251-284. México: Universidad Nacional Au-

tónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas; Puebla: Beneméri-

ta Universidad Autónoma de Puebla, 2014.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

155

Cárdenas Valencia, Francisco de. Relación historial eclesiástica de la Provincia de 

Yucatán en la Nueva España, escrita el año de 1639. México: Antigua Librería 

Robredo de José Porrúa e Hijos, 1937.

Carrillo y Ancona, Crescencio. El obispado de Yucatán. Historia de su fundación y de 

sus obispos desde el siglo xvi hasta el xix, 2 t. Mérida: Imprenta y Litografía R. 

Caballero. Reedición Fondo Editorial de Yucatán, 1979.

Domínguez Saldívar, Roger A., y Manuel Jesús Uc Sánchez. “Los proyectos de ense-

ñanza superior en Yucatán durante la crisis del régimen colonial (1803-1824).” 

En Historia de la educación superior en Yucatán: las instituciones (universidad, 

colegio e instituto), siglos xix y xx. Coordinación de Jorge I. Castillo Canché, 

Roger A. Domínguez Saldívar y José E. Serrano Catzim, 85-110. Mérida: Uni-

versidad Autónoma de Yucatán, Facultad de Ciencias Antropológicas, 2017.

Fallon, Michael Joseph. “The Secular Clergy in the Diocese of Yucatan: 1750-1800.” 

Tesis de doctorado, The Catholic University of America, Washington, 1979.

García Bernal, María Cristina. Yucatán. Población y encomienda bajo los Austrias. 

Sevilla: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Escuela de Estudios 

Hispano-Americanos, 1978.

Gómez de Parada, Juan. Constituciones sinodales del obispado de Yucatán. Transcrip-

ción, edición y notas de Gabriela Solís Robleda. Mérida: Universidad Nacional 

Autónoma de México, Centro Peninsular en Humanidades y Ciencias Sociales, 

2008.

Gonzalbo Aizpuru, Pilar. Historia de la educación en la época colonial. La educación 

de los criollos y la vida urbana. México: El Colegio de México, 1990. doi: 

10.2307/j.ctv47w4n0.

González Cicero, Stella María. Perspectiva religiosa en Yucatán, 1517-1571: Yucatán, 

los franciscanos y el primer obispo fray Francisco del Toral. México: El Colegio de 

México, 1978.

González González, Enrique. El poder de las letras. Por una historia social de las 

universidades de la América hispana en el periodo colonial. En colaboración con 

V. Gutiérrez Rodríguez. México: Universidad Nacional Autónoma de México 

Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educación; Puebla: Be-

nemérita Universidad Autónoma de Puebla; México: Universidad Autónoma 

Metropolitana; México: Ediciones Educación y Cultura, 2017.

Harrington, Raymond P. “The Secular Clergy in the Diocese of Mérida de Yucatán, 

1780-1850: Their Origins, Careers, Wealth and Activities.” Tesis de doctorado, 

The Catholic University of America, Washington, 1982.

Hernández de Alba, Guillermo. Documentos para la historia de la educación en Co-

lombia. Tomo 1, 1540-1653. Bogotá: Patronato Colombiano de Artes y Ciencias, 

1969.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

156

Kagan, Richard L. Universidad y sociedad en la España moderna. Madrid: Tecnos, 

1981.

Lanning, John Tate. Reales cédulas de la Real y Pontificia Universidad de San Carlos 

de Guatemala. Guatemala: Universidad de San Carlos de Guatemala, Editorial 

Universitaria, 1954.

Machuca Gallegos, Laura. Los hacendados de Yucatán 1785-1847. México: Centro 

de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 2011.

Machuca Gallegos, Laura. “El proyecto educativo en Yucatán a fines del siglo xviii 

y principios del xix: el seminario y la casa de estudios.” En Espacios de saber, 

espacios de poder. Iglesias, universidades y colegios en Hispanoamérica, siglos xvi-

xix, coordinación de Rodolfo Aguirre Salvador, 399-420. México: Universidad 

Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones sobre la Universi-

dad y la Educación; México: Bonilla Artigas Editores; Madrid: Iberoamericana 

Vervuert, 2013.

Mayer, Alicia. “Modernidad y tradición, ciencia y teología. Francisco Javier Alegre 

y las institutionum theologicarum.” Estudios de Historia Novohispana, 47 (2012): 

93-126. doi: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24486922e.2012.47.36082.

Mazín Gómez, Óscar. El cabildo catedral de Valladolid de Michoacán. Zamora: El 

Colegio de Michoacán, 1996.

Medina Suárez, Víctor Hugo. “La consolidación del clero secular en el obispado de 

Yucatán, siglo xviii.” Tesis de doctorado en Historia, El Colegio de Michoacán, 

Zamora, 2014.

Ortiz Rubio, Luis Raúl. “En resguardo de los bienes y el alma. La fundación de ca-

pellanías en Yucatán durante los siglos xvii y xviii.” Tesis de maestría en His-

toria, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 

Mérida, 2016.

Patch, Robert W. Maya and Spaniard in Yucatan, 1642-1812. Stanford: Stanford 

University, 1994.

Patrón Sarti, Rafael. “La Universidad de Mérida de Yucatán en la época colonial: 

documentos probatorios de su existencia”. Historias, n. 80 (2011): 47-61.

Patrón Sarti, Rafael, ed. La Universidad de Mérida de Yucatán. Relación de los actos 

y fiestas de fundación en 1624. Mérida: Ediciones de la Universidad Autónoma 

de Yucatán, 2013.

Patrón Sarti, Rafael, invest., transcripción y notas. La licencia real de fundación del 

Colegio Seminario de San Pedro en Mérida de Yucatán, 1711. Mérida: Ediciones 

de la Universidad Autónoma de Yucatán, 2014.

Patrón Sarti, Rafael, y Enrique González González. “El Capitán Martín de Palomar, 

regidor, encomendero y benefactor: su testamento (Mérida, Yucatán, 1611).” 



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

157

Estudios de Historia Novohispana, 43 (2010): 185-252. doi: http://dx.doi.

org/10.22201/iih.24486922e.2010.043.23475.

Pavón Romero, Armando. “Universitarios y universidad en México en el siglo xvi.” 

Tesis doctoral, Universidad de Valencia, Valencia, 1995.

Pérez Puente, Leticia, Enrique González González y Rodolfo Aguirre Salvador. 

“Estudios, textos y anexos. i y ii concilios.” En Concilios provinciales mexicanos. 

Época colonial, coordinación de María del Pilar Martínez López-Cano, edición 

en disco compacto. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Ins-

tituto de Investigaciones Históricas, 2004.

Pérez Puente, Leticia, Enrique González González y Rodolfo Aguirre Salvador. “Los 

concilios provinciales mexicanos primero y segundo.” En Los concilios provin-

ciales en Nueva España. Reflexiones e influencias, coordinación de María del 

Pilar Martínez López-Cano y Francisco Javier Cervantes Bello, 17-40. México: 

Universidad Nacional Autónoma de México; Puebla: Benemérita Universidad 

Autónoma de Puebla, 2005.

Peset, Mariano, y Juan Gutiérrez Cuadrado. “Clérigos y juristas en la Baja Edad Media 

castellano-leonesa”. Senara. Revista de Filología, anexo 2, v. 3, (1981): 7-66.

Ricard, Robert. La conquista espiritual de México: ensayo sobre el apostolado y los 

métodos misioneros de las órdenes mendicantes en la Nueva España de 1523-1524 

a 1572. México: Fondo de Cultura Económica, 2005.

Rocher Salas, Adriana. “Frailes y clérigos en Yucatán. Siglo xvii.” Hispania Sacra, 

55 (2003): 599-625. https://doi.org/10.3989/hs.2003.v55.i112.159.

Rocher Salas, Adriana. “La política eclesiástica regia y sus efectos en la diócesis de 

Yucatán.” Revista Complutense de Historia de América 30 (2004): 53-76.

Rocher Salas, Adriana. “Las doctrinas de indios: la llave maestra del Yucatán colo-

nial.” En La Iglesia hispanoamericana de la Colonia a la República. Coordinación 

de Rodolfo Aguirre y Lucrecia Enríquez, 71-98. México: Universidad Nacional 

Autónoma de México, Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la 

Educación; Santiago de Chile: Pontificia Universidad Católica de Chile; México: 

Plaza y Valdés, 2008.

Rocher Salas, Adriana. La disputa por las almas. Las órdenes religiosas en Campeche, 

siglo xviii. México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2010.

Rocher Salas, Adriana. “Para lo divino y para lo humano: los colegios jesuitas de 

Yucatán.” En Espacios de saber, espacios de poder. Iglesias, universidades y colegios 

en Hispanoamérica, siglos xvi-xix. Coordinación de Rodolfo Aguirre Salvador, 

259-288. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 

Investigaciones sobre la Universidad y la Educación; México: Bonilla Artigas 

Editores; Madrid: Iberoamericana Vervuert Editorial, 2013.



PATRÓN SARTI Y AGUIRRE SALVADOR

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

158

Rocher Salas, Adriana. “Clero y élites en Yucatán durante el periodo colonial.” En 

Grupos privilegiados en la península de Yucatán, siglos xviii y xix, coordinación 

de Laura Machuca Gallegos, 21-53. México: Centro de Investigaciones y Estu-

dios Superiores en Antropología Social; Mérida: Secretaría de Cultura y las 

Artes de Yucatán, 2014.

Serrano Catzim, José. E., y Jorge I. Castillo Canché. “La universidad literaria de 

Mérida a través de su reglamentación (1824-1854).” En Historia de la educación 

superior en Yucatán: las instituciones (universidad, colegio e instituto), siglos xix 

y xx. Coordinación de Jorge I. Castillo Canché, Roger A. Domínguez Saldívar 

y José E. Serrano Catzim, 141-180. Mérida: Universidad Autónoma de Yucatán, 

Facultad de Ciencias Antropológicas, 2017.

Solano y Pérez Lila, Francisco de. “La población indígena de Yucatán durante la 

primera mitad del siglo xvii.” Anuario de Estudios Americanos, xxviii (1971): 

168-190.

Taylor, William B. Ministros de lo sagrado. Sacerdotes y feligreses en el México del 

siglo xviii. México: El Colegio de Michoacán; México: Secretaría de Goberna-

ción; México: El Colegio de México, 1999.

Teruel Gregorio de Tejada, Manuel. Vocabulario básico de la historia de la Iglesia. 

Madrid: Crítica, 1993.

Valle Pimentel, Miguel. “Agustín Pablo de Castro, 1728-1790. Vida y semblanza.” 

Tesis de maestría en Letras Españolas, Universidad Iberoamericana, México, 

1962.

Sobre los autores

Rafael Patrón Sarti
Maestro en Economía Agrícola por la Universidad de Oxford y doctor por 
la Universidad de Reading, Inglaterra. Ha trabajado en el rescate histórico 
de la Universidad de Mérida en la época colonial por más de una década 
publicando los primeros resultados en revistas especializadas como Estudios 
de Historia Novohispana del Instituto de Investigaciones Históricas de la 
Universidad Nacional Autónoma de México, así como en Historias del Ins-
tituto Nacional de Antropología e Historia de México. En 2013 editó el libro 
La Universidad de Mérida de Yucatán. Relación de los actos y fiestas de funda-
ción en 1624 en la Universidad Autónoma de Yucatán, institución donde 
labora actualmente.



LA UNIVERSIDAD DE MÉRIDA

Estudios de Historia Novohispana, n. 64 (enero-junio 2021): 121-159 | issn 1870-9060

159

Rodolfo Aguirre Salvador
Investigador titular del Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y 
la Educación de la Universidad Nacional Autónoma de México. Dirige se-
minarios en los posgrados de Historia y de Pedagogía de la misma univer-
sidad. Desde 2001 es miembro del Sistema Nacional de Investigadores. 
Sus líneas de investigación son la historia social y política de la Iglesia en 
Nueva España y la historia de la Real Universidad de México. Entre sus 
últimas publicaciones se hallan los libros de autor: Cofradías y asociaciones 
de fieles en la mira de la Iglesia y de la Corona. Arzobispado de México, 1680-
1750 y Un desafío a la Real Universidad de México. El arribo de grupos de bajo 
rango social.




