
artículo

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
ISSN 1870-9060 / e-ISSN 24486922

LA COFRADÍA DE LA VIRGEN DE GUADALUPE FUNDADA POR INDIOS 
EN EL SANTUARIO DEL TEPEYAC, 1678-1800

THE BROTHERHOOD OF THE VIRGIN OF GUADALUPE FOUNDED 
BY INDIANS AT THE SANCTUARY OF TEPEYAC, 1678-1800

Juan Javier Ortiz Rodea
Universidad Autónoma del Estado de México
jortizrod@outlook.es
ORCID: 0000-0001-7448-6283

Resumen
El presente artículo tiene el propósito de analizar a la Cofradía de la Virgen de Guadalupe, 
fundada por los indios del santuario del Tepeyac, en su carácter de institución corporativa, 
de 1678 a 1800. Esta asociación tuvo la finalidad de integrar y organizar a los indios de la 
jurisdicción del pueblo de Guadalupe, no sólo los congregó para la realización de los oficios 
litúrgicos, sino que también les dio la posibilidad de ocupar algún cargo en el gobierno civil.

Palabras clave: Cofradía de la Virgen de Guadalupe; santuario del Tepeyac; pueblo de Gua-
dalupe; indios; corporativismo eclesiástico; oficios litúrgicos.

Abstract
The purpose of this article is to analyze the Brotherhood of the Virgin of Guadalupe, found-
ed by the Indians of the Sanctuary of Tepeyac, in its capacity as corporate institution from 
1678 to 1800. This association had the intention of integrating and organizing the Indians 
jurisdiction of the town of Guadalupe that not only congregated them for the liturgical cel-
ebrations, but also gave them the possibility to get a position in the civil government.

Keywords: Brotherhood of the Virgin of Guadalupe; Sanctuary of Tepeyac; Town of Guada-
lupe; Indians; Church corporatism; liturgical celebrations.

Información del artículo
Recibido: 3 de junio de 2019.
Aceptado: 19 de agosto de 2019.
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

Introducción

Durante la segunda mitad del siglo xvi la Iglesia en la Nueva España asumió 
como principales tareas integrar y unificar a todos los sectores de la pobla-
ción alrededor de la fe católica, para lo cual las autoridades eclesiásticas tu-
vieron que tomar en cuenta prácticas de cohesión social, como la devoción 

mailto:jortizrod@outlook.es


Ortiz Rodea76

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

a las imágenes milagrosas de Cristo, de la virgen María y de los santos, la 
veneración de las reliquias, la celebración de las fiestas, el fomento de las 
peregrinaciones y procesiones, así como la organización de los individuos 
a partir de las corporaciones para animar con mayor fuerza el culto divino 
en el Nuevo Mundo.

De manera que el instrumento utilizado por la Corona española y el clero 
para disciplinar, articular y agrupar a la sociedad novohispana fue el cor-
porativismo eclesiástico. Lara Mancuso lo define como un conjunto de 
valores, reglas, ceremonias y redes de sociabilidad que aseguraban la su-
pervivencia de un pequeño grupo a través de la reproducción de valores, 
como la solidaridad, la caridad y el apoyo mutuo entre sus integrantes.1 A 
este mecanismo pertenecían, como formas de asociación corporativa, las 
cofradías, las congregaciones, las devociones o hermandades y las mayor-
domías. Cabe señalar que durante los siglos xvi y xvii estos términos eran 
empleados por las autoridades virreinales —civiles y religiosas— como si-
nónimos, por la razón de que todas tenían la finalidad en común de propa-
gar y extender el catolicismo en todos los sectores de la población. Aunque 
jurídicamente cada una cumplía con diferentes requisitos para su fundación 
que las hacían diferentes entre sí. Por ejemplo, las cofradías debían contar 
con la aprobación del obispo para su fundación y estaban integradas en su 
mayoría por laicos; de la misma manera, las congregaciones también debían 
contar con el permiso de la autoridad apostólica; por lo general, las inte-
graban los clérigos y la población española acaudalada. Las hermandades, 
a diferencia de las dos primeras instituciones, no necesitaban de la licencia 
del ordinario; bastaba simplemente con que el cura local otorgara el per-
miso para su establecimiento. Finalmente, las mayordomías se desarrollaron 
en las comunidades rurales, en algunas ocasiones recaían en una sola per-
sona; se encontraban inmersas en la dinámica de la organización político- 
religiosa de los pueblos y barrios; tenían la finalidad de llevar a cabo la 
festividad del santo patrón al que estaban dedicadas.

En el ámbito social cada forma corporativa cumplía con un rol especí-
fico dentro de la comunidad donde se encontraban establecidas. Fue hasta 
el siglo xviii, con el cambio coyuntural de la dinastía de los Borbones (que 
se caracterizó por sus políticas absolutistas), cuando las cofradías tuvieron 

1  Lara Mancuso, Cofradías mineras: religiosidad popular en México y el Brasil. Siglo xviii 
(México: El Colegio de México, 2007), 11.



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 77

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

mayor control por parte de las autoridades novohispanas, en cuanto a su 
establecimiento y administración.

El objeto de estudio de la presente investigación es la cofradía dedica-
da a la virgen de Guadalupe, fundada por los indios en el siglo xvii en el 
santuario del Tepeyac. Se plantea, como problemática central, descubrir la 
función que tuvo esta agrupación como un instrumento que facilitó la trans-
misión del culto cristiano y la particular devoción a la guadalupana, desde 
la segunda mitad del siglo xvii hasta los primeros años del siglo xix, con-
siderando para su análisis distintas dimensiones: en lo político, lo econó-
mico y lo social. Además de esta asociación, los naturales de la jurisdicción 
eclesiástica del pueblo de Guadalupe fundaron otras dos corporaciones: la 
del Santo Entierro de Cristo y la de Jesús de las Caídas. Sin embargo, no se 
localizaron los documentos de sus constituciones y son pocas las fuentes 
que dan prueba de su existencia. La problemática consiste en identificar 
cómo coexistieron las tres entidades corporativas establecidas por los indios 
en el Santuario Guadalupano, desde su fundación en el siglo xvii hasta la 
segunda mitad del xviii, cuando tenían a las mismas autoridades y atendían 
a la misma feligresía, ya que las autoridades virreinales las suponían en su 
carácter administrativo como cofradías. Pero fue en el tiempo de las refor-
mas de los arzobispos absolutistas, cuando la mayoría de estas instituciones 
corporativistas que habían dejado de tener utilidad económica fueron agru-
padas en otras, con la finalidad de reducir el número excesivo de cofradías 
que existía en el territorio novohispano, además de concentrar y controlar 
los fondos que se podían utilizar para el bienestar de las parroquias.2

El escenario donde se localizó, fundó y ejerció sus funciones la cofradía 
guadalupana fue el territorio eclesiástico del pueblo y santuario de Nuestra 
Señora de Guadalupe —con sus pueblos sujetos a la parcialidad: Santiago 
Atzacualco o Zacualco, San Pedro Zacatengo, Santa Isabel Tola y San Juan 
Ixhuatepec, y los barrios de San Lorenzo y Tlatelolco de las Salinas— al 
norte de la ciudad de México. Después de analizar la escasa documentación 
en el Archivo Histórico de la Basílica de Guadalupe, se pudo encontrar la 
periodización para el estudio de la Cofradía de Nuestra Señora de Guada-
lupe, que va de 1678 a 1800 distinguiendo dos etapas: la primera se desa-
rrolló de 1678 a 1759, y comprende la fundación y el fortalecimiento de la 

2  Clara García Ayluardo, Desencuentros con la tradición. Los fieles y la desaparición de las 
cofradías de la ciudad de México en el siglo xviii (México: Fondo de Cultura Económica; Con-
sejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2015), 223.



Ortiz Rodea78

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

asociación como organismo corporativo; la segunda se consolidó en el siglo 
xviii, en los años que van de 1760 a 1800, periodo que comprende la reac-
tivación de la cofradía hasta su etapa de decadencia, cuando ya no contaba 
con los recursos suficientes para llevar a cabo sus funciones y los gastos 
recaían en la figura del mayordomo.

Pese a la gran cantidad de historiografía que se ha producido sobre la 
historia del culto de la virgen de Guadalupe, son pocas las investigaciones 
que se han realizado acerca de las cofradías dedicadas a la imagen de la 
Guadalupana que se fundaron en su Santuario del Tepeyac y que aborden 
el carácter corporativo que esta devoción tuvo entre los novohispanos. La 
primera investigadora que describe el funcionamiento particular de estas 
asociaciones es Delfina López Sarrelangue, en su libro Una villa mexicana 
en el siglo xviii: Nuestra Señora de Guadalupe,3 donde ofrece no sólo los 
datos precisos para su estudio, sino también las directrices para profundizar 
en el análisis de cada una de las asociaciones en el aspecto social, político 
y económico; con base en un documento de la segunda mitad del siglo 
xviii, la autora afirma que las tres cofradías establecidas por los indios en 
el santuario del Tepeyac compartían la misma mesa directiva. De igual 
manera, Alicia Mayer, en su artículo “Las corporaciones guadalupanas: 
centros de integración ‘universal’ del catolicismo y fuentes de honorabilidad 
y prestigio”,4 deja la ruta para indagar sobre la relación existente entre el 
movimiento de la contrarreforma y el guadalupanismo novohispano, ade-
más de profundizar en el análisis de las corporaciones guadalupanas como 
un instrumento para el fortalecimiento de la devoción a la virgen de Gua-
dalupe, la historiadora propone que el estudio de estas asociaciones sirve 
para descubrir el desarrollo de las prácticas religiosas y las creencias que 
se impulsaron al interior de la sociedad novohispana. Por su parte, Ana Rita 
Valero de García Lascuráin, en su libro La Archicofradía Universal de Nues-
tra Señora de Guadalupe. Pasado y presente,5 aborda el papel social que tuvo 
esta institución en el santuario a lo largo de cuatro siglos de historia; esbo-

3  Delfina López Sarrelangue, Una villa mexicana en el siglo xviii: Nuestra Señora de Gua-
dalupe, 2a. ed. (México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investiga-
ciones Históricas; Miguel Ángel Porrúa, 2005).

4  Alicia Mayer, “Las corporaciones guadalupanas: centros de integración ‘universal’ del 
catolicismo y fuentes de honorabilidad y prestigio”, en Formaciones religiosas en la América 
colonial, coordinación de María Alba Pastor y Alicia Mayer (México: Universidad Nacional 
Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, 2000).

5  Ana Rita Valero de García Lascuráin, La Archicofradía Universal de Nuestra Señora de 
Guadalupe. Pasado y presente (México: Insigne y Nacional Basílica de Guadalupe, 2002).



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 79

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

za como perspectivas de investigación el análisis de las indulgencias, y deja 
la pista para profundizar en el análisis de las cofradías de naturales, en 
particular, de la que se fundó en la antigua iglesia de los indios. Cabe apun-
tar que las tres historiadoras le dan mayor seguimiento en sus estudios a la 
congregación de españoles que se estableció en 1674 en el mencionado 
recinto, y esbozan algunos datos para la reconstrucción de la historia de la 
cofradía de indios. De la misma manera, Gustavo Watson Marrón en su 
obra El templo que unió a Nueva España. Historia del santuario y Colegiata de 
Guadalupe extramuros de México en el siglo xviii,6 dedica un apartado de su 
investigación para analizar dos corporaciones dedicadas a la virgen de Gua-
dalupe en la época novohispana: una congregación de españoles y una co-
fradía de indios; utiliza fuentes inéditas del Archivo Histórico de la Basílica 
de Guadalupe que amplían la información obtenida en los estudios prece-
dentes. Watson es el primer historiador que da a conocer de manera clara 
y precisa la historia de la Cofradía de Nuestra Señora de Guadalupe, fun-
dada por naturales, así como las cláusulas de su constitución, dejando la 
posibilidad abierta para profundizar en el análisis de esta institución.

El presente artículo es el resultado de una investigación más amplia,7 y 
tiene el objetivo de ampliar la información de la historia de la cofradía de 
la virgen de Guadalupe fundada por indios, así como dar a conocer la rela-
ción entre las otras dos cofradías establecidas también por naturales y com-
prender a grandes rasgos (por la escasez de fuentes) sus características 
como organizaciones corporativistas. El análisis de esta asociación explica 
el carácter corporativo que adquirió la imagen de la Guadalupana entre la 
sociedad novohispana. La cofradía de indios dedicada a la virgen María en 
su advocación de Guadalupe fue una institución corporativa que tuvo la 

6  Gustavo Watson Marrón, El templo que unió a Nueva España. Historia del Santuario y 
Colegiata de Guadalupe extramuros de México en el siglo xviii (México: Basílica de Guadalupe; 
Miguel Ángel Porrúa; Seminario Conciliar de México, 2012).

7  Véase Juan Javier Ortiz Rodea, “La Cofradía de Nuestra Señora de Guadalupe fundada 
en el Santuario del Tepeyac: 1678-1800. Una cofradía de indios en el mundo novohispano” 
(tesis de licenciatura, Universidad Autónoma del Estado de México, 2014). En este trabajo 
se analizó a la cofradía Guadalupana, desde la lente del corporativismo eclesiástico, las fuentes 
primarias que se utilizaron para la reconstrucción de la historia de la asociación provienen 
en su mayoría del Archivo Histórico de la Basílica de Guadalupe y son: en primer lugar, su 
constitución, algunas actas de cabildo que comprenden el periodo de 1760-1767, tres 
memorias de lo que recolectaban los mayordomos, dos demandas para la recolección de las 
limosnas, algunos citatorios y papeles sueltos. Desafortunadamente son pocos los documentos 
que hacen referencia a la Cofradía de Nuestra Señora de Guadalupe, fundada por los indios 
del Santuario del Tepeyac durante el siglo xvii.



Ortiz Rodea80

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

finalidad de integrar, organizar y tomar en cuenta a la población autóctona 
de la jurisdicción del pueblo de Guadalupe, que no sólo los congregó para 
la realización de los actos litúrgicos, sino que también les dio la posibilidad 
de ocupar algún cargo en el gobierno civil de la república de indios. El pre-
sente trabajo se estructura en cuatro apartados: en el primero se da un breve 
panorama geográfico, histórico y religioso del pueblo y santuario de Guada-
lupe; en el segundo se analiza a la congregación de españoles de la virgen de 
Guadalupe como antecedente inmediato para la fundación de la cofradía 
de indios; posteriormente, en el tercer apartado se examina a la Cofradía de 
Nuestra Señora de Guadalupe en sus aspectos legal, administrativo, econó-
mico y social, a través de las fuentes de archivo; en la cuarta sección se 
aborda la relación corporativa que se dio entre las tres cofradías de indios 
establecidas en el santuario del Tepeyac.

El pueblo de indios del santuario de Guadalupe

Para poder descubrir la función que tuvo una cofradía como institución 
eclesiástica se debe tomar en cuenta el contexto histórico y político del 
lugar donde se estableció. En nuestro estudio de caso el escenario donde 
se fundó y consolidó la cofradía de indios dedicada a la virgen de Guada-
lupe fue el territorio eclesiástico del pueblo y el santuario de Guadalupe, 
ubicado al norte de la ciudad de México. Durante el siglo xvi se comenzó 
a llamar pueblo de Nuestra Señora de Guadalupe al Tepeyac (aunque aún 
no lo era, debido a que en ese tiempo todavía no se redactaba un documen-
to oficial por parte del monarca español y de las autoridades virreinales que 
lo validara), también se le conoció como pueblo del Santuario de Guadalu-
pe o pueblo de la ermita de Guadalupe, sujeto a la parcialidad de Santiago 
Tlatelolco hasta el siglo xviii como comunidad indígena; pero también 
formó parte territorial del corregimiento de la ciudad de México por la 
población española que vivía en este sitio.

El cerro del Tepeyac se encontraba al norte de la parcialidad de Santia-
go Tlatelolco a una legua (4.19 km) de distancia; al este limitaba con la la-
guna de Texcoco, al oeste con los ríos de Tlanepantla y de los Remedios 
que se juntaban con el río Unido, llamado posteriormente de Guadalupe; 
detrás del cerro de 40 metros de altura se desprendía la sierra de Guadalu-
pe que la formaban cuatro cerros, llamados de Santa Isabel Tola, Zacahuitz-
co, Guerrero y el mencionado Tepeyac, siendo esta última la cumbre más 



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 81

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

representativa de la pequeña cadena montañosa8 (véase la figura 1). Este 
lugar se comunicaba con la ciudad de México por la calzada de piedra lla-
mada de Guadalupe, que llegaba al barrio de Santiago Tlatelolco; era una 
barrera que impedía la comunicación entre las aguas de la laguna, por un 
lado, y las de los ríos, por el otro. En los primeros años del siglo xvii fue 
arreglada con mano de obra indígena, y los trabajos fueron dirigidos por el 
padre Torquemada.9

Al iniciar la evangelización en Nueva España, los misioneros francisca-
nos establecieron una ermita en Tepeaquilla;10 con el paso del tiempo esta 
iglesia pasó a formar parte del clero secular en el periodo del arzobispo 
Montúfar, quien nombró un vicario que debería cuidar la ermita y admi-
nistrar los sacramentos no sólo en Guadalupe sino también en las estancias 
indígenas de los alrededores.11 En el año de 1702, el arzobispo de México, 
don Juan de Ortega y Montañés,12 integró en Guadalupe un nuevo curato, en 
el cual la vicaría13 elevaría su rango a parroquia14 teniendo su ubicación en la 
antigua “iglesia de los indios”,15 ya que en esas fechas se llevaban a cabo los 
trabajos de la construcción del nuevo santuario.16

  8  López Sarrelangue, Una villa mexicana en el siglo xviii, 15.
  9  Francisco Miranda Godínez, Dos cultos fundantes: los Remedios y Guadalupe (1521-

1649). Historia documental (México: El Colegio de México, 2001), 244.
10  Nombre que le otorgaron los españoles al Tepeyac para diferenciarlo del poblado de 

Tepeaca, ubicado en el actual estado de Puebla, hasta el año de 1563 cuando se le comenzó 
a llamar Guadalupe. Álbum de la Coronación de la Santísima Virgen de Guadalupe (México: 
Imprenta El Tiempo de Victoriano Agüeros, 1895), 29.

11  En un primer momento la Vicaría de Guadalupe formó parte de la Parroquia de Santa 
Catarina Mártir de México.

12  Gustavo Watson Marrón, “Los templos del Tepeyac, ayer y hoy”, en Memoria del 
Congreso Guadalupano. “Mucho quiero, muchísimo deseo que aquí me levanten mi templo” 8, 9 
y 10 de octubre de 2001 (México: Publicaciones de la Basílica de Guadalupe; Instituto de Es-
tudios Teológicos e Históricos Guadalupanos, 2002), 38.

13  De acuerdo con el Diccionario de autoridades, una vicaría era una oficina o tribunal 
donde el vicario ejercía las funciones para llevar a cabo los oficios litúrgicos. Véase en Real 
Academia Española, Diccionario de autoridades, Serie Biblioteca Romana Hispánica (Madrid: 
Gredos, 1990), 2:475.

14  Siguiendo con el Diccionario de autoridades, una parroquia era el lugar donde se ad-
ministraban, por derecho y obligación, los sacramentos a los fieles y donde se desarrollaba 
el culto divino y era regida o administrada por el cura o párroco. Ibidem, 135.

15  A este lugar se le conoció por tradición como la “parroquia de indios”, ya que en ese 
lugar se guardaban los libros de las partidas de bautismo y matrimonio y objetos de liturgia 
del curato.

16  En 1695 inició su construcción. Colocó la primera piedra del edificio arquitectónico 
el arzobispo de México, Francisco de Aguiar y Seijas. El proceso de construcción concluyó 



Ortiz Rodea82

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

Figura 1. Relevamiento topográfico del Santuario de Nuestra Señora de Guadalupe del 
Tepeyac y de sus accesos antes de 1694. Plano que contiene la ubicación geográfica 
del pueblo y santuario de Guadalupe en el siglo xvii, y de los pueblos cercanos que 
pertenecían a su jurisdicción eclesiástica; Santa Isabel Tola, San Pedro Zacatengo, 
Santiago Atzacoalco y San Juan Ixhuantepec. En la figura se puede apreciar la 
topografía del lugar; al fondo, la sierra de Guadalupe, de la cual se desprendía 
una pequeña cadena montañosa donde sobresale el cerro del Tepeyac, y frente a 
éste, el santuario dedicado a la virgen de Guadalupe. Fuente: Mapa tomado de 
Jacques Lafaye, Quetzalcóatl y Guadalupe. La formación de la conciencia nacional en 
México, 1a. reimp., trad. de Ida Vitale y Fulgencio López Vidarte (México: Fondo 

de Cultura Económica, 1991, s/p)

hasta 1709 con una solemne celebración encabezada por el duque de Albuquerque, virrey 
de la Nueva España. Iván Martínez Huerta, “Los estrenos de una casa. Los traslados y fiestas 
en Guadalupe.” Boletín Guadalupano. Información del Tepeyac para los Pueblos de México 
(Publicación mensual  gratuita de la Basílica de Guadalupe, México), n. 105, año ix (septiem-
bre 2009), 23.



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 83

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

En 1703 fue designado como primer párroco el bachiller Francisco de 
Fuentes y Carrión;17 el curato estuvo integrado por los pueblos sujetos a 
la reducción de Guadalupe: Santa Isabel Tola, San Juan Ixhuantepec 
(Ixhuatepec), Santiago Atzacualco (Atzacoalco) y San Pedro Zacatengo 
(Zacatenco); además la parroquia contaba con dos barrios: el de San Lo-
renzo y el de Tlatelolco de las Salinas.18 La parroquia o curato de Guada-
lupe funcionó como órgano eclesiástico hasta 1749 cuando el arzobispo 
de México, don Manuel Rubio y Salinas, la extinguió perpetuamente y en 
su lugar erigió la “Insigne y Real Colegiata de Nuestra Señora de Guada-
lupe”, con cabildo, coro, misa capitular, arca, bolsa, sello, archivo, entre 
otras prerrogativas y una abadía a favor de un presbítero secular, el pri-
mer abad de la Colegiata en asumir el cargo, en 1751, fue el doctor don 
Juan Antonio de Alarcón y Ocaña. El curato no se disolvió del todo, fue 
agregado al cabildo de la Colegiata y el canónigo magistral19 era el sacer-
dote encargado de atender simultáneamente a la antigua parroquia; en 
particular administrar los sacramentos, realizar los oficios litúrgicos y 
vigilar el cumplimiento de las funciones de las cofradías integradas por 
naturales en la iglesia de los indios.

La mayoría de la población tanto en los pueblos como en los barrios era 
de indios, pero también había españoles y algunos mestizos que habían 
establecido sus casas alrededor de la primera ermita dedicada a la virgen 
de Guadalupe. En los siglos xvi y xvii la reducción de Guadalupe se gober-
naba por un alcalde que se elegía anualmente por el común de los pueblos, 
alternando el puesto con los vecinos de los dos barrios; de igual forma se 
designaban dos regidores: uno mayor, otro menor y un alguacil. En las 
comunidades sujetas se elegían del mismo modo a sus respectivas autori-
dades, alcaldes y regidores.20

17  Jesús García Gutiérrez, Efemérides guadalupanas publicadas con motivo de la celebración 
del IV Centenario de las apariciones de la Santísima Virgen de Guadalupe (México: Antigua 
Imprenta de Murguía, 1931), 143.

18  A este último barrio se le conoció primero con el nombre de Tlatelolco de las Salinas 
(Tlatilulco de acuerdo con la transcripción de los documentos) posteriormente fue llamado 
barrio de San Bartolomé de las Salinas o simplemente barrio de las Salinas. López Sarrelangue, 
Una villa mexicana en el siglo xviii, 20.

19  Gustavo Watson Marrón, “Significado del nombre ‘Insigne y Nacional Basílica de 
Guadalupe’ (2da. parte)”, Boletín Guadalupano. Información del Tepeyac para los Pueblos 
de México (Publicación mensual  gratuita de la Basílica de Guadalupe, México), n. 124, año xi 
(julio 2011), 34. López Sarrelangue, Una villa mexicana en el siglo xviii, 84-87.

20  López Sarrelangue, Una villa mexicana en el siglo xviii, 23.



Ortiz Rodea84

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

Fue hasta el siglo xviii cuando se erigió formalmente el pueblo de Gua-
dalupe para los indios (1741) y villa para la población española y mestiza 
(1751). Sin embargo, en 1735 los naturales del pueblo del Santuario de 
Guadalupe celebraron por primera vez cabildo independientemente de la 
parcialidad de Santiago Tlatelolco; eligieron a su gobernador, dos alcaldes, 
dos regidores, un alguacil mayor y un escribano.21 Los cuatro pueblos y 
los dos barrios antes mencionados quedaron como subalternos, y recono-
cieron a la jurisdicción de Guadalupe como su cabecera.22

La congregación de españoles  
de la Virgen de Guadalupe fundada en 1674

Los españoles fueron los primeros en integrar una congregación dedicada 
a la virgen de Guadalupe en su santuario del Tepeyac;23 el 28 de abril de 
1674 eligieron como su primer prefecto a don Isidro Sariñana, y en 1675 

21  El 22 de agosto de 1774 se eligieron como oficiales de la república de indios del pue-
blo del Santuario de Nuestra Señora de Guadalupe a los siguientes naturales principales: el 
cargo de gobernador fue ocupado por don Francisco de Sales; como alcaldes estuvieron don 
Fernando José y don Francisco de Escalona; los regidores fueron don Gregorio José de Ferrer 
y don Salvador de la Cruz. El cargo de alguacil mayor fue desempeñado por don Julián Faus-
tino y como escribano de la república estuvo don José Lucas Hernández. Archivo General 
de la Nación (en los sucesivo agn), Indiferente Virreinal, General de Parte, caja 2571, exp. 
024, año 1774, f. 3.

22  López Sarrelangue, Una villa mexicana en el siglo xviii, 46-47.
23  Era una asamblea o grupo de personas que se juntaban y formaban un cuerpo o co-

lectividad para practicar alguna obra piadosa o de devoción. Para que la fundación de una 
congregación en la Nueva España estuviera dentro del marco de la legalidad era necesario 
que ésta contara con la autorización apostólica del Sumo Pontífice, o en su defecto tener la 
aprobación de algún obispo. El gobierno de estas instituciones recaía en la figura del pre-
fecto, que la mayoría de las veces era clérigo secular o regular, dependiendo de la congre-
gación. Los sacerdotes que pertenecían a estas corporaciones las utilizaron como medio 
para escalar posiciones dentro de la jerarquía eclesiástica y algunos llegaron a ser obispos 
o representativos prelados (canónigos o prebendados) que ocuparían cargos relevantes 
dentro de los cabildos eclesiásticos de las catedrales de las principales ciudades novohispa-
nas. Para profundizar sobre este tema, véanse Asunción Lavrin, “La Congregación de San 
Pedro. Una cofradía urbana del México colonial 1604-1730”, Historia Mexicana (El Colegio 
de México), n. 4, v. xxix (abril-junio 1980), 562-601, y John F. Schwaller, “Los miembros 
fundadores de la Congregación de San Pedro México, 1557”, Cofradías, capellanías y obras 
pías en la América colonial, coordinación de María del Pilar Martínez López-Cano et al. 
(México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históri-
cas, 1998), 109-117.



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 85

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

el papa Clemente X confirmó la formación de la institución.24 Esta asocia-
ción estuvo integrada únicamente por sacerdotes en sus primeros años de 
existencia; posteriormente abrieron sus puertas para que laicos españoles 
acaudalados y de prestigio pudieran pertenecer a la corporación. Para in-
gresar a la congregación guadalupana los socios debían pagar un real al 
inscribirse y medio real como contribución semanal,25 acto inmediato la 
asociación le otorgaba al congregante la patente o carta de identidad que lo 
acreditaba como integrante de la colectividad; en algunos casos en este 
documento se incluía el sumario de las indulgencias a las que el socio tenía 
derecho siempre y cuando cumpliera con todos los requisitos para obte-
nerlas. Cuando un integrante de la congregación fallecía, ésta le otorgaba a 
sus familiares 30 pesos para ayudar con los gastos funerarios siempre que 
el congregante hubiese pagado sus cuotas puntualmente.26 La fiesta de la 
congregación de la virgen de Guadalupe se celebraba con gran solemnidad 
el 12 de diciembre en su santuario. Por el progreso de la institución los 
cofrades debían acudir confesados con el propósito de participar en el sa-
cramento de la comunión; además los sacerdotes congregantes tenían la 
obligación de ofrecer las misas el día de la festividad por los socios vivos y 
difuntos; ellos eran los encargados de llevar la custodia con el Santísimo 
Sacramento durante la procesión.27

En 1675 el arzobispo de México, fray Payo Enríquez de Rivera, encargó 
a las autoridades de la congregación la construcción de 15 torreones o 
monumentos que representarían los misterios del rosario en la Calzada de 
Guadalupe28 (conocida actualmente como Calzada de los Misterios). De 
esta manera la congregación formada por españoles acercó a los novohis-
panos a externar su religiosidad de manera colectiva a través de la realización 
de los actos públicos, como las procesiones, las peregrinaciones, los rosarios 
y las misas, que fortalecían la fe católica entre la sociedad; además, en algu-
nas ocasiones los congregantes ayudaron a embellecer arquitectónicamente 

24  García Gutiérrez, Efemérides guadalupanas, 72.
25  Archivo Histórico de la Basílica de Guadalupe (en lo sucesivo ahbg), Santuario de 

Guadalupe, Serie Cofradías, caja 356, exp. 9, año ca. 1777, f. 3.
26  ahbg, Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja 356, exp. 8, año ca. 1780, f. 2.
27  ahbg, Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja 391, exp. 33, año ca. 1705, f. 1. Véase 

también Watson Marrón, El templo que unió a Nueva España, 138.
28  Martha Fernández, La imagen del templo de Jerusalén en la Nueva España (México: 

Universidad Nacional Autónoma de México, 2003), 144.



Ortiz Rodea86

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

el santuario con sus limosnas y donaciones; también patrocinaron varias 
obras de arte de manera colectiva.

La congregación era dirigida por un prefecto que en sus primeros años 
de existencia era un sacerdote secular de acuerdo con su constitución; pos-
teriormente, en 1675 se decidió que el cargo se turnara: un año le corres-
pondía a un clérigo y el siguiente a un laico;29 por ejemplo, el 18 de diciem-
bre de 1768 ocupó el cargo como prefecto de la asociación don Joaquín 
Dongo, laico adinerado de origen español.30 En 1755 la institución estaba 
integrada por 65 socios, de los cuales 36 eran hombres y 29 mujeres;31 en 
la segunda mitad del siglo xviii, en el año de 1786, la congregación admitió 
oficialmente a toda la población sin exigencias étnicas ni sociales;32 la úni-
ca condición que se pedía para que los individuos ingresaran a la asociación 
era que profesaran fielmente la devoción a la virgen de Guadalupe. Duran-
te el siglo xix la congregación fue elevada a la categoría de archicofradía 
por el papa León XIII, el 9 de septiembre de 1890;33 esta institución agrupó 
a las cofradías y congregaciones que se establecieron en el santuario del 
Tepeyac desde el siglo xvii. Fue hasta el 12 de diciembre de 1899 cuando 
el arzobispo de México, don Próspero María Alarcón y Sánchez de la Bar-
quera, confirmó la erección de la asociación y nombró como su primer 
director general al abad Leopoldo Ruiz.34 En la actualidad esta institución 
persiste con el nombre de Archicofradía Universal de Santa María de Gua-
dalupe en la Insigne y Nacional Basílica de Guadalupe, presidida por la 
doctora Ana Rita Valero de García Lascuráin.

29  Watson Marrón, El templo que unió a Nueva España, 141.
30  García Gutiérrez, Efemérides guadalupanas, 228. 
31  ahbg, Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja 356, exp. 25, año ca. 1755, f. 3.
32  Valero de García Lascuráin, La Archicofradía Universal de Nuestra Señora de Guada-

lupe, 49.
33  Era una institución que reunía a dos o más cofradías que tenían ciertas características 

en común, como la advocación a la que estaban dedicadas o el fin que perseguían; esta aso-
ciación corporativa debía ser erigida por el sumo pontífice a perpetuidad, sin que se pudiera 
trasladar a otra parte, además de que una cofradía no podía ser agregada a más de una archi-
cofradía. Alicia Bazarte Martínez, Las cofradías de españoles en la ciudad de México (1526-
1860) (México: Universidad Autónoma Metropolitana, Azcapotzalco, 1989), 34; véase tam-
bién Dagmar Bechtloff, Las cofradías en Michoacán durante la época de la Colonia: la religión 
y su relación política y económica en una sociedad intercultural, traducción de Joaquín Francis-
co Zaballa Omaña (México: El Colegio de Michoacán; El Colegio Mexiquense, 1996), 65.

34  Xavier Escalada, Enciclopedia Guadalupana. Temática, histórica y onomástica (México: 
Dos Colinas Vaticano y Tepeyac, 1995), 1:66.



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 87

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

La Cofradía de Nuestra Señora de Guadalupe  
fundada por indios en 1678

Las corporaciones guadalupanas (la congregación de españoles y la cofradía 
de indios)35 fundadas en el santuario del Tepeyac en la segunda mitad del 
siglo xvii, como instituciones corporativas, promovieron el culto a la virgen 
de Guadalupe, en primer lugar a nivel local o regional para que posterior-
mente, en el siglo xviii, esta devoción se convirtiera en una de las más 
representativas del virreinato de la Nueva España.36 En la época novohis-
pana una cofradía era una asociación de fieles laicos llamados cofrades, 
reunidos en torno al culto religioso (a algún misterio de la vida de Cristo, 
advocación de la Virgen o bajo el patronato de algún santo), con la finalidad 
de promoverlo y acrecentarlo mediante el ejercicio de obras caritativas y de 
asistencia espiritual, así como para fomentar la solidaridad, la seguridad, la 
fraternidad y la identidad entre los socios al interior de la corporación. Las 
cofradías de indios fueron instituciones nucleares de la vida local indígena, 
revestidas de símbolos cívico-religiosos, gracias a su capacidad de desarrollar 
determinadas funciones políticas, sociales y económicas para consolidar las 
identidades colectivas.37

Aspecto legal de la cofradía

La legislación eclesiástica y civil del periodo novohispano apuntaba que 
para poder instituir una cofradía, dentro del marco de la legalidad, se debía 
contar con la autorización del obispo de la diócesis donde se establecía y 
de un representante real que avalara la fundación de la institución, según 
las normas impuestas por la Corona y la Iglesia. La historia de la cofradía 

35  De acuerdo con María Alba Pastor, una corporación dedicada a un solo culto público 
en particular podía estar dividida en grupos étnicos como en nuestro caso, donde había una 
congregación para españoles y una cofradía para indios, ambas instituciones dedicadas a la 
virgen María en su advocación de Guadalupe. María Alba Pastor, “La organización corpo-
rativa de la sociedad novohispana”, en Formaciones religiosas en la América colonial, coordi-
nación de María Alba Pastor y Alicia Mayer (México: Universidad Nacional Autónoma de 
México, Facultad de Filosofía y Letras, 2000), 104.

36  Alicia Mayer, “Las corporaciones guadalupanas”, 183.
37  Eloy Gómez Pabellón, “El sistema de cargos en Mesoamérica: de fundación piadosa a 

institución político-religiosa”, Revista Española de Antropología Americana (Ediciones Com-
plutense), v. 46 (2016), 65.



Ortiz Rodea88

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

de Nuestra Señora de Guadalupe fundada por naturales inició el 16 de no-
viembre de 1678, cuando el fiscal de doctrina, don Juan Antonio, y los indios 
principales de los pueblos pertenecientes a la jurisdicción de Guadalupe38 
acudieron a ver al abogado de los Reales Consejos don Lope Cornejo de 
Contreras,39 para pedir licencia para fundar una cofradía a semejanza de la 
congregación establecida por los españoles en 1674: “En el año de 1678 
dicen los indios de los quatro pueblos que en una Hermita y casa de Nove-
nas que esta inmediata a la Hermita y Iglesia principal han colocado a un 
costado una efigie y retrato de la original por la constante tradición de que 
allí fue la primera Aparición de la Señora y piden licencia para fundar allí 
una cofradía donde no se pueda mudar a otra parte”.40

La petición fue informada al vicario capellán de la ermita y santuario 
de Guadalupe, el bachiller Alonso de Hita,41 días después de la primera 
solicitud. El 23 de noviembre del mismo año se dio la respuesta a favor de 
la cofradía de los naturales de sus pueblos y doctrinas; el sacerdote dijo que 
convenía fundar la institución y concedió la licencia para que se pudieran 
juntar a hacer, formar y otorgar las reglas y constituciones para el buen 
funcionamiento de la corporación.42 Después los interesados se reunieron 
para realizar las reglas y constituciones que regirían a la institución de 
acuerdo con el derecho canónico vigente,43 con la legislación eclesiástica 

38  Los fundadores de la corporación fueron los naturales principales de la parcialidad, 
quienes gozaban de prestigio social, económico y político al interior de la comunidad; las 
cofradías rurales permitieron que la nobleza indígena tuviera participación dentro de la 
organización corporativa de la sociedad. Los indios principales eran: don Francisco Joseph, 
don Diego Gerónimo, don Martín Francisco, don Juan Felipe, don Nicolás Lorenzo, don Juan 
Nicolás, Juan Felipe, don Juan Luis, don Juan de Santiago, don Diego Juan, don Nicolás de 
San Diego, don Luis Bartolomé de Francia, don Juan Diego, don Salvador Andrés, Bartolomé 
de la Cruz, Juan Bentura, don Miguel Fernández, don Lucas Juan, don Miguel Juan, don Bar-
tolomé García, don Juan Thomas, Melchor Francisco, Joseph Valeriano, don Juan Antonio, 
don Francisco Joseph, Pedro López. ahbg, Santuario de Guadalupe, Serie Cofradías, caja 378, 
exp. 12, año ca. 1740, f. 1.

39  ahbg, Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja. 357, exp. 5, año 1760-1762, f. 6.
40  ahbg, Santuario de Guadalupe, Serie Cofradías, caja 378, exp. 12, año ca. 1740, f. 1.
41  Watson Marrón, El templo que unió a Nueva España, 143.
42  ahbg, Santuario de Guadalupe, Serie Cofradías, caja. 357, exp. 5, año 1760-1762, f. 9.
43  De acuerdo con los cánones eclesiásticos, las cofradías debían tener un nombre to-

mado de los atributos de Dios, de los misterios de la religión cristiana, de las fiestas de Cris-
to y de la virgen María, o de los santos patronos; además, debían fundarse en un templo, 
capilla u oratorio en concreto; este sería el lugar donde los socios se reunirían periódicamen-
te para acrecentar el culto divino a través de la realización de las actividades litúrgicas, como 
procesiones, misas, rezos, así como lo referente a la organización de la festividad del santo 



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 89

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

(Primer Concilio Provincial Mexicano)44 y con las normas civiles (Leyes 
de Indias).45 Una vez redactados los estatutos, fueron llevados para que el 
juez provisor de los naturales, don Lope Cornejo de Contreras,46 los revi-
sara y confirmara el 27 de febrero de 1679 en nombre del  arzobispo de 
México y virrey de la Nueva España, don fray Payo Enríquez de Rivera 
(de la orden de San Agustín); a partir de ese momento la institución co-
menzó a desempeñar sus funciones dentro del marco de la legalidad como 
organismo corporativo.

De acuerdo con la documentación sobre la cofradía guadalupana fun-
dada por indios, se distinguen dos grandes periodos de tiempo para el aná-
lisis de la asociación: el primero va de 1678 al año de 1759 cuando se fundó 
y consolidó la corporación. Al finalizar el siglo xvii el arzobispo de México 
Francisco de Aguiar y Seijas inició con un programa que pretendía reorga-
nizar, regularizar y consolidar a las cofradías en su territorio eclesiástico, 
con la finalidad de mejorar su administración, después de varias visitas 
pastorales el prelado encontró que estas corporaciones presentaban irregu-
laridades en cuanto al manejo de sus cuentas y que no se respetaban sus 

patrón de la asociación como una de sus principales tareas institucionales. Gonzalo Arteche 
B., El Código de Derecho Canónico. Traducido y comentado (Santiago de Chile: Imprenta San 
Francisco, 1944), 1:500.

44  El decreto lxxv ordenaba que no se establecerían cofradías sin licencia del obispo o 
de alguna autoridad eclesiástica; además se obligaba a las dignidades clericales a examinar, 
aprobar y confirmar las constituciones y estatutos; si esta disposición se pasaba por alto se 
anulaban los reglamentos y los cofrades deberían pagar diez pesos como multa. Leticia Pérez 
Puente et al., “Primer y segundo concilios”, en Concilios provinciales mexicanos. Época colonial, 
coordinación de María del Pilar Martínez López-Cano, versión en cd-rom (México: Univer-
sidad Nacional Autónoma de México, Instituto de investigaciones Históricas, 2004), 85.

45  La legislación indiana reglamentó a las cofradías con la ley 25, título 4, libro 1; ésta 
decía que las cofradías debían establecerse bajo tres requisitos esenciales dentro de la nor-
matividad civil: a) debían contar con la licencia del monarca o de alguna autoridad represen-
tante del rey para su institución; b) la revisión y aprobación de sus estatutos por el Consejo 
de Indias además de la autorización del obispo local; y c) los cofrades sólo podían reunirse 
siempre y cuando estuviese presente un delegado real y el cura local. Juan Manzano Manza-
no, Recopilación de leyes de los Reynos de Indias, prólogo de Ramón Méndez y Pidal (Madrid: 
Ediciones Cultura Hispánica, 1973), 1:20. En ciertas ocasiones dichos requerimientos se 
pasaban por alto; por tal motivo se promulgó la ley 6, título 2, libro 1, que prohibía, por orden 
real, fundar o erigir cofradías, congregaciones o hermandades sin la aprobación civil y ecle-
siástica para su funcionamiento, por lo que si no contaban con estos requisitos quedaban 
extintas y carecían de carácter legal. Justo Donoso, Instituciones de derecho canónico ameri-
cano (París: Librería de la Rosa y Bouret, 1852), iii:114.

46  García Gutiérrez, Efemérides guadalupanas, 38.



Ortiz Rodea90

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

constituciones.47 La segunda etapa de la cofradía guadalupana de indios 
inicia el 18 de junio de 1760, cuando los oficiales de la cofradía y los demás 
indios de la jurisdicción del pueblo de Guadalupe solicitaron la reactivación 
de la asociación al juez provisor de los naturales del arzobispado de México 
don Francisco Jiménez Caro, quien tendría la función de supervisar que la 
asociación llevara a cabo sus actividades de acuerdo con sus constituciones 
y finaliza en el año de 1800 cuando la institución comienza a entrar en de-
cadencia al no contar con bienes, ni rentas, ni recursos económicos para 
llevar a cabo sus funciones y los gastos recaían en la persona del mayordomo.

El documento que arroja la mayor información para la reconstrucción 
de la historia de la Cofradía de Nuestra Señora de Guadalupe es su consti-
tución, donde se describen las reglas o cláusulas que los cofrades tenían 
que cumplir al pie de la letra para el buen funcionamiento de la institución, 
en los ámbitos administrativo, económico y social.48 La primera regla de su 
constitución apuntaba que la cofradía quedaba establecida perpetuamente 
en la iglesia y ermita que estaba inmediata a la iglesia principal (la antigua 
iglesia de los indios),49 con la condición de que no se trasladara a otro tem-
plo, ermita, capilla o altar bajo ningún pretexto, con el título o nombre de 
Nuestra Señora de Guadalupe,50 en recuerdo de su milagrosa aparición en 
la tilma del indio Juan Diego; además, la segunda cláusula estipulada en el 
mismo documento indicaba que todos los cofrades estaban obligados tanto 
a cuidar como asistir a la cofradía y que la ermita y casa de novenas51 se 

47  Carolina Yveth Aguilar García, “La reforma arzobispal y monárquica de cofradías y 
otras asociaciones seglares en ciudad de México y pueblos circunvecinos, 1750-1808” (tesis 
doctoral, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2019), 176-177.

48  En el manuscrito se exponen dos de los principales propósitos de la corporación; por 
un lado, integrar a los indios que vivían en los pueblos cercanos al Tepeyac a la fe católica y, 
por el otro, propagar la devoción a la virgen de Guadalupe entre la población novohispana.

49  Este templo fue construido de 1647 a 1649 por el bachiller Luis Lasso de la Vega 
(capellán de Guadalupe de 1647 a 1657) con mano de obra indígena. Esta pequeña iglesia 
tenía un altar y un retablo dorado; junto a éste se construyó una casa u hospedería para que 
la ocuparan los indios del partido de Guadalupe y del Arzobispado de México que acudían 
en procesión al Santuario del Tepeyac. Luis T. Montes de Oca, Las tres primeras ermitas 
guadalupanas del Tepeyac: algunas conjeturas acerca de las ruinas arqueológicas del siglo xvi, 
encontradas en la sacristía de la parroquia archipresbitral de Santa María de Guadalupe (México: 
Imprenta Labor Mix, 1937), 106.

50  ahbg, Secretaría Capitular, Cofradías, caja 357, exp. 5, año 1760-1762, f. 13.
51  Hospedería que servía para que algunos fieles pudieran retirarse por algunos días a 

hacer ejercicios espirituales o rezar novenas. Fue construida por órdenes del arzobispo de 
México Francisco de Manso y Zúñiga en 1632 y duró hasta 1751, tiempo en el que se de-
rrumbó para aumentar la sacristía de la Iglesia Colegiata. Watson Marrón, “La Parroquia 



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 91

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

tuviera siempre aseada y con la decencia debida, si le ocurría algún dete-
rioro causado por el tiempo debía ser reparado con las limosnas de la aso-
ciación.52

Aspecto administrativo de la cofradía

Toda cofradía debía contar con una mesa directiva encargada de dirigir a 
la asociación, con la finalidad de vigilar que sus funciones y constituciones 
se cumplieran cabalmente. La tercera regla de la constitución de nuestra 
cofradía relata que, a finales del siglo xvii y principios del xviii, el día 12 
de diciembre de cada año a las cuatro de la tarde se tenían que juntar en la 
ermita todos los miembros de la asociación en presencia del padre vicario 
de la doctrina y partido de Guadalupe, para elegir a los integrantes de la 
mesa directiva de la institución.53

Los oficiales que representaban a la asociación eran: un rector, un ma-
yordomo y seis diputados54 que eran representados por un individuo de 
cada uno de los cuatro pueblos y de los dos barrios sujetos a la jurisdicción 
eclesiástica (véase el cuadro 1). Por lo que las principales funciones de la 
mesa consistían por un lado en asesorar y por el otro en discutir los asun-
tos de la asociación y ejecutar las decisiones colectivas aprobadas por la 
elección de la mayoría de los integrantes.55 Los representantes de la cofra-
día eran elegidos mediante una votación secreta, por espacio de un año con 
opción a ser reelegidos, si así era lo más conveniente para la institución, 
siempre y cuando su conducta fuera adecuada.

Para ocupar los cargos más relevantes dentro de la institución (que eran 
el del rector y el del mayordomo) se proponía a individuos que profesaban 
amor y devoción a la cofradía, además de que éstos debían ser caritativos 
y se comprometían a velar por aumentar los bienes y limosnas de la insti-
tución; de igual manera debían tener buena posición económica, además 

Antigua de Indios”, Boletín Guadalupano. Información del Tepeyac para los Pueblos de México 
(Publicación mensual  gratuita de la Basílica de Guadalupe, México), año xi, n. 126 (septiem-
bre 2011), 34.

52  ahbg, Secretaría Capitular, Cofradías, caja 357, exp. 5, año 1760-1762, f. 14.
53  ahbg, Secretaría Capitular, Cofradías, caja 357, exp. 5, año 1760-1762, f. 15.
54  ahbg, Secretaría Capitular, Cofradías caja 357, exp. 3, año ca. 1755, f. 2.
55  García Ayluardo, Desencuentros con la tradición, 114.



Ortiz Rodea92

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

Cuadro 1  
Mesa directiva de la Cofradía de Nuestra Señora de Guadalupe 

elegida el 18 de junio de 1760

Cargo en la cofradía Nombre del oficial

Rector Don Felipe de la Trinidad

Mayordomo interino Don Juan Gregorio y Aquino 

Diputado del barrio de San Lorenzo Don Marcos Alejandro

Diputado del barrio de Tlatilulco de las Salinas Don Juan Matías

Diputado del pueblo de Santiago Atzacualco Don Tomás Fernando

Diputado del pueblo de San Juan Ixhuatepec Don Francisco Antonio

Diputado del pueblo de San Pedro Zacatengo Don Pedro Antonio

Diputado del pueblo de Santa Isabel Tola Don Santiago Aparicio

Fuente: ahbg, Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja 357, exp. 5, año 1760-1762,  
f. 35.

de gozar de honorabilidad y prestigio al interior de la comunidad indígena56 
(véase el cuadro 2). Durante la segunda mitad del siglo xviii los integrantes 
de la cofradía se reunían a la mitad del año (a partir del mes de junio, julio 
o agosto) para elegir a los candidatos que ocuparían los principales cargos 
de la institución. Una carta citatorio que enviaba el juez eclesiástico del 
Provisorato de Indios y Chinos del Arzobispado de México al canónigo 
magistral de la colegiata servía para convocar a los indios de los pueblos y 
barrios que formaban parte de la asociación; casi por lo regular la asamblea 
se realizaba a las ocho de la mañana después de que los cofrades habían 
asistido a misa; era obligación de la autoridad clerical supervisar que este 
acto se llevara a cabo sin contratiempos.57

Es preciso señalar que en algunas ocasiones los oficiales de la cofradía 
llegaron a formar parte del cabildo de la república de indios del pueblo de 
Guadalupe; de este modo la asociación religiosa sirvió como instrumento 
para alcanzar y desempeñar un cargo dentro de la comunidad civil, por lo 

56  Estas eran las cualidades que debía tener el individuo que deseaba alcanzar un pues-
to dentro de la mesa directiva de la cofradía y que se sitúan dentro de las características del 
corporativismo novohispano.

57  ahbg, Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja 340, exp. 71, año 1678, f. 1. ahbg, 
Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja 346, exp. 9, año 1772, f. 1. ahbg, Secretaría Capitu-
lar, Serie Cofradías, caja 346, exp. 30, año 1778, f. 1.



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 93

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

Cuadro 2  
Rectores y mayordomos que tuvo la Cofradía 
de Nuestra Señora de Guadalupe de 1760-1767

Año Nombre del rector Nombre del mayordomo

1760 Don Felipe de la Trinidad Don Juan Gregorio y Aquino

1761 Don Andrés de la Trinidad Don Félix de la Trinidad

1762 Don José de Escalona Don Hipólito Casiano

1763 Don Eugenio Antonio Don Manuel George

1764 Don Francisco de Sales Don Santiago José

1765 Don José Joaquín Morales Don Matías de Escalona

1766 Don Juan de Rosas Don Hipólito Casiano

1767 Don Francisco José de Escalona Don Manuel George

Fuente: ahbg, Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja 357, exp. 5, año 1760-1762,  
f. 35-55.

que ambas instituciones, tanto la cofradía como el cabildo, desarrollaron un 
sistema de elección y rotación de cargos al interior de la colectividad duran-
te el siglo xviii.58 Por ejemplo, en 1739 don Juan de los Ángeles fue electo 
mayordomo de la cofradía; dos años después, en 1741 y 1742, ocupó el car-
go de gobernador del pueblo de Guadalupe,59 y en 1774 fue designado para 
ocupar el puesto de alcalde ordinario de la parcialidad de San Juan Ixhuate-
pec.60 Otro personaje que desempeñó puestos de elección popular tanto en 
la cofradía como en la república de indios de Guadalupe fue don Juan Claudio, 
quien en 1740 fue electo mayordomo de la asociación, un año antes de que 
se desempeñara como alcalde ordinario de la misma parcialidad.61 De esta 
forma se puede apreciar que no cualquier cofrade podía desempeñar cargos 
de representatividad religiosa y civil; solamente aquellos individuos que por 
su posición social de noble y su poder económico dotaban de prestigio a cada 
corporación, se percibe la existencia de una jerarquía social que permitía al 
socio ascender en la escala tan compleja del corporativismo novohispano.62

58  Pastor, “La organización corporativa de la sociedad novohispana”, 120.
59  López Sarrelangue, Una villa mexicana en el siglo xviii, 137.
60  agn, Indiferente Virreinal, General de Parte, caja 2571, exp. 024, año 1774, f. 3.
61  ahbg, Santuario de Guadalupe, Serie Cofradías, caja 269, exp. 52, año ca. 1741, f. 1.
62  Gómez Pabellón, “El sistema de cargos en Mesoamérica”, 56.



Ortiz Rodea94

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

Aspecto económico de la cofradía

Los recursos económicos de la asociación provenían de las cuotas que daban 
los socios,63 y de las limosnas que se recogían por todos los pueblos del 
Arzobispado de México para que se ayudaran a pagar sus gastos. De acuer-
do con la octava cláusula de la constitución de la Cofradía de Nuestra Se-
ñora de Guadalupe se establecía que cada año se podía pedir y recolectar 
públicamente las limosnas por todos los pueblos sujetos a la jurisdicción de 
Guadalupe, así como de los de la ciudad de México, mediante una o dos 
demandas aprobadas por el juez provisor de los naturales del Arzobispado 
de México.64 Por esa razón, el 22 de noviembre de 1679 los oficiales de la 
institución acudieron ante la autoridad competente para que se les otorga-
ra la licencia para demandar la limosna con la condición de que el vicario 
de la ermita de Guadalupe, el bachiller Alonso de Hita, observara lo que se 
pedía y se gastara únicamente para el culto y servicio de la imagen.65 Du-
rante el siglo xviii, aproximadamente en el año de 1778, la licencia para 
recolectar la limosna era otorgada al rector y al mayordomo de la corpora-
ción por espacio de un año, con el deber de renovarla ante el Provisorato 
de Indios, cuando este comprobante prescribiera.66

Era común que lo que se recolectaba de las limosnas no alcanzaba para 
financiar los gastos de la institución, por lo que el mayordomo en turno 
debía de aportar lo necesario de su propio dinero. En 1799 el mayordomo 

63  En el siglo xvii la cuota para la admisión de los cofrades era de cuatro reales de plata 
para los hombres y las mujeres dos, además de ayudar con los gastos con la limosna que 
pudieran. ahbg, Santuario de Guadalupe, Serie Cofradías, caja 378, exp. 12, año ca. 1740. 
Como no todos los indios podían cubrir las cuotas económicas durante el siglo xviii, la ins-
titución cobraba por igual sin distinción de género dos reales y como contribución mensual 
un real. ahbg, Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja 357, exp. 5, año 1760-1762, f. 33.

64  ahbg, Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja 357, exp. 5, año 1760-1762, f. 20-21.
65  agn, Indiferente Virreinal, Serie Cofradías y Archicofradías, caja 2692, exp. 12, año 1679, 

f. 1.
66  agn, Cofradías y Archicofradías, caja 4762, exp. 2, año 1778, f. 1. El 14 de junio de 

1786 el doctor don Manuel Antonio Sandoval, juez provisor del Arzobispado de México, 
concedió la aprobación para llevar a cabo la colecta de los donativos dentro y fuera de la 
ciudad de México; a los encargados se les pedía que todo lo que se recogía debía ser apunta-
do además de que se comprometían a llevar una imagen de la virgen de Guadalupe en un 
cajón con la mayor decencia; no debían dejarla en casas particulares ni acompañarla de 
música profana o de mujeres; tenían que evitar a toda costa los excesos. ahbg, Secretaría 
Capitular, Serie Cofradías, caja 403, exp. 18, año 1786, f. 2.



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 95

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

don Juan de la O recabó 245 pesos, cinco reales, en las 52 semanas del año;67 
en 1800 este oficial alegaba que la cofradía tenía pocos cofrades sin rentas 
ni bienes, y sólo colectaba anualmente para la fiesta del mes de noviembre 
180 pesos, de los cuales 74 se gastaban en la misa con sermón, procesión 
y asistencia de ministros, 50 pesos en fuegos y 82 en cera; lo que faltaba 
tenía que correr a cargo del mayordomo.68 Esta situación que se presentó 
en la asociación guadalupana a lo largo del siglo xviii confirma que única-
mente podían acceder a ocupar el cargo de mayordomo aquellos socios con 
los suficientes recursos económicos para hacer frente a los gastos que no 
podía cubrir en su totalidad la cofradía (véase el cuadro 3).

Cuadro 3 
Comparación entre la cantidad de ingresos y egresos de la Cofradía 

de Nuestra Señora de Guadalupe durante el siglo xviii

Año Nombre del mayordomo Ingresos  
(limosnas)

Egresos Diferencia pagada 
por el mayordomo

1740 Don Nicolás de  
Guadalupe

222 pesos 664 pesos,  
cuatro reales

442 pesos,  
cuatro reales

1745 Don Juan Claudio 73 pesos, un 
real y medio

556 pesos, un 
real y medio

483 pesos, un 
real y medio

1749 Don Julián Antonio 182 pesos, 
cinco reales

620 pesos, un 
real y medio

438 pesos, tres 
reales y medio

1751 Don Matías Escalona 180 pesos, 
cuatro reales

568 pesos, dos 
reales

388 pesos, dos 
reales

1760 Don Juan Gregorio  
y Aquino

568 pesos, 
tres reales

618 pesos, dos 
tomines

50 pesos, dos 
reales y medio,  
6 tomines

1800 Don Juan de la O 180 pesos 206 pesos 26 pesos

Fuente: ahbg, Santuario de Guadalupe, Serie Cofradías, caja 269, exp. 52, año ca. 1741, 
f. 3. ahbg, Santuario de Guadalupe, Serie Cofradías, caja 269, exp. 78, año. 1745, f. 3. 
ahbg, Santuario de Guadalupe, Serie Cofradías, caja 270, exp. 59, año 1749, f. 4. 
ahbg, Clavería, Serie Cofradías, caja 270, exp. 56, año 1751, f. 3. ahbg, Secretaría 
Capitular, Serie Cofradías, caja 357, exp. 5, año 1760-1762, f. 37. agn, Instituciones 
Coloniales, Clero Regular y Secular, caja 24, v. 112, exp. 1, año 1801, f. 21.

67  agn, Instituciones Coloniales, Clero Regular y Secular, caja 24, v. 112, exp. 1, año 1801, 
f. 7.

68  agn, Instituciones Coloniales, Clero Regular y Secular, caja 24, v. 112, exp. 1, año 1801, 
f. 21.



Ortiz Rodea96

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

Para Clara García Ayluardo las cofradías rurales o indígenas, como ins-
tituciones económicas y financieras, muchas veces sostuvieron a las parro-
quias así como a los párrocos, y cubrieron los gastos del culto, como el 
mantenimiento del templo y los objetos para la liturgia. También las acti-
vidades financieras ayudaron a realizar la festividad del santo titular de la 
asociación.69 La Cofradía de Nuestra Señora de Guadalupe, fundada por 
naturales, no logró acumular grandes cantidades de dinero en comparación 
con las cofradías de españoles establecidas en la ciudad de México, ni mu-
cho menos adquirió grandes bienes; los recursos económicos que se obte-
nían dentro de la asociación nada más servían para la realización de las 
fiestas, los pagos de los derechos parroquiales, las ceras, las flores para la 
iglesia, y para cubrir los gastos de la reparación de la ermita de los indios y 
la casa de novenas.

Aspecto social de la cofradía 

Dentro de las actividades que desempeñaba la cofradía en el ámbito social 
se encontraban la organización y la realización de las fiestas, los oficios di-
vinos, así como, por su carácter caritativo y de beneficencia, visitar a los 
cofrades enfermos y proporcionar lo necesario para el entierro de un socio. 
La realización de las festividades religiosas eran los actos sociales más re-
presentativos de las cofradías y captaban la atención de toda la población. 
Los cofrades realizaban sus fiestas con el mayor lucimiento; en la mayoría 
de los casos se acompañaban de grandes banquetes, danzas y fuegos artifi-
ciales, sin dejar de lado la participación en los oficios litúrgicos. La asocia-
ción de Nuestra Señora de Guadalupe celebraba tres festividades impor-
tantes a lo largo del año litúrgico: la primera de ellas era la de la natividad 
de la virgen María,70 que se llevaba a cabo el 8 de septiembre; la segunda 

69  Clara García Ayluardo, “Para escribir una historia del cristianismo en México; las 
cofradías novohispanas y sus fuentes”, en De sendas, brechas y atajos. Contexto y crítica a las fuen-
tes eclesiásticas, siglos xvi-xviii, coordinación de Doris Bieñko de Peralta y Berenice Bravo 
Rubio (México: Instituto Nacional de Antropología e Historia, Escuela Nacional de Antro-
pología e Historia, 2008), 131.

70  En 1740 para la fiesta de la Natividad de Nuestra Señora se gastaba en los derechos 
parroquiales para una misa, flores, fuegos artificiales (como ruedas de pólvora y cohetes), 
comida y chocolate. Posteriormente, a partir de 1745 sólo alcanzaban las limosnas para los 
derechos del párroco, una comida y bebida de chocolate para los asistentes. ahbg, Santuario 
de Guadalupe, Serie Cofradías, caja 269, exp. 52, año ca. 1741, f. 2; ahbg, Santuario de Gua-



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 97

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

era la fiesta grande o fiesta de los naturales, que por lo regular se celebraba 
en el mes de noviembre (el día 25) y tenía tanto fines religiosos como ci-
viles; por último, el 12 de diciembre se conmemoraba con gran solemnidad 
el aniversario de la aparición de la virgen del Tepeyac al indio Juan Diego. 
Las celebraciones se llevaban a cabo con las limosnas recolectadas por el 
mayordomo. A partir de 1683 se acordó que cada mes se debía efectuar una 
misa cantada por el aumento y el progreso de la institución en la antigua 
iglesia de los indios.71 De tal manera la cofradía se convirtió a nivel local en 
una manifestación de convivencia y de colaboración para la celebración de 
las festividades.72

Por otro lado, la cofradía se preocupaba por cada uno de sus integrantes, 
en especial por los que estaban enfermos; se le pedía al rector, mayordomo 
y diputados que acudieran a visitarlos, asistirlos y consolarlos; además los 
invitaban a que no se descuidaran y a que recibieran los sacramentos de la 
penitencia, comunión y extremaunción. Cuando les llevaban el viático73 o 
un socio moría, los cofrades debían alumbrar el camino con velas.74 La 
cofradía se preocupaba por la salvación del alma de los socios tal como lo 
estipulaba la cláusula quinta de su constitución: “que para que se consiga 
el fin principal de fundar la dicha cofradía para que las almas de los difun-
tos hermanos de ella sean ayudados de sus sufragios mediante los cuales  
y meritos de Nuestro Señor Jesucristo salgan de las penas del purgatorio y 
gocen de la vida eterna”.75

En el mes de noviembre uno de los días de la octava de difuntos (por 
lo general el día dos), la cofradía debía mandar decir una misa mayor de 
requiem76 por los cofrades muertos, además de acudir a visitarlos a sus 
tumbas con cera, ofrendas y responsos. Hacia 1760, cuando un socio falle-
cía, la institución se comprometía a pagar tres pesos y un real para ayudar 
con su funeral y tres misas rezadas; además de regresarle lo que hubiese 

dalupe, Serie Cofradías, caja 269, exp. 78, año 1745, f. 3, y ahbg, Santuario de Guadalupe, 
Serie Cofradías, caja 270, exp. 59, año 1749, f. 3.

71  ahbg, Santuario de Guadalupe, Serie Cofradías, caja 378, exp. 12, año ca. 1740, f. 1.
72  Gómez Pabellón, “El sistema de cargos en Mesoamérica”, 61.
73  Era la comunión que se llevaba a un moribundo o a una persona enferma de gravedad. 

Tomás Parra Sánchez, Diccionario de liturgia (México: San Pablo, 1996), 169.
74  ahbg, Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja 357, exp. 5, año 1760-1762, f. 19.
75  ahbg, Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja 357, exp. 5, año 1760-1762, f. 17.
76  Vocablo del latín que significa descanso. Primera palabra de la antífona con la que 

comenzaba la llamada misa de difuntos, de donde se le dio el nombre de misa de requiem. 
Parra Sánchez, Diccionario de liturgia, 147.



Ortiz Rodea98

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

dado durante su primero o segundo año como cofrade, los hermanos debían 
acompañar al cuerpo del cofrade difunto con luces (velas) a la hora de su 
entierro.77 La Cofradía de Nuestra Señora de Guadalupe, como todas las 
que se fundaron en el centro de la Nueva España, cumplieron con propó-
sitos asistenciales, proporcionando ayuda espiritual a los socios en momen-
tos de enfermedad y apoyo material cuando el integrante fallecía, facilitan-
do lo necesario para su entierro. Esta asociación subsistió como institución 
eclesiástica autónoma hasta los últimos años del siglo xix; en este tiempo 
la institución contaba con pocos integrantes y no tenía grandes ingresos 
económicos, por lo que la congregación de españoles la agregó a sí misma 
cuando se convirtió en archicofradía al finalizar el mismo siglo.

Relación corporativa entre las tres congregaciones  
de indios fundadas en el Santuario del Tepeyac

Recordemos que, además de la cofradía dedicada a la virgen de Guadalupe, 
existieron en el santuario del Tepeyac otras dos asociaciones constituidas 
también por indios; éstas eran la del Santo Entierro de Cristo y la de Jesús 
de las Caídas, posiblemente creadas a finales del siglo xvii. Delfina López 
Sarrelangue analizó un documento de la segunda mitad del siglo xviii, y 
afirma que las tres asociaciones compartían la misma administración.78 Cabe 
resaltar que es en este tiempo cuando alcanzaron su máximo esplendor como 
organizaciones corporativas. De acuerdo con la documentación analizada, 
solamente existe información precisa de la cofradía dedicada a la Guadalu-
pana con base en la validación de su constitución en 1679 por las autorida-
des eclesiásticas y civiles; de las otras dos no se encontraron datos concretos 
sobre su fundación como cofradías, solamente se hallaron datos aislados sobre 
las actividades que realizaban a lo largo del año litúrgico.

Tanto la asociación del Santo Entierro de Cristo como la de Jesús de las 
Caídas mandaban decir una misa cantada cada mes en el santuario con la 
limosna de 18 reales, por el aumento y progreso de cada una de las cofradías; 
además cada año las dos celebraban la festividad de la Santa Cruz en el mes de 
mayo con una misa, flores, cera, plata, fuegos artificiales (ruedas y cohetes), 

77  ahbg, Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja 357, exp. 5, año 1760-1762, f. 33.
78  López Sarrelangue, Una villa mexicana en el siglo xviii, 257.



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 99

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

danzas (chirimiteros) y almuerzo para los asistentes.79 La Cofradía de Jesús 
de las Caídas celebraba la fiesta de una imagen de Jesús en el mes de oc-
tubre con una misa solemne;80 en 1740 se llevó a cabo con gran esplendor. 
Adornaron con flores, cera y plata; quemaron fuegos artificiales; hubo dan-
zantes, así como música, y dieron de beber chocolate a los invitados.81

Las celebraciones propias de la Cofradía del Santo Entierro de Cristo 
fueron precisamente los oficios para conmemorar la Semana Santa. Los 
miembros de la institución celebraban la Cuaresma: una procesión el Do-
mingo de Ramos, otra procesión el Jueves Santo y posteriormente la ado-
ración del Santísimo Sacramento en el monumento82 (reservado en el altar 
mayor), para lo cual adornaban el interior del santuario con naranjas y 
velas; el Viernes Santo se llevaba a cabo una procesión y una comida; el 
sábado santo tenía lugar la ceremonia del descendimiento;83 el Domingo de 
Resurrección se celebraba con una procesión, y posteriormente celebraban 
solemnemente la Pascua. Por otro lado, en el mes de noviembre se oficiaba 
una misa de requiem por los difuntos de la institución, al igual que la cofra-
día guadalupana. Los documentos para la reconstrucción de la historia de 
esta cofradía son escasos y comienzan a surgir a partir del año de 1739 en 
el Archivo Histórico de la Basílica de Guadalupe.

Los egresos de la asociación iban desde las palmas para el Domingo de 
Ramos, una arroba84 de cera de castilla (que servía para todas las celebracio-
nes de la corporación a lo largo del año), flores y naranjas que se compraban 
para el monumento del Jueves Santo; además cada año se compraba una 
arroba de colación, sin olvidar lo que se gastaba para las comidas, almuerzos 
y los derechos parroquiales para oficiar las celebraciones. Los ingresos para 
solventar todos los gastos provenían en su mayoría de las limosnas y cuotas 
que efectuaban los socios periódicamente. Hacia 1749 el rector, el mayordo-
mo —don Julián Antonio— y los diputados aportaban una cantidad mayor 

79  ahbg, Santuario de Guadalupe, Serie Cofradías, caja 269, exp. 52, año ca. 1741, f. 2.
80  López Sarrelangue, Una villa mexicana en el siglo xviii, 258.
81  ahbg, Santuario de Guadalupe, Serie Cofradías, caja 269, exp. 52, año ca. 1741, f. 2.
82  Era el túmulo, altar o aparato, que el Jueves Santo se edificaba en las iglesias, donde 

se colocaba en una arquita a modo de sepulcro, la segunda hostia que se consagraba en la 
misa de aquel día, para reservarla hasta los oficios del Viernes Santo, se adornaba con velas, 
flores y frutas (principalmente naranjas). Véase Dorothy Tanck de Estrada, Pueblos de indios 
y educación en el México colonial 1750-1821 (México: El Colegio de México, 1999), 313.

83  Delfina López Sarrelangue, Una villa mexicana en el siglo xviii, 258.
84  Medida de peso de 25 libras de 16 onzas cada una, equivalentes a 11 k y 502 g. Real 

Academia Española, Diccionario de autoridades, 1:415.



Ortiz Rodea100

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

para solventar los gastos de la cofradía.85 Al igual que en la Cofradía de Nues-
tra Señora de Guadalupe, los integrantes de la mesa directiva pedían licencia 
al arzobispado de México para recolectar limosnas por los barrios, pueblos 
de la jurisdicción del pueblo de Guadalupe y de la ciudad de México.

En 1739 la Cofradía del Santo Entierro de Cristo tenía como rector de 
la institución a don Salvador Manuel y de mayordomo a don Juan de los 
Ángeles, quienes rindieron cuentas de las limosnas al cura interino don José 
de Riaño, estando presentes los oficiales de la república de indios del pue-
blo de Guadalupe: el gobernador, don Antonio de San Juan; el alcalde pre-
sidente, don Manuel de la Trinidad; el alcalde ordinario, don Juan Claudio. 
En ese mismo año la institución contaba con 172 socios de los cuales dos 
se habían dado de baja; del pueblo de Guadalupe asistían 23 individuos; del 
barrio de Ateposco, 18; del barrio de Tlatilulco, 15; del pueblo de Santiago 
Atzacualco, 30; del pueblo de San Juan Ixhuatepec, 36; del pueblo de San 
Pedro Zacatenco, 19; y del pueblo de Santa Isabel Tola, 30. Como se puede 
apreciar, la parcialidad de San Juan Ixhuatepec era la que aportaba más 
integrantes a la asociación.86

En 1760 las autoridades de la Cofradía de Nuestra Señora de Guadalu-
pe iniciaron la construcción de un altar colateral87 en la iglesia de los indios, 
para la imagen del Santo Entierro de Cristo, con las limosnas de la asociación 
guadalupana.88 Este dato apunta que, para la segunda mitad del siglo xviii, 
la asociación del Santo Entierro era ayudada con limosnas por la cofradía 
que tenía por patrona a la virgen de Guadalupe. Es preciso señalar que en 
este tiempo, con el cambio coyuntural de la dinastía de los Borbones (en la 
monarquía española), se da un mayor control por parte del Estado y de 
la Iglesia sobre la legalidad de las formas corporativas que se fundaron en la 
época novohispana, sobre todo en las cofradías, porque había más de 900 
en el territorio de la Nueva España y muchas de ellas carecían de los requi-
sitos que las validaran como tales, razón por la cual las autoridades eclesiás-
ticas intentaron reorganizarlas eliminando casi la mitad y congregando o 
refundando las que tuvieran recursos económicos y prestigio social.89

85  ahbg, Santuario de Guadalupe, Serie Cofradías, caja 270, exp. 59, año 1749, f. 4.
86  ahbg, Santuario de Guadalupe, Serie Cofradías, caja 280, exp. 86, año 1739, f. 8.
87  Eran las capillas o altares que se encontraban dentro de las iglesias, casi por lo regular 

a los costados del altar mayor.
88  ahbg, Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja 357, exp. 5, año 1760-1762, f. 34.
89  José Antonio Cruz Rangel, “Las cofradías indígenas en el siglo xviii, un sistema co-

lonial de poder, resistencia y exacción. El caso de Chimalhuacán Atenco”, Dimensión Antro-



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 101

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

En el último tercio del siglo xviii, el arzobispo de México Alonso Núñez 
de Haro y Peralta (quien gobernó la curia episcopal de 1771-1800) se dio a 
la tarea de ordenar la multitud de corporaciones novohispanas existentes 
en el territorio del arzobispado antes de desaparecerlas; para el prelado era 
relevante que los fieles laicos, sobre todo los indios, mantuvieran el fervor 
a la Iglesia y al culto divino, además de que las corporaciones eran bastante 
útiles para el sostenimiento de las parroquias, de los curas y de las devocio-
nes.90 Muchas de las cofradías fundadas con anterioridad tenían la licencia 
del ordinario para establecerse y otras carecían de dicho documento.

Para Núñez de Haro y Peralta existían tres tipos de cofradías: las de 
retribución temporal (aquellas que proporcionaban a sus integrantes bene-
ficios a partir de sus aportaciones), las que no contaban con retribución 
(encaminadas a fortalecer el culto y la devoción) y las espirituales (en ellas 
sus integrantes podían obtener apoyo en misas e indulgencias, pero sin 
beneficios materiales). Carolina Aguilar García afirma que para el arzobis-
po ilustrado los criterios étnicos para catalogar a las cofradías ya no eran 
necesarios, debido a la reorganización parroquial que se llevó a cabo du-
rante el siglo xviii,91 que pretendía que todos los fieles permanecieran en 
su propia parroquia para todo acto litúrgico y ceremonial.92

A partir del año de 1760 las tres asociaciones compartían tanto a la 
misma feligresía como a la misma mesa directiva, seguramente por la falta 
de socios y de recursos económicos, y porque las actividades que realizaban 
a lo largo del año litúrgico eran semejantes y complementarias. Quizá las 
asociaciones del Santo Entierro de Cristo y la de Jesús de las Caídas funcio-
naron como cofradías autónomas en el ámbito económico, hasta la segun-
da mitad del siglo xviii y a partir de ese momento solamente sobrevivieron 
con la finalidad de llevar a cabo los oficios litúrgicos para recordar la pasión, 
muerte y resurrección de Jesús en la Semana Santa, sin la necesidad de 
contar con la autorización de un obispo y la validación de su constitución 
por un representante real para desarrollar sus actividades religiosas, o por 
el prestigio del lugar donde se encontraban establecidas, que era en el com-
plejo arquitectónico de la Insigne, Real y Colegiata de Guadalupe, además 

pológica (Escuela Nacional de Antropología e Historia, México), v. 36, año 13 (enero-abril 
2006), 94.

90  Aguilar García, La reforma arzobispal, 243.
91  Aguilar García, La reforma arzobispal, 244.
92  García Ayluardo, Desencuentros con la tradición, 210.



Ortiz Rodea102

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

de que continuaron con sus actividades pese a las reformas de los arzobis-
pos ilustrados.

Por otro lado, de acuerdo con la clasificación de Alonso de Haro y Pe-
ralta, la Cofradía de Nuestra Señora de Guadalupe, la Cofradía del Santo 
Entierro de Cristo y la Cofradía de Jesús de las Caídas, integradas las tres 
por indios, eran de retribución temporal ya que seguían otorgando benefi-
cios materiales a sus socios a partir de sus aportaciones económicas. Cabe 
señalar que, pese a los intentos de reorganizar las formas del corporativismo 
novohispano, por parte de las autoridades civiles y eclesiásticas de finales 
del siglo xviii, instituciones como las cofradías conservaron su naturaleza 
multifacética (social, económica y política) como elementos participativos 
y decisivos en la construcción, desarrollo y permanencia de la Iglesia no-
vohispana.93 Las cofradías de indios que se establecieron en el Santuario de 
Guadalupe (llamado así en los documentos hasta 1749) lograron agrupar a 
la población nativa alrededor de la fe católica y hacer del corporativismo 
eclesiástico, el mecanismo que logró dar cohesión a una sociedad hetero-
génea donde los actos públicos giraban dentro de la dinámica colectiva y 
no desde el plano individual.

Conclusiones

El estudio de las corporaciones eclesiásticas (como las cofradías, las con-
gregaciones, las hermandades o devociones y las mayordomías) revela el 
desarrollo de las prácticas religiosas y las creencias que se propagaron du-
rante el periodo novohispano en las comunidades de indios y de españoles, 
donde se crearon lazos de hermandad y solidaridad, así como relaciones 
económicas, de parentesco y de prestigio social, además de que los distin-
tos actos como las misas, las procesiones, las fiestas, las comidas y los bai-
les captaron la atención de todos los novohispanos.

Las congregaciones guadalupanas que se establecieron en el santuario 
del Tepeyac como organizaciones corporativas ayudaron a consolidar la de-
voción a la virgen de Guadalupe entre los indios y los españoles durante el 
siglo xvii. Gracias a la labor de estas instituciones, se desarrolló entre la 
sociedad un culto formal a la virgen María en su advocación de Guadalupe, 

93  García Ayluardo, Desencuentros con la tradición, 27.



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 103

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

primero a nivel local o regional y posteriormente por todo el territorio del 
virreinato de la Nueva España y más allá del Atlántico.

Dorothy Tanck de Estrada divide a las cofradías de indios para su estu-
dio en dos tipos: a) las cofradías eclesiásticas, y b) las cofradías de repú-
blica o del pueblo. En las primeras, el sacerdote vigilaba sus actividades y 
los cofrades participaban periódicamente en los actos encaminados al cul-
to religioso; las segundas realizaban sus funciones sin la intervención del 
párroco, únicamente eran supervisadas de manera directa o indirecta por 
las autoridades de la república de indios; estas asociaciones tenían una 
dotación de ganado o de tierra cuyo producto servía para las misas de todo 
un año.94 De acuerdo con lo anterior, podemos ubicar a la Cofradía de 
Nuestra Señora de Guadalupe, fundada por naturales en su santuario en el 
siglo xvii, como eclesiástica, pues todas sus funciones eran supervisadas 
por el vicario, el párroco, el canónigo magistral y el juez provisor de indios 
y chinos del Arzobispado de México, además de servir como instrumento 
para aumentar y fomentar el culto católico de manera colectiva entre los 
naturales del pueblo de Guadalupe.

Finalmente, los aportes del presente artículo son los siguientes: la co-
fradía eclesiástica de la virgen de Guadalupe fundada por indios, en el as-
pecto legal, desarrolló sus funciones como institución dentro del marco de 
la legitimidad de acuerdo con la legislación eclesiástica y civil al momento 
de su fundación, después de que el vicario de la ermita del Tepeyac, don 
Alonso de Hita, validara la formación de la asociación. Una vez que los socios 
redactaron sus constituciones fueron llevadas al juez provisor de los natu-
rales, don Lope Cornejo de Contreras, para que las revisara y confirmara 
el 27 de febrero de 1679 con la aprobación del ordinario, el arzobispo de 
México y virrey de la Nueva España, don fray Payo Enríquez de Rivera, la 
cofradía quedó establecida en la iglesia de los indios dentro del territorio 
del santuario del Tepeyac.

En el aspecto administrativo, la cofradía contó con una mesa directiva 
compuesta por ocho oficiales, un rector, un mayordomo y seis diputados 
que tenían la responsabilidad de llevar a cabo la organización al interior 

94  Dorothy Thanck de Estrada, “Los bienes y la organización de las cofradías en los pue-
blos de indios del México colonial: debate entre el Estado y la Iglesia”, en La Iglesia y sus 
bienes: de la amortización a la nacionalización, coordinación de María del Pilar Martínez 
López-Cano y Gisela von Wobeser (México: Universidad Nacional Autónoma de México, 
2004), 337.



Ortiz Rodea104

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

de la asociación, además de solventar los gastos, por lo que no cualquier 
cofrade podía acceder a ocupar los cargos más representativos; los funcio-
narios debían contar con prestigio social y económico dentro de la comu-
nidad. De su excelente capacidad para administrar y dirigir a la corporación 
religiosa dependía su posible participación como oficiales de la república 
de indios del pueblo de Guadalupe; de manera que a partir de la conviven-
cia rutinaria entre los socios de la cofradía mediante los actos de piedad y 
la realización de las festividades se entretejían relaciones de poder dentro 
de la élite indígena que favorecían políticamente a un individuo miembro de 
una colectividad.

En el aspecto económico, los ingresos de la cofradía guadalupana sola-
mente estaban constituidos por las limosnas que se demandaban por la 
jurisdicción del Arzobispado de México. Los egresos de la corporación iban 
desde las funciones del párroco, las flores, la cera, los gastos para la repa-
ración de la iglesia de indios y la casa de novenas; el pago de los cantores 
para el mayor lucimiento en los oficios litúrgicos, la ayuda para las defun-
ciones de los socios, hasta la realización de las fiestas; lo que se tenía que 
comprar para las comidas tanto para los cofrades como para las autoridades 
civiles; lo que se pagaba para las danzas y también para los fuegos artificia-
les, actos que a través de sus representaciones y comportamientos formaban 
parte de la mentalidad colectiva de la sociedad novohispana.

En el aspecto social, durante el año litúrgico la cofradía celebraba tres 
solemnidades: una el 8 de septiembre, otra el 25 de noviembre, y una más 
el 12 de diciembre, además de que se llevaban a cabo varios oficios litúrgi-
cos como procesiones, misas, entierros a las que los socios tenían la obli-
gación de asistir, la labor caritativa y de beneficencia en la asociación tam-
bién se consolidó, los integrantes de la mesa directiva tenían la obligación 
de visitar y asistir a sus hermanos enfermos invitándolos a recibir los sa-
cramentos de la confesión, la comunión, y la extremaunción, además de 
acudir a sus entierros de manera solemne; estos actos daban cohesión e 
identidad entre los miembros de la comunidad.

Finalmente en la relación corporativa entre las tres asociaciones esta-
blecidas por los indios en el santuario del Tepeyac a finales del siglo xvii, 
las fuentes hacen referencia a tres cofradías: la de la virgen de Guadalupe, 
la del Santo Entierro de Cristo y la de Jesús de las Caídas, que compartían 
tanto a la misma mesa directiva y a la feligresía durante la segunda mitad 
del siglo xviii, las tres instituciones se complementaban para realizar las 
actividades religiosas a lo largo del año litúrgico, además de que estuvieron 



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 105

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

dedicadas a dos de los personajes más representativos del catolicismo 
novohispano: Jesucristo y la virgen María. Pese a las reformas que efectua-
ron los arzobispos ilustrados a las cofradías en los últimos años del periodo 
novohispano, estas asociaciones persistieron, con la finalidad de congregar, 
instruir y preservar las manifestaciones del culto católico en los indios en 
torno al corporativismo eclesiástico.

No todo está escrito en la presente investigación; es por ello que hace 
falta un estudio completo de la Congregación de Nuestra Señora de Gua-
dalupe, fundada por los españoles en el santuario del Tepeyac, así como 
de otras asociaciones que se fundaron en otras parroquias de la ciudad de 
México y de la Nueva España, que estuvieron bajo la protección de la virgen 
de Guadalupe. Si bien existe una gran cantidad de estudios historiográficos 
que abordan como problemática central el estudio de las cofradías, hacen 
falta investigaciones sobre las políticas de los arzobispos de la segunda 
mitad del siglo xviii y la manera en la que estas instituciones sobrevivieron 
a las reformas, a finales del periodo colonial.

Para terminar considero que el profesional de la historia no debe com-
prender la mentalidad de la época novohispana sin dejar de estudiar a fon-
do el fenómeno del corporativismo eclesiástico, como el mecanismo que 
logró dar cohesión a la sociedad en los ámbitos político, económico y social, 
a partir del análisis de los actos públicos y religiosos que se realizaban al 
interior de las cofradías, las congregaciones, las hermandades o devociones 
y las mayordomías, que giraban dentro de la dinámica colectiva y no desde 
el plano individual. Se debe tomar en cuenta que a partir de la segunda 
mitad del siglo xviii, con los reformadores ilustrados se trató de controlar 
la formación de las cofradías que eran centros autónomos de lealtades 
locales que estorbaban a las políticas regalistas de la Corona española.

Fuentes

Fuentes primarias

Archivo General de la Nación (agn)

Indiferente Virreinal, Cofradías y Archicofradías, caja 2692, exp. 12, año 1679, f. 1.

Indiferente Virreinal, General de Parte, caja 2571, exp. 024, año 1774, f. 3.

Cofradías y Archicofradías, caja 4762, exp. 2, año 1778, f. 1.

Clero Secular y Regular, contenedor 44, v. 112, exp. 1, año 1801, f. 25.



Ortiz Rodea106

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

Archivo Histórico de la Basílica de Guadalupe (ahbg)

Secretaría Capitular, Serie Cofradías, caja 340, exp. 71, año 1678, f. 1.

Santuario de Guadalupe, Serie Cofradías:

caja 391, exp. 33, año ca. 1705, f. 1;

caja 280, exp. 86, año 1739, f. 8;

caja 378, exp. 12, año ca. 1740, f. 1;

caja 269, exp. 52, año ca. 1741, f. 4;

caja 269, exp. 78, año 1745, f. 4;

caja 270, exp. 59, año 1749, f. 4;

caja 357, exp. 3, año ca. 1755, f. 1;

caja 357, exp. 5, año 1760-1762, f. 32;

caja 346, exp. 9, año 1772, f. 1;

caja 356, exp. 9, año ca. 1777, f. 3;

caja 346, exp. 30, año 1778, f. 1;

caja 356, exp. 8, año ca. 1780, f. 2;

caja 403, exp. 18, año 1786, f. 2.

Fuentes secundarias

Álbum de la Coronación de la Santísima Virgen de Guadalupe. México: Imprenta 

El Tiempo de Victoriano Agüeros, 1895.

Aguilar García, Carolina Yveth. “La reforma arzobispal y monárquica de cofradías 

y otras asociaciones seglares en Ciudad de México y pueblos circunvecinos, 

1750-1808.” Tesis doctoral. México: Universidad Nacional Autónoma de Mé-

xico, 2019.

Arteche B., Gonzalo. El Código de Derecho Canónico. Traducido y comentado. V. 1. 

Santiago de Chile: Imprenta San Francisco, 1944.

Bazarte Martínez, Alicia. Las cofradías de españoles en la ciudad de México (1526-

1860). México: Universidad Autónoma Metropolitana, Azcapotzalco, 1989.

Bechtloff, Dagmar. Las cofradías en Michoacán durante la época de la Colonia: la re-

ligión y su relación política y económica en una sociedad intercultural. México: El 

Colegio de Michoacán/El Colegio Mexiquense, 1996.

Cruz Rangel, José Antonio. “Las cofradías indígenas en el siglo xviii, un sistema 

colonial de poder, resistencia y exacción. El caso de Chimalhuacán Atenco.” 

Dimensión Antropológica (Escuela Nacional de Antropología e Historia, México) 

36, año 13 (enero-abril 2006): 93-132.

Donoso, Justo. Instituciones de derecho canónico americano. V. 3. París: Librería de 

la Rosa y Bouret, 1852.



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 107

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

Escalada, Xavier. Enciclopedia Guadalupana. Temática, histórica y onomástica. V. i. 

México: Dos Colinas Vaticano y Tepeyac, 1995.

Fernández, Martha. La imagen del templo de Jerusalén en la Nueva España. México: 

Universidad Nacional Autónoma de México, 2003.

García Ayluardo, Clara. Desencuentros con la tradición. Los fieles y la desaparición de 

las cofradías de la ciudad de México en el siglo xviii. México: Fondo de Cultura 

Económica/Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2015.

García Ayluardo, Clara. “Para escribir una historia del cristianismo en México: las 

cofradías novohispanas y sus fuentes.” En De sendas, brechas y atajos. Contexto 

y crítica a las fuentes eclesiásticas; siglos xvi-xviii, 125-146. Coordinación de Doris 

Bieñko de Peralta y Berenice Bravo Rubio. México: Instituto Nacional de Antro-

pología e Historia, Escuela Nacional de Antropología e Historia, 2008.

García Gutiérrez, Jesús. Efemérides guadalupanas publicadas con motivo de la cele-

bración del IV Centenario de las apariciones de la Santísima Virgen de Guadalupe. 

México: Antigua Imprenta de Murguía, 1931.

Gómez Pabellón, Eloy. “El sistema de cargos en Mesoamérica: de fundación piado-

sa a institución político-religiosa.” Revista Española de Antropología Americana 

(Ediciones Complutense), v. 46 (2016): 49-70.

Lafaye, Jacques. Quetzalcóatl y Guadalupe. La formación de la conciencia nacional en 

México. Traducción de Ida Vitale y Fulgencio López Vidarte. 1a. reimp. México: 

Fondo de Cultura Económica, 1991.

Lavrin, Asunción. “La Congregación de San Pedro. Una cofradía urbana del México 

colonial 1604-1730.” Historia Mexicana (El Colegio de México) xxix, n. 4 

(abril-junio 1980): 562-601.

López Sarrelangue, Delfina. Una villa mexicana en el siglo xviii: Nuestra Señora de 

Guadalupe, 2a. ed. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Insti-

tuto de Investigaciones Históricas/Miguel Ángel Porrúa, 2005.

Mancuso, Lara. Cofradías mineras: religiosidad popular en México y el Brasil. Siglo 

xviii. México: El Colegio de México, 2007.

Martínez Huerta, Iván. “Los estrenos de una casa. Los traslados y fiestas en Gua-

dalupe.” Boletín Guadalupano. Información del Tepeyac para los Pueblos de Mé-

xico (Publicación mensual gratuita de la Basílica de Guadalupe, México),  

n. 105, año ix (septiembre 2009): 22-24.

Manzano Manzano, Juan. Recopilación de leyes de los Reynos de Indias, v. i. Prólogo 

de Ramón Méndez y Pidal. Madrid: Ediciones Cultura Hispánica, 1973.

Mayer, Alicia. “Las corporaciones guadalupanas: centros de integración ‘universal’ 

del catolicismo y fuentes de honorabilidad y prestigio.” En Formaciones religio-

sas en la América colonial, coordinación de María Alba Pastor y Alicia Mayer, 

179-201. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de 

Filosofía y Letras, 2000.



Ortiz Rodea108

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

Miranda Godínez, Francisco. Dos cultos fundantes: los Remedios y Guadalupe (1521-

1649). Historia documental. México: El Colegio de México, 2001.

Montes de Oca, Luis T. Las tres primeras ermitas guadalupanas del Tepeyac: algunas 

conjeturas acerca de las ruinas arqueológicas del siglo xvi, encontradas en la sa-

cristía de la Parroquia Archipresbitral de Santa María de Guadalupe. México: 

Imprenta Labor Mix, 1937.

Ortiz Rodea, Juan Javier. “La Cofradía de Nuestra Señora de Guadalupe fundada en 

el Santuario del Tepeyac: 1678-1800. Una cofradía de indios en el mundo no-

vohispano.” Tesis de licenciatura. Toluca, México: Universidad Autónoma del 

Estado de México, 2014.

Parra Sánchez, Tomás. Diccionario de liturgia. México: San Pablo, 1996.

Pastor, María Alba. “La organización corporativa de la sociedad novohispana.” En 

Formaciones religiosas en la América colonial, coordinación de María Alba Pastor 

y Alicia Mayer, 81-140. México: Universidad Nacional Autónoma de México, 

Facultad de Filosofía y Letras, 2000.

Pérez Puente, Leticia, et al. “Primer y segundo concilios.” En Concilios provinciales 

mexicanos. Época colonial, coordinación de María del Pilar Martínez López-Ca-

no, versión en cd-rom. México: Universidad Nacional Autónoma de México, 

Instituto de Investigaciones Históricas, 2004.

Real Academia Española. Diccionario de autoridades. Serie Biblioteca Romana His-

pánica. 2 v. Madrid: Gredos, 1990.

Schwaller, John F. “Los miembros fundadores de la Congregación de San Pedro, 

México, 1557.” En Cofradías, capellanías y obras pías en la América colonial, 

coordinación de María del Pilar Martínez López-Cano et al., 109-117. México: 

Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones His-

tóricas, 1998.

Tanck de Estrada, Dorothy. “Los bienes y la organización de las cofradías en los 

pueblos de indios del México colonial debate entre el Estado y la Iglesia.” En 

La Iglesia y sus bienes: de la amortización a la nacionalización, coordinación de 

María del Pilar Martínez López-Cano y Gisela von Wobeser, 335-355. México: 

Universidad Nacional Autónoma de México, 2004.

Tanck de Estrada, Dorothy. Pueblos de indios y educación en el México colonial 1750-

1821. México: El Colegio de México, 1999.

Valero de García Lascuráin, Ana Rita. La Archicofradía Universal de Nuestra Señora 

de Guadalupe. Pasado y presente. México: Insigne y Nacional Basílica de 

Guadalupe, 2002.

Watson Marrón, Gustavo. “Los templos del Tepeyac ayer y hoy.” En Memoria del 

Congreso Guadalupano. “Mucho quiero, muchísimo deseo que aquí me levanten mi 

templo” 8, 9 y 10 de octubre de 2001, 27-55. México: Publicaciones de la Basílica 



La cofradía de la Virgen de Guadalupe 109

Estudios de Historia Novohispana, 62 (enero-junio 2020): 75-109
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2020.62.69896

de Guadalupe; Instituto de Estudios Teológicos e Históricos Guadalupanos, 

2002.

Watson Marrón, Gustavo. “Significado del nombre ‘Insigne y Nacional Basílica de 

Guadalupe (2da. Parte)’.” Boletín Guadalupano. Información del Tepeyac para 

los Pueblos de México (Publicación mensual  gratuita de la Basílica de Guada-

lupe, México), n. 124, año xi (julio 2011): 34-35.

Watson Marrón, Gustavo. “La Parroquia Antigua de Indios.” Boletín Guadalupano. 

Información del Tepeyac para los Pueblos de México (Publicación mensual  gra-

tuita de la Basílica de Guadalupe, México), n. 126, año xi (septiembre 2011): 

33-37.

Watson Marrón, Gustavo. El templo que unió a Nueva España. Historia del santuario 

y Colegiata de Guadalupe extramuros de México en el siglo xviii. México: Basílica 

de Guadalupe/Miguel Ángel Porrúa/Seminario Conciliar de México, 2012.


