
artículo

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
ISSN 1870-9060 / e-ISSN 24486922

El discurso de la desunión: la disputa jurisdiccional  
por las limosnas de la virgen de Guadalupe en Nueva 

España, 1572-1607*

A discourse of separation: A Juristictional Dispute  
over the Alms of the Virgin of Guadalupe  

in New Spain, 1572-1607

Lidia E. Gómez García
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla
Facultad de Filosofía y Letras
Colegio de Historia
tepontla.cholula@gmail.com

Eduardo Ángel Cruz
Centro de Investigación y Docencia Económicas
División de Historia

Resumen
Esta investigación estudia el conflicto jurisdiccional por la recaudación de limosnas de la 
virgen de Guadalupe entre los frailes franciscanos, los procuradores jerónimos y el arzobis-
pado mexicano desde 1556 hasta 1606. Bajo el presupuesto metodológico de que toda recau-
dación (incluida la limosna) constituía un acto político en la monarquía hispana, se analizan 
los procesos legales suscitados en 1556, 1562, 1572 y 1606 sobre el establecimiento y la 
administración del culto guadalupano en la Nueva España. Estos debates jurídicos indican 
que el conflicto de demanda de limosnas fue un factor de consideración para el surgimiento 
del discurso sagrado aparicionista de mediados del siglo xvii. Entonces éste es no sólo un 
manifiesto de la devoción guadalupana sino también un argumento jurídico que terminó por 
hacer irreductible la brecha entre una y otra mariofanía.

Palabras clave: limosnas, virgen de Guadalupe, devoción, mariofanía, procuradores, 
cuestores.

Abstract
This article analyzes the conflict for Virgin of Guadalupe’s jurisdiction of alms recollection 
between the Franciscan friars, the procurators of Saint Jerome, and the archbishop of Mexico, 
since 1556 until 1606. Under the methodological presumption that all recollection of alms 
constituted a political act in the Spanish Monarchy, this article examines the legal procedures 
that took place in 1556, 1562, 1572 and 1606 regarding the establishment and administration 

* Agradecemos al Seminario Creencias y Prácticas Religiosas en Nueva España, siglos xvi al 
xviii, del Instituto de Investigaciones Históricas de la unam, en especial a su coordinadora Gisela 
von Wobeser, por sus comentarios a este trabajo. Asimismo, expresamos nuestro agradecimiento 
a David Carbajal López por sus sugerencias y comentarios.

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   3 09/12/2019   13:13:47



Gómez García y Cruz4

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

of the cult of Guadalupe in New Spain. These juridical debates indicate that the conflict for 
jurisdiction was a factor for the emergence of the Virgin of Guadalupe’s sacred narrative 
around middle seventeenth century, not only as the result of devotion to Guadalupe, but also 
as a juridical and theological argument that made eventually irreducible the gap between the 
Virgin of Extremadura and of Tepeyac.

Keywords: alms, Virgin of Guadalupe, devotion, mariophany, procurators, quaestors.

Información del artículo
Recibido: 17 de enero de 2018.
Aceptado: 26 de septiembre de 2018.
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

La historiografía guadalupana, una de las más difundidas, ha concentrado la 
mayor parte de sus esfuerzos en atender dos de los momentos clave del de-
sarrollo del culto mariano: el origen aparicionista del culto —o su refutación— 
entre 1531-15561 y, por otro lado, la consolidación criolla de su patronato en 
Nueva España en 1754.2 Ambas posturas han brindado considerables aportes 
que, a pesar de sus diferencias, coinciden en señalar que el culto guadalupa-
no del periodo novohispano impregnó desde su origen una proto-religiosidad 
católica mexicana,3 dando por sentado que las características del culto a la 
virgen de Guadalupe estuvieron presentes desde el momento mismo del 
hallazgo de sus primeros testimonios hacia mediados del siglo xvi. Sin em-
bargo, estudios recientes han mostrado que la historia del culto guadalupano 
constituyó más bien un disputado, conflictivo y negociado proceso de esta-
blecimiento devocional con características coyunturales específicas.4

En este artículo pretendemos introducir al debate guadalupano un as-
pecto político-jurídico poco atendido en la historiografía. Nos referimos al 
conflicto jurisdiccional por el control de las limosnas de la virgen de Gua-
dalupe entre los procuradores del Monasterio de Guadalupe de Extremadu-
ra y las autoridades seculares de la Nueva España en la ciudad de México, 
que tendría su primera data en la década de 1570 y continuaría en la primera 

1  La extensa historiografía sobre el tema nos impide citar los estudios más relevantes so 
pena de omitir irremediablemente algunos, por lo que señalamos solamente los que consti-
tuyen lecturas obligadas, entre otros: De la Maza (1981); O’Gorman (2016); Miranda Godí-
nez (2001); Noguez (1995).

2  En el mismo tenor que la cita anterior, véase Escamilla González (2000, pp. 199-232); 
Brading (1997); Calvo (1997).

3  Escamilla González (2010, p. 230).
4  Martínez Baracs (2007, pp. 43-72); (2015, pp. 315-331); (2003, pp. 291-305).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   4 09/12/2019   13:13:47



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 5

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

década del siglo xvii.5 La historiografía sobre este tema parece dejar de lado 
un par de eventos hasta ahora considerados colaterales que, sin embargo, 
pensamos, constituyen el elemento central del conflicto. Hablamos de la 
recolección de limosnas por parte de la curia entre los pueblos de indios 
—que se hallaban dentro de la jurisdicción de las órdenes religiosas—, y la 
posterior intervención de un actor aparentemente ajeno al debate por com-
petencias entre clero secular y regular: un demandador jerónimo de Gua-
dalupe de nombre fray Diego de Santa María.6

En este artículo proponemos que la recaudación de limosnas es un aspec-
to de fundamental importancia en el sostenimiento de todas las devociones 
de la monarquía católica y, por lo tanto, estas últimas no pueden ser analizadas 
sin considerar el estudio de las aportaciones que sustentaban los cultos. En 
este caso, centramos el estudio en el conflicto por privilegios reales sobre esas 
recaudaciones que enmarcó el desarrollo de la devoción guadalupana desde 
la década de 1550 hasta la primera mitad del siglo xvii. Nuestra contribución 
a este debate historiográfico propone que fue este conflicto de jurisdicción de 
recaudación sobre limosnas y obras pías el fundamento de la separación entre 
la virgen de Guadalupe de Extremadura y la del Tepeyac, y lo que originó gran 
parte de la literatura aparicionista hacia mediados del siglo xvii, que poste-
riormente se perpetuó en el recurso literario que ha nutrido las reivindicacio-
nes devocionales nacionalistas en las siguientes centurias.

Antecedentes: distintas imágenes, una misma jurisdicción

Durante los siglos xv y xvi no existió una diferenciación tópica que distanciara 
las variadas representaciones marianas que ostentaron el genitivo “Guadalupe”. 

5  En esta investigación entendemos el término jurisdicción como la serie de privilegios 
reales otorgados a las corporaciones religiosas (clero secular y regular, así como cofradías, etcé-
tera) para la colecta de limosnas en un territorio establecido o a una devoción particular. En ese 
sentido, estas jurisdicciones necesariamente se traslapaban en ciertos contextos, lo que generó 
diversos conflictos por competencias recaudatorias. Véase Aldana Rivera (2006, pp. 44-45).

6  En este caso, el título “demandador” se deriva del poder que tenían estos agentes para 
cobrar las “demandas” que los fieles hacían a la virgen de Guadalupe, véase Peterson (2014, 
p. 41). Otros autores los señalan simplemente como “organizadores de devociones y reco-
lectores de limosnas” o agentes que “venían a recolectar limosnas y a fomentar la devoción 
hacia la virgen de Guadalupe de Extremadura”. Véanse Eichmann-Oehrli (2004, pp. 71-88); 
Sigaut (2012, p. 444). Para otros casos de demanda de limosna y demandadores, véanse Moro 
Romero (2012, pp. 115-172); Barral (1998, pp. 7-33).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   5 09/12/2019   13:13:47



Gómez García y Cruz6

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

Es decir, todas aquéllas eran consideradas vehículos terrenales de un mismo 
manifiesto divino, la virgen María en su advocación de Guadalupe. Así que-
da patente cuando uno de sus apologistas aseveraba que “aunque todas las 
imágenes de la Madre de Dios representan una misma señora y original: 
quiere nuestro Señor mostrarse maravilloso por sus secretos juicios en esta 
[la virgen de Guadalupe], que significan lo mismo”.7 Esto no quiere decir que 
sus representaciones carecieran de características locales propias. Por el 
contrario, de la misma manera como se dio la integración de distintos reinos 
a la monarquía,8 cada provincia, ciudad o villa ibérica se apropió discursiva-
mente de una advocación mariana y la empleó para obtener preminencia 
local una vez que se hallasen éstos bajo su protección divina.9

Esta vinculación entre la devoción a María y la preeminencia de su pro-
tección divina a los proyectos monárquicos permitió que se gestara el patro-
nato del rey Alfonso XI de Castilla de la advocación de María de Guadalupe, 
en el año de 1340. Según la tradición, había existido una primera imagen de 
bulto de la virgen María elaborada por San Lucas desde siglos tan tempranos 
como el viii, momento en que coincidentemente ocurrió la “invasión” mu-
sulmana a la península ibérica. Gregorio Magno había regalado esta imagen al 
obispo Leandro de Sevilla, con el fin de que éste la resguardase y la alejase del 
peligro infiel.10 La imagen fue luego enterrada durante largas centurias y allí 
permaneció hasta que la cristiandad, encabezada por Alfonso XI, recuperó 
estas tierras. Inmediatamente después de este hecho tuvo lugar la mariofanía 
que dio origen al culto en los márgenes del río de Guadalupe, lo que consti-
tuiría una tradición que legitimó jurídicamente, a través de una manifestación 
divina, la conquista, la ocupación y la posesión de los territorios que habían 
sido arrebatados a los infieles en guerra justa por el monarca castellano.11

Como se puede anticipar, el discurso monárquico de re-ocupación mili-
tar y éste de re-aparición mariana se vieron prontamente complementados. 

  7  Montalvo (1631, f. 18v). Énfasis nuestro.
  8  Sigaut (2012, pp. 437-439).
  9  Nebel (1995, pp. 52-53).
10  Nebel (1995, pp. 53-54).
11  Nótese la similitud en las narrativas de la aparición: al vaquero Gil Cordero se le había 

manifestado la virgen María para decirle que su pintura se hallaba enterrada en aquel lugar 
de la provincia de Cáceres; por esta razón, le fue solicitado que diera este mensaje ante las 
autoridades eclesiásticas de la región para que sacasen a la Virgen de allí y le pusiesen un 
templo digno. Luego esta advocación de María, como era uso y costumbre en la tradición 
jurídico-canónica hispana, ganó el posterior nombre de Nuestra Señora de Guadalupe, debi-
do a la tierra que la había visto “re-aparecer”. Véase Fuentes Nogales (2008, pp. 508-509).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   6 09/12/2019   13:13:47



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 7

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

Por esta razón, el monarca castellano asignó la iglesia de las Villuercas —en 
donde había ocurrido el milagro de reaparición de la Virgen— a la adminis-
tración del arzobispado de Toledo a sugerencia del cardenal Gil Álvarez de 
Albornoz.12 Acorde con esta coyuntura político-religiosa, el rey se convir-
tió en el principal benefactor del culto a Guadalupe y, como tal, comenzó 
a sostenerlo a través de las rentas de su real patrimonio. Empero, mientras 
el rey castellano emprendía su proceso de centralización militar, debió 
notar prontamente que no podría mantener de forma permanente eroga-
ciones destinadas a la iglesia de Guadalupe. Estos recursos serían conside-
rados de mayor utilidad en las acciones bélicas de defensa de la cristiandad, 
que poco a poco se iba convirtiendo en el más grande de los compromisos 
financieros de la Corona.

Por esta razón, el soberano castellano cambió la administración de las 
rentas de la iglesia dotándola de un privilegio real perpetuo que le permi-
tiera sostenerse de forma autónoma y, al mismo tiempo, dar cumplimiento 
a la obligación a la cual se había suscrito el rey al ser nombrado patrón de 
la citada devoción. El privilegio real al que nos referimos es la exclusividad 
de recaudación de limosnas dedicadas a nombre de la virgen de Guadalupe 
que tuviera lugar en su jurisdicción eclesiástica, así como la capacidad de 
intervenir a través de cuestores nombrados con la finalidad de “demandar” 
lo que le correspondía al privilegio fiscal, según un decreto de 1348.13 Pos-
teriormente, en aras de velar este privilegio, el rey trasladó la adscripción 
eclesiástica del santuario de secular a regular, otorgando el ejercicio del 
monopolio del culto de Guadalupe a la Orden de San Jerónimo, junto con 
los citados privilegios de cuestura. Por esta razón, a partir de 1389 y hasta 
periodos tan tardíos como el siglo xix, la orden de monjes jerónimos pre-
servó el culto a Santa María de Guadalupe y su santuario, junto al cual 
construyeron su famoso Monasterio Real.14

Los frailes jerónimos lograron ampliar posteriormente sus prerroga-
tivas de cuestura a través de un singular argumento legal: equipararon su 
labor religiosa con el concepto jurídico de “bien común” del reino. De 
esta manera consiguieron elevar la calidad jurídica de sus recaudaciones 
de simples exacciones voluntarias a contribuciones de carácter obligato-
rio. Así lo deja ver el historiador fray Gabriel de Talavera, prior de la casa 

12  Fernández Sánchez (1994, p. 61).
13  Peterson (2014, p. 41). Agradecemos a Bárbara E. Mundy y a Savannah Esquivel su 

recomendación y generoso apoyo.
14  Nebel (1995, pp. 53-54).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   7 09/12/2019   13:13:48



Gómez García y Cruz8

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

de Guadalupe, cuando al hablar del origen de las limosnas que se piden a 
nombre de Nuestra Señora de Guadalupe en el primer libro apologético de 
la historia de la Virgen menciona que esta entrega había dejado de ser de hace 
tiempo de mera piedad a ser, en todo el reino, “más aún como deuda y 
legado forzoso en las disposiciones y últimas voluntades de los difuntos”.15

Es importante señalar la decisiva notoriedad de estos privilegios jurí-
dicos: licencia para cobro de limosnas y cobijo del patronato regio. Tal 
circunstancia se evidenció en el posterior desarrollo del Monasterio de 
Guadalupe durante el siglo siguiente, es decir, el siglo xv, cuando llegó a 
ostentar el prestigio de ser uno de los conventos más grandes, ricos y or-
namentados de toda la Iberia,16 además de uno de los centros de arte17 y de 
cultura más ricos de la región.18 Este éxito explica la consecuente expansión 
devocional —y jurisdiccional— que gozó Guadalupe en los demás reinos 
peninsulares, adonde muchos de sus devotos llevaron copias de la imagen 
autorizadas por el monasterio. Consecuentemente, los meticulosos monjes 
jerónimos dedicaron mayores esfuerzos a ejercer los privilegios recauda-
torios de las rentas y las limosnas que se derivaban de la expansión de su 
devoción, para lo cual desplegaron un circuito complejo de agentes recau-
dadores, cuestores o procuradores a lo largo de las vastas posesiones regias 
por donde se extendió el culto durante la segunda mitad del siglo xv.19 Cabe 
recordar que al ser Guadalupe una devoción protegida por patronato regio 
gozaba de una jurisdicción amplia para poder realizar sus recaudaciones. 
Por lo tanto, sus demandadores no eran nada más religiosos itinerantes, 
sino oficiales con atribuciones de recaudación real. Este ejercicio de cues-
tura de limosna permitió, entre 1524 y 1527, que el monasterio extremeño 

15  Talavera (1597, f. 452v); Peña (2007). El historiador dedica un apartado entero en el 
tratado tercero de su obra, sobre algunas “Observaciones a la Historia de Nuestra Señora de 
Guadalupe”, al origen de las limosnas que se pedían para la virgen de las Villuercas. Esto 
debido a las críticas que se hicieron en su momento a su orden sobre que un monasterio tan 
ostentoso como el guadalupano no debía utilizar un recurso como la demanda de limosnas, 
pues esta era una herramienta de pobres vergonzantes. Con el argumento jurídico del bien 
común del reino, el autor desestima las críticas de sus detractores.

16  Montalvo (1631, f. 15r-15v).
17  Peterson (2014, p. 49).
18  Nebel (1995, p. 54).
19  Las categorías empleadas se utilizan en la documentación de la época. En la corres-

pondencia de algunos de estos personajes se emplea la palabra “demandadores”, es decir, 
término administrativo similar al del antiguo oficio de cuestores romanos; mientras tanto, 
en cédulas reales, aparecen como “procuradores”, esto es, abogados y representantes legales 
del convento.

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   8 09/12/2019   13:13:48



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 9

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

percibiera una tercera parte del total de sus ingresos conventuales sola-
mente del beneficio de dicho privilegio.20

Bajo esta circunstancia jurídica podemos situar al culto guadalupano y 
sus formas de recaudación hacia los albores del siglo xvi. Por esta razón, 
no resulta sorprendente el enorme interés que pondrían los monjes jeró-
nimos en hacer valer sus prebendas una vez que se enterasen —a través de 
sus extensos circuitos de comunicación— de que en Indias se habían esta-
blecido iglesias, ermitas y otras formas del culto a Guadalupe que se hallaban 
fuera de su bien establecido control recaudatorio. Como era de esperarse, 
estos frailes terminarían apelando legalmente a sus derechos —por ejemplo, 
el ser culto regio por haber prestado servicio espiritual a la empresa mo-
nárquica de la reconquista—, para obtener los permisos necesarios con los 
cuales nombrar agentes para incursionar en los mencionados territorios 
indianos en busca del culto a la virgen de Guadalupe y las limosnas que 
generaba. Esto los llevaría, en la década de 1570, a incorporarse a las diná-
micas políticas que ocurrían en los reinos del Perú y, especialmente, en el 
de la Nueva España, asunto que atendemos en el siguiente apartado.

La competencia sobre los privilegios recaudatorios de limosnas

El 6 de septiembre de 1556, el recientemente incorporado arzobispo de 
México fray Alonso de Montúfar iniciaría un debate sobre el culto de Gua-
dalupe,21 una vez que pronunciara su célebre sermón en la Catedral de 
México que llevaría por título Beati oculi qui vident quae vos videtis.22 La 
historiografía ha señalado que la exposición del prelado había buscado 
restarle poderío político a los franciscanos, al dirigir su oratoria sagrada 
hacia el grupo que les brindaba mayor legitimidad: los indios circunvecinos 
de la ciudad de México.23 En ese sermón, el prelado había promovido la de-
voción a la virgen de Guadalupe destacando su fama de ser muy milagro-
sa, por lo cual sugirió a su feligresía seguir el ejemplo puesto por los indios, 
confiarse a su cuidado y continuar con esta tradición.24 Prontamente las 
declaraciones de Montúfar serían rebatidas con enorme agudeza doctrinal 

20  Peterson (2014, p. 41).
21  Maza (1981); O’Gorman (2016); Mayer (2010).
22  Mayer (2010, p. 41).
23  Miranda Godínez (2001, p. 284).
24  O’Gorman (2016, p. 69).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   9 09/12/2019   13:13:48



Gómez García y Cruz10

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

por el provincial y destacado predicador fray Francisco de Bustamante, 
el día 8 de septiembre del mismo año,25 en otro sermón correspondiente al 
día de la festividad de la Natividad de la virgen María. Bustamante, frente 
a las autoridades civiles más importantes del virreinato, hizo serias acusa-
ciones en contra del dominico, entre ellas el excitar a los indios a la idolatría, 
así como predicar y dar por ciertos milagros no comprobados o falsos;26 
contraviniendo así con los postulados acordados en el Primer Concilio 
Provincial.27 De estos alegatos se desprendería, luego, el primer y más im-
portante corpus documental que nos permite a los historiadores reconstruir 
este hecho: las Informaciones de 1556,28 mandadas a levantar por el mismo 
arzobispo Montúfar.

Los testimonios judiciales de varios testigos presenciales, realizados en 
1556, nos dan cuenta de que el sermón del arzobispo Montúfar buscaba 
promover la devoción a la virgen entre la feligresía española que asistió a la 
catedral.29 Es de destacar que los testigos de esta Información eran hispanos 
y prominentes devotos de la virgen de Guadalupe, quienes “en toda la mayor 
parte de esta ciudad ha visto este testigo que ha tenido y tiene devoción y 
han ocurrido a ella [la virgen de Guadalupe] con sus limosnas y oraciones”.30 
Por el testimonio del abogado de la Real Audiencia, el bachiller Francisco 
de Salazar, sabemos que una de las razones de la promoción de la devoción 
tenía como antecedente que el Tepeyac era un sitio de esparcimiento espe-
cialmente concurrido por los españoles,31 por lo que defendieron su derecho 
a ir a un pueblo de indios a venerar a la virgen: “aunque pese a Bustamante, 
hemos de ir a servir a Nuestra Señora dondequiera que su Imagen esté, y 
contradiga él [fray Francisco de Bustamante] la devoción cuanto quisiere, 
que antes es dar a entender que le pesa de que vayan españoles allí, de aquí 
adelante, si íbamos una vez iremos cuatro”.32 No es de sorprender, por lo 

25  O’Gorman (2016, p. 50).
26  Miranda Godínez (2001, p. 241).
27  Mayer (2002, pp. 17-49).
28  Informaciones de 1556, en Proyecto Guadalupe.com (en adelante, Informaciones).
29  Herrejón Peredo (2003, p. 18); Mayer (2002, p. 23).
30  Testimonio de Juan de Salazar, procurador de la Real Audiencia, Informaciones, f. 13v.
31  Testimonio del bachiller Francisco de Salazar, Abogado de la Real Audiencia, Infor-

maciones, f. 14r.
32  Testimonio del bachiller Francisco de Salazar, abogado de la Real Audiencia, Informa-

ciones, f. 15r. Otro testimonio relevante es el de Bernal Díaz del Castillo, que señala la devo-
ción a la Virgen como una de las grandezas de los españoles en la Nueva España. Véase Torre 
Villar y Navarro de Anda (1999, p. 147).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   10 09/12/2019   13:13:48



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 11

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

tanto, que los mismos testigos pusieran sobre la mesa el tema de las limosnas, 
especialmente aludiendo a lo argumentado por fray Francisco de Bustaman-
te sobre que “la limosna que se daba fuera mejor darla a pobres vergonzan-
tes que hay en esta ciudad, y aún que no se sabía en qué se gastaba”.33

Es precisamente por el tema de licencias para recolección de limosnas 
que consideramos insostenible la tesis de que el culto guadalupano en la 
Nueva España fuera sustentado por los indios antes de la intervención de 
Montúfar, ya que en ese caso habría estado bajo administración de los frai-
les franciscanos. Si consideramos que la cofradía de indios sólo fue fundada 
hasta la segunda mitad del siglo xvii, mientras que la de españoles desde 
la primera mitad del xvi, surge la duda sobre la temprana devoción india 
en dicha centuria. Las fuentes documentales en náhuatl sólo registran 
el culto a partir de 1555-1556, con la procesión del traslado de la imagen 
y el debate entre el sermón de Montúfar y el franciscano Bustamante. Chi-
malpáhin registra en sus anales que en el año de 1556 “Nuestra querida 
madre Santa María de Guadalupe fue mostrada en el Tepeyac”.34 En un 
sentido similar, evidencia de que fue un evento importante para los indios, 
registran el suceso los Anales de Juan Bautista: “en el año de 1555 entonces 
fue mostrada Santa María de Guadalupe, allá en Tepeyacac”.35 En ambos 
casos, el verbo en náhuatl usado para describir el evento es neci, que no 
se refiere a “apariciones” sobrenaturales de imágenes religiosas, sino a 
manifestar, mostrar, hacer público (p. 54). Pese a que los anales no regis-
tran una mariofanía en el Tepeyac, sí son un testimonio “al hecho de que 
en 1555 cobra auge el culto guadalupano”, que pudo o no tener ya un an-
tecedente (pp. 54-55). Es decir, los testimonios nahuas registran que a 
partir de esa fecha se inició formalmente la tradición de una fiesta religio-
sa a la advocación de la Virgen, que tiene su origen en los grandes prepa-
rativos para el traslado de la imagen de catedral a la ermita del Tepeyac, 
siguiendo los lineamientos del Primer Concilio Mexicano, y que implican 
la dotación de limosna en especie y trabajo, elemento fundamental para 
entender la importancia en el impulso de tal devoción. Por otro lado, el 

33  Testimonio del bachiller Francisco de Salazar, abogado de la Real Audiencia, Infor-
maciones, f. 14r-14v. La intención de estas Informaciones no tenía como fin principal indagar 
el nivel de devoción guadalupana entre los indios, sino desmentir las acusaciones contra el 
arzobispo Montúfar, que consistían esencialmente en la incitación idolátrica entre la pobla-
ción natural y la jura de milagros no comprobados.

34  Véase Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin (1889, p. 252); Nebel (1995, pp. 137-138).
35  Véase Reyes García (2001, p. 160).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   11 09/12/2019   13:13:48



Gómez García y Cruz12

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

argumento de una devoción india sustentado en los anales poblanos pre-
senta la interrogante sobre el hecho de que no todas las copias tienen ese 
dato, además de que esos registros fueron elaborados a partir de la segunda 
mitad del siglo xvii, cuando el debate aparicionista estaba en su apogeo.36 
Por otro lado, dentro del abundante corpus de sermones y retórica cristia-
na traducida por los frailes y sus discípulos indios, no existe uno dedicado 
o donde se mencione a la virgen de Guadalupe del Tepeyac. El fraile Pedro 
Oroz, escribió y tradujo siete sermonarios en lengua nativa con el objetivo 
de ayudar en la prédica a los indios, para cada fiesta religiosa del año litúr-
gico, del cual dedicó uno a las fiestas de la virgen María en todas sus advo-
caciones. Entre esos sermonarios no se encuentra uno dedicado a la virgen 
de Guadalupe, mucho menos a la venerada en el Tepeyac. 

Desde el punto de vista de la administración hispana, en ninguno de 
los procesos judiciales del siglo xvi hay testimonio de devoción de los indios 
a la Virgen en 1531, menos aún a la mariofanía, lo que no descarta la posi-
bilidad de que haya sucedido. Esto tampoco excluye la existencia temprana 
de narrativas de mariofanías, sino que evidencia que nunca fueron usadas 
en proceso jurídico o debate argumentativo hasta el siglo xvii en que fue 
impreso el Nican mopohua. Asimismo, sorprende que no haya registro de 
procesos judiciales del pueblo y villa del Tepeyac, sino justamente hasta la 
segunda mitad del siglo xvii.37

Recordemos que la ermita del Tepeyac no era la única ubicada en pueblo 
de indios y sostenida por devotos españoles, puesto que le antecedía desde el 
momento de la conquista la de la virgen de los Remedios en Tacuba, donde 
también hubo conflicto con agustinos y franciscanos por motivos similares.38 
En ambos casos, la aparición de la virgen a un indio fue el fundamento para 
el establecimiento de una ermita en un pueblo de indios, mientras que la de-
voción española lo era para la administración del culto por el clero secular.

En ese sentido, el arzobispo Montúfar no estaba reconociendo en su ho-
milía la devoción de los naturales a aquella milagrosa virgen,39 sino promo-

36  Veánse Anales del barrio de San Juan del Río (2000); Gómez García (2018, pp. 314-325).
37  Véase Juárez (2018, pp. 43-46).
38  Miranda Godínez (2001, p. 62). La narrativa de esta devoción también señala la apa-

rición de la imagen a un indio cacique, lo que coincidirá después con la oratoria sagrada 
sobre el milagro guadalupano. En ambos casos los conflictos se centrarán precisamente en 
ser devociones españolas en pueblos de indios.

39  Ejemplo de otro impulso a la devoción a la virgen de Guadalupe entre los indios, en 
el siglo xvi, fue la que se promovió en el septentrión de la Nueva España por el ermitaño 
Gregorio López, quien había encontrado justamente en la imagen de la virgen de Guadalupe 

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   12 09/12/2019   13:13:48



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 13

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

viéndola entre su feligresía hispana, lo que significaba incrementar las li-
mosnas y obras pías. Si en su célebre sermón el prelado alabó la participación 
de los indios en ese culto fue con el fin de resaltar su aporte durante la 
procesión del traslado de la imagen a instancias del prelado (registrado por 
Chimalpáhin y en los Anales de Juan Bautista).40 Al incorporar a los indios 
en el sustento del culto a la virgen de Guadalupe, el clero diocesano se 
había beneficiado del servicio personal y el cobro de limosnas de los indios 
sin transgredir las jurisdicciones eclesiásticas de los franciscanos, prote-
gidas por disposiciones reales,41 lo que provocó la reacción inmediata de 
los frailes.

En ese sentido, si bien el desarrollo del culto a la virgen de Guadalupe 
se insertó en una disputa política entre los franciscanos y el clero diocesa-
no, consideramos que el sermón del dominico conformaba una estrategia 
de fortalecimiento del clero secular, al incorporar el cobro de limosnas a 
los indios justo en un momento en que el tributo y el diezmo eran moti-
vo de importantes debates y conflictos.42 Dado que la iniciativa del prelado 
de cobrar diezmo a los naturales se había visto constantemente frustrada, 
la estrategia de recaudación piadosa vendría a solventar de cierta manera 
este déficit administrativo, asegurándole a la curia metropolitana una 
mayor presencia entre aquel sector que los frailes mantenían bajo su cura 
de almas.43 Esta circunstancia no era excepcional en el contexto de las 
competencias por las limosnas en las Indias Occidentales; al contrario, 
era un asunto bastante común y conocido por las altas esferas eclesiásticas.44 

de Extremadura la vocación religiosa que lo condujo a Nueva España. Véase Ocaranza (1944, 
pp. 19, 45 y 172).

40  A esta estrategia contribuía de manera eficiente la tradición ritual y religiosa de los 
indios, quienes integraron las devociones marianas asombrosamente rápido desde la prime-
ra mitad del siglo xvi. Véase Taylor (2011); Gómez García (2015).

41  Aguirre Salvador (2014, pp. 11-13); Morales (2010, pp. 50-52).
42  El debate principal del Tercer Concilio Mexicano entre clero secular y frailes fran-

cisanos se enfocó en el pago de diezmo, la ampliación del tributo y el “régimen de limos-
nas de las doctrinas” que los obispos reclamaban como derecho precisamente desde la 
década de 1550. Véanse Tateiwa Igarashi (2016, pp. 147-149); Aguirre Salvador (2014); 
Morales (2010).

43  El cobro de diezmos había sido prohibido en el Primer Concilio Mexicano y la mano 
de obra o servicio personal quedó bajo resguardo de la Corona, a diferencia de los frailes que 
podían obtenerlo a partir de sus vínculos con los caciques indios, con quienes establecieron 
alianza contra los encomenderos y los protegieron de otros abusos. Véanse Aguirre Salvador 
(2014); Menegus Bornemann (2010, p. 91).

44  Estenssoro (2003); Aldana Rivera (2006).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   13 09/12/2019   13:13:49



Gómez García y Cruz14

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

Regresaremos a este punto más adelante, cuando analicemos la estrategia 
recaudatoria de limosna de fray Diego de Ocaña.

Este presupuesto ayuda a explicar los beneficios económicos de las 
donaciones testamentarias de españoles y de sus viudas en los años subse-
cuentes a 1555,45 que evidencian el éxito rotundo de la estrategia del arzo-
bispo Montúfar para ampliar legítimamente su jurisdicción recaudatoria al 
consolidar la devoción de la imagen guadalupana en un pueblo de indios 
entre la feligresía hispana que, para 1541, eran en su mayor parte (88%) 
viajeros oriundos de la región andaluza, extremeña o castellana, lugares con 
alta presencia del culto a Guadalupe.46 En conjunto, los legados testamen-
tarios de españoles y la percepción de limosnas entre los indios permitieron 
que el arzobispado, encabezado por Montúfar, lograra armarse de un capi-
tal político y económico que puede interpretarse como un incipiente im-
pulso secularizador.

Lo sucedido posteriormente abona a sustentar este postulado. El exi-
toso flujo recaudatorio defendido por Montúfar trajo consecuencias de 
dimensiones trasatlánticas. La capacidad recaudatoria del arzobispo era 
de tal magnitud que pronto fue motivo de sospechas, lo cual se hizo mani-
fiesto a través de una denuncia interpuesta por integrantes del propio ca-
bildo catedralicio ante el Consejo de Indias, en 1562, que dio inicio de 
manera inmediata a un proceso contra el arzobispo por abusos en la admi-
nistración de limosnas, de las que no quedaban exentas las provenientes 
del culto a la virgen de Guadalupe.47 Al conocerse en la metrópoli la exis-
tencia de esta devoción guadalupana en el centro del virreinato novohispa-
no, los monjes del Monasterio de Guadalupe prontamente hicieron valer 
sus prerrogativas reales y, una vez llegados a las Indias, iniciaron los pro-
cesos de levantamiento de informaciones preliminares de aquella advoca-
ción. En esta circunstancia fue que arribó en la década de los sesenta y 
setenta un procurador y fraile jerónimo elegido por el monasterio extre-
meño para llevar a cabo la misión de cobrar las rentas, donaciones y limos-

45  No se descartan en ningún momento las contribuciones económicas que seguramen-
te habrán hecho sus varios devotos indios; sin embargo, recalcamos la donación de españoles 
porque fue la que se disputó en la década de 1570, cuando por primera vez se reclamó el 
derecho legal a las limosnas y la adjudicación al monasterio de Extremadura de las rentas 
que generaba el culto del Tepeyac en el centro de la Nueva España, como veremos más ade-
lante.

46  Ocaña (2010, p. 15).
47  El proceso contra el arzobispo revelaba una serie de abusos en la administración de 

los recursos de la ermita, especialmente de sus limosnas. Véase Ruiz Medrano (1992).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   14 09/12/2019   13:13:49



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 15

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

nas que se dieran a nombre de Nuestra Señora de Guadalupe por parte 
de sus devotos españoles en el reino de la Nueva España. Fray Diego de 
Santa María se incorporaba a esta coyuntura política justamente unos años 
después de que el arzobispo Montúfar saliera airoso de las acusaciones de 
fray Francisco de Bustamante, quien tuvo que silenciar sus quejas respecto 
del establecimiento del culto en el Tepeyac so pena de excomunión.48

En vísperas de la muerte del prelado, en la década de 1570, el fraile 
jerónimo comenzó a rendir informes al rey Felipe II dando cuenta de la 
gravísima serie de incumplimientos en los que habían incurrido algunos 
devotos de la ciudad de México. Éstos, en su opinión, atentaban tanto con-
tra el Monasterio de Guadalupe, del cual el rey era patrón, como contra la 
devoción a la virgen de Guadalupe de los fieles cristianos en el Nuevo 
Mundo.49 En carta fechada el 12 de diciembre de 1574, daría cuenta del 
origen fraudulento de la ermita del Tepeyac señalando que, aproximada-
mente, hacía unos doce años (1562) “un hombre con un poder falso de 
nuestro Monasterio de Nuestra Señora de Guadalupe […] recogió muchas 
limosnas y, manifiesta la falsedad de poder, se huyó”.50

A este agravio añadiría que la iglesia allí fundada se mantuvo, luego de 
aquel fraude, en manos de ciertos mayordomos quienes, conociendo la fama 
portentosa de la Virgen, habían comenzado a administrar sus rentas y soli-
citar demandas forzosas defraudando y entibiando “la devoción que a aque-
lla casa solían tener los vecinos de esta provincia”,51 apropiándose ilegítima-
mente de las aportaciones obligatorias que los devotos españoles tenían con 
la virgen de Guadalupe. Este conjunto de denuncias apelaba a una serie de 
normas jurídico-canónicas que el monasterio y sus agentes sabían invocar 
para que la Corona les reconociese las prerrogativas que ellos poseían. Im-
plícitamente, el discurso de Santa María hacía referencia a una tradición 
legal de patronazgo regio en donde se podía acusar al monarca de incumpli-
miento de las obligaciones de velar por el culto a la virgen de Guadalupe y 
su sostenimiento, cuya restitución debía ser urgentemente remediada con 
el otorgamiento de concesiones y privilegios a favor de los monjes jerónimos 
que permitiera la restauración del orden natural y justo de las cosas.

48  O’Gorman (2016, p. 71).
49  Archivo General de Indias (en adelante, agi), Documento Mexicano 69, n. 3, en 

Cuevas (1922, pp. 493-494).
50  Cuevas (1922, pp. 493-494). Nótese que el año señalado coincide con la fecha en que 

llegó la denuncia del cabildo eclesiástico de México contra Montúfar al Consejo de Indias.
51  Cuevas (1922, pp. 493-494).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   15 09/12/2019   13:13:49



Gómez García y Cruz16

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

En la interpretación legal del demandador, la denuncia del fraude de 
fundación y al que ocurría en ese momento debían ser solucionados si “su 
Majestad tomase a bien que, por parte de la casa de Guadalupe, se tomase 
la cuenta a los administradores y personas que han tenido cargo de esta 
casa […] y lo pusiese en el concierto y orden que Vuestra Majestad fuese 
servido”.52 Posteriormente, solicitó “que se quite el nombre de Nuestra 
Señora de Guadalupe, o que se traslade esta casa a otra parte y […] trasla-
dándola a buen sitio, se podría hacer un monasterio de la Orden”.53 Este 
argumento se vería expuesto de manera mucho más explícita en una se-
gunda misiva, fechada el 24 de marzo de 1575, en donde solicita que

estos daños y abusos no veo cómo se pudiesen remediar, sino siendo Vuestra Ma-

jestad de hacer merced al monasterio de Nuestra Señora Santa María de Guadalupe, 

de la administración de esta ermita, mandando que se sustente en el estado que 

ahora está o siendo servido mandar que la levante el monasterio la Orden del glo-

rioso nuestro padre San Jerónimo.54

Esta serie de denuncias legales recibieron la pronta respuesta de Felipe II, 
ya que el 15 de mayo de 1575 emitió una real cédula dirigida al virrey Mar-
tín Enríquez, para que este último diera seguimiento a tales problemas. El 
virrey, atendiendo las instrucciones reales, realizó primeramente una pes-
quisa para luego proseguir con una visita a la ermita del Tepeyac en com-
pañía del recién nombrado arzobispo Pedro Moya de Contreras. El virrey 
Enríquez rindió su informe en una carta fechada el 23 de septiembre de 
1575.55 Al hacer referencia a la administración de las limosnas de la ermita, 
el alter ego del rey afirmó que “siempre se ha hecho por los prelados”,56 
debido a que “allí se fundó una cofradía en la cual dicen habrá cuatrocien-
tos cofrades, y de las limosnas se labró una iglesia”.57 Por ser este informe 
acorde con las ordenanzas y disposiciones del Concilio de Trento —que 

52  Cuevas (1922, pp. 493-494).
53  Cuevas (1922, pp. 493-494). Nótese aquí el argumento del nombre “Guadalupe” de 

la advocación de la virgen del Tepeyac. Éste sirve como evidencia jurídica del traspaso de la 
jurisdicción de la orden jerónima sobre todas las reproducciones de la virgen de Guadalupe, 
asunto que analizaremos más adelante.

54  Cuevas (1922, p. 495).
55  agi, Audiencia de México, 19, n. 158.
56  agi, Audiencia de México, 19, n. 158, f. 3r. Es decir, las autoridades eclesiásticas del 

clero secular.
57  La cofradía era de españoles. Véase agi, Audiencia de México, 19, n. 158, f. 3v.

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   16 09/12/2019   13:13:49



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 17

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

dejaban bajo jurisdicción de los obispos las licencias y la vigilancia de las 
cofradías—, el virrey no pudo dar un parte favorable a la solicitud promo-
vida por fray Diego de Santa María para fundar un convento jerónimo en 
tal ubicación, esgrimiendo que a su juicio “para asiento de Monasterio no 
es lugar muy conveniente por razón del sitio y hay tantos en la comarca 
que no parece ser necesario”.58

No obstante, esta visita al Tepeyac mostró la capacidad recaudatoria 
del culto guadalupano que se beneficiaba de la superposición de jurisdicción 
eclesiástica entre clero secular y regular, presente en el conflicto entre el 
arzobispo Montúfar y los franciscanos. Esta circunstancia provocó ciertos 
incidentes entre el virrey Enríquez y el arzobispo Pedro Moya de Contreras, 
concernientes a la administración de las rentas y limosnas que producía 
este culto. Inmediatamente después de su informe negativo a los intereses 
de los jerónimos, el virrey promovió ante el rey y el arzobispo una inicia-
tiva para aprovechar los mencionados ingresos, que él consideraba que 
estaban yéndose hacia obras innecesarias, como lo era la fundación de otra 
parroquia que perpetuaba la ambigüedad de la jurisdicción recaudatoria 
que “el prelado quería, ni para españoles ni indios”.59 El virrey sugirió, para 
paliar esta irregularidad, que al ser las limosnas un vehículo del bien común, 
se deberían emplear en obras piadosas de ayuda a los “pobres del hospital 
de los indios que es el que mayor necesidad tiene […] y que si esto no le 
pareciese se aplicase para casar huérfanas”.60

Empero, este oportunismo contencioso dañaba los intereses del arzo-
bispo Moya de Contreras quien, honrando la actitud de su predecesor, dejó 
saber contundentemente al virrey que esa percepción de rentas y limosnas 
no podía salir de su jurisdicción. Para ello, recurrió nuevamente a una es-
trategia que legitimara la administración de los recursos. Como narra Mar-
tín Enríquez en el citado reporte: “el Arzobispo ha puesto ya dos clérigos 
y si la renta creciese más también querrán poner otro, por manera que todo 
venía a reducirse en que coman dos o tres clérigos”.61 Es evidente que el 
prelado estaba defendiendo los privilegios recaudatorios del clero secular, 
estrategia que ya había sido vislumbrada por el demandador Santa María, 
quien desde su segunda misiva al rey anticipaba que el punto en discordia 
era el arzobispo por tener la ambigua jurisdicción sobre las limosnas, y 

58  agi, Audiencia de México, 19, n. 158, f. 3v.
59  agi, Audiencia de México, 19, n. 158, f. 3v.
60  agi, Audiencia de México, 19, n. 158, f. 3v.
61  agi, Audiencia de México, 19, n. 158, f. 3v.

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   17 09/12/2019   13:13:49



Gómez García y Cruz18

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

podía “contradecir y será posible que lo haga, porque parece interesado en 
alguna manera su oficio y dignidad”.62 Es decir, el asunto recaudatorio se 
circunscribía a las competencias entre clero secular y regular.

Es importante resaltar que, en todo momento, los testimonios docu-
mentales muestran un conflicto principalmente sobre la recaudación de 
limosnas, lo que generó diversas estrategias que los actores enarbolaron 
para aprovechar la ambigüedad que el sistema jurídico-político de las Indias 
permitía. En consecuencia, los monjes desistieron de continuar enviando 
demandadores de manera directa a la Nueva España. En su lugar, los suce-
sores de fray Diego de Santa María fueron enviados a otras partes de las 
Indias en donde no enfrentarían tan arduo panorama, y en donde también 
tenían información respecto del establecimiento de devociones guadalupa-
nas fuera de su jurisdicción.63 Por ejemplo, el padre fray Diego de Losar, 
profeso de Guadalupe desde 1563, fue enviado al virreinato del Perú alre-
dedor del año de 1587.64

Ante tal coyuntura es sorprendente que en todos estos procesos jurí-
dicos no se argumentase la aparición milagrosa en el Tepeyac, sobre todo 
si consideramos que este fue el motivo central para diferenciar a la virgen 
de Guadalupe del Tepeyac de la de Extremadura en los escritos aparicio-
nistas que empezaron a circular durante el siglo xvii. Es interesante notar 
que fue precisamente el debate sobre las prerrogativas recaudatorias el 
evento que impulsó, durante esa centuria, la separación entre ambos cultos. 
Mientras tanto, la devoción mantuvo su lento curso alejada de amenazas de 
apropiación jurisdiccional que no volverían a hacerse presentes sino hasta 
la llegada del nuevo siglo, cuando la irrupción de un segundo demandador 
volviese a poner en disputa a las autoridades eclesiásticas y reales, tema 
que atendemos en el siguiente apartado.

Nuevo siglo, nuevos demandadores: fray Diego de Ocaña

La historiografía del conflicto por las limosnas entre el demandador Santa 
María, el arzobispado mexicano, el virrey y el clero regular suele dar 
por concluido este episodio con la negativa del virrey a los intereses del 

62  agi, Documento Mexicano 69, n. 3, en Cuevas (1922, p. 496).
63  Aldana Rivera (2006, pp. 41-68).
64  Peña (2007, p. 39).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   18 09/12/2019   13:13:49



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 19

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

demandador Santa María. Empero, nueva información revela que inmedia-
tamente después de esta coyuntura un actor aparentemente desconocido 
revitalizó y redimensionó esta disputa: fray Diego de Ocaña. Este fraile 
manchego es un personaje bien conocido en la historiografía sudamerica-
na.65 Fue un demandador extremeño enviado al virreinato del Perú en com-
pañía de su hermano de hábito fray Martín de Posada. A diferencia de sus 
predecesores, este demandador elaboró un diario manuscrito, sin título, 
donde registró los pormenores de su misión.66

Fray Diego de Ocaña lograría realizar hazañas formidables en su corta 
estancia en el virreinato peruano y, con posterioridad, en dos ciudades de 
la Nueva España. Esto debido a que no limitó su estrategia a recolectar las 
limosnas para remitirlas al monasterio —como habían hecho o intentado 
hacer sus predecesores Santa María o fray Diego de Losar— sino que tenía 
también la misión de difundir el culto guadalupano y, especialmente, esta-
blecer instituciones debidamente reglamentadas (cofradías) para que las 
rentas de esta devoción pudieran llegar de forma regular al monasterio 
extremeño sin la necesidad de enviar periódicamente costosos agentes al 
Nuevo Mundo.67 Además, a causa de una profunda crisis financiera que su 
casa hogar enfrentaba hacia finales de este siglo,68 era también la respon-
sabilidad de este fraile y su compañero de viaje poner bajo la jurisdicción 
de los jerónimos los centros devocionales que la virgen extremeña tenía 
en Indias a manos de agustinos, dominicos o franciscanos, y en el caso 
novohispano, seculares.

Esta necesidad económica probablemente fue un factor para su designa-
ción de último momento. Su juventud y excelente formación artística influyó 
decisivamente para que fuera nombrado segundo en el cargo de procurador 
del monasterio, complementando la experiencia del ya maduro fray Martín de 
Posada. Esta decisión daría tempranos resultados desde los primeros pueblos 

65  Ocaña (1987, pp. 8-9). Agradecemos a Werner Thomas las facilidades para acceder 
a este material.

66  El diario está resguardado con la nominación Relación del viaje de fray Diego de Ocaña 
por el Nuevo Mundo en la Universidad de Oviedo. Manuscrito digitalizado por la misma ins-
titución, paleografía del padre Álvarez, quien lo hizo público hacia mediados del siglo pasa-
do. La edición crítica, corregida y aumentada es de Blanca López de Mariscal y Abraham 
Madroñal, y a éste haremos referencia en las páginas que siguen. Véase Ocaña (2010).

67  “De manera que todos los días anda un hombre por las calles y casas pidiendo para 
Nuestra Señora de Guadalupe, y lo que recoge se entrega a los mayordomos para que se 
junte para Castilla. Y desta suerte será limosna perpetua”. Véase Ocaña (2010, p. 306).

68  Peña (2007, p. 40).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   19 09/12/2019   13:13:49



Gómez García y Cruz20

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

panameños donde se asentaron, pues fray Diego comenzó a dar muestra de 
su energía para promover la devoción a la obra milagrosa de Guadalupe y 
para asentar por cofrades a todos los habitantes españoles de las ciudades 
por las cuales él y su acompañante pasaban. Mientras su hermano de hábito 
reposaba de los malestares físicos causados por el terrible viaje, el demanda-
dor Ocaña comenzó a cobrar inmediatamente las limosnas y a utilizarlas para 
continuar sus viajes y, también, para solventar los gastos de ambos agentes, 
redirigiendo buena parte para su casa hogar en España.69

Las enfermedades de fray Martín y su posterior fallecimiento termina-
ron sumiendo a fray Diego de Ocaña, como él mismo afirmó, en una enor-
me crisis que lo mantuvo al borde del fracaso. Para solventar esta circuns-
tancia puso en acción el talento artístico que había desarrollado en el 
monasterio y comenzó a pintar imágenes de la virgen de Guadalupe. En más 
de una ocasión sus reproducciones pictóricas estarían acompañadas, al mo-
mento de su donación a centros devocionales, por celebraciones litúrgicas 
en donde todas las cofradías de indios, negros y españoles participaban. 
Además, asistiéndose de las limosnas recolectadas y en especial de las joyas 
más preciadas de las naciones peruanas, adornó sus creaciones de tal ma-
nera que pudiera “espantar” a quienes las viesen, generando una impresión 
súbita de admiración que posteriormente haría que los observadores sin-
tieran mayor devoción.70 Su creatividad le permitió representar en sus imá-
genes a los naturales de las tierras sudamericanas, pues se tomó la libertad 
de pintar la tez de sus vírgenes de un color menos oscuro que la original, de 
manera que la adorasen más por ser “de su color”,71 por lo que prontamen-
te recibieron el nombre cariñoso de “La Gran Chapetona”, o como explica 
él mismo, “señora nueva de la tierra”.72

Al pasar por ciudades de relevancia en el virreinato peruano, supo esta-
blecer una dinámica política que le permitió entablar prontamente aliados, 
quienes le facilitaron llevar a cabo la venta y/o colocación de sus nuevas 
reproducciones, las cuales adquirieron rápidamente fama de ser “verdaderos 

69  “Por espacio de tres meses que estuve en Panamá los ocupé en asentar por cofadres 
[sic] de nuestra Señora a toda la gente de la ciudad.” Véase Ocaña (2010, p. 93).

70  “A todos cuantos la ven espanta.” Véase Ocaña (2010, p. 319).
71  “Y como yo la pinté un poquito morena, y los indios lo son, decían que aquella Seño-

ra era más linda que las otras imágenes, y la querían mucho porque era de su color.” Véase 
Ocaña (2010, pp. 247-248).

72  Ocaña (2010, p. 242).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   20 09/12/2019   13:13:49



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 21

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

originales”.73 En esto se distanció de otros demandadores como fray Diego 
de Losar —a quien constantemente refiere cuando habla de la ineficacia de 
empresas previas— o Santa María en la ciudad de México, quienes acudían 
en solitario para realizar únicamente los cobros de limosnas y legados tes-
tamentarios, la toma de posesión de rentas y ermitas y, en general, un orde-
namiento de la jurisdicción que le correspondía a la orden de San Jerónimo. 
En cambio, consciente de sus limitantes y de la necesidad que tenía su ceno-
bio, Ocaña prefirió asegurar alianzas con numerosos grupos indianos antes 
que atacar frontalmente a los circuitos de poder consolidados. Sus aliados 
fueron beneficiados con las recaudaciones de un culto tan exitoso como 
terminó siendo el de Guadalupe en el Perú, y además le ayudaron constan-
temente a continuar la difusión de esta devoción que estaba bajo su cuidado.

A lo largo de su transitar por el Perú, algunos conventos franciscanos 
permitieron al jerónimo colocar su imagen en el altar mayor sin ningún 
coste o impedimentos, además de celebrar una procesión y, finalmente, 
servir de intermediarios en la administración de las limosnas y las rentas de 
Guadalupe a cambio de percibir una parte de tales ingresos. En el caso es-
pecífico de estos templos, los franciscanos tuvieron garantizados un peso 
por cada misa que se realizara en sus iglesias a devoción de la virgen de 
Guadalupe. Como queda evidenciado, con la nueva estrategia no solamente 
resultaron beneficiados el fraile jerónimo y su monasterio, al dejar una ima-
gen con devoción que les aseguraba una renta anual, sino también sus cola-
boradores que gozaban del amplio poder de la administración y recaudación 
de los ingresos que generaba la imagen pintada por el fraile manchego.74

El entendimiento de Ocaña de las dinámicas políticas indianas se acom-
pañó del ejercicio y el apoyo oportunos de diversas autoridades políticas, 
quienes respaldaron la misión devota del jerónimo, que se veía favoreci-
da en gran medida por la obligación y lealtad que le debían tener al pa-
trono de tal culto: el rey. Encontraría ayuda por parte del virrey Luis de 
Velasco, hijo, así como de oidores de las Reales Audiencias, corregidores y 

73  Peterson (2014, p. 51). El argumento es también jurídico. Fray Diego de Ocaña no 
contaba con el permiso de realizar copias de la virgen de Guadalupe que traía consigo, pues 
seguía siendo una facultad exclusiva del monasterio extremeño. Por esta razón, el fraile 
justifica sus pinturas no como copias sino como “verdaderos originales”, pues habían sido 
pintadas por un fraile del monasterio y su “burdo” pincel habría sido guiado por la delicadeza 
de la voluntad de la virgen María.

74  “De suerte que el convento ni los frailes, no tienen sino la limosna de algunas misas 
que mandan decir algunas personas devotas, las cuales ansí como ansí nunca iban a España.” 
Véase Ocaña (2010, p. 230).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   21 09/12/2019   13:13:50



Gómez García y Cruz22

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

un número considerable de cabildos peruanos. Esto permitió que fray Die-
go de Ocaña, a pesar de encontrarse en una situación similarmente adversa 
a la del citado Diego de Santa María,75 estableciera estrategias negociadoras 
para enfrentar los recelos de otros grupos de poder.

Ocaña optó por el poderoso recurso de la competencia corporativa y, 
en segunda instancia, litúrgica.76 Por ejemplo, el fraile estaba plenamente 
consciente de que pretender arrebatar la administración de las limosnas 
de Guadalupe a los padres agustinos, quienes tenían una famosa ermita de 
Guadalupe en el valle de Trujillo, sería complicado por no decir franca-
mente imposible.77 En cambio, negoció con sus aliados políticos las co-
misiones necesarias para generar imágenes más famosas y milagrosas en 
ciudades y centros de culto aledaños, con lo cual logró de una manera 
menos desgastante y más eficiente “quitarles el comer” a los frailes agus-
tinos, quienes terminaron administrando una reproducción de bulto de la 
virgen de Guadalupe menos “milagrosa”.78 Otra estrategia relevante de fray 
Diego fue aprovechar para sus intereses la competencia entre ciudades 
vecinas, por lo que buscó disminuir la fama de las otras imágenes en favor 
de los “verdaderos originales” que él pintaba para restar importancia de-
vocional a los centros que se hallaban fuera del control de su monasterio 
y, en consecuencia, de aquellos santuarios bajo administración de otras 
órdenes o clero secular.

Este modus operandi solía sustentarse en una serie de procedimientos, 
los cuales permiten analizar sus estrategias políticas tanto en el cono sur 
como en la Nueva España. Primeramente, se presentaba ante los máximos 
poderes locales, tanto reales como eclesiásticos, donde hacía presenta-
ción de la real cédula con que venía acreditado, y solicitaba que se le 
extendieran permisos para asentar cofrades de Guadalupe. En el mismo 
tenor y circunstancia, pedía nombramientos de comisionados para que lo 
auxiliasen en tal recaudación piadosa. En obedecimiento a la orden real, 
el cabildo, el virrey o la audiencia nombraba con poderes cumplidos a 
uno o varios mayordomos para que acompañasen a fray Diego en su 
misión, asentando copia notariada de dichas reales ordenanzas para que 

75  O’Gorman (2016, p. 33).
76  Aldana Rivera (2006).
77  “A los frailes yo no les podía quitar su casa ni su imagen.” Véase Ocaña (2010, 

pp. 305-306).
78  “Ha sido de suerte que les he quitado a los frailes agustinos, como ellos dicen, el co-

mer”. Véase Ocaña (2010, p. 305).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   22 09/12/2019   13:13:50



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 23

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

las autoridades locales pudieran nombrar, en caso de ausencia de mayor-
domo, a un sustituto. Finalmente, Ocaña tomaba cuenta de lo que recauda-
ban sus demandadores nombrados y, al mismo tiempo, solicitaba tanto a 
los ayuntamientos como a los representantes del rey que supervisaran las 
cuentas de los libros de cofrades que éstos debían llenar. De paso, los lla-
maba también a poner el ejemplo para el resto de sus gobernados y, de esta 
manera, ser los primeros en asentarse por cofrades de Nuestra Señora de 
Guadalupe y ligarse a aportar cuantiosa limosna.79

Al pasar por cada ciudad, el fraile fue relatando en su diario sus accio-
nes. En primer lugar, describió las condiciones climáticas, económicas y 
geográficas de las ciudades y sus territorios, para inmediatamente después 
asentar el número de cofrades, que eran las más de las veces la totalidad 
de la población de españoles de una ciudad o villa.80 De esta manera logró 
analizar la capacidad económica de cada región y adecuar sus estrategias 
con base en este criterio. En consecuencia, registró meticulosamente los 
montos del cobro de limosna y el subsecuente nombramiento de mayor-
domos. Éstos, con los poderes derivados de las reales cédulas y sus copias 
signadas de escribano, se convertían en agentes propiamente nombrados 
del Monasterio de Guadalupe. Dicho de otra forma, los aliados de Ocaña 
se convertían en demandadores empoderados para recolectar limosna 
y, en el proceso, recibían una parte importante de lo recaudado como 
retribución, por lo que tenían facultad de cobrar y recolectar casa por 
casa, diariamente o cada sábado durante un año, para después remitirlas 
al Monasterio Real en Extremadura en la primera flota luego de pasar 
supervisión administrativa real o concejil.81

79  “Y puesto todo por buen orden, tomé el libro con el mayordomo nombrado y fuime 
al Virrey y pedile que se asentase por cofrade de Nuestra Señora para que los demás miem-
bros fueran siguiendo a la cabeza, como lo hicieron. Y luego por su orden y antigüedad fui 
asentando a todos los oidores, y todos lo fueron firmando y rubricando; y lo mismo hizo el 
arzobispo y los inquisidores.” Véase Ocaña (2010, p. 142).

80  “Por espacio de tres meses que estuve en Panamá los ocupé en asentar por cofadres 
[sic] de nuestra Señora a toda la gente de la ciudad.” Véase Ocaña (2010, p. 93). “Acabada 
de asentar toda la ciudad por cofadres [sic], por el orden dicho, traté luego de hacer una 
imagen de nuestra Señora de Guadalupe […].” Véase Ocaña (2010, p. 143). “Después de 
que acabé de asentar por cofrades a toda la ciudad de Lima […].” Énfasis nuestro. Véase 
Ocaña (2010, p. 159).

81  “Dejo puesto en Lima un hombre [Blasco Fernández de Toro] que todos los días pide 
por las calles para nuestra Señora de Guadalupe, y toda esta limosna es para España.” Véase 
Ocaña (2010, p. 143). “Los mayordomos, que son tres regidores, piden para nuestra Señora 
de Guadalupe el sábado de cada semana, y cada vez que piden juntan diez ducados, de 

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   23 09/12/2019   13:13:50



Gómez García y Cruz24

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

En este sentido, el diario de fray Diego constituye un memorial de 
méritos tanto de su persona como de quienes colaboraron en obediencia a 
la orden real, lo que era una estrategia conocida por los oficiales reales por 
ser un recurso legal importante para solicitar con posterioridad nuevas 
prebendas.82 El mismo Ocaña demandó reiteradamente mayores atribucio-
nes jurídicas en retribución al servicio que prestaba, con informes detalla-
dos sobre la situación que guardaban zonas tremendamente conflictivas y 
disputadas en las fronteras del imperio. Sin embargo, la Corona se mostró 
siempre cautelosa al otorgar poderes a esta empresa, lo que queda de ma-
nifiesto en la terminante restricción que el monarca impuso a los deman-
dadores respecto de la jurisdicción del establecimiento de cofrades, puesto 
que el soberano solamente les dio poder a estos agentes para asentar a es-
pañoles como cofrades de Guadalupe y bajo ninguna circunstancia a indios. 
De esta manera la Corona mantuvo estricto control sobre la recaudación 
en las Repúblicas de Indios.

La cédula real otorgada a fray Diego de Santa María en 1572 para esta-
blecer cofradías en Indias, con cuya copia (sacada en 1598) arribó a la 
ciudad de México fray Diego de Ocaña en 1606, muestra explícitamente tal 
limitante legal: “les dejéis coger las limosnas que se dieren y ofrecieren para 
la dicha casa con tanto que no se entienda ahora con los indios sino solamente 
con los españoles”.83 El fraile Ocaña dejó constancia de su disgusto por esta 
medida en su diario, esgrimiendo que los españoles en los reinos del Perú, 
fuera de las grandes ciudades, eran pocos y pobres. Por ello, expone que 
“y, si como la cédula del rey decía que el asentar cofrades se entendiese 
solo con los españoles, no tratara dello sino que lo callara, fuera más la li-
mosna de los naturales, que la de los españoles”.84 En otras palabras, el 

suerte que toda esta limosna que se junta entre año, todo es para España.” Véase Ocaña (2010, 
pp. 230-231).

82  El diario de Ocaña es un registro pormenorizado de los sujetos obligados a entregar 
cuentas sobre las limosnas, en el que citó con detalle a los mayordomos nombrados en las 
ciudades más importantes: Paita, Lima, Potosí, Chuquiabo. Además, registró a todos los re-
presentantes del rey y sus justicias que se encargarían de supervisar las cuentas: el virrey 
Luis de Velasco; el presidente de la Audiencia de Charcas y familiar del Santo Oficio; los 
corregidores de Cusco, Potosí, Yanqui; don Gaspar de Zúñiga y Acevedo, conde de Monterrey, 
virrey sucesor; y los obispos que le extendieron licencia de recolección en Lima, fray Toribio 
Alfonso Mogrovejo, posteriormente canonizado, y en Charcas, Alonso Ramírez de Vergara.

83  Archivo General de la Nación (en adelante, agn), Reales Cédulas Duplicadas, vol. D5, 
exp. 269, ff. 68v-69. Énfasis en cursivas nuestro.

84  Ocaña (2010, p. 242).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   24 09/12/2019   13:13:50



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 25

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

fraile reconoció lo relevante que resultaría tener privilegio recaudatorio 
entre los numerosos indios por ser feligresía mucho más grande que la de 
los devotos españoles en territorio indiano. Esta evaluación del fraile nos 
remite a la estrategia desplegada por el arzobispo Alonso de Montúfar en 
la ciudad de México, que contribuye a sustentar nuestra propuesta.

De forma similar al arzobispo Montúfar años antes en México, el fraile 
recaudador encontró una manera exitosa de sortear esta limitante jurisdic-
cional: venderles imágenes de la virgen a los indios sin contravenir las 
reales ordenanzas. La estrategia consistía en ofrecerlas en medio de fiestas 
y procesiones solemnes en donde los indios participaban. Aparentemente, 
esta venta de imágenes no fue penada o limitada por las autoridades locales, 
ya que aquéllas eran consideradas vera efigie al haber sido creadas en cer-
canía con la original.85 Por esta razón solicitó a su monasterio las veinte o 
treinta mil estampas de la virgen de Guadalupe que habían sido retrasadas 
a su viaje, para venderlas a los naturales a peso de ocho reales, puesto que 
ya había vendido todas las pocas con las cuales había partido. Lamentable-
mente para el fraile, al no enviarle su monasterio las decenas de miles de 
estampas que tanto solicitaba, se perdió una enorme oportunidad para 
recolectar hasta treinta mil pesos de parte de los devotos indios de los rei-
nos del Perú.86 Esto último pudo ser uno de los motivos para modificar su 
trayecto de regreso a España y decidir embarcarse hacia la Nueva España 
en búsqueda de otros ingresos, limosnas y rentas, colocando este reino 
como su última parada antes de poder regresar con éxito a su casa hogar 
en las Villuercas.

Desconocemos los motivos que orillaron a Diego de Ocaña a cambiar 
sus planes originales de viaje y tomar la decisión de emprender su fatal 
destino a la ciudad de México; sin embargo, podemos analizar algunas cir-
cunstancias que bien pudieran iluminarnos al respecto. En el virreinato del 
Perú, fray Diego tuvo a un poderosísimo aliado, quien inmediatamente 
antes de conocerlo había ejercido el máximo puesto de representación 
regia en la Nueva España: el virrey Luis de Velasco, el joven (1590-1595). 

85  La invocación a la “verdadera efigie”, “verdadera imagen” o “verdadero retrato” es 
constante en las representaciones de imágenes sagradas, aludiendo a su cercanía con la ima-
gen original ya sea por procedencia o por imitación plástica, de lo cual dependía también su 
milagrosa intervención en los rituales de intercesión.

86  “Si a esta sazón tuviera yo en Potosí, sobre la mesa donde estaba veinte mil a treinta 
mil estampas, todas las gastara, porque cada uno la llevara para tenella en su aposento; y por 
cada una lo menos que podían dar era un peso de plata.” Véase Ocaña (2010, p. 242).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   25 09/12/2019   13:13:50



Gómez García y Cruz26

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

Fue precisamente el marqués de Salinas la primera figura de autoridad que 
reconoció en Perú los poderes otorgados a fray Diego, y también quien 
ordenó su acatamiento en 1599. Posteriormente, por propia iniciativa se 
incorporó a la cofradía de Guadalupe.

y puesto todo por buen orden, tomé el libro con el mayordomo nombrado y fuime 

al Virrey y pedile que se asentase por cofrade de Nuestra Señora para que los demás 

miembros fueran siguiendo a la cabeza, como lo hicieron. Y luego por su orden y 

antigüedad fui asentando a todos los oidores, y todos lo fueron firmando y rubri-

cando; y lo mismo hizo el arzobispo y los inquisidores.87

Años después, este poderoso aliado tuvo que trasladarse otra vez a Nue-
va España al recibir el nombramiento de virrey para un segundo periodo, 
que comprendió de 1607 a 1611, habiendo de ser sustituido en el virreina-
to de Perú por el conde de Monterrey (1604-1606). En su diario, fray Diego 
de Ocaña registró, aunque de forma escueta debido a su convalecencia, su 
presencia en la entrada del nuevo virrey.88 Este testimonio es de gran rele-
vancia, ya que de la misma manera en que hizo acto de presencia ante Luis 
de Velasco en 1599, “besándole las manos”,89 el fraile debió realizar contac-
to protocolario con el recién nombrado virrey Gaspar de Zúñiga y Acevedo 
a quien, asimismo, debió solicitar la ratificación de los poderes que ya habían 
sido reconocidos por su predecesor y asegurar asimismo las medidas de 
control respecto de las limosnas que se enviaban a Extremadura.

Lo que resulta relevante es que el conde de Monterrey, en su periodo 
como virrey de la Nueva España (1595-1603), había sido protagonista de otra 
querella jurisdiccional de un tono similar a la que se había vivido con el de-
mandador Santa María en 1574. Gaspar de Zúñiga había conocido la proble-
mática de las limosnas de Guadalupe en la ciudad de México, luego de que 
diera respuesta a una serie de órdenes que el rey le había encomendado en 
un corpus de reales ordenanzas. Entre ellas estaba un acatamiento que había 
realizado para que se nombrase a un miembro de la Real Audiencia “para 
tomar cuentas de la hacienda que acá tiene el Monasterio de Nuestra Señora 
de Guadalupe y dar orden en que se vendan los bienes como convenga. Y en 
que el dinero procedido se recoja y envíe”.90 Aunque hasta el momento se 

87  Véase Ocaña (2010, p. 242).
88  “Yo vi cuando entró el conde de Monterrey.” Véase Ocaña (2010, pp. 153-154).
89  Ocaña (2010, pp. 141-142).
90  agi, Audiencia de México, 23, n. 65.

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   26 09/12/2019   13:13:50



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 27

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

desconocen las consecuencias de tal medida, es esta circunstancia lo que hace 
del virrey conde de Monterrey un personaje con conocimientos previos con-
cernientes a la demanda de limosnas en la ciudad de México. Muy probable-
mente también sería uno de los factores que orillarían a fray Diego, luego de 
su contacto con él, a tomar la decisión de arriesgar la vida y continuar con su 
empresa recaudatoria en los territorios del norte, toda vez que su anterior 
aliado, Luis de Velasco, el joven, se encontraba en camino para encabezar 
nuevamente el gobierno de la Nueva España (1607-1611).

Cuando fray Diego de Ocaña conoció al conde de Monterrey en Perú en 
1604, el arzobispo de México era uno de sus hermanos de hábito, el jeróni-
mo profeso de San Bartolomé Lupiana, fray García de Santa María Mendoza 
(1600-1606).91 Este jerónimo fue quien colocó la primera piedra en la cons-
trucción para el traslado de la ermita de Guadalupe en el Tepeyac,92 misma 
que tiempo después fue bendecida por el arzobispo Juan de la Serna, del 
cual se derivó el famoso grabado del holandés Samuel Stradanus con el que 
fue difundida masivamente la imagen de Guadalupe a través de la impresión 
de diversas estampas devotas.93 El arzobispo García de Santa María pudo 
haber ofrecido sus vínculos a fray Diego de Ocaña hacia 1606, lo que pro-
bablemente explicaría la incursión del extremeño en una ciudad hasta aho-
ra fuera del panorama del fraile: la Puebla de los Ángeles, como veremos a 
continuación. Hasta este momento el desarrollo de la investigación nos im-
pide aseverar que alguno de los anteriores factores definiera la estrategia de 
fray Diego de Ocaña en la Nueva España. Empero, en conjunto, esta red 
vinculatoria y serie de eventos coyunturales pueden sentar los argumentos 
suficientes para interpretar el actuar de fray Diego. Por ejemplo, su decisión 
de viajar a Nueva España se registra tan sólo unas páginas después de des-
cribir su encuentro con el nuevo virrey conde de Monterrey.94

91  Ocaña (1987, pp. 11-12). El arzobispo Pedro Moya de Contreras había fallecido en 1591.
92  Ocaña (1987, p. 25). La primera piedra fue colocada por el arzobispo Guerra, sucesor 

de García de Santa María, de acuerdo con Torre Villar y Navarro de Anda (1999, p. 91). Juan de 
la Serna fue un gran impulsor del proyecto secularizador, al igual de Montúfar, razón por la 
cual resulta del todo relevante que haya sido precisamente él quien consolidó la construcción 
de la ermita y difundió la devoción guadalupana.

93  Mayer (2010, p. 38). No hay consenso entre los historiadores sobre la elaboración de 
esta imagen; sin embargo, podemos afirmar que es una imagen que ya revela signos icono-
gráficos claros de las imágenes posteriores de la virgen, entre ellos el vínculo indisoluble del 
Tepeyac con la imagen.

94  Ocaña (2010, p. 159).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   27 09/12/2019   13:13:50



Gómez García y Cruz28

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

La manzana de la discordia: la competencia por limosnas  
entre México y Puebla de los Ángeles

Hacia la navidad del año 1605, fray Diego de Ocaña se embarcó a la Nueva 
España.95 A partir de ese momento dejó a sus biógrafos con un gran vacío 
informativo sobre sus postreras acciones, que se refleja en el silencio his-
toriográfico sobre su empresa en los territorios septentrionales.96 El margen 
temporal en el cual fray Diego pudo haberse movilizado, según la fecha de 
su muerte, fue relativamente reducido: menos de tres años (1606-1608). 
Por esta misma razón, y por el estado convaleciente en que reportó haber 
estado con anterioridad, los historiadores no han puesto atención en su 
obrar cuando éste arribó a la Nueva España. El 21 de octubre de 1606, fray 
Diego de Ocaña se presentó ante el virrey Juan de Mendoza y Luna, marqués 
de Montesclaros (1603-1607), para solicitar el cumplimiento y acatamien-
to de dos cédulas que le permitían la recolección de limosnas en este terri-
torio, mismas que el virrey acató, mandó cumplir y, por supuesto, copiar 
en sus libros de forma protocolaria.

En la primera de las cédulas reales presentadas, emitida en Madrid el 
17 de enero de 1596, el rey mandó que sus justicias en los reinos de ultra-
mar nombrasen a una “persona honrada y de mucha confianza” para que 
ésta recogiera las limosnas que los devotos hacían a la virgen de Guadalupe 
y las remitieran a su casa, el Monasterio de Guadalupe en los reinos de 
Castilla, por estar estos últimos en problemas económicos debido a los 
enormes gastos que tenían “con la hospitalidad y otras obras pías que en 

95  Al final de su relación sitúa su embarque en el año 1604; sin embargo, su descripción 
de un auto inquisitorial celebrado el año siguiente prueba que esto se trata de un error. Por 
lo anterior, no pudo haber salido del virreinato peruano sino hasta 1605. Ante el desconoci-
miento del verdadero día de su salida, se mantiene la noción temporal de “pascua de navidad” 
que cita en el mismo diario para dar al lector un margen cronológico con el cual ubicar al 
viajero. Terminó su relación de viaje con las oraciones “voy embarcando mi ropa para cami-
nar a México. Dios me lleve con bien”. Véase Ocaña (2010, pp. 503-504). Nótese que no dice 
a Nueva España, sino “a México”, refiriendo sus intenciones de acudir específicamente a 
la capital del virreinato. Esto abona al argumento de que no contemplaba en su estrategia la 
ciudad de Puebla de los Ángeles.

96  Ocaña (1987, p. 26). Gracias a historiadores contemporáneos del Monasterio de Gua-
dalupe, sabemos que el manchego falleció algún día del año 1608. Una placa en el antiguo 
cenobio de Extremadura cita específicamente el 17 de noviembre de 1608, como la fecha en 
que se conoció su muerte “en Indias”, además de que se hizo “por él oficio de presente, 
septenario, treintanario y cabo de Año”. Véase López de Mariscal y Madroñal (2010, p. 14); 
y Álvarez (1987, p. 25).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   28 09/12/2019   13:13:50



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 29

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

ella se hacen”.97 Podemos observar que el asunto de la jurisdicción de las 
limosnas del culto a la virgen de Guadalupe, de acuerdo con Ocaña, estaba 
lejos de haber sido resuelto, ya que esta misma real cédula había autorizado 
el paso de religiosos demandadores a la Nueva España para que cobraran 
las limosnas y asentaran por cofrades a los españoles que así lo deseasen: 
“por otra mi cédula fecha en veinte y seis de mayo del año pasado de mil y 
quinientos y setenta y dos”.98 A pesar de lo cual “ahora por parte del prior 
y frailes del convento de la dicha casa se me ha hecho relación que por no 
haber en esos reinos el orden que en éstos en recoger las limosnas y man-
das que hacen a aquella casa, no solo no le son de provecho pero algunas 
personas y comunidades sin tener poder ni orden de ella recogen las dichas 
limosnas y se quedan con ellas”.99

Esta es una clara referencia a las quejas y argumentos que en aquellos 
años había realizado fray Diego de Santa María con sus dos misivas. En con-
secuencia, el rey dispuso nuevos mandamientos para asegurar el correcto 
ordenamiento de las limosnas de Guadalupe en “esos reinos”, bajo la super-
visión de uno de sus procuradores con poder amplio y cumplido, como lo 
era fray Diego de Ocaña. Esta resolución real debía ser cumplida a través de 
un procedimiento ya analizado en el apartado precedente: la toma de asien-
to de cofrades de Guadalupe por parte de los mayordomos nombrados, la 
supervisión de las rentas recolectadas por parte de los jueces y audiencias 
reales y, finalmente, la emisión de informes minuciosos realizados por am-
bas partes que serían enviados a los religiosos del monasterio extremeño y, 
en este caso, vistas de primera mano por su procurador Ocaña.100

La segunda cédula real presentada por Ocaña al virrey Montesclaros 
señalaba las irregularidades en el cobro de limosnas y confirmaba la le-
galidad de la obra del demandador respecto del asiento de cofrades de 
Guadalupe. Esta real ordenanza había sido emitida en San Lorenzo el Real 
el 26 de mayo de 1572, inserta en la cédula anterior, y había sido mandada 
“sacar de mis libros por duplicada en Madrid a diez y seis de noviembre 
de mil y quinientos y noventa y ocho años” para la misión de Ocaña y 
Posada en Perú. Con ella, el demandador Ocaña solicitó que no interrum-
piesen, como habían hecho ya con anterioridad, la urgente labor de reco-
lección de limosnas y el asiento de cofrades en los reinos de Indias. En 

  97  agn, Reales Cédulas Duplicadas, vol. D5, exp. 267, ff. 68-68v.
  98  agn, Reales Cédulas Duplicadas, vol. D5, exp. 267, ff. 68-68v.
  99  agn, Reales Cédulas Duplicadas, vol. D5, exp. 267, ff. 68-68v.
100  agn, Reales Cédulas Duplicadas, vol. D5, exp. 267, ff. 68-68v.

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   29 09/12/2019   13:13:50



Gómez García y Cruz30

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

obedecimiento a estas reales cédulas y a las solicitudes que el procurador 
Ocaña realizó, el virrey Juan de Mendoza y Luna reconoció la falta de 
aplicación de justicia que se realizaba en el caso de la obstrucción de la 
recolección de limosnas de Guadalupe, y ordenó el nombramiento de un 
mayordomo honrado quien realizaría la percepción de limosnas en la ciudad 
de México, supervisado siempre por él y por el procurador Diego de Ocaña, 
por lo cual “nombraba y nombró para los efectos […] a Alonso Díaz de la 
Barrera, correo mayor de esta Nueva España, y así lo proveyó y firmó su 
excelencia”.101

Durante aproximadamente siete meses —de octubre de 1606 hasta abril 
de 1607—, Díaz de la Barrera estuvo encargado de solicitar conjuntamente 
con fray Diego de Ocaña las limosnas obligatorias que los cofrades de la 
ciudad de México ofrecían a la extremeña imagen de Guadalupe. Además, 
Díaz de la Barrera se comprometió, estuviera el fraile a su supervisión o no, 
a realizar esta labor anualmente tal como había ocurrido en Perú. A pesar 
de que no tenemos, hasta el momento, testimonio de todo lo obtenido por 
los demandadores por concepto de limosna a Nuestra Señora de Guadalupe 
entre 1606 y 1607, o en años posteriores, sabemos que los bienes de fray 
Diego al momento de su fallecimiento en Nueva España (1608) ascenderían 
a la considerable cantidad de “dos mil y quinientos y ocho pesos y un to-
mín”,102 de los cuales, muy seguramente, buena parte la constituyó lo ob-
tenido por demanda de limosna en la ciudad de México y en la de Puebla 

101  agn, Reales Cédulas Duplicadas, vol. D5, exp. 268, f. 68v. Alonso Díaz de la Barrera, 
vecino de la ciudad de México, había obtenido el puesto de correo mayor desde 1604 a través 
de una subasta, luego de que la vacante dejada por Martín de Olivares a su muerte diera lugar 
a la venta del oficio, ofertando entonces a la Real Hacienda la impresionante cantidad de 58 000 
pesos de oro común. Véase Archivo Histórico de la Ciudad de México (en adelante, ahcm), 
Acta de Cabildo del 13 de septiembre de 1604, libro xv, años de 1602-1604. Obtuvo el pues-
to perpetuo de correo mayor de la Nueva España y de sus provincias, que además conseguiría 
heredar a su hijo Pedro Díaz de la Barrera algunos años después. Además, por solicitud suya, 
también habría obtenido un asiento en el cabildo de la ciudad como regidor, esto a pesar de 
las varias quejas que interpuso el cuerpo ante el virrey contra esta medida. Véanse sesiones 
del 31 de julio y 5 de agosto de 1604, ahcm, libro xv. Para el tiempo en que conoció a fray 
Diego de Ocaña, entonces como representante de la ciudad que era, Alonso Díaz de la Barre-
ra había recibido ya el nombramiento de obrero mayor del agua y también el de propios de la 
ciudad. Véase ahcm, libro xv, sesiones del 18 de enero y 19 de mayo de 1606.

102  agi, Contratación, 282A, n. 1, r. 11, f. 3r. Sirva de referencia la cifra de 4 000 pesos 
que la administración diocesana de la ermita de Guadalupe recibía anualmente en 1574, 
según denunció fray Diego de Santa María en su primera misiva. Cuevas (1922, pp. 493-494). 
Fray Diego de Ocaña en el Potosí recolectó en tan sólo ocho días más de 4 000 pesos de li-
mosnas. Véase Ocaña (2010, p. 241).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   30 09/12/2019   13:13:50



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 31

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

de los Ángeles (como veremos a continuación). Podemos especular 
que, de la misma forma en que obró el fraile manchego en los reinos del 
Perú, Ocaña y Díaz de la Barrera se encargarían de hacer las demandas casa 
por casa entre los vecinos españoles de la capital novohispana con lo cual 
el procurador jerónimo debió obtener amplios recursos para enviar al mo-
nasterio y, además, continuar con la empresa en una ciudad vecina en apogeo 
con población española: la ciudad de Puebla de los Ángeles.

Antes de entrar en el análisis de lo ocurrido en la ciudad de los Ángeles, 
recordemos que la ciudad de México ya poseía una devoción a la virgen de 
Guadalupe —que sin lugar a dudas era entendida jurídicamente por el frai-
le como una representación más de la advocación de Extremadura—. Asi-
mismo, que la administración de sus rentas se encontraba bien defendida 
y aprovechada por el clero secular, que en ese momento estaba encabezada 
por un arzobispo jerónimo, quien había sido general de la orden en 1591.103 
Pese a que esta parecía ser una coyuntura favorable a la labor del deman-
dador, el 5 de octubre de 1606, año del arribo de fray Diego de Ocaña a la 
ciudad de México, murió el prelado. No obstante, las relaciones que este 
arzobispo jerónimo había establecido previamente con generosos devotos 
en la capital novohispana pudieron haber conducido a que fray Diego de-
cidiera seguir su labor en la ciudad de Puebla de los Ángeles. A este pre-
supuesto nos conduce la incursión en el escenario de la recolección de 
limosnas para la virgen de Guadalupe de Melchor de Cuéllar, regidor de la 
ciudad de los Ángeles desde 1601, quien en el año de 1605 fundó en las 
cercanías de la ciudad de México el santuario del Desierto de los Leones de 
los Carmelitas Descalzos, es decir, durante la administración del arzobispo 
jerónimo García de Santa María.104

Al presentar fray Diego de Ocaña las reales cédulas que lo acreditaban 
ante el cabildo de la ciudad de los Ángeles en 1607, fueron nombrados 

103  Sosa (1978, p. 44). La reedificación de la ermita guadalupana no era una obra de este 
arzobispo, sino del cuerpo capitular quien, ante la larga sede vacante que dejó la salida de Pedro 
Moya de Contreras, se había convertido en nuevo administrador del culto y sus limosnas.

104  Sosa (1978, p. 46). La presencia de este regidor en la política poblana es singular, ya 
que el mismo cabildo angelopolitano en una solicitud que remitieron al virrey había decidi-
do que fuese nombrado nuevo regidor por su enorme riqueza y méritos, ocupando el puesto 
dejado por el fallecido Alonso Gómez. Archivo General Municipal de Puebla (en adelante, 
agmp), Actas de Cabildo, vol. 13, sesión del 8 de diciembre de 1601, f. 169. Melchor de Cué-
llar juró como regidor perpetuo de la ciudad, cargo por el cual realizó un pago en las arcas 
reales de la ciudad de México por 5 000 pesos de oro común. agmp, Actas de Cabildo, vol. 13, 
sesión del 20 de diciembre de 1601, ff. 172-172v; agi, Patronato, vol. 293, n. 24, ff. 7-7v.

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   31 09/12/2019   13:13:51



Gómez García y Cruz32

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

mayordomos el regidor Melchor de Cuéllar y Nicolás de Villanueva, de 
acuerdo con la sesión del 30 de junio de este año.105 Con esta acción dio 
comienzo una compleja estrategia de competencias que el jerónimo fray 
Diego de Ocaña había ejecutado exitosamente en Trujillo,106 y con la cual 
intentaba quitarle “de comer” a los capellanes que administraban la ermita 
de Guadalupe en el Tepeyac bajo la jurisdicción del arzobispado. Esta es-
trategia era resultado de su conocimiento de la ambigüedad en la aplica-
ción de los derechos recaudatorios de la orden, por lo que otra batalla 
legal por las rentas y limosnas de Guadalupe como la librada fallidamen-
te por Santa María sería desgastante e infructuosa. Conocedor de esta 
circunstancia y con la experiencia adquirida en el virreinato de Perú, el 
demandador optó por privilegiar la alianza y la mediación con agentes lo-
cales poderosos, como lo eran los regidores Melchor de Cuéllar, Nicolás de 
Villanueva o el correo mayor Alonso Díaz de la Barrera, para establecer así 
un juego político con el cual competir por las limosnas que se hallaban 
fuera de la jurisdicción de su orden.

Siguiendo la estrategia llevada a cabo en Trujillo, fray Diego se apegó 
en la Nueva España al modus operandi implementado en el cono sur. Por 
ejemplo, apeló a las prerrogativas de jurisdicción real con las cuales pudo 
nombrar a los comisionados en colaboración con las autoridades locales. 
Con estas acciones se puede suponer que Ocaña pretendía difundir en la 
Puebla de los Ángeles, sede episcopal, una imagen de la virgen de Guada-
lupe que, ante los ojos de sus devotos, tuviera muchos más grandes y efec-
tivos poderes milagrosos, al estar más próxima a la primera manifestación 
sobrenatural que cualquier otra reproducción pintada en la Nueva España. 
Por tanto, las pinturas, estampas y, en general, la devoción que Ocaña pro-
ponía podrían gozar de una mucho mayor fama por su calidad de “vera 
efigie”.107 Además, fray Diego podía utilizar el recurso de una comedia de 
Nuestra Señora de Guadalupe —escrita por él mismo— con la cual repre-
sentaba en una forma didáctica el origen de la Virgen y los muchos milagros 

105  agmp, Actas de Cabildo, vol. 14, ff. 45v-46v.
106  La estrategia consistía en impulsar la devoción en una sede alterna, cercana y pode-

rosa, con la cual competir por las virtudes de ser la imagen del fraile la más milagrosa por 
ser la “vera efigie”.

107  Peterson (2014, p. 51). El hecho de que no se sepa —hasta el momento— de la su-
pervivencia de ninguna reproducción suya en la ciudad de México o en Puebla no puede 
negar tal opción, ya que en los reinos sudamericanos éstas tampoco han logrado subsistir al 
paso del tiempo, pero sí influyeron decisivamente en el éxito de la devoción guadalupana, 
tal como deja testimonio la devoción a Guadalupe llevada a cabo hasta nuestros días.

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   32 09/12/2019   13:13:51



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 33

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

que realizaba con sus fieles, los cuales el mismo Ocaña habría presenciado 
en su viaje al Perú.108 En ese contexto, su llegada a la ciudad de Puebla de 
los Ángeles representa un momento crucial en el devenir de la devoción 
guadalupana.

Hasta este momento habían pasado largas décadas del culto guadalu-
pano que, según consenso de la historiografía, se mantenía en los alrede-
dores de la ciudad de México como una devoción de alcance relativamente 
local. Un aspecto importante a resaltar es que, en los conflictos por limos-
nas, no había aún alusión alguna al milagro de la aparición en el Tepeyac 
que pudiera deslindarla claramente de la virgen de Guadalupe de Extrema-
dura. La explicación de esta ausencia testimonial responde más bien al 
contexto de conflicto con el cual habría nacido este culto; esto es, a la se-
guridad económica que les brindaba a sus sostenedores estar circunscrita 
a la jurisdicción episcopal, con lo cual podían tener control efectivo de sus 
rentas, les pareciera o no a sus rivales, ya franciscanos, ya jerónimos. En 
esa coyuntura, el crecimiento de esta devoción en otros territorios impli-
caría para sus capellanes el peligro constante de una nueva disputa jurídica, 
en la cual, a diferencia de las libradas con anterioridad, no podrían tener 
condiciones favorables una vez que salieran del arzobispado.

Con la irrupción de fray Diego de Ocaña entre 1606 y 1607 se inició 
un nuevo conflicto. Esta nueva etapa de disputa jurisdiccional presentaba 
ciertas ventajas a la causa del monasterio y a sus posibles aliados en ciuda-
des vecinas, como Puebla. A la espera de un análisis de mucha mayor pro-
fundidad sobre el proceder de los tres demandadores novohispanos que 
escapa al objetivo de este estudio, es claro que debido a los enormes bene-
ficios económicos que aseguraba la recolección de limosnas, así como por 
las ventajas políticas a las que se adhería el discurso de obediencia devota 
y leal al católico rey, patrón del culto, estos mayordomos tuvieron una 
participación mayor en la difusión de Guadalupe extremeña en la Nueva 
España y desempeñaron, además, un papel central en el discurso de com-
petencia que Ocaña estratégicamente planteó para desafiar el celoso control 
que tenía el arzobispado en la ciudad de México. La ciudad de los Ángeles, 
entonces, se había convertido en el escenario alterno de promoción de un 
culto guadalupano más cercano a los intereses del rey, en una ciudad que 
competía con la de México por los privilegios reales.

108  Ocaña (2010, pp. 247-248).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   33 09/12/2019   13:13:51



Gómez García y Cruz34

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

La muerte de Ocaña un año después de su arribo a la ciudad de los 
Ángeles fue el momento coyuntural para el impulso del argumento apa-
ricionista en el Tepeyac. Posiblemente el alto clero novohispano estaba 
enterado del enorme éxito que había tenido la estrategia del fraile jeróni-
mo en el impulso de la devoción a la Guadalupe Extremeña llevada a cabo 
en el cono sur, especialmente a través de sus imágenes que habían des-
pertado enorme devoción, aún vigente hasta nuestros días, en ciudades 
como Chuquisaca o La Plata (hoy Sucre, Bolivia), por citar un ejemplo.109 
No es ninguna coincidencia que, justamente el año en que llegara el frai-
le a Nueva España, 1606, se realizara o se datara la primera reproducción 
plástica de la virgen de Guadalupe del Tepeyac de mano del pintor Balta-
sar de Echave y Orio,110 y que además fuera ésta la única de la época co-
nocida hasta el momento que enfatizara iconográficamente los atributos 
que terminarían por separar a las vírgenes que hasta entonces eran obje-
to de una misma devoción y jurisdicción: la milagrosa impresión en la 
tilma de Juan Diego.

El discurso de la desunión

La referencia al debate aparicionista ha estado ausente en el desarrollo de 
este artículo porque consideramos que la concepción de esta serie de ar-
gumentos no puede entenderse en su justa dimensión sin considerar este 
conflicto por las limosnas. Aunque inconclusa, la obra de fray Diego de 
Ocaña en Nueva España no representó nada más un proceso breve y co-
yuntural, sino que introdujo un argumento jurídico y económico que 
logró, a través de la competencia política, que la virgen del Tepeyac y su 
milagro original fueran haciéndose de un espacio en el imaginario y pos-
teriormente en la retórica novohispana.111 Postulamos, entonces, que el 

109  Rodríguez G. de Ceballos (2001, p. 28).
110  Montes González (2004, p. 327); Wobeser (2015, pp. 173-227). Agradecemos a Iván 

Escamilla González la referencia de esta pintura. Pese al debate sobre la fecha de elaboración 
de la pintura, el argumento se sustenta igualmente en cuanto a que se incorporan los atribu-
tos que separan a ambas imágenes sagradas.

111  De acuerdo con las recientes investigaciones llevadas a cabo por Gisela von Wobeser, 
hacia 1615 se registraron testimonios narrativos sobre las apariciones de la virgen de Gua-
dalupe a un indio (sin mencionar su nombre), así como la impresión de su imagen en la 
tilma, además de otros testimonios similares recogidos en 1620. Agradecemos a Gisela von 
Wobeser esta información.

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   34 09/12/2019   13:13:51



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 35

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

planteamiento de Diego de Ocaña está vinculado a los distintos factores 
políticos, administrativos y de competencia jurisdiccional sobre limosnas 
que impulsaron la conformación del argumento aparicionista, hacia media-
dos del siglo xvii, con el cual se daba respuesta a una cuestión de prerro-
gativas recaudatorias.

Poco tiempo después de que fray Diego de Ocaña desarrollara su estra-
tegia de competencia devocional en las ciudades de México y Puebla de los 
Ángeles, el clero secular metropolitano dio muestra de su capacidad de 
respuesta. El arzobispo implementó una estrategia de difusión de la virgen 
a través de un impulso a sus representaciones plásticas: la citada pintura de 
Echave, la imagen que se veneraba en el Tepeyac, estampas devotas y una 
placa realizada por Stradanus,112 con motivo de la reconstrucción del tercer 
santuario mariano inaugurado unos años después con indulgencias por el 
arzobispo fray Juan de la Serna. Adicionalmente, fue en este momento 
cuando la tradición devocional registró de manera fragmentada aspectos 
de la narrativa sagrada aparicionista a un indio113 —característica que com-
partía con la devoción a la virgen de los Remedios—,114 y la estampación 
de la imagen en la tilma, elemento que daba mayor sacralidad a la imagen 
frente a otra cualquiera vera efigie de la virgen extremeña.

El impulso devocional del arzobispado requirió de un fundamento que 
marcara de una vez y para siempre la diferenciación entre las jurisdiccio- 
nes recaudatorias de la devoción a la virgen de Guadalupe mexicana y ex-
tremeña. Pese a esta respuesta inicial a las acciones del fraile jerónimo, se 
requirieron más de dos décadas para que tal argumento jurídico-canónico 
esgrimiera con precisión el milagro de estampación de la virgen de Guada-
lupe en la tilma juandieguina, llevada a cabo en la navidad de 1531, por 
voluntad de la Virgen, por Dios, por los ángeles o por todos en trabajo 
conjunto, como debatirían en su abundante oratoria sagrada los predicado-
res novohispanos de décadas posteriores.115 Esta serie de eventos sobrena-
turales dados a conocer a través de la imprenta —en la Imagen de la virgen 
María Madre de Dios de Guadalupe de Miguel Sánchez en 1648, y el Huei 

112  Montes González (2015, p. 52).
113  De nueva cuenta, agradecemos a Gisela von Wobeser esta información.
114  Miranda Godínez (2001). La narrativa milagrosa de la virgen de los Remedios a un 

indio antecede en su elaboración como argumento jurídico al de la virgen de Guadalupe. 
Considerando esto, la brecha temporal entre la intervención de Ocaña y el surgimiento de 
una tradición aparicionista se reduce significativamente.

115  Cruz (1660, f. 13).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   35 09/12/2019   13:13:51



Gómez García y Cruz36

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

tlamahuiçoltica en 1649 por el capellán Luis Lasso de la Vega— daría paso 
no sólo a la primera gran explosión devocional guadalupana fuera de la 
ciudad de México116 sino, además, al argumento que dotaría de indepen-
dencia jurídica al culto del Tepeyac del de todas las demás imágenes de 
Guadalupe a lo largo de la monarquía hispánica. A falta de más estudios 
sobre el contexto histórico que favoreció la impresión de estos importantes 
escritos, con la información hasta aquí analizada no argumentamos a favor 
ni en contra de datar la redacción de la tradición aparicionista contenida 
en el Nican mopohua en el siglo xvi; sólo enfatizamos que nunca apareció 
esta tradición en los argumentos jurídicos del siglo xvi y que, en cambio, 
fue a partir de la coyuntura aquí señalada cuando hay evidencias de que 
incursionó en el debate sobre el origen del culto.

Estas narraciones que reiteran a la capital novohispana como escena-
rio de tales mariofanías son, antes que nada, una serie de argumentaciones 
jurídicas que tienen por objetivo deshacer los vínculos de esta imagen 
con la Guadalupe extremeña, que gozaba del patronazgo real, y elevar 
entonces la impresión del Tepeyac a una categoría jurídica nueva. En ella, 
la voluntad del rey y las prerrogativas que éste hubiese otorgado con an-
terioridad no podrían intervenir en la voluntad divina expresada a través 
de esta aparición, ya que el rey, señor natural de la tierra, no podía desa-
fiar el orden revelado sino limitarse a interpretarlo, dictarlo y acatarlo 
como el máximo juez y protector de tal orden.117

Una lectura atenta a los primeros documentos guadalupanos del si- 
glo xvii (que ameritan un estudio que rebasa los objetivos de este trabajo) 
permite observar esta separación jurídica con claridad. Es de especial 
atención destacar dos factores discursivos: la impresión divina, no pinta-
da por ningún ser humano, y por tanto irrefutablemente de origen sobre-
natural y, en especial para este argumento, la elección del nombre de 
Guadalupe para tal prodigio por parte de la propia virgen María. Si bien 
en el Nican mopohua se narran las apariciones de la virgen de Guadalupe 
a Juan Diego, es digno de mención la referencia explícita al nombre de 
Guadalupe como una elección de la propia virgen, puesto que este es el 
elemento más significativo de referencia al conflicto jurisdiccional por 
las limosnas en la Nueva España. En el testimonio del tío de Juan Diego, 
Juan Bernandino, la virgen María solicitó explícitamente ser nombrada 

116  Ángel Cruz (inédito).
117  Garriga (2004, pp. 13-44); Lara Semboloni (2014); Rucquoi (2012, pp. 43-67).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   36 09/12/2019   13:13:51



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 37

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

de Guadalupe: “auh ma huel yuh quimotocayotiliz, ma huel yuh motoca-
yotitzinoz iz cenquizca ichpochtzintli santa maria de guadalupe 
in itlazoixiptlatzin”.118

Esta referencia nominativa está directamente relacionada con la queja 
que fray Diego de Santa María realizó en sus misivas de 1574 y 1575, y que 
fray Diego de Ocaña vino a reavivar entre 1606 y 1607. Esto es, que al defrau-
dar a través de la elección del nombre famoso y reconocido de la virgen de 
Guadalupe, los capellanes del Tepeyac incurrieron en una violación de la 
jurisdicción de la advocación que el rey, a través de su patronazgo, les había 
asignado a los monjes de Villuercas; motivo por el cual solicitaron: “que se 
quite el nombre de Nuestra Señora de Guadalupe”.119 A partir de la incor-
poración del nombre de Guadalupe por medio de una mariofanía se integró 
a la tradición guadalupana un argumento jurídico que contradecía a los 
jerónimos, quienes habían reclamado durante siglos propiedad sobre todas 
las imágenes guadalupanas. Es decir, se independizó jurisdiccional y canó-
nicamente una tradición devocional de la otra.

Dicho de otra forma, la elección del nombre y la impresión divina por 
decisión de la Virgen negarían todas las prerrogativas anteriores y darían 
espacio a que fueran generadas nuevas, así como a que se expandiera un 
culto nuevo. Además, algunos de estos impresos fungieron luego como 
principal arma argumentativa para solicitar las correspondientes prerroga-
tivas ante el monarca o a la Sede Vaticana, ya para ser definida como fiesta 
de precepto, ya elevación de patronato. Esto es especialmente evidente en 
el proceso de legitimación que se promovió en 1666, para reconocer esta 

118  “Y que así habrá de llamarla, así será nombrada su venerada imagen Siempre Don-
cella [Virgen] Santa María de Guadalupe”. Traducción de Tomás Amaya y Lidia E. Gómez 
García. Texto náhuatl del bachiller Lasso de la Vega (1649), conforme a la versión moderna 
(1978) del presbítero Mario Rojas Sánchez. Véase Nebel (1995, p. 367). Mayúsculas en el 
original. La traducción de Primo Feliciano Vázquez, 1926 (1931): “y que bien la nombraría, 
así como bien había de nombrarse su bendita imagen, la siempre Virgen Santa María de 
Guadalupe”. La traducción de Mario Rojas Sánchez, 1978: “y que bien así la llamaría, bien así 
se nombraría [énfasis nuestro]: La Perfecta Virgen Santa María de Guadalupe, su Amada 
Imagen”. Nebel (1995, p. 202). En traducción de Miguel León-Portilla: “así la llamará, así se 
nombrará, la del todo doncella Santa María de Guadalupe, su preciosa imagen”. Véase 
León-Portilla (2000, p. 103). Nótese que “siempre doncella [virgen]” alude al misterio de la 
Inmaculada Concepción, jurado por la monarquía hispánica en la segunda década del siglo 
xvii y de gran relevancia en este contexto por la temporalidad. La palabra ixiptla merece un 
análisis detallado que no podemos desarrollar en este estudio.

119  agi, Documento Mexicano 69, n. 3. Reproducido en Cuevas (1922, p. 496).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   37 09/12/2019   13:13:51



Gómez García y Cruz38

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

devoción como distinta de la de Extremadura, para lo cual se levantaron 
nuevas informaciones como documentos probatorios. Después, el argu-
mento fundante lo constituyó la aparición milagrosa de la Virgen, con lo 
cual se buscó legitimidad retrospectiva de su jurisdicción hasta el siglo xvi 
y, con ello, se legitimó todo lo ya actuado desde tiempos de Montúfar, po-
niendo fin al conflicto que habían planteado los anteriores demandadores. 
Finalmente, el impulso de este argumento a través de los predicadores y 
teólogos, se perpetuaría en la publicación y la divulgación de los más famo-
sos y trascendentales libros guadalupanos: Huei tlamahuiçoltica de Luis 
Lasso de la Vega; Imagen de la virgen María Madre de Dios de Guadalupe del 
bachiller Miguel Sánchez; Origen milagroso del santuario de Nuestra Señora 
de Guadalupe y la posterior Felicidad de México de Luis Becerra Tanco; Es-
trella del norte de México de Francisco de Florencia; y Relación de la Mila-
grosa Aparición de Mateo de la Cruz.120

La retórica de estos intelectuales explica claramente los motivos que 
hacen de la virgen de Guadalupe del Tepeyac un culto original, distinto al 
de Extremadura y privilegiado por encima de aquél, del de otros cultos en 
la Nueva España o, inclusive, en toda la monarquía hispánica. Esto, por 
supuesto, siempre acompañando su interés de expandir el culto a otras 
partes, inclusive en aquéllas donde su par ya ha estado presente, para 
ganar mayor fama y, en consecuencia, mayor caudal de rentas con desti-
no a su milagroso santuario. Estas numerosas argumentaciones respecto 
de la divina impresión y el autonombramiento guadalupano tienen como 
objetivo inequívoco resaltar sus diferencias, por lo que no son nada más 
una suma de orgullos criollos e intelectuales, sino antes que nada el enal-
tecimiento de un culto que a través de su milagro se ha separado de la 
virgen de Guadalupe de Extremadura.

Léase con atención, para ilustrar este punto, el apartado final que le 
dedicó enteramente Mateo de la Cruz a los elementos de diferenciación de 
la virgen de Guadalupe respecto de su par extremeña, con motivo de la 
estampa de su imagen y la elección del nombre de Guadalupe por parte de 
la divina Virgen:

No es título, y vocación, que alguna persona por su devoción le pusiese; sino que la 

misma Santísima Virgen envió a decir al Obispo, que se llamase su Santuario: Santa 

120  Lasso de la Vega (1649); Sánchez (1648); Becerra Tanco (1666); (1675); Florencia 
(1895); Cruz (1660).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   38 09/12/2019   13:13:51



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 39

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

María Virgen de Guadalupe. […] Nombre, que nos hace luego volver los ojos al San-

tuario de la Virgen de Guadalupe de Extremadura en España; que es de una Imagen 

de la Madre de Dios […]. Este es el Guadalupe Extremeño, cotéjese al Mexicano: 

aquella imagen fabricó San Lucas, esta o la pintó Dios, o se pintó la misma Virgen, 

o por lo menos la pintaron los Ángeles: allí de Roma se la enviaron a un arzobispo 

de Sevilla; aquí del Cielo a un arzobispo de México: allí estuvo soterrada seiscientos 

años, como sembrada para venir en su vocación doscientos años después de descu-

bierta allá, a florecer como nacida acá, más de tres mil y cuarenta leguas: allá se 

apareció a un pobre Vaquero, acá a un Indio pobre; allá, y acá pidió templo; allá, y 

acá se le fabricó frecuentado, y devoto allá de Reyes, acá de Virreyes, y en ambas 

partes de frecuentes piadosos concursos de personas varias: allá y acá tiene taber-

náculo fabricado de plata, y en ambas partes con jubileo plenísimo se celebra la 

fiesta titular, y en ambas partes se llama de Guadalupe. Que es vocablo arábigo, y 

quedó de los Moros en España, y quiere decir Río de lobos: allá será porque abunda-

ba de ellos el puesto; y acá porque los lobos, si ven primero, quitan la voz, y si los 

ven primero a ellos se enronquecen, y ahuyentan; siendo los lobos, como dice Lau-

reto figura de los demonios, a quien la Santísima Virgen siempre miró primero, para 

ahuyentarlos, y quiso que este puesto se llamase de Guadalupe: para dar a entender 

que con su presencia ahuyentó los lobos infernales de este puesto, y los enronqueció, 

y quitó la voz para que no diesen más respuestas a los idólatras.121

Como se puede apreciar, pese a que a través del milagro narrado en el 
Nican mopohua se establecieron los elementos de separación todavía hubo 
necesidad de continuar defendiendo este argumento debido a que el nom-
bre de Guadalupe seguía siendo asociado, durante el siglo xvii, a la virgen 
María de Extremadura, quien durante siglos enteros gozó de una fama sin-
gular. Por esta razón era tan importante, como lo deja ver el fragmento de 
Mateo de la Cruz, distanciar no sólo jurisdiccionalmente a ambas advoca-
ciones, sino también en el ámbito devocional y doctrinario.

Lamentablemente para nuestro entendimiento del desarrollo histórico 
del culto, este exitoso impulso haría que se olvidaran las anteriores disputas 
jurídicas del siglo xvi y principios del xvii, aunque el argumento de desunión 
aparicionista tendría su momento cumbre hasta una centuria después. Con 
miras a obtener mayor legitimación, este discurso haría retrospectiva la 
existencia de esta separación hasta fechas tan tempranas como 1531, no por 
coincidencia, también haciendo testigo de la mariofanía al primer represen-
tante del arzobispado (que ostentaba la jurisdicción guadalupana): fray Juan 

121  Cruz (1660, p. 13). Itálicas en el original.

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   39 09/12/2019   13:13:51



Gómez García y Cruz40

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

de Zumárraga. Proponemos, por esta razón, que los debates respecto de la 
existencia o ausencia de los testimonios aparicionistas en la primera mitad 
del siglo xvi se deben en parte a la enorme cantidad de interpretaciones de 
lo que en su momento pretendió ser un argumento jurídico —insistimos— 
retrospectivo, y a que mientras más fue avanzando el siglo, mientras más 
desaparecía del panorama histórico entre cientos de expedientes las rís-
pidas disputas jurídicas interpuestas por los demandadores fray Diego de 
Ocaña o fray Diego de Santa María, la brecha entre una y otra mariofanía 
se volvería irreductible.

Ya había advertido tempranamente fray Antonio de Huete en las Infor-
maciones el peligro de colocarle el nombre de Guadalupe a la imagen de 
bulto que se tenía en el Tepeyac,122 quizá consciente de que podrían inter-
venir e intervinieron, atinadamente, las prerrogativas jerónimas para el 
cuidado de las rentas. Pensó que nombrar a esta devoción María de Tepea-
ca o Tepeaquilla en 1556 habría sido jurídicamente más propio. De haber-
se introducido para este momento el milagro de la estampación o el testi-
monio histórico del Nican mopohua, quizás habría sido impulsada esta 
imagen desde el momento mismo de su colocación en 1556 como una vir-
gen distinta a la de Extremadura. Empero, por otra parte, quizá no habría 
logrado recibir el beneficio de la retórica sagrada que le permitió después 
ocupar el sitio de mayor preminencia política en el reino que la vio nacer, 
aunque de forma accidentada y enormemente disputada.

Conclusiones

En el transcurso del presente artículo no hemos querido sumarnos en nin-
gún momento a los argumentos del conocido debate aparicionista. Tampo-
co hemos buscado agotar las posibilidades interpretativas de un fenómeno 
histórico tan complejo como el guadalupano. El objetivo ha sido analizar el 
aspecto jurisdiccional del culto con fuentes y perspectivas generalmente 
poco atendidas, durante una coyuntura política de enorme trascendencia 
para el desarrollo histórico del culto a la virgen de Guadalupe en la Nueva 
España: el conflicto por sus limosnas.

Este aspecto no es excepcional. La existencia de debates y conflictos 
jurisdiccionales por la administración de un culto o de sus rentas era un 

122  O’Gorman (2016, p. 78).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   40 09/12/2019   13:13:52



La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 41

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

asunto recurrente, puesto que la iglesia no era un cuerpo unificado y libre 
de conflicto de intereses.123 Debido a ello, este tipo de problemáticas en el 
patrocinio de las distintas imágenes sagradas y cultos eran frecuentes, es-
pecialmente en una monarquía católica que integraba un territorio tan ex-
tenso como diverso.124 Sobre todo, porque el culto divino requería —y re-
quiere aún— forzosamente de la recaudación de limosnas para su sustento. 
De esta manera, no es posible pensar en alguna devoción novohispana sin 
el marco de una jurisdicción recaudatoria. A mayor devoción, mayor reco-
lección de limosna y por ende conflictos por su administración.

En este artículo hemos tenido como objetivo analizar los factores re-
caudatorios de limosnas intrínsecos a la religiosidad, e insertarlos dentro 
de un debate historiográfico sobre la temática guadalupana. Este análisis 
se sustentó en el presupuesto que considera las distintas formas de recau-
dación de limosnas —forzosas y voluntarias— como una práctica política, 
ya que la fiscalidad en el régimen monárquico era un acto político. Postu-
lamos que el conflicto jurídico y de competencia sobre las limosnas per-
mite explicar la complejidad discursiva que la apologética implementó en 
el siglo xvii para desarrollar un argumento de separación del culto de 
Tepeyac del de Extremadura.

En ese sentido, hemos argumentado que el culto guadalupano y el 
debate suscitado con motivo de la recaudación de sus limosnas, por más 
local que fuese, se insertó en una coyuntura de alcances monárquicos. El 
estudio del culto guadalupano en la Nueva España aún requiere analizar 
con mayor detenimiento su relación con la contraparte extremeña y las 
batallas jurídicas que esta compleja vinculación ocasionó a finales del siglo 
xvi y principios del xvii, sobre todo en la administración de sus limosnas. 
En especial, le debemos al joven fray Diego de Ocaña y a sus predecesores 
mayor crédito en el desarrollo del culto guadalupano, del cual quisieron 
administrar sus rentas y cuyas acciones impulsaron —¡vaya ironía!— lo que 
devino en la expansión monumental del culto ante el cual, finalmente, per-
dieron todo derecho de recaudación. En ese sentido, lo hasta aquí argumenta-
do pretende despertar el interés sobre un aspecto poco estudiado, a fin de 
que los historiadores dirijan la mirada hacia la temática de la recaudación 
de limosnas puesto que, como hemos mencionado, además de constituir 

123  Lempérière (2013, pp. 49-50).
124  Cardim, Herzog, Ruiz Ibáñez y Sabatini (2012, p. 5).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   41 09/12/2019   13:13:52



Gómez García y Cruz42

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

un acto político, formaba parte de las complejas prácticas que sostenían a 
todas las devociones de la monarquía católica.

Fuentes

Archivos

agi	 Archivo General de Indias
	 http://pares.mcu.es/ParesBusquedas/servlets/ Control_servlet?accion 

=4&txt_accion_origen=2&txt_id_desc_ud=360552. Consultado el 27 de 

junio de 2016.

agn	 Archivo General de la Nación
aacm	 Archivo del Ayuntamiento de la Ciudad de México
agmp	 Archivo General Municipal de Puebla

Bibliografía

Aguirre Salvador, R. (2014). El Tercer Concilio Mexicano frente al sustento del 

clero parroquial. Estudios de Historia Mexicana, 51, 9-44.

Alberro, S. (1997). Remedios y Guadalupe: de la unión a la discordia. En Clara 

García Ayluardo y Manuel Ramos Medina (coord.), Manifestaciones religiosas 

en el mundo colonial americano (pp. 151-164). México: Universidad Iberoame-

ricana/Servicios Condumex/Instituto Nacional de Antropología e Historia.

Aldana Rivera, S. (2006). Entre obreros del señor: conflicto y competencia por 

el control del santuario de Nuestra Señora de Guadalupe. Histórica, 30-2, 41-68. 

http://revistas.pucp.edu.pe/index.php/historica/article/download/355/344  

(consultado el 15 de febrero de 2016).

Anales del barrio de San Juan del Río. Crónica indígena de la ciudad de Puebla, siglo 

xvii. Estudio introductorio y transcripción paleográfica de L. E. Gómez García, 

C. Salazar Exaire y M. E. Stefanón López. Puebla: Benemérita Universidad Au-

tónoma de Puebla, Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades/Consejo Na-

cional para la Cultura y las Artes, 2000.

Ángel Cruz, E. (inédito). ¿Patronato disputado o concurrido? Los patrocinios del 

culto a Nuestra Señora de Guadalupe en Puebla, siglo xvii. Texto presentado en 

el Coloquio Devociones Católicas en Iberoamérica, siglos xvi-xviii, México, 

Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Histó-

ricas, 23 de agosto de 2017, en dictamen para publicación en libro coordinado.

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   42 09/12/2019   13:13:52

http://pares.mcu.es/ParesBusquedas/servlets/
http://revistas.pucp.edu.pe/%20index.php/historica/article/download/355/344


La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 43

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

Barral, M. E. (1998). Limosneros de la Virgen, cuestores y cuestaciones: la reco-

lección de la limosna en la campaña rioplatense, siglo xviii y principios del 

xix. Boletín del Instituto de Historia Argentina y Americana “Dr. Emilio Ravigna-

ni”, tercera serie, 18, 7-33. https://www.academia.edu/19731697/_Limosne-

ros_de_la_virgen_cuestores_y_cuestaciones_La_recolecci%C3%B3n_de_la_li-

mosna_en_la_campa%C3%B1a_rioplatense_siglo_XVIII_y_principios_del_

XIX (consultado el 8 de septiembre de 2016).

Becerra Tanco, L. (1666). Origen milagroso del santuario de Nuestra Señora de 

Guadalupe. México: Impr. y Litografía Española.

 (1675). Felicidad de México en el principio, y milagroso origen, que tuvo el 

Santuario de la Virgen María N. Señora de Guadalupe. México: Viuda de Bernar-

do Calderón.

Brading, D. (2002). La virgen de Guadalupe: imagen y tradición [primera edición 

2001]. México: Taurus, 2002.

Calvo, T. (1997). El Zodiaco de la nueva Eva: el culto mariano en la América sep-

tentrional hacia 1700. En C. García Ayluardo y M. Ramos Medina (coord.), 

Manifestaciones religiosas en el mundo colonial americano. México: Universidad 

Iberoamericana/Servicios Condumex/Instituto Nacional de Antropología e 

Historia. https://www.academia.edu/13425774/El_Zodiaco_de_la_Nueva_

Eva_El_culto_Mariano_en_la_Am%C3%A9rica_Septentrional_hacia_1700 

(consultado el 19 de junio de 2017).

Cardim, P.; T. Herzog; J. J. Ruiz Ibáñez, y G. Sabatini (2012). Polycentric Monarchies. 

How did Early Modern Spain and Portugal Achieve and Maintain a Global Hege-

mony? Brighton: Sussex Academic Press.

Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin, F. de S. A. (1889), Annales de don Francisco 

de San Antón Chimalpahin Cuauhtlehuanitzin, sixième et septième relations 

(1268-1612). Trad. Rémi Siméon. París: Maisonneuve et Ch. Leclerc Ed.

Cruz, M. de la (1660). Relación de la milagrosa aparición de la santa imagen de la 

virgen de Guadalupe de México, sacada de la Historia que compuso el bachiller 

Miguel Sánchez. Puebla: Imprenta de la Viuda de Juan de Borja, y Gandia.

Cuevas, M. (1922). Historia de la Iglesia en México. Libro segundo: los elementos 

regeneradores. 1572-1600. México: Imprenta del Asilo “Patricio Sanz”. https://

archive.org/details/historiadelaigle02cuev (consultado el 23 de junio de 2016).

Eichmann-Oehrli, A. (2004). La virgen extremeña de Guadalupe en Charcas. En 

I. Arellano y E. Godoy (eds.), Temas del barroco hispánico. Madrid: Universidad 

de Navarra/Iberoamericana (pp. 71-88), http://hdl.handle.net/10171/22491 

(consultado el 23 de junio de 2016).

Escamilla González, I. (2010). La piedad indiscreta: Lorenzo Boturini y la falli-

da coronación de la virgen de Guadalupe. En F. J. Cervantes Bello (coord.),  

La Iglesia en la Nueva España. Relaciones económicas e interacciones políticas  

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   43 09/12/2019   13:13:52

https://www.academia.edu/19731697/_Limosneros_de_la_virgen_cuestores_y_cuestaciones_La_recolecci%C3%B3n_de_la_limosna_en_la_campa%C3%B1a_rioplatense_siglo_XVIII_y_principios_del_XIX
https://www.academia.edu/19731697/_Limosneros_de_la_virgen_cuestores_y_cuestaciones_La_recolecci%C3%B3n_de_la_limosna_en_la_campa%C3%B1a_rioplatense_siglo_XVIII_y_principios_del_XIX
https://www.academia.edu/19731697/_Limosneros_de_la_virgen_cuestores_y_cuestaciones_La_recolecci%C3%B3n_de_la_limosna_en_la_campa%C3%B1a_rioplatense_siglo_XVIII_y_principios_del_XIX
https://www.academia.edu/19731697/_Limosneros_de_la_virgen_cuestores_y_cuestaciones_La_recolecci%C3%B3n_de_la_limosna_en_la_campa%C3%B1a_rioplatense_siglo_XVIII_y_principios_del_XIX
https://www.academia.edu/13425774/El_Zodiaco_de_la_Nueva_Eva_El_culto_Mariano_en_la_Am%C3%A9rica_Septentrional_hacia_1700
https://www.academia.edu/13425774/El_Zodiaco_de_la_Nueva_Eva_El_culto_Mariano_en_la_Am%C3%A9rica_Septentrional_hacia_1700
https://archive.org/details/historiadelaigle02cuev
https://archive.org/details/historiadelaigle02cuev
http://hdl.handle.net/10171/22491


Gómez García y Cruz44

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

(pp. 229-256). Puebla: Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, Instituto 

de Investigaciones Sociales y Humanísticas “Alfonso Vélez Pliego”.

 (2000). Máquinas troyanas: el guadalupanismo y la ilustración novohis-

pana. Relaciones. Estudios de historia y sociedad, 21, 199-232. http://www.re-

dalyc.org/html/137/13708209/ (consultado el 21 de octubre de 2014).

Estenssoro, J. C. (2003). Del paganismo a la santidad. La incorporación de los indios 

del Perú al catolicismo, 1532-1750. Lima: Instituto Francés de Estudios Andinos/

Pontificia Universidad Católica del Perú, Instituto Riva-Agüero.

Florencia, F. de (1895), Estrella del norte de México. Guadalajara: Imprenta de J. 

Cabrera.

Fuentes Nogales, M. del C. (2008). Santa María de Guadalupe, cien años como 

patrona de Extremadura. Cauriensia, iii, 507-521. http://dehesa.unex.es/bits-

tream/handle/10662/2215/1886-4945_3_507.pdf?sequence=1 (consultado 

el 28 de septiembre de 2015).

Garriga, C. (2004). Orden jurídico y poder político en el Antiguo Régimen. Istor, 

iv-16, 13-44. http://www.istor.cide.edu/revistaNo16.html (consultado el 28 

de septiembre de 2015).

Gómez García, L. E. (2015). La devoción guadalupana de los nahuas poblanos, siglos 

xvii-xx. En D. M. J. Pérez Torres (comp.), Del imaginario social a la fe: Guadalu-

pe (pp. 51-84). Puebla: Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla.

 (2019). Los anales nahuas de la ciudad de Puebla de los Ángeles, siglos xvi y 

xviii. Escribiendo historia indígena como aliados del rey católico de España. Puebla: 

Ayuntamiento de Puebla, Gerencia del Centro Histórico/Unesco/Universidad 

de Rutgers (versión impresa 2018, versión digital 2019). http://pueblacapital.

gob.mx/images/LibroAnalesDigital.pdf (consultado el 19 de abril de 2019).

González Fernández, F. (2004). Guadalupe: pulso y corazón de un pueblo. Madrid: 

Ediciones Encuentro. https://books.google.com.mx/books?id=IoKPFQ7dUC-

MC&dq=primera+reproduccion+guadalupe&source=gbs_navlinks_s (consul-

tado el 19 de marzo de 2017).

Herrejón Peredo, C. (2003). Del sermón al discurso cívico: México, 1760-1834. 

Zamora: El Colegio de Michoacán/El Colegio de México.

Informaciones de 1556. Proyecto Guadalupe.com. http://www.proyectoguadalupe.

com/PDF/infor_1556.pdf (consultado el 14 de abril de 2016).

Juárez, N. de J. (2018). San Juan Ixhuatepec y sus conflictos de tierras en la jurisdic-

ción de Guadalupe. Tesis de maestría en Estudios Mesoamericanos. México: 

Universidad Nacional Autónoma de México.

Lasso de la Vega, L. (1649). Huei tlamahuiçoltica omonexiti in ilhuicac tlatóca 

Çihuapilli Santa Maria Totlaçònantzin Guadalupe in nican huei altepenahuac Mexi-

co itocayocan tepeyacac. México: Imprenta de Juan Ruiz. https://archive.org/

details/hueitlamahuiolti00lass (consultado el 17 de agosto de 2017).

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   44 09/12/2019   13:13:52

http://www.redalyc.org/html/137/13708209/
http://www.redalyc.org/html/137/13708209/
http://dehesa.unex.es/bitstream/handle/10662/2215/1886-4945_3_507.pdf?sequence=1
http://dehesa.unex.es/bitstream/handle/10662/2215/1886-4945_3_507.pdf?sequence=1
http://www.istor.cide.edu/revistaNo16.html
http://pueblacapital.gob.mx/images/LibroAnalesDigital.pdf
http://pueblacapital.gob.mx/images/LibroAnalesDigital.pdf
https://books.google.com.mx/books?id=IoKPFQ7dUCMC&dq=primera+reproduccion+guadalupe&source=gbs_navlinks_s
https://books.google.com.mx/books?id=IoKPFQ7dUCMC&dq=primera+reproduccion+guadalupe&source=gbs_navlinks_s
http://www.proyectoguadalupe.com/PDF/infor_1556.pdf
http://www.proyectoguadalupe.com/PDF/infor_1556.pdf
https://archive.org/details/hueitlamahuiolti00lass
https://archive.org/details/hueitlamahuiolti00lass


La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 45

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

Lempérière, A. (2013). Entre Dios y el rey: la república. La ciudad de México de los 

siglos xvi al xix. México: Fondo de Cultura Económica.

León-Portilla, M. (2000). Tonantzin Guadalupe. Pensamiento náhuatl y mensaje 

cristiano en el “Nican mopohua”. México: Fondo de Cultura Económica/El Co-

legio Nacional.

Martínez Baracs, R. (2015). Notas sobre la elaboración del Nican mopohua. En 

M. del P. Martínez López-Cano (coord.), De la historia económica a la historia 

social y cultural (pp. 320-323). México: Universidad Nacional Autónoma de 

México.

 (2014). La aparición del Nican mopohua. En P. Máynez, S. Reyes Equiguas 

y F. Villavicencio Zarza (coord.), Contactos lingüísticos y culturales en la época 

novohispana. Perspectivas multiculturales (pp. 369-396). México: Centro de In-

vestigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social/Universidad Na-

cional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Bibliográficas.  

https://www.academia.edu/22499188/la_aparici%c3%b3n_del_nican_mopohua 

(consultado el 16 de junio de 2017).

 (2007). Tepeaquilla, 1528-1555. Historias, 49, 43-72.

 (2003). Tepeyac en el Códice Tlatelolco. Estudios de Cultura Náhuatl, 34, 

291-305.

Mayer, A. (2010). Flor de primavera mexicana. La virgen de Guadalupe en los ser-

mones novohispanos. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Ins-

tituto de Investigaciones Históricas.

 (2002). El culto de Guadalupe y el proyecto tridentino en la Nueva Espa-

ña. Estudios de Historia Novohispana, 26, 17-49.

Maza, F. de la (1981). El guadalupanismo mexicano. [Primera edición 1953]. Mé-

xico: Fondo de Cultura Económica.

Menegus Bornemann, M. (2010). La Iglesia de los indios. En M. Menegus Borne-

mann, F. Morales Valerio y Ó. Mazín Gómez, La secularización de las doctrinas 

de indios en la Nueva España. La pugna entre dos iglesias. México: Universidad 

Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones sobre la Universi-

dad y la Educación.

Miranda Godínez, F. (2001). Dos cultos fundantes: Los Remedios y Guadalupe 

(1521-1649). Historia documental. México: El Colegio de Michoacán.

Montalvo, D. de (1631). Venida de la soberana virgen de Guadalupe a España, su 

dichosa invención y de los milagrosos favores, que ha hecho a sus devotos. Tomo 

primero. Lisboa: Pedro Craesbeeck.

Montes González, F. (2015). Sevilla guadalupana. Arte, historia y devoción. Sevilla: 

Diputación de Sevilla.

Morales Valerio, F. (2010). La iglesia de los frailes. En Margarita Menegus 

Bornemann, F. Morales Valerio y Ó. Mazín Gómez, La secularización de las 

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   45 09/12/2019   13:13:52

https://www.academia.edu/22499188/La_aparici%C3%B3n_del_Nican_mopohua


Gómez García y Cruz46

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

doctrinas de indios en la Nueva España. La pugna entre dos iglesias (pp. 35-65). 

México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigacio-

nes sobre la Universidad y la Educación/Bonilla Artigas.

Moro Romero, R. (2012). ¿Una práctica poco visible? La demanda de limosnas 

“indígena” en la Nueva España del siglo xviii (Arzobispado de México). Estu-

dios de Historia Novohispana, 46, 115-172.

Nebel, R. (1995). Santa María Tonantzin, virgen de Guadalupe, continuidad y trans-

formación religiosa en México. México: Fondo de Cultura Económica.

Noguez, X. (1995). Documentos guadalupanos. Un estudio sobre las fuentes de in-

formación tempranas en torno a las mariofanías en el Tepeyac. México: El Colegio 

Mexiquense/Fondo de Cultura Económica.

Ocaranza, F. (1944). Gregorio López, el hombre celestial. México: Xóchitl.

O’Gorman, E. (2016). Destierro de sombras: luz en el origen de la imagen y culto 

de Nuestra Señora de Guadalupe de Tepeyac. [Primera edición 1986]. México: 

Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones 

Históricas.

Ocaña, Diego de (2010), Viaje por el Nuevo Mundo: de Guadalupe a Potosí, 1599-

1605. Edición de B. López de Mariscal y A. Madroñal. Madrid: Universidad de 

Navarra/Iberoamericana/Vervuert/Bonilla Artigas/Instituto Tecnológico y 

de Estudios Superiores de Monterrey (Serie Biblioteca Indiana, 22).

 (1987). A través de la América del Sur. Edición de A. Álvarez. Madrid: 

Historia 16 (Serie Crónicas de América, 33).

Peña, B. C. (2007). Images of the New World in the Travel Narrative (1599-1607) of 

Friar Diego de Ocaña (vol. 1). Ann Arbor, Missouri: City University of New 

York, ProQuest Dissertations Publishing. http://search.proquest.com/doc-

view/304888439 (consultado el 24 de junio de 2016).

Peterson, J. F. (2014). Visualizing Guadalupe: from Black Madonna to Queen of the 

Americas. Austin: University of Texas Press.

Reyes García, L. (2001). ¿Cómo te confundes? ¿Acaso no somos conquistados? Ana-

les de Juan Bautista. México: Biblioteca Lorenzo Boturini, Insigne y Nacional 

Basílica de Guadalupe/Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en 

Antropología Social.

Rodríguez G. de Ceballos, A. (2001). “Trampantojos a lo divino”: íconos pinta-

dos de Cristo y de la Virgen a partir de imágenes de culto en América meridio-

nal. En Actas III Congreso Internacional del Barroco Americano: Territorio, Arte, 

Espacio y Sociedad (pp. 24-33). Sevilla: Universidad de Pablo de Olavide.

Rucquoi, A. (2012). Tierra y gobierno en la península ibérica medieval. En Ó. 

Mazín y J. J. Ruiz Ibáñez (ed.), Las Indias Occidentales. Procesos de incorporación 

territorial a las monarquías ibéricas (pp. 43-67). México: El Colegio de México/

Red Columnaria.

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   46 09/12/2019   13:13:52

http://search.proquest.com/docview/304888439
http://search.proquest.com/docview/304888439


La disputa por las limosnas de LA VIRGEN DE Guadalupe 47

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

Ruiz Medrano, E. (1992). Los negocios de un arzobispo: el caso de fray Alonso de 

Montúfar. Estudios de Historia Novohispana, 12, 63-83. http://www.revistas.unam.

mx/index.php/ehn/article/view/3365 (consultado el 8 de septiembre de 2017).

Semboloni, L. (2014). La construcción de la autoridad virreinal en la Nueva España, 

1535-1595. México: El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos.

Sánchez, M. (1648). Imagen de la virgen María, madre de Dios de Gvadalupe, mila-

grosamente aparecida en la Ciudad de México. México: Imprenta de la Viuda de 

Bernardo Calderón. http://www.cervantesvirtual.com/obra/imagen-de-la-vir-

gen-maria-madre-de-dios-de-gvadalupe-milagrosamente-aparecida-en-la-ciu-

dad-de-mexico/ (consultado el 17 de agosto de 2017).

Sigaut, N. (2012). Los cultos marianos locales en Hispanoamérica. En Ó. Mazín 

(ed.), Las representaciones del poder en las sociedades hispánicas (pp. 437-439). 

México: El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos.

Sosa, F. (1978). El episcopado mexicano. [Primera edición 1877]. México: Innovación.

Talavera, G. de (1597). Historia de Nuestra Señora de Guadalupe consagrada a la 

Soberana Majestad de la Reina de los Ángeles, milagrosa patrona de este santuario. 

Toledo: Casa de Thomas de Guzmán. https://play.google.com/store/books/

details?id=emE8AAAAcAAJ (consultado el 24 de junio de 2016).

Tateiwa Igarashi, R. (2006). La rebelión del marqués del Valle: un examen del 

gobierno virreinal en Nueva España en 1566. Espacio, Tiempo y Forma, 29, 

135-161.

Taylor, W. (2011). Shrines and Miraculous Images: Religious Life in Mexico before 

the Reforma. Albuquerque: University of New Mexico Press.

Torre Villar, E. de la, y R. Navarro de Anda (1999). Testimonios históricos gua-

dalupanos. [Primera edición 1982]. México: Fondo de Cultura Económica.

Wobeser, G. von (2015). Antecedentes iconográficos de la imagen de la virgen de 

Guadalupe. Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, xxxvii-107, 173-

227. http://www.analesiie.unam.mx/index.php/analesiie/article/view/2558/ 

3111 (consultado el 19 de junio de 2017).

Sobre los autores

Lidia E. Gómez García. Doctora en Historia Moderna por la Universidad 
Libre de Berlín. Especialidad: etnohistoria en Nueva España, siglos xvi al 
xix. Publicaciones recientes en coautoría con Gustavo Mauleón Rodríguez, 
“La magnificencia del culto litúrgico y devocional en los pueblos de indios 
del obispado de Tlaxcala, siglos xvi y xvii: las capillas de música”, en 
Gustavo Mauleón Rodríguez, Miradas al patrimonio musical universitario. 

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   47 09/12/2019   13:13:52

http://www.revistas.unam.mx/index.php/ehn/article/view/3365
http://www.revistas.unam.mx/index.php/ehn/article/view/3365
http://www.cervantesvirtual.com/obra/imagen-de-la-virgen-maria-madre-de-dios-de-gvadalupe-milagrosamente-aparecida-en-la-ciudad-de-mexico/
http://www.cervantesvirtual.com/obra/imagen-de-la-virgen-maria-madre-de-dios-de-gvadalupe-milagrosamente-aparecida-en-la-ciudad-de-mexico/
http://www.cervantesvirtual.com/obra/imagen-de-la-virgen-maria-madre-de-dios-de-gvadalupe-milagrosamente-aparecida-en-la-ciudad-de-mexico/
https://play.google.com/store/books/details?id=emE8AAAAcAAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=emE8AAAAcAAJ
http://www.analesiie.unam.mx/index.php/analesiie/article/view/2558/3111
http://www.analesiie.unam.mx/index.php/analesiie/article/view/2558/3111


Gómez García y Cruz48

Estudios de Historia Novohispana 61, julio-diciembre 2019, pp. 3-48
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.61.63139

Solfas, letras, figuras y artilugios. Puebla: Benemérita Universidad Autóno-
ma de Puebla, 2017, y Mantenimiento del culto divino. Los archivos de 
fiscales de Santa Inés Zacatelco (siglos xvi al xviii). En Agustín René 
Solano Andrade e Israel León O’Farril (coord.), Zacatelco. Patrimonio y 
memoria. Puebla: Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 2017.

Eduardo Ángel Cruz. Estudiante de maestría en Historia del Centro de 
Investigación y Docencia Económicas. Especialidad: historia de la religio-
sidad e historia social en la Nueva España.

EHNovohispana_61_FINAL_PRENSA.indd   48 09/12/2019   13:13:52


