
RESEÑA

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 193-199
ISSN 1870-9060 / e-ISSN 24486922

DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63214

reseña

Alessia Frassani, Artistas, mecenas y feligreses en Yanhuitlán, Mixteca Alta, 
siglos xvi-xxi. México/Bogotá: Universidad Nacional Autónoma de México/
Universidad de los Andes, 2017.

El arte en el proceso de evangelización de los pueblos de indios  
de las Américas

Jorge Augusto Gamboa m.
Instituto Colombiano de Antropología e Historia

El libro Artistas, mecenas y feligreses de Alessia Frassani es un trabajo muy 
importante en el ámbito de la historia del arte y de la historia social y cul-
tural de los pueblos indígenas de las Américas, durante el periodo colonial. 
La Universidad de los Andes (Bogotá, Colombia) y la Universidad Nacional 
Autónoma de México han logrado realizar una edición muy cuidadosa que 
hace que el libro en sí mismo tenga un valor estético añadido por sus bue-
nas imágenes y otros detalles que dialogan muy bien con su contenido. La 
obra consta de siete capítulos, con su respectiva introducción y tres impor-
tantes apéndices documentales. Sus 390 páginas se leen sin dificultad, gra-
cias a una esmerada traducción, una agradable prosa y las ya mencionadas 
imágenes a color que la acompañan.

El origen de este trabajo es la investigación doctoral en historia del arte 
realizada por la autora en el Graduate Center de la City University of New 
York, que luego fue ampliada con ayuda de diferentes instituciones y con-
vertida en libro. Consiste en una rigurosa investigación realizada a lo largo 
de varios años en un conjunto de bibliotecas y archivos de varios países 
como México y los Estados Unidos, con fuentes documentales y bibliográ-
ficas muy completas y actualizadas. Además, adopta un enfoque muy mo-
derno, en el que logra combinar diversas disciplinas y perspectivas de aná-
lisis, como la nueva historia de la conquista, la nueva historia indígena, la 
microhistoria y la etnohistoria. Su objetivo principal es tomar el caso de 
la comunidad indígena de Yanhuitlán, Mixteca Alta, en México, para trazar 
una historia de las transformaciones en las formas de autoridad tradicional 
y el proceso general de evangelización. En esta medida, es un trabajo que 

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   193 03/09/2019   17:54:59



Frassani194

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 193-199
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63214

va mucho más allá de la historia del arte tradicional e incursiona con mucha 
solvencia en terrenos reservados a historiadores sociales, antropólogos y 
arqueólogos.

La autora se propone romper con los límites disciplinares, pero parte 
de una dicotomía que no es muy correcta. Asegura que los nuevos histo-
riadores de los grupos indígenas se han ocupado casi exclusivamente en 
dar la voz a estos sectores subordinados, usando a veces el arte como una 
fuente para ello, mientras que los historiadores del arte se han concen-
trado en estudiar el arte del periodo para mostrar el mestizaje. Sin em-
bargo, esta dicotomía no es tan rígida y se podrán encontrar muchos 
ejemplos de que el panorama hoy en día es mucho más complejo y trazar 
estos límites no resulta muy adecuado. De todos modos, este resulta un 
detalle menor, frente a la apuesta que hace la autora, con mucha razón, de 
tratar de cuestionar el concepto de “arte mexicano”, lo cual podría aplicarse 
para cualquiera de las naciones de América Latina. Esta consideración sur-
ge a partir de los supuestos bajo los cuales trabaja Frassani, que a grandes 
rasgos consisten en considerar que tanto lo indígena como lo español son 
cambiantes, rechazando con esto cualquier tipo de esencialismo cultural. 
También se parte de cuestionar la dicotomía centro-periferia, relativizando 
el papel que cumple Europa frente a América e incluso el campo frente a la 
ciudad en los reinos de las Indias.

La estrategia metodológica de la autora consiste en utilizar la iglesia del 
pueblo de Yanhuitlán como el eje conductor a través del cual se van a mirar 
todos los aspectos que se quiere analizar, siguiendo un orden cronológico. 
Esta resulta ser una buena estrategia, ya que la iglesia materializa y concentra 
los rasgos principales del devenir de este pueblo a lo largo del periodo, te-
niendo en cuenta que la religión es un aspecto central de su vida social, en 
torno a la cual gira buena parte de la vida de los sujetos. De este modo, a 
partir del templo, se puede ir construyendo una historia social, una historia 
del proceso de evangelización, una historia del devenir de la religiosidad 
indígena cristiana, así como una historia política y económica del lugar. 
Todo de manera integrada, como debe ser.

Hay que señalar que el trabajo usa una gran cantidad de fuentes inédi-
tas, pero la más importante por su riqueza y porque le da también una 
estructura a buena parte del libro, es un proceso judicial guardado en el 
Archivo General de la Nación (México) que se adelantó entre 1718 y 1758, 
en el cual el cacique del pueblo de ese entonces, don Martín de Villagómez, 
se enfrentó a sus propios sujetos, porque éstos no quisieron aceptarlo como 

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   194 03/09/2019   17:54:59



Artistas, mecenas y feligreses – Jorge A. Gamboa 195

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 193-199
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63214

cacique ni darle posesión de la casa ni de las tierras del cacicazgo. Este 
incidente desató una investigación retrospectiva para establecer toda la 
historia del cacicazgo y la genealogía de don Martín, desde tiempos prehis-
pánicos hasta el siglo xviii, lo cual le permitió a la autora reconstruir un 
interesante proceso social y cultural. Enseguida se integra al trabajo el aná-
lisis arquitectónico del pueblo y de la iglesia, así como el análisis iconográ-
fico del retablo principal y otras imágenes que se pudieron identificar, 
dando un resultado muy completo, que nos ilustra también sobre el tema 
del mecenazgo ejercido por las autoridades indígenas a lo largo de todo el 
periodo, el patrocinio de festividades religiosas y el mantenimiento del edi-
ficio y las imágenes necesarias para el culto. En el caso del México actual, 
los indígenas del altiplano central, con una organización territorial basada 
en la relación entre unas cabeceras municipales y unos asentamientos suje-
tos a ellas, hacían valer esta jerarquización como un símbolo de subordina-
ción, obligando a los sujetos a pagar tributos que financiaban las fiestas 
religiosas y las obras de interés comunal. Todo esto es bien sabido que 
hacía parte de las obligaciones más importantes de las autoridades indíge-
nas, incluso desde tiempos prehispánicos, en todas las Américas.

Quiero destacar también en este trabajo una idea que atraviesa todo y 
que ayuda a cuestionar muchas concepciones esencialistas fuertemente 
arraigadas entre los investigadores que se dedican a estos temas. Es el plan-
teamiento de que lo “indígena” del periodo colonial no es necesariamente 
de origen prehispánico ni autóctono. Es más, mucho de lo que se conside-
ra indígena es realmente una apropiación de costumbres europeas o una 
creación nueva surgida del mismo desarrollo de la sociedad colonial. De 
modo que al hablar de un “arte indígena” o cualquier tipo de elemento 
cultural indígena a partir del siglo xvi hasta el presente, debe entenderse 
que no es posible encontrar en estado “puro” ningún rasgo, sino que son 
elementos muy heterogéneos que por circunstancias igualmente variadas 
se han incorporado dentro del sistema simbólico que hoy en día nos sirve 
para identificarlos. Muchos de esos elementos han surgido del mismo de-
venir de la sociedad o han sido importados desde tierras muy remotas. Pero 
eso no les resta valor ni los descalifica como “indígenas”.

Una de las cosas más importantes de este trabajo, sobre todo para quie-
nes nos especializamos en grupos indígenas durante este periodo, es que 
inmediatamente se empieza a apreciar que procesos muy similares se die-
ron en otras partes de los reinos de las Indias y siguieron las mismas líneas 
generales. Sin ir muy lejos, buena parte de lo que Frassani muestra en este 

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   195 03/09/2019   17:54:59



Frassani196

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 193-199
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63214

pueblo de la Mixteca Alta se puede encontrar en la historia de los pueblos 
del altiplano central de la actual Colombia, aunque con ciertas particulari-
dades y con ritmos de desarrollo diferentes. Por ejemplo, además de lo ya 
señalado, los caciques del Nuevo Reino de Granada, a finales del siglo xvi 
y comienzos del xvii también actuaron como mediadores a diferentes ni-
veles entre sus comunidades y la llamada “república de los blancos”.1 Eso 
los puso en una posición privilegiada para establecer alianzas económicas 
y políticas con los encomenderos, con los representantes de la Iglesia ca-
tólica, con la Corona y con sectores de sus propias comunidades. También 
en este caso el tributo se convirtió en un importante símbolo de los víncu-
los sociales, aunque no hubo una organización territorial de cabeceras y 
sujetos, como en el caso de México central.

Llama la atención que en el altiplano neogranadino se observa un pro-
ceso de hispanización muy rápido, que se dio prácticamente en una sola 
generación y que esto también sucedió en el caso de Yanhuitlán. La autora 
analiza dos caciques ubicados el primero, don Domingo, hacia 1558, y el 
segundo, don Gabriel, hacia 1570, para mostrar que el primero seguía conser-
vando muchas de sus costumbres tradicionales, mientras que el segundo, 
dos décadas más tarde, ya había adoptado el cristianismo y las costumbres 
europeas. Curiosamente en el Nuevo Reino de Granada tenemos una situa-
ción muy similar y casi exactamente contemporánea. Fue un caso que se 
dio en el pueblo de Ubaque, cerca de la capital del reino, donde un cacique 
organizó una ceremonia prehispánica muy concurrida en la Navidad de 
1563 y resultó procesado por la Real Audiencia por este motivo. Pero vein-
te años más tarde, en 1583, su sobrino y sucesor, llamado don Francisco, 
envió varias peticiones a Felipe II, en las cuales quería que el rey viera que 
era un cacique completamente hispanizado, muy cristiano, que vestía como 
los españoles, tomaba clases de latín y gramática y aspiraba a que por tal 
razón la Corona le diera una serie de mercedes que estaba solicitando.

Igualmente, en el Nuevo Reino, los grupos indígenas bajo el régimen de 
la encomienda acudieron a sus encomenderos como árbitros en sus dispu-
tas territoriales o políticas, o manifestaban su deseo de independencia de 
sus antiguos jefes negándose a colaborar con los gastos de la construcción 
de las iglesias o del mantenimiento del culto y pago de estipendios a los 

1  Los comentarios sobre los pueblos de indios y los caciques del altiplano cundiboya-
cense a finales del siglo xvi y comienzos del xvii se basan en mis propias investigaciones y 
en especial en el libro El cacicazgo muisca en los años posteriores a la Conquista: del psihipqua 
al cacique colonial, 1537-1575. Bogotá: Instituto Colombiano de Antropología e Historia, 2013.

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   196 03/09/2019   17:54:59



Artistas, mecenas y feligreses – Jorge A. Gamboa 197

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 193-199
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63214

curas, tal como sucedía en México. Eso principalmente se dio entre 1600 
y 1610, cuando la Real Audiencia de Santafé emprendió un programa de 
construcción de iglesias en toda la región, financiado en partes iguales por 
la Corona, los encomenderos y los indios.

En ejercicio de su mecenazgo, las autoridades indígenas de Yanhuitlán 
y sus comunidades solían contratar artífices que daban muestras de mucha 
versatilidad. Eran al mismo tiempo arquitectos, pintores o escultores, como 
Andrés de Concha o Francisco Becerra. Además, eran personajes que ac-
tuaban tanto en contextos rurales como urbanos, trabajando para blancos, 
indios o mestizos. Una vez más se demuestra que las dicotomías entre el 
campo y la ciudad, que se asocian con lo indígena y con lo blanco, no son 
correctas para entender la complejidad de las relaciones que se establecían 
entre unos y otros. Los pueblos de indios, al ser fundados a lo largo del 
siglo xvi, junto con sus zonas rurales aledañas, con pequeños asentamien-
tos dispersos subordinados y tierras comunales, generaron sus propios 
espacios y deben ser entendidos de este modo, sin usar categorías de aná-
lisis territorial contemporáneas.

Otro tema muy importante que se trata en esta investigación es el de 
la catequización y los programas iconográficos presentes en retablos, pin-
turas y otros elementos. La autora analiza entonces los libros llamados 
doctrinas presentes en la Iglesia, los datos sobre la forma en que se orga-
nizaron los retablos, las pinturas y las esculturas, así como las diferentes 
manifestaciones de religiosidad popular que se encuentran documentadas. 
Así, señala interesantes datos como los libros que poseían los caciques de 
Yanhuitlán, tales como el Flos sanctorum y el Contemptus mundi, dos obras 
muy populares y conocidas sobre historia sagrada y vidas ejemplares de 
los santos. Los programas iconográficos detectados guardan nuevamente 
similitud con algunos casos conocidos en los pueblos de indios del Nuevo 
Reino de Granada a comienzos del siglo xvii. En pueblos de indios como 
Sutatausa y Turmequé, donde hasta el momento se han encontrado y res-
taurado las pinturas murales más completas, se destaca en ambos casos los 
juicios finales, que cubren buena parte de las paredes. Pero mientras en 
Sutatausa se hace énfasis en la Pasión de Cristo, presentando todas las 
escenas de la Crucifixión y Muerte, la iglesia de Turmequé presenta una 
variedad de escenas del Antiguo Testamento, desde el Paraíso hasta los 
Diez Mandamientos, pasando por el Bautismo de Cristo y la prisión de san 
Pedro. También en ambos casos se presenta la imagen de santa Catalina 
de Alejandría.

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   197 03/09/2019   17:55:00



Frassani198

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 193-199
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63214

El surgimiento de nuevos liderazgos dentro de las comunidades indí-
genas se evidencia tanto en el caso novohispano como en el neogranadino, 
con características muy similares a grandes rasgos. A comienzos del siglo 
xvii los caciques tradicionales empezaron a perder su legitimidad dentro 
de las comunidades y quedaron relegados a ser solamente una especie de 
pequeña nobleza, sin poder real. La autoridad oficialmente empezó a ser 
ejercida por sectores emergentes de los pueblos, organizados en cargos de 
república más hispanizados, como tenientes, alcaldes, alguaciles y fiscales. 
Con el paso del tiempo y ya entrados en el siglo xviii aparecen nuevos 
actores como los blancos pobres criollos y los mestizos que ocupan las 
tierras comunales o ejidos y buscan formar villas y municipalidades que se 
separen e independicen de los antiguos pueblos de indios.

Las tensiones que se presentan en el siglo xviii entre los sectores tra-
dicionales o conservadores de las comunidades y los sectores criollos y 
modernizadores se ven expresados en el pleito de don Martín de Villagómez 
que mencionamos al comienzo, a quien no le permiten tomar posesión de 
su cargo, de la casa y de las tierras del cacicazgo, alegando su ilegitimidad. 
Es interesante y muy ilustrativo el análisis que hace la autora de las cere-
monias de toma de posesión de los atributos simbólicos del cacicazgo. Tam-
bién la forma como ilustra las obligaciones de los jefes frente al patrocinio 
del culto, con una clara continuidad desde tiempos prehispánicos, aunque, 
por supuesto, ahora se manifieste en el marco del cristianismo indígena 
novohispano. Aquí se usan documentos muy ricos en este tipo de informa-
ción como testamentos, libros de cofradías, libros parroquiales, etcétera.

La obra da un salto desde finales del siglo xviii hasta el siglo xxi. Es un 
gran vacío de casi doscientos años. La explicación para esto no es muy 
clara. La justificación de la autora se basa en la dificultad de las fuentes y 
en la falta de tiempo para llenarlo. El giro radical al final del libro también 
se hace en el plano metodológico. La autora se convierte en etnógrafa y nos 
cuenta detalladamente sobre el trabajo de campo desarrollado en varias 
ocasiones entre 2007 y 2014 para observar las celebraciones de la Semana 
Santa y las fiestas del Santo Cristo de Ayuxi (patrón del pueblo), usando 
también etnografías realizadas por otros autores en la década de 1990. Todo 
esto con el fin de mostrar las continuidades, las rupturas, los sincretismos 
y las nuevas creaciones de la religiosidad popular local. La identidad del 
pueblo es cambiante, se reformula, y en ningún sentido es “pura”.

La importancia de esta última parte y su interés académico es induda-
ble. Sin embargo, en esto se encuentra tal vez la única debilidad de la obra, 

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   198 03/09/2019   17:55:00



Artistas, mecenas y feligreses – Jorge A. Gamboa 199

Estudios de Historia Novohispana 60, enero-junio 2019, pp. 193-199
DOI: 10.22201/iih.24486922e.2019.60.63214

que rompe con la coherencia del resto. Tal vez hubiera sido mejor orga-
nizar estas últimas secciones como un apéndice, un anexo o un trabajo 
aparte. Lo que más inquieta es el gran vacío de dos siglos que nos lleva a 
preguntarnos qué sucedió durante aquellos años, presumiendo que fue 
un periodo igualmente complejo y dinámico que el periodo colonial. Es 
el inicio de la vida independiente republicana, con sus guerras civiles, las 
tensiones entre los Estados nacionales y la Iglesia católica, las reformas 
liberales que destruyeron el marco jurídico del Antiguo Régimen castellano, 
la Revolución Mexicana, etcétera. Esperemos que la autora logre llenar 
este vacío algún día escribiendo una obra tan interesante como la que se 
acaba de reseñar, concentrada en los siglos xix y xx. Seguramente debe 
estar trabajando en ello.

EHNovohispana_60_COMPLEMENTO-FINAL.indd   199 03/09/2019   17:55:00


