92 Resefias

Guillermo Turner, Los soldados de la Conquista: herencias culturales, México, Ediciones del Tucan
de Virginia/Instituto Nacional de Antropologia e Historia, 2013 (242 p.)

Si bien pareciera que todo o casi todo esta dicho sobre la cultura de los espafioles que llegaron
al Nuevo Mundo —uno piensa por ejemplo en la obra clasica de Irving A. Leonard, Los libros del
conquistador— (Leonard, 1959), el libro Los soldados de la Conquista: herencias culturales de Guillermo
Turner nos convence de lo contrario al ofrecernos un estudio erudito sobre varios aspectos de la cul-
tura de los conquistadores que no habian llamado la atencién de los especialistas. El historiador utiliza
como fuentes crénicas muy conocidas como las de Hernan Cortés, Francisco de Aguilar, Andrés de Tapia
y de otros mas, pero sobre todo se centra en la Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espafia
de Bernal Diaz del Castillo. Calificada como «fuente fundamental para el conocimiento histérico de la
Conquista», esta obra, segtin Guillermo Turner,

...lejos de ser una memoria militar salpicada de datos sobre los indios, [...] este texto no sélo
encierra descripciones, sino también intenciones, representaciones, fantasias, recuerdos, olvi-
dos, conocimientos, pasiones, sentimientos, lecturas —realizadas o escuchadas—, creencias y
valores de un soldado espaiiol nacido en la década del descubrimiento americano, que ade-
mas perteneci6 o estuvo vinculado a comunidades culturales con las que compartié muchos
elementos en comin (p. 16).

A partir de estas crénicas del siglo xvi, el libro de Guillermo Turner aborda temas novedosos de
la historia cultural, desde la importancia de la cultura oral que aflora en estos escritos, la expresién
de los sentimientos de miedo entre los conquistadores y las practicas médicas de la época, hasta las
manifestaciones heterodoxas de un soldado de las huestes de Cortés.

En el primer capitulo dedicado a la «Diversidad de formas y riqueza de contenidos en la Historia
verdadera de la conquista de la Nueva Espafia», Guillermo Turner detecta la inclusién de listas en el
relato, por ejemplo de las batallas en las cuales particip6é Bernal Diaz del Castillo, de los capitanes de
navios e incluso de los caballos de los conquistadores. Estas listas podrian haber pertenecido a un
«memorial de las guerras» que el viejo conquistador escribiera anteriormente a la elaboracién de la
Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espafia. A la vez Guillermo Turner interpreta la inclusién
de textos con elementos repetitivos —por ejemplo, la larga lista de los espafioles que acompafiaron
a Cortés desde Cuba a la Nueva Espaifia, donde se repite constantemente el verbo «pasar»— como
«vestigios de expresiones mas cercanas a una cultura oral capturadas en un texto escrito» (p. 35).

La cultura libresca de Bernal Diaz del Castillo es fundamental para entender su Historia verdadera de
la conquista de la Nueva Espafia. Puede dividirse en tres rubros: las obras sobre historia antigua como
los Comentarios de las guerras de Galias de Julio César, los escritos sobre la conquista de México como
la Historia general de las Indias de Francisco Lopez de G6mara y la Brevisima relacion de la destruccion de

La revisi6n por pares es responsabilidad de la Universidad Nacional Auténoma de México.


dx.doi.org/
http://www.sciencedirect.com/science/journal/18709060
http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/revistas/novohispana/novohispana.htm
mailto:Christoph.Rosenmuller@mtsu.edu
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehn.2015.06.005

Resefias 93

las Indias de fray Bartolomé de Las Casas, y las obras de ficcion tales como Los quatro libros de Amadis
de Gaula. Guillermo Turner destaca la importancia de la obra de Lopez de Gémara en la génesis de
la obra de Bernal Diaz del Castillo; en efecto, le sirvié de guién para su propia relacién; a la vez que
criticé en no pocas ocasiones las versiones del capellan de Cortés, a quien reprocha no haber sido
testigo de los hechos que relata. Muy sugerente es el apartado que el historiador dedica a otras fuentes
escritas mencionadas por el soldado cronista, como son cartas e instrucciones oficiales, pero también
libelos que circulaban en la época y hasta «motes», es decir, graffittis, como el que el desafortunado
Juan Yuste apunté con carbén en una pared antes de ser sacrificado: «Aqui estuvo preso el sin ventura
de Juan Yuste, con otros muchos que traia en mi compaiiia» (p. 55). Ahora bien, el hecho de haber
participado en los acontecimientos que describe, asi como los testimonios orales a los cuales tuvo
acceso, constituyen los fundamentos de la veracidad de la relacién de Bernal Diaz del Castillo, si bien
en ocasiones, al usar la expresion «dizque», matiza el caracter fidedigno de su fuente oral. En un pasaje,
el viejo conquistador establece un didlogo, tal vez ficticio, con dos caballeros o licenciados, en el cual,
como recurso retorico, «. . .comienza con la critica rotunda hacia el propio Bernal Diaz del Castillo . . .],
pasa por una critica a su oponente, el cronista Lopez de Gémara [...] y llega finalmente a un abierto
reconocimiento del propio soldado cronista». Bernal Diaz del Castillo concluye con orgullo «<me han
dicho que se maravillan de mi que cémo al cabo de tantos afios no se me ha olvidado y tengo memoria
de ellos» (pp. 67-68). Otras huellas de oralidad en la Historia verdadera de la conquista de la Nueva
Espaiia —analizadas con fineza por Guillermo Turner— aparecen en las descripciones de las maneras
de expresarse, los «retratos de la voz», de los protagonistas: un tal Pedro de Ircio «era platico en demasia
que asi aconteceria que siempre contaba cuentos de don Pedro Girén y del conde de Urefia»; el capitan
Luis Marin «. . .ceceaba un poco como sevillano. . .»; a otro «. . .no se le entendia mucho. . .»; en cuanto
a Panfilo de Narvaez «era en la platica y voz muy entonada, como que salia de béveda»; por dltimo
Hernan Cortes «. . .en lo que platicaba lo decia muy apacible y con buena retérica [. . .] hablaba algunas
veces muy meloso y con la risa en la boca [. . .] cuando se enojaba con algtin soldado de los nuestros
sus amigos le decia “jOh, mal pese a vos!” [...] cuando juraba decia “en mi conciencia” [...]; cuando
jugaba decia ciertos remoquetes que suelen decir los que juegan a los dados» (pp. 74-76).

La segunda parte de la obra que resefiamos esta dedicada a «Los sentimientos de miedo, temor y
espanto en las historias de Bernal Diaz del Castillo y Francisco de Aguilar». Inspirdndose en los trabajos
pioneros de destacados miembros de la «Ecole des Annales» —Lucien Febvre y Jean Delumeau, este
Gltimo autor del gran libro La peur en Occident— (Delumeau, 1978) Guillermo Turner nos ofrece un
estudio novedoso de las percepciones del miedo entre los conquistadores y también de la percepcién
que tuvieron de los miedos de los indios. El historiador analiza el vocabulario utilizado por los cro-
nistas, precisando por ejemplo que el término «espanto» no solamente expresaba en aquella época el
miedo, sino también el asombro ante tal o cual acontecimiento, por ejemplo el de los castellanos al
enterarse que «...los mexicanos sabian por su idolo y antecesores que “...de donde sale el sol y de
lejanas tierras” vendrian hombres “a sojuzgary a sefiorear”» (p. 86). Después de revisar los testimonios
sobre el miedo de los indios frente a los castellanos, Guillermo Turner repara en los miedos que sentian
los propios conquistadores en distintas circunstancias. De hecho, estos miedos podian tener conse-
cuencias funestas; asi, cuando el artillero negro que llevaba Cortés en Chiapas «. . .cortado de miedo
y temblando no supo tirar ni poner fuego al tiro [...] hiri6 a tres de nuestros soldados». Bernal Diaz
del Castillo se hace eco también del caracter «espantable» del sonido de instrumentos musicales que
los indios tocaban cuando se hacian sacrificios humanos: «. . .torné a sonar el atambor muy doloroso
de Uichilobos, y otros muchos caracoles y cornetas, y otras como trompetas y todo el sonido de ellas
espantable» (p. 89). De hecho, Bernal Diaz del Castillo no deja de confesar sus propios miedos ante
la posibilidad de morir sacrificado. En efecto, después de haberse escapado dos veces de los indios
que lo habian capturado, el viejo conquistador revela que «. . .desde entonces temi la muerte mas que
nunca; y esto he dicho por que antes de entrar en las batallas se me ponia una como grimay tristeza
en el corazén y orinaba una vez o dos, y encomendiandome a Dios y a su bendita madre. . .» (p. 91).
Otros sentimientos, de terror seguramente, invadieron a los conquistadores cuando los mexicas les
arrojaron cabezas de soldados espafioles, con la promesa de un destino semejante.

Si bien generalmente la Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espaiia exalta la valentia de
los conquistadores, los testimonios sobre el miedo de los contrincantes no estan del todo ausentes,
como ya vimos. Ahora bien, después de un matizado analisis, Guillermo Turner detecta que «Como se



94 Resefias

ha sefialado, en esta historia [la de Bernal Diaz del Castillo] los indios son dibujados experimentado
miedo ante el propio enemigo; en cambio, los conquistadores viejos sélo parecen tenerlo en las situa-
ciones de verdadero peligro y de muerte» (p. 102). Es mas, al contextualizar en el marco de la obra de
Delumeau sobre el miedo en Occidente las expresiones de miedo o de temor que aparecen en las obras
de Bernal Diaz del Castillo y de Francisco de Aguilar, Guillermo Turner concluye que estas expresiones
manifiestan la pertenencia de sus autores a un ambito mas renacentista que medieval, a diferencia por
ejemplo de la obra de Lopez de G6émara, en la cual la exaltacién del heroismo de Cortés tiene matices
propios de un género literario mas tradicional.

El siguiente capitulo de Los soldados de la Conquista, herencias culturales «Indicios de un saber sobre
la cura», rastrea los indicios en las cronicas que describen «. . .lIa medicina anterior a su institucionali-
zaci6én por medio del protomedicato» (p. 118). Guillermo Turner enumera toda una serie de heridas,
enfermedades y otros males que sufrieron los conquistadores, como el «mal de pensamiento» o «mal
de enojo» que puede conducir a los que lo padecen a la muerte. Incluso el mismo Cortés después de la
Conquista «habia estado a punto de muerte de calentura y tristeza», por lo que alguien habia llegado a
confeccionarle unos habitos de San Francisco para el momento de sepultarlo (pp. 132-133). El histo-
riador mexicano reporta también el destino tragico de un tal Rodrigo Mafiueco quien apostd, «con tal
de divertir a su capitan», que podia subir completamente armado un cerro alto, por lo que «. . .revent6
al subir de la cuesta y muri6 de ello» (p. 130). Otro tipo de muerte que afectd a algunos conquistadores
fue el hartazgo de comida —de carne salada después de un periodo de hambruna—, por ejemplo en el
camino a las Hibueras.

En cuanto a las heridas que sufrieron los conquistadores en diversas batallas, ellas son objetos de
descripciones precisas en las crénicas y obviamente motivos de orgullo. El mismo Cortés describe
cémo fue herido en diversas ocasiones, incluso relata cémo una vez «. . .yo asimismo quedé manco de
dos dedos de la mano izquierda» (p. 140). Bernal Diaz del Castillo no deja de mencionar también las
multiples heridas que recibi6 por flechas, lanzas, pedradas, etc., por lo cual quedé un vez «sin sentido
por la mucha sangre que me salié» y en otra ocasién en «peligro de muerte» (pp. 130-140).

Otro tema recurrente en los relatos de los conquistadores es la potencia de los venenos o ponzoiias
que existian en el Nuevo Mundo. Por ejemplo, Bernal Diaz del Castillo cuenta que el padre de la
Merced «. . .nunca creyé que Moctezuma hubiera muerto de las heridas que habia recibido; sino que
pensaba que “le pusiesen alguna cosa con que se pasmé”» (p. 143). Ahora bien, las sospechas de
envenenamiento fueron comunes entre los castellanos. Asi, después de la muerte de Francisco de
Garay se murmuré acerca de Cortés «...no falté quien dijo que le habia mandado dar rejalgar en
el amuerzo» (p. 146). También desperté sospechas el hecho de que después de consumir «natas y
requesones» en un banquete de recibimiento organizado en Iztapalapa, muri6 el licenciado Luis Ponce
de Le6n quien habia venido a la Nueva Espafia para «tomar residencia a Cortés».

Muy sugerente es el apartado intitulado «<En manos de médicos, cirujanos, maestres, barberos,
boticarios, matasanos y ensalmadores», en el cual Guillermo Turner nos ofrece un estudio detallado
de los que practicaban, de una manera u otra, el arte de la medicina en la época de la Conquista.
Después de especificar que estos personajes no pertenecian a la nobleza, el autor proporciona una
lista de diversos especialistas, basandose sobre todo en la crénica de Bernal Diaz del Castillo. Entre
ellos destaca el maestre de Roa, hombre viejo y de buena platica y sobre todo afamado curandero que
el mismo Cortés mando llamar de Castilla «para que le curase el brazo derecho, que tenia quebrado de
una caida de caballo» (p. 154). El maestre —es decir, alguien que no contaba con grado universitario—
también prometié a dofia Maria de Mendoza, esposa del comendador mayor, que llegaria a tener
hijos y asegur6 a fray Garcia de Loaisa, presidente del Real Consejo de Indias, que lo curaria de la gota.
El maestre de Roa —que media solamente 4 palmos, mas o menos 80 cm— obtuvo por sus servicios
unos pueblos de indios, lingotes de oro y encomiendas. Lo sorprendente es que, sin que por ello
fuera privado de sus espléndidos emolumentos, en palabras de Bernal Diaz del Castillo «. . .ni sané el
marqués de su brazo, antes se le quedé mas manco [...] ni la sefiora dofia Maria de Mendoza nunca
pario [...] ni el cardenal sané de su gota...» (pp. 155-156). Con razén el viejo conquistador se hace
eco de ciertas quejas de los heridos y enfermos, en cuanto a los precios excesivos y al poco éxito a
veces de sus curaciones, lo que les vali6 el apodo de «matasanos».

Guillermo Turner estudia también los tipos de medicinas y remedios que se empleaban. Nada mas
destacaré el uso de aceite caliente para curar las heridas, aceite que a veces llegaba a faltar, razén



Resefias 95

por la cual se sacaba. .. jnada menos que de los indios muertos! Es mas, la primera vez que Bernal
Diaz del Castillo menciona este «unto» singular, se refiere a la necesidad por parte de los espafioles de
curar a un caballo. Mas adelante, después de describir el primer enfrentamiento con los tlaxcaltecas,
el viejo conquistador apunta lacénicamente que «...con el unto de un indio gordo de los que alli
matamos, que se abrid, se curaron los heridos» (p. 166). Como sefiala el historiador mexicano, no
faltaron especialistas que «santiguaba y ensalmaban» las heridas, lo cual nos remite a los vinculos
estrechos que existian entre los soldados de la Conquista y las culturas tradicionales o populares, las
cuales permeaban todavia las practicas médicas de la época.

El dltimo capitulo, «Creencias y practicas heterodoxas en las huestes de Hernan Cortés», es sin
duda muy revelador en cuanto a las «herencias culturales» de los soldados espafioles. En efecto, en
este capitulo Guillermo Turner analiza con erudicién y fineza a una de las figuras mas fascinantes y
enigmaticas entre los conquistadores: el soldado Blas Botello Puerto de Plata. La importancia de este
personaje se desprende del hecho de que casi todas las cronicas sobre la Conquista lo mencionan de
una u otra manera. El historiador mexicano detecta que, a diferencia de lo que aseguran los diccionarios
y enciclopedias del idioma castellano, la expresién «tener familiar» se utilizé desde el siglo xv1. Esta
expresién que significa «tener alguien trato con un demonio que los sirve y acompaiia» se utiliza
precisamente en relacién con Blas Botello, que es calificado también de «astrélogo», de «adivino» e
incluso de «nigromantico». De hecho, a lo largo de la Conquista, Botello anuncia ante sus compatriotas
aténitos diversos acontecimientos por venir e incluso predice su propia muerte durante la famosa
noche triste. Asi, Bernal Diaz del Castillo menciona que después del deceso de Botello se encontré en
su petaca un objeto bastante singular: «. . .una natura como de hombre, de obra de un geme, hecha de
baldres, ni mas ni menos, al parecer, de natura de hombre, y tenia dentro como una borra de lana de
tundidor.». Esta descripcién amerita algunas aclaraciones, para lo cual citaré la explicacién erudita de
Guillermo Turner: «En este caso, “natura” significa pene; “geme” es la medida de la distancia entre el
dedo indice y el pulgar, “baldres” era la piel curtida de oveja y “tundidor” el trabajador que cortaba
o tundia el pelo de los pafios. Se trata, pues, de una representacion falica» (p. 183). El soldado Botello
llevaba entonces consigo un falo postizo que seguramente utilizaba como talisman. Me permito afiadir
al estudio de Guillermo Turner que los antiguos romanos usaban la palabra fascinum, para designar
objetos en forma de falo a los cuales se atribuia un considerable poder defensivo (Castiglioni, 1947).
Aunque ignoro si esta creencia se perpetud hasta el siglo xvi en Italia, podria ser que de ahi la hubiera
retomado Botello, ya que segiin Bernal Diaz del Castillo era «...al parecer muy hombre de bien y
latino, y habia estado en Roma...». Abriendo un paréntesis, quisiera mencionar que los guerreros
mexicas trataban de conseguir «el dedo de medio de la mano izquierda» de una mujer muerta en
parto, el cual colocaban en sus escudos para poder ser valientes y prender cautivos en el campo de
batalla; se decia que el dedo de la mujer paralizaba los pies de los enemigos y los cegaba (Olivier,
2006).

Volviendo al soldado Botello, Bernal Diaz del Castillo relata también que después de su muerte,
ademas del talisman ya comentado, se encontraron «en su petaca unos papeles como libro, con cifras
y rayas y apuntamientos y sefiales». En ellos Blas Botello se interrogaba: «Si me he de morir aqui
en esta triste guerra en poder de estos perros indios». Y decia en otras rayas y cifras mas adelante:
«No morirds». Y decia en otra parte: «Si me han de matar, también mi caballo». Decia adelante: «Si
mataran». Y de esta manera tenia otras como cifras y a manera de suertes que hablaban unas letras
contra otras en aquellos papeles que eran como libro chico» (p. 190). Guillermo Turner emprende
un amplio estudio contextual para analizar este fragmento, en el cual toma en cuenta la prohibicién
de la adivinacién en Espaiia al final de la Edad Media, pero también la existencia de una abundante
literatura sobre practicas magicas y adivinatorias. El historiador se enfoca también en la difusién de la
cabala entre los judios espafioles, lo cual se tradujo en la produccién de una literatura de gran riqueza.
Ahora bien, existia al mismo tiempo una «cabala practica» que «se abocaba a tareas mas concretas
que a la gente sencilla le reportaba un provecho directo y tangible sobre el mundo fisico, por ejemplo,
curar enfermos, librar a la gente de peligros, adquirir poderes sexuales, descubrir tesoros, etc.» (pp.
210-211). De manera que —segin el autor del libro que resefiamos— las actuaciones de Blas Botello,
su talisman y sus actividades adivinatorias «. . .parecen tener raices en la cabala practica de origen
judeo-espafiol» (p. 212). Es dificil concluir acerca del origen judio o converso de Botello, o del contacto
que pudiera haber tenido con la escuela italiana de cabala judia.



96 Resefias

Sea como fuere, Guillermo Turner estudia las reacciones encontradas de los autores castellanos
frente alos supuestos poderes de Botello. Si bien autores como Lopez de Gémara expresan escepticismo
en cuanto a las predicciones de Botello, o bien en el caso de Cervantes de Salazar lo acusan de haber sido
de «mal agiiero» entre los conquistadores, otros, como Francisco de Aguilar, hablan de él con respeto.
Acerca de este ltimo, el historiador mexicano constata que «. . .el autor no s6lo no desmiente ni duda
de los presagios de Botello, sino que los confirma, mas adn si consideramos que la Relacién breve
fue escrita muchos afios (entre 39 y 44) después de que Francisco de Aguilar se hubo convertido en
religioso y que la escribi6 (o dict6) durante los tltimos afios de su vida. . .» (p. 188). Queda la inc6gnita
de la influencia de Botello sobre Cortés, quien no lo menciona en su obra, pero que algunos autores
describen atentos a las predicciones del adivino. Sin pretender concluir al respecto, quisiera afadir al
expediente un estudio poco conocido de dos arqueoastrénomos polacos, Ryszard Tomicki y Robert M.
Sadowski, quienes propusieron —a través de una reconstruccioén histérica de la astrologia de la época—
que Blas Botello determind la fecha de la Noche Triste después de haber observado cuidadosamente
la configuracién de los astros:

El Sol estaba en una posicién bastante débil pero a comparacién de las noches anteriores la
situacion de la Luna habia mejorado [...] El Ascendiente todavia permanecia en Aries quien,
siendo un signo ardiente, favorece todas las acciones cautelosas, pero esta situacién no iba a
durar mas de media hora (!). La siguiente limitacién venia de la Luna que se acercaba peligro-
samente a Saturno y dentro de doce horas iba en entrar en conjuncién con él, multiplicando su
mala influencia (Tomicki y Sadowski, 1992).

El poco éxito de esta eleccién es bien conocido: mas de la mitad de la tropa espafiola y de sus
aliados fueron muertos, la mayoria de las armas y del botin perdidos. Ahora bien, los especialistas
polacos sugieren que si bien la configuracién del cielo no era del todo ventajosa para los espafioles,
era la menos mala en esos dias.

Para concluir sobre este tema dejo la palabra a Guillermo Turner, quien nos presenta la siguiente
sintesis:

Los soldados de la Conquista no podian borrar repentinamente un bagage que la historia y el
mundo ibérico y mediterraneo habia tejido por siglos, como si esa mentalidad premonitoria
nunca hubiera formado parte de la tradicién cultural de Espaiia, por mucho que las autoridades
espafiolas se dedicaran a hacerla desaparecer en aras de creencias, conductas y una vision del
mundo cristianas y homogéneas (pp. 214-215).

En pocas palabras, Los soldados de la Conquista: herencias culturales de Guillermo Turner constituye
una obra clave para entender las mentalidades de los conquistadores y adentrarnos en el complejo
bagage cultural que estos llevaron al Nuevo Mundo.

Bibliografia

Castiglioni, A. (1947). Encantamiento y magia. México: Fondo de Cultura Econémica.

Delumeau, J. (1978). La peur en Occident (XVI¢-XVIII® siécles). Une cité assiégée. Paris: Fayard.

Irving A. Leonard L.A. (1959 [1949]). Los libros del conquistador. México: Fondo de Cultura Econémica.

Olivier, G. (2006). Indios y espafioles frente a practicas adivinatorias y presagios durante la Conquista de México. Estudios de
Cultura Ndhuatl, 37, 169-192.

Tomicki, R. y Sadowski, R.M. (1992). The night of Blas Botello: On a certain astrological prediction during the conquest of
Mexico. En: S. Iwaniszewski (Coord.), Readings in archaeoastronomy (pp. 84-86). Warsaw: Warsaw University Cooperative
Publication.

Guilhem Olivier
Instituto de Investigaciones Histéricas-Universidad Nacional Auténoma de México,
Meéxico D. F., México

Correo electrénico: olivier@unam.mx

http://dx.doi.org/10.1016/j.ehn.2015.06.006


http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
mailto:olivier@unam.mx
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehn.2015.06.006

