
92 Reseñas

de Castilla. Estos puntos, sin embargo, son realmente menores y  comprensibles en  un proyecto tan
ambicioso. El libro es  resultado de una investigación profunda e  inteligente y  ofrece una rica fuente
de referencia fiable y  en gran parte desconocida. Es de interés para todos los historiadores del  imperio
español.

Christoph Rosenmüller
Department of History, Middle Tennessee State University, Murfreesboro, TN,

Estados Unidos

Correo electrónico: Christoph.Rosenmuller@mtsu.edu

http://dx.doi.org/10.1016/j.ehn.2015.06.005

Guillermo Turner, Los soldados de la  Conquista: herencias culturales, México, Ediciones del Tucán
de Virginia/Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2013 (242 p.)

Si bien pareciera que todo o casi todo está dicho sobre la cultura de los españoles que llegaron
al Nuevo Mundo —uno piensa por ejemplo en  la  obra clásica de Irving A. Leonard, Los  libros del

conquistador— (Leonard, 1959), el libro Los soldados de  la Conquista: herencias culturales de Guillermo
Turner nos convence de lo  contrario al  ofrecernos un estudio erudito sobre varios aspectos de la cul-
tura de los conquistadores que no habían llamado la atención de los especialistas. El historiador utiliza
como fuentes crónicas muy  conocidas como las de Hernán Cortés, Francisco de Aguilar, Andrés de Tapia
y de otros más, pero sobre todo se  centra en la Historia verdadera de  la conquista de  la  Nueva España

de Bernal Díaz del Castillo. Calificada como «fuente fundamental para el conocimiento histórico de la
Conquista», esta obra, según Guillermo Turner,

. . .lejos de ser una memoria militar salpicada de datos sobre los indios, [. . .]  este texto no sólo
encierra descripciones, sino también intenciones, representaciones, fantasías, recuerdos, olvi-
dos, conocimientos, pasiones, sentimientos, lecturas —realizadas o escuchadas—, creencias y
valores de un soldado español nacido en  la década del descubrimiento americano, que ade-
más  perteneció o estuvo vinculado a  comunidades culturales con las que compartió muchos
elementos en común (p. 16).

A partir de estas crónicas del siglo xvi, el libro de Guillermo Turner aborda temas novedosos de
la historia cultural, desde la  importancia de la cultura oral que aflora en  estos escritos, la expresión
de los sentimientos de miedo entre los conquistadores y  las prácticas médicas de la época, hasta las
manifestaciones heterodoxas de un soldado de las huestes de Cortés.

En el  primer capítulo dedicado a  la «Diversidad de formas y riqueza de contenidos en la  Historia

verdadera de la conquista de la  Nueva España», Guillermo Turner detecta la inclusión de listas en el
relato, por ejemplo de las batallas en las cuales participó Bernal Díaz del Castillo, de los capitanes de
navíos e incluso de los caballos de los conquistadores. Estas listas podrían haber pertenecido a  un
«memorial de las guerras» que  el viejo conquistador escribiera anteriormente a  la elaboración de la
Historia verdadera de la conquista de  la Nueva España. A la vez Guillermo Turner interpreta la inclusión
de textos con elementos repetitivos —por ejemplo, la larga lista de los españoles que acompañaron
a Cortés desde Cuba a  la Nueva España, donde se  repite constantemente el verbo «pasar»— como
«vestigios de  expresiones más  cercanas a una cultura oral capturadas en un texto escrito» (p. 35).

La cultura libresca de Bernal Díaz del Castillo es  fundamental para entender su Historia verdadera de

la conquista de  la  Nueva España. Puede dividirse en tres rubros: las obras sobre historia antigua como
los Comentarios de las guerras de Galias de Julio César, los escritos sobre la conquista de México como
la Historia general de las Indias de Francisco López de Gómara y la Brevísima relación de  la destrucción de

La revisión por pares es responsabilidad de la  Universidad Nacional Autónoma de México.

dx.doi.org/
http://www.sciencedirect.com/science/journal/18709060
http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/revistas/novohispana/novohispana.htm
mailto:Christoph.Rosenmuller@mtsu.edu
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehn.2015.06.005


Reseñas 93

las Indias de fray Bartolomé de Las Casas, y las obras de ficción tales como Los quatro libros de  Amadís

de Gaula.  Guillermo Turner destaca la importancia de la obra de López de Gómara en la génesis de
la obra de Bernal Díaz del Castillo; en  efecto, le sirvió de guión para su propia relación; a la vez que
criticó en no pocas ocasiones las versiones del capellán de Cortés, a quien reprocha no haber sido
testigo de los hechos que relata. Muy  sugerente es  el apartado que el historiador dedica a  otras fuentes
escritas mencionadas por el soldado cronista, como son cartas e instrucciones oficiales, pero también
libelos que circulaban en la  época y  hasta «motes»,  es decir, graffittis, como el  que el desafortunado
Juan Yuste apuntó con carbón en una pared antes de ser sacrificado: «Aquí estuvo preso el sin ventura
de Juan Yuste, con otros muchos que traía en mi compañía»  (p. 55). Ahora bien, el hecho de haber
participado en  los acontecimientos que  describe, así como los testimonios orales a los cuales tuvo
acceso, constituyen los fundamentos de la  veracidad de la  relación de Bernal Díaz del  Castillo, si bien
en ocasiones, al usar la expresión «dizque»,  matiza el carácter fidedigno de su fuente oral. En un pasaje,
el viejo conquistador establece un diálogo, tal vez ficticio, con dos caballeros o licenciados, en el cual,
como recurso retórico, «.  . .comienza con la crítica rotunda hacia el propio Bernal Díaz del Castillo [. . .],
pasa por una crítica a  su oponente, el cronista López de Gómara [. . .]  y llega finalmente a un abierto
reconocimiento del  propio soldado cronista». Bernal Díaz del Castillo concluye con orgullo «me  han
dicho que se maravillan de mí que cómo al  cabo de tantos años no se me  ha olvidado y tengo memoria
de ellos» (pp. 67-68). Otras huellas de oralidad en la Historia verdadera de la conquista de la  Nueva

España —analizadas con fineza por Guillermo Turner— aparecen en las descripciones de las maneras
de expresarse, los «retratos de la voz»,  de los protagonistas: un tal Pedro de Ircio «era plático en demasía
que así acontecería que siempre contaba cuentos de don Pedro Girón y del conde de Ureña»;  el capitán
Luis Marín «.  . .ceceaba un poco como sevillano.  . .»;  a otro «. . .no se le entendía mucho.  .  .»;  en  cuanto
a Pánfilo de Narváez «era en la plática y  voz muy  entonada, como que salía de bóveda»;  por último
Hernán Cortes «.  . .en lo que platicaba lo decía muy  apacible y con buena retórica [.  . .]  hablaba algunas
veces muy  meloso y con la risa  en  la  boca [.  . .] cuando se  enojaba con algún soldado de los nuestros
sus amigos le decía “¡Oh, mal  pese a vos!” [.  . .]  cuando juraba decía “en mi conciencia” [. . .];  cuando
jugaba decía ciertos remoquetes que suelen decir los que juegan a  los dados» (pp. 74-76).

La segunda parte de la obra que reseñamos está dedicada a «Los sentimientos de miedo, temor y
espanto en las historias de Bernal Díaz del Castillo y Francisco de Aguilar». Inspirándose en los trabajos
pioneros de destacados miembros de la  «École des Annales»  —Lucien Febvre y Jean Delumeau, este
último autor del gran libro La peur en Occident—  (Delumeau, 1978)  Guillermo Turner nos ofrece un
estudio novedoso de las percepciones del  miedo entre los conquistadores y también de la percepción
que tuvieron de los miedos de los indios. El historiador analiza el vocabulario utilizado por los cro-
nistas, precisando por ejemplo que el  término «espanto»  no solamente expresaba en aquella época el
miedo, sino también el asombro ante tal o cual acontecimiento, por ejemplo el de los castellanos al
enterarse que «. . .los mexicanos sabían por su ídolo y  antecesores que “.  . .de donde sale el sol y de
lejanas tierras” vendrían hombres “a  sojuzgar y  a  señorear”» (p. 86). Después de revisar los testimonios
sobre el miedo de los indios frente a  los castellanos, Guillermo Turner repara en  los miedos que sentían
los propios conquistadores en distintas circunstancias. De hecho, estos miedos podían tener conse-
cuencias funestas; así, cuando el artillero negro que llevaba Cortés en Chiapas «.  . .cortado de miedo
y temblando no supo tirar ni  poner fuego al  tiro [.  . .]  hirió a tres de nuestros soldados». Bernal Díaz
del Castillo se hace eco también del carácter «espantable»  del sonido de instrumentos musicales que
los indios tocaban cuando se hacían sacrificios humanos: «. . .tornó a  sonar el atambor muy doloroso
de Uichilobos, y  otros muchos caracoles y  cornetas, y  otras como trompetas y todo el sonido de ellas
espantable» (p. 89). De hecho, Bernal Díaz del Castillo no deja de confesar sus propios miedos ante
la posibilidad de morir sacrificado. En efecto, después de haberse escapado dos veces de los indios
que lo habían capturado, el viejo conquistador revela que «. . .desde entonces temí la muerte más  que
nunca; y  esto he dicho por que antes de entrar en las batallas se  me ponía una como grima y tristeza
en el corazón y  orinaba una vez o dos, y encomendándome a  Dios y a  su bendita madre.  . .»  (p. 91).
Otros sentimientos, de terror seguramente, invadieron a  los conquistadores cuando los mexicas les
arrojaron cabezas de soldados españoles, con la  promesa de un destino semejante.

Si bien generalmente la  Historia verdadera de la conquista de la Nueva España exalta la valentía de
los conquistadores, los testimonios sobre el miedo de los contrincantes no están del todo ausentes,
como ya vimos. Ahora bien, después de un matizado análisis, Guillermo Turner detecta que «Como se



94 Reseñas

ha señalado, en esta historia [la de Bernal Díaz del Castillo] los indios son dibujados experimentado
miedo ante el propio enemigo; en cambio, los conquistadores viejos sólo parecen tenerlo en las situa-
ciones de verdadero peligro y  de muerte»  (p. 102). Es más, al contextualizar en el marco de la obra de
Delumeau sobre el miedo en Occidente las expresiones de miedo o de temor que aparecen en  las obras
de Bernal Díaz del  Castillo y  de Francisco de Aguilar, Guillermo Turner concluye que estas expresiones
manifiestan la pertenencia de sus autores a  un ámbito más  renacentista que medieval, a  diferencia por
ejemplo de la obra de López de Gómara, en  la  cual la exaltación del heroísmo de Cortés tiene matices
propios de un género literario más  tradicional.

El siguiente capítulo de Los soldados de  la Conquista,  herencias culturales «Indicios de un saber sobre
la cura», rastrea los indicios en las crónicas que describen «. . .la medicina anterior a su institucionali-
zación por medio del protomedicato» (p. 118). Guillermo Turner enumera toda una serie de heridas,
enfermedades y  otros males que sufrieron los conquistadores, como el «mal  de pensamiento» o «mal
de enojo» que puede conducir a  los que lo padecen a la muerte. Incluso el mismo  Cortés después de la
Conquista «había estado a punto de muerte de calentura y tristeza»,  por lo que alguien había llegado a
confeccionarle unos hábitos de San Francisco para el momento de sepultarlo (pp. 132-133). El histo-
riador mexicano reporta también el destino trágico de un tal Rodrigo Mañueco quien apostó, «con tal
de divertir a su capitán»,  que podía subir completamente armado un cerro alto, por lo que «. . .reventó
al subir de la cuesta y murió de ello» (p. 130). Otro tipo de muerte que afectó a algunos conquistadores
fue el hartazgo de comida —de  carne salada después de un periodo de hambruna—, por ejemplo en el
camino a las Hibueras.

En cuanto a  las heridas que sufrieron los conquistadores en  diversas batallas, ellas son objetos de
descripciones precisas en las  crónicas y  obviamente motivos de orgullo. El mismo Cortés describe
cómo fue herido en diversas ocasiones, incluso relata cómo una vez «. . .yo asimismo quedé manco de
dos dedos de la mano izquierda»  (p. 140). Bernal Díaz del Castillo no deja de mencionar también las
múltiples heridas que recibió por flechas, lanzas, pedradas, etc., por lo cual quedó un vez «sin sentido
por la mucha sangre que me salió» y  en otra ocasión en «peligro de muerte» (pp. 130-140).

Otro tema recurrente en los relatos de los conquistadores es la potencia de los venenos o  ponzoñas
que existían en el Nuevo Mundo. Por ejemplo, Bernal Díaz del Castillo cuenta que el padre de la
Merced «. . .nunca creyó que Moctezuma hubiera muerto de las heridas que había recibido; sino que
pensaba que “le pusiesen alguna cosa con que se  pasmó”»  (p. 143). Ahora bien, las sospechas de
envenenamiento fueron comunes entre los castellanos. Así, después de la muerte de Francisco de
Garay se murmuró acerca de Cortés «. . .no faltó quien dijo que le había mandado dar rejalgar en
el amuerzo» (p. 146). También despertó sospechas el hecho de que después de consumir «natas y
requesones» en un banquete de recibimiento organizado en Iztapalapa, murió el licenciado Luis Ponce
de León quien había venido a la  Nueva España para «tomar residencia a Cortés».

Muy sugerente es el apartado intitulado «En manos de médicos, cirujanos, maestres, barberos,
boticarios, matasanos y  ensalmadores»,  en el cual Guillermo Turner nos ofrece un estudio detallado
de los que practicaban, de una manera u otra, el arte de la medicina en  la época de la  Conquista.
Después de especificar que estos personajes no pertenecían a  la nobleza, el autor proporciona una
lista de diversos especialistas, basándose sobre todo en la crónica de Bernal Díaz del Castillo. Entre
ellos destaca el maestre de Roa, hombre viejo y  de buena plática y sobre todo afamado curandero que
el mismo  Cortés mandó llamar de Castilla «para que le curase el  brazo derecho, que tenía quebrado de
una caída de caballo» (p. 154). El maestre —es decir, alguien que  no  contaba con grado universitario—
también prometió a doña María de Mendoza, esposa del comendador mayor, que llegaría a tener
hijos y aseguró a  fray García de Loaisa, presidente del Real Consejo de Indias, que lo curaría de la gota.
El maestre de Roa —que medía solamente 4 palmos, más  o menos 80 cm—  obtuvo por sus servicios
unos pueblos de indios, lingotes de oro y encomiendas. Lo sorprendente es que, sin que por ello
fuera privado de sus espléndidos emolumentos, en  palabras de Bernal Díaz del Castillo «.  . .ni sanó el
marqués de su brazo, antes se le quedó más  manco [. . .]  ni la señora doña María de Mendoza nunca
parió [. . .]  ni el cardenal sanó de su gota. . .» (pp. 155-156). Con razón el viejo conquistador se hace
eco de ciertas quejas de los heridos y  enfermos, en cuanto a  los precios excesivos y al poco éxito a
veces de sus curaciones, lo que les valió el  apodo de «matasanos».

Guillermo Turner estudia también los tipos de medicinas y remedios que se  empleaban. Nada más
destacaré el uso de aceite caliente para curar las heridas, aceite que a veces llegaba a  faltar, razón



Reseñas 95

por la cual se sacaba. . . ¡nada menos que de los indios muertos! Es  más, la primera vez que  Bernal
Díaz del Castillo menciona este «unto» singular, se  refiere a  la necesidad por parte de los españoles de
curar a un caballo. Más  adelante, después de describir el primer enfrentamiento con los tlaxcaltecas,
el viejo conquistador apunta lacónicamente que «.  . .con el unto de un indio gordo de los que  allí
matamos, que se  abrió, se  curaron los heridos»  (p. 166). Como señala el historiador mexicano, no
faltaron especialistas que «santiguaba y  ensalmaban»  las heridas, lo cual nos remite a  los vínculos
estrechos que existían entre los soldados de la Conquista y las culturas tradicionales o populares, las
cuales permeaban todavía las prácticas médicas de la época.

El último capítulo, «Creencias y  prácticas heterodoxas en las huestes de Hernán Cortés»,  es  sin
duda muy  revelador en cuanto a las «herencias culturales»  de los soldados españoles. En efecto, en
este capítulo Guillermo Turner analiza con erudición y fineza a  una de las figuras más  fascinantes y
enigmáticas entre los conquistadores: el  soldado Blas Botello Puerto de Plata. La importancia de este
personaje se desprende del  hecho de que casi todas las crónicas sobre la Conquista lo mencionan de
una u otra manera. El historiador mexicano detecta que, a  diferencia de lo que aseguran los diccionarios
y enciclopedias del idioma castellano, la expresión «tener familiar» se utilizó desde el  siglo xvi. Esta
expresión que significa «tener alguien trato con un demonio que los sirve y acompaña» se utiliza
precisamente en relación con Blas Botello, que es  calificado también de «astrólogo», de «adivino» e
incluso de «nigromántico».  De hecho, a  lo largo de la Conquista, Botello anuncia ante sus compatriotas
atónitos diversos acontecimientos por venir e  incluso predice su propia muerte durante la famosa
noche triste. Así, Bernal Díaz del  Castillo menciona que después del deceso de Botello se encontró en
su petaca un objeto bastante singular: «. . .una natura como de hombre, de obra de un geme, hecha de
baldres, ni más  ni menos, al parecer, de natura de hombre, y tenía dentro como una borra de lana de
tundidor.». Esta descripción amerita algunas aclaraciones, para lo cual citaré la explicación erudita de
Guillermo Turner: «En este caso, “natura” significa pene; “geme” es  la medida de la distancia entre el
dedo índice y  el pulgar, “baldres” era  la piel curtida de oveja y “tundidor” el trabajador que cortaba
o tundía el pelo de los paños. Se trata, pues, de una representación fálica» (p. 183). El soldado Botello
llevaba entonces consigo un falo postizo que seguramente utilizaba como talismán. Me  permito añadir
al estudio de Guillermo Turner que los antiguos romanos usaban la palabra fascinum, para designar
objetos en forma de falo a  los cuales se  atribuía un considerable poder defensivo (Castiglioni, 1947).
Aunque ignoro si  esta creencia se perpetuó hasta el siglo xvi en Italia, podría ser que de ahí la  hubiera
retomado Botello, ya que según Bernal Díaz del  Castillo era «.  . .al parecer muy  hombre de bien y
latino, y había estado en  Roma.  . .».  Abriendo un paréntesis, quisiera mencionar que  los guerreros
mexicas trataban de conseguir «el  dedo de medio de la mano izquierda» de una mujer muerta en
parto, el cual colocaban en sus escudos para poder ser valientes y prender cautivos en el campo de
batalla; se decía que el dedo de la  mujer paralizaba los pies de los enemigos y los cegaba (Olivier,
2006).

Volviendo al soldado Botello, Bernal Díaz del Castillo relata también que después de su muerte,
además del talismán ya comentado, se encontraron «en su petaca unos papeles como libro, con cifras
y  rayas y apuntamientos y  señales».  En ellos Blas Botello se interrogaba: «Si me  he de morir aquí
en esta triste guerra en  poder de estos perros indios». Y decía en  otras rayas y cifras más  adelante:
«No morirás». Y  decía en otra parte: «Si me han de matar, también mi caballo». Decía adelante: «Sí
matarán».  Y de esta manera tenía otras como cifras y a  manera de suertes que hablaban unas letras
contra otras en aquellos papeles que eran como libro chico» (p.  190). Guillermo Turner emprende
un amplio estudio contextual para analizar este fragmento, en  el cual toma en  cuenta la  prohibición
de la adivinación en España al final de la Edad Media, pero también la  existencia de una abundante
literatura sobre prácticas mágicas y  adivinatorias. El historiador se enfoca también en la difusión de la
cábala entre los judíos españoles, lo cual se tradujo en  la producción de una literatura de gran riqueza.
Ahora bien, existía al mismo  tiempo una «cábala práctica» que «se abocaba a  tareas más  concretas
que a la gente sencilla le reportaba un provecho directo y tangible sobre el mundo físico, por ejemplo,
curar enfermos, librar a  la  gente de peligros, adquirir poderes sexuales, descubrir tesoros, etc.» (pp.
210-211). De manera que —según el autor del  libro que reseñamos— las actuaciones de Blas Botello,
su talismán y  sus actividades adivinatorias «. . .parecen tener raíces en la  cábala práctica de origen
judeo-español» (p. 212). Es difícil concluir acerca del origen judío o converso de Botello, o  del contacto
que pudiera haber tenido con la escuela italiana de cábala judía.



96 Reseñas

Sea como fuere, Guillermo Turner estudia las reacciones encontradas de los autores castellanos
frente a los supuestos poderes de Botello. Si bien autores como López de Gómara expresan escepticismo
en cuanto a las predicciones de Botello, o bien en el  caso de Cervantes de Salazar lo acusan de haber sido
de «mal  agüero» entre los conquistadores, otros, como Francisco de Aguilar, hablan de él con respeto.
Acerca de este último, el historiador mexicano constata que «.  . .el autor no sólo no desmiente ni duda
de los presagios de Botello, sino que los confirma, más  aún si  consideramos que la Relación breve

fue escrita muchos años (entre 39 y  44) después de que Francisco de Aguilar se hubo convertido en
religioso y que la escribió (o dictó) durante los últimos años de su  vida. . .»  (p. 188). Queda la  incógnita
de la influencia de Botello sobre Cortés, quien no lo menciona en  su  obra, pero que algunos autores
describen atentos a las predicciones del adivino. Sin pretender concluir al  respecto, quisiera añadir al
expediente un estudio poco conocido de dos  arqueoastrónomos polacos, Ryszard Tomicki y Robert M.
Sadowski, quienes propusieron —a  través de una reconstrucción histórica de la astrología de la época—
que Blas Botello determinó la fecha de la Noche Triste después de haber observado cuidadosamente
la configuración de los astros:

El Sol estaba en una posición bastante débil pero a  comparación de las  noches anteriores la
situación de la Luna había mejorado [. . .]  El Ascendiente todavía permanecía en Aries quien,
siendo un signo ardiente, favorece todas las acciones cautelosas, pero esta situación no iba a
durar más  de media hora (!). La siguiente limitación venía de la Luna que se acercaba peligro-
samente a Saturno y dentro de doce horas iba en  entrar en conjunción con él, multiplicando su
mala influencia (Tomicki y  Sadowski, 1992).

El poco éxito de esta elección es  bien conocido: más  de la  mitad de la tropa española y de sus
aliados fueron muertos, la  mayoría de las armas y  del botín perdidos. Ahora bien, los especialistas
polacos sugieren que si  bien la configuración del  cielo no era del  todo ventajosa para los españoles,
era la menos mala en esos días.

Para concluir sobre este tema dejo la palabra a Guillermo Turner, quien nos presenta la siguiente
síntesis:

Los soldados de la Conquista no podían borrar repentinamente un bagage que la  historia y el
mundo ibérico y mediterráneo había tejido por siglos, como si esa  mentalidad premonitoria
nunca hubiera formado parte de la tradición cultural de España, por mucho que las autoridades
españolas se dedicaran a  hacerla desaparecer en  aras de creencias, conductas y una visión del
mundo cristianas y  homogéneas (pp. 214-215).

En  pocas palabras, Los soldados de la Conquista: herencias culturales de Guillermo Turner constituye
una obra clave para entender las  mentalidades de los conquistadores y adentrarnos en el complejo
bagage cultural que estos llevaron al  Nuevo Mundo.

Bibliografía

Castiglioni, A. (1947). Encantamiento y magia. México: Fondo de Cultura Económica.
Delumeau, J. (1978). La  peur en Occident (XVIe-XVIIIe siècles). Une cité assiégée. París: Fayard.
Irving A. Leonard I.A. (1959 [1949]). Los libros del conquistador. México: Fondo de Cultura Económica.
Olivier, G. (2006). Indios y españoles frente a prácticas adivinatorias y  presagios durante la Conquista de México. Estudios de

Cultura Náhuatl, 37, 169–192.
Tomicki, R. y  Sadowski, R.M. (1992). The  night of Blas Botello: On a  certain astrological prediction during the conquest of

Mexico. En: S. Iwaniszewski (Coord.), Readings in  archaeoastronomy (pp. 84-86). Warsaw: Warsaw University Cooperative
Publication.

Guilhem Olivier
Instituto de Investigaciones Históricas-Universidad Nacional Autónoma de  México,

México D. F., México

Correo electrónico: olivier@unam.mx

http://dx.doi.org/10.1016/j.ehn.2015.06.006

http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S1870-9060(15)00023-0/sbref0020
mailto:olivier@unam.mx
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehn.2015.06.006

