
ehn 46, enero-junio 2012, p. 205-209.

Giovanna Fiume, Schiavitù mediterranee. Corsari, rinnegati e santi di 
età moderna, Milán, Bruno Mondadori, 2010, 368 p.

En las últimas décadas el tema de la esclavitud en los siglos xv a 
xviii ha gozado de una asombrosa fortuna historiográfica. Desde 
que se publicaron las investigaciones pioneras de Charles Verlin-
den1 y de Stephen Clissold,2 referencias obligadas para los estu-
diosos sobre el origen de la esclavitud en la Europa mediterránea, 
han surgido diversas obras que han enriquecido el conocimiento 
acerca de las modalidades de la captura, las condiciones de vida de 
los presos, los mercados, los renegados, los rescates, las instituciones 
laicas y las órdenes religiosas comprometidas en las complejas tran-
sacciones económicas, el regreso a la patria y los procesos de rein-
tegración de los ex prisioneros, etcétera.

El libro de Giovanna Fiume no es la excepción. Mediante un 
riguroso y extenso examen de textos y documentos en bibliotecas y 
archivos, entre los que se cuentan, en España el Archivo General de 
Indias de Sevilla y el Archivo Histórico Nacional de Madrid, en 
Estados Unidos los Schomburg Archives de Nueva York, en Canadá 
la University Library de Toronto, en Roma el Archivio Segreto Vatica-
no, los fondos de la Arciconfraternita per la Redenzione dei Captivi di 
Santa Maria la Nova y de la Sacra Congregatio pro Causis Sanctorum, 
en Palermo la Biblioteca Comunale y el Archivio di Stato, y fuentes 
como las crónicas religiosas y las hagiografías, la autora consigue 
plasmar cuidadosamente un novedoso panorama de las imágenes, 
formas y conductas de “las esclavitudes” en la época moderna. Gra-
cias a la riqueza de las fuentes y de los depósitos documentarios 
examinados, demuestra como la historia de la esclavitud se presen-
ta en el debate historiográfico actual con rasgos inéditos que permi-
ten una nueva definición al plural del fenómeno “nuevas esclavitu-

1 L’esclavage dans le Centre et le Nord de l’Italie continentale au bas Moyen-âge, en “Bulletin 
de l’Institut historique belge de Rome”, XLI, 1969, p. 93-155; L’esclavage dans l’Europe médié-
vale, v. II (Italie, colonies italiennes du Levant, Levant latin, Empire byzantin), Brujas-Gante, De 
Tempel-Rijksuniversiteit te Gent, 1977.

2 The Barbary Slaves, Paul Elek, Londres 1977.

07_Est.Hist.Novohispana vol. 46_FINAL.indd   205 07/06/2012   02:20:46 p.m.



206 estudios de historia novohispana

des”, y cuanto las contemporáneas se parecen mucho a las antiguas, 
medievales y modernas, con la única particularidad de no ser hoy 
en día legales.

Tal vez el único “engaño” del volumen esté en el título: Giovanna 
Fiume, en efecto, no se limita únicamente a la esclavitud del Mare 
Nostrum y en su denso diseño histórico abarca los dos lados del Atlán
tico. A través del caso del franciscano negro san Benito el Moro de 
Palermo (o de San Fratello), que signa el punto más alto de la tarea 
de conversión realizada por los discípulos de Francisco de Asís y que 
representa el instrumento privilegiado en la obra de cristianización 
de los esclavos africanos de España y del Nuevo Mundo, la investi-
gadora analiza el enmarañado universo inmaterial de las conversio-
nes de los infieles americanos que se acompaña a la construcción de 
modelos de santidad más aptos a las masas de los neoconvertidos.

Después de una breve y explicativa introducción (p. ix-xvii) y 
de un primer capítulo, “Schiavi e rinnegati” (p. 1-119), dedicado al 
análisis de las hostilidades mediterráneas, al papel social, militar y 
económico de la guerra di corsa,3 al cautiverio, a las conversiones 
y a los renegados (utilizando como fuentes, y con una metodología 
original, también las conmovedoras cartas privadas de los prisione-
ros), en el segundo apartado del volumen, “Mori sugli altari” (p. 
121-198), describe el exiguo panteón africano de los siglos xvi y xvii: 
Antonio Etíope, terciario franciscano, muerto el 14 de marzo de 
1550; Antonio el Africano, terciario en el convento de Santa María 
de Jesús de Camerano (Mesina), difunto en 1561; Benedicto “ne-
gro” de Palestina, que muere en el monasterio de San Antonio de 
Palermo en 1647; Violante Nastasi, sobrina del más famoso Benito 
el Moro, hermana franciscana, conocida como sor Benedicta, desde 
cuando tenía siete años, que realiza muchos milagros en vida y des-
pués de la muerte (1648); Eulalia Barbarici, igualmente terciaria de 
la familia franciscana y nieta de san Benito, que se dedica incansa-
blemente a tener vivo, a través de retratos y reliquias, el culto del 
ilustre linaje.

3 “Salir a corso” era la campaña que hacían por el mar los buques mercantes con paten-
te de su rey para perseguir a los piratas o a las embarcaciones enemigas. Este conflicto pro-
ducía continuamente el tránsito de una religión a la otra, muchas veces temporáneo, siempre 
problemático. En esta guerra de religión la entidad o la importancia de la víctima merecen 
consideración, junto a la radicalidad de la conquista: reclamar la metamorfosis de un infiel 
en un santo de la Iglesia representa la máxima meta alcanzable (p. 124).

07_Est.Hist.Novohispana vol. 46_FINAL.indd   206 07/06/2012   02:20:46 p.m.



207reseñas

Según la autora, en el siglo xvi, a través de la conversión religio-
sa de esclavos, ex esclavos o presuntos esclavos negros, convertidos 
y ermitaños, el franciscanismo siciliano se propone como eficaz ins-
trumento de integración comunitaria (p. 123). Citando a fray Ma-
nuelo Barbado de la Torre, recuerda como “glorioso fue este siglo 
para los negros”, que, convertidos en gran número, representan las 
muchas victorias del catolicismo en contra del paganismo o de la 
“secta nefanda” musulmana.4

Estos siervos de Dios, beatos y santos negros, van vinculados 
fuertemente al contexto de la lucha religiosa que los soldados cató-
licos libran en el sur contra los mahometanos y en el norte contra 
los heréticos. 

Benito, el alma más carismática del mausoleo, nació en San Fra-
tello, en Sicilia, en 1524 y era hijo de dos africanos. En el proceso de 
canonización el biógrafo afirma que sus padres eran de “color ne-
gro”, descendientes de Etiopia y que habían nacido cristianos. La 
madre era “franca et il padre soggetto” (p. 145). No se conoce con 
exactitud cuando tomó los votos, sin embargo fue considerado un 
santo en vida, objeto de continuos pedidos de saneamientos por 
parte de los numerosos devotos, aviado a la gloria de los altares 
de inmediato después del fallecimiento en el convento palermitano de 
Santa María de Jesús (1589). Venerado como un santo, representado 
con aureolas y esplendores en las imágenes y en las pinturas que, con 
las reliquias, difunden el culto y la fama de santidad, en 1652 se 
elige, en el Senado ciudadano, patrono de Palermo. De inmediato 
los franciscanos cultivan su devoción en las nuevas tierras america-
nas, para la catequesis de los esclavos africanos que la trata enviaba 
a las plantaciones y a las minas de las colonias. El fervor que le se 
ofrece en el Nuevo Mundo despierta “gran meraviglia” (p. 150). “Un 
santo negro es evidentemente un símbolo más adapto a la evange-
lización de los negros, que basta mirarlo para convertir, sin dema-
siadas (a menudo incomprensibles) palabras” (Ibid.).

En la iglesia romana de Santa María sopra Minerva, en 1715, se 
desarrolló una etapa fundamental del proceso de santificación de 
Benito: el objetivo era averiguar la existencia de un culto público en 
los reinos y virreinatos de España, Portugal, Perú, Nueva España y 
Brasil, donde, no obstante los decretos papales que obligaban de dar 

4 Compendio histórico y lego seraphico, Madrid, 1745, t. I, p. 409.

07_Est.Hist.Novohispana vol. 46_FINAL.indd   207 07/06/2012   02:20:46 p.m.



208 estudios de historia novohispana

devoción sólo a los santos ya canonizados, ab antiquissimo tempore se 
pintaban, estampaban y esculpían imágenes de Benito, con rayos y 
esplendores en la cabeza, colocadas en lugares públicos y privados.

En el Nuevo Mundo se veneraba al santo de Sicilia cum ingenti 
pompa et populi concursu et devotione y con el placet de Roma se fun-
daron bajo su mote y amparo un sinnúmero de cofradías, en las 
cuales se inscribían sobre todo negros y mulatos. El proceso de 1715 
averiguó, a través de un estudio pormenorizado de las formas del 
culto, de la iconografía y de las plegarias, como sus estatuas se lo-
calizaban en los altares de muchas iglesias de América y de Euro-
pa, con las de santa Rosa de Lima y la Virgen Inmaculada en Reci-
fe, o con san Diego en Cañete de las Torres en el arzobispado 
andaluz de Córdoba (p. 158). En las “folklóricas” procesiones no-
vohispanas de los negros, que se realizaban el lunes y el martes 
santo en la ciudad de México, para venerar su imagen llegaban tam-
bién devotos de las comarcas de los alrededores.

Es Juan Fernández Zagudo, un viejo franciscano mexicano, quien 
postula en el proceso romano la causa del negro de Palermo: “En mi 
orden —dijo— no ha habido nunca otro santo etíope negro profeso 
formal […] y los negros etíopes se glorían del rey santo, uno de los 
reyes magos y San Benito de Palermo, etíope y negro”. Apunta la 
historiadora: “La santidad es entonces un emblema racial y represen-
ta el rol y la jerarquía social de las varias etnias en la sociedad hispa-
noamericana, donde la estratificación adquiere los tonos del conflicto 
racial entre mestizos, […] mulatos, […] y los zambaigos” (p. 160-161).

El denso volumen sigue y termina con los últimos dos capítulos: 
“Dalle parti degli infedeli” (p. 199-280) y “Santità antimoresca” 
(p. 281-330). En el primero se explora la figura del español Juan de 
Prado, su vida, su martirio en tierra marroquí y su especial proceso 
de canonización (iniciado en 1631): los testigos son todos esclavos 
españoles y portugueses. En el último apartado se estudia en detalle 
la hagiografía Relación del viaje espiritual, y prodigioso, que hizo a Ma-
rruecos el Venerable Fray Juan de Prado, que redactó el correligionario 
y compañero de prisión Matías de San Francisco. Texto sorprenden-
te, poco similar a las otras hagiografías de la época y más parecido 
a un diario de los eventos de los cuales ha sido testimonio. Y que se 
concluye en términos temporales mucho más allá de la muerte del 
protagonista y abraza la historia global de las misiones franciscanas 
en Marrakech.

07_Est.Hist.Novohispana vol. 46_FINAL.indd   208 07/06/2012   02:20:46 p.m.



209reseñas

Como revela el historiador canadiense William H. McNeill,5 
entre los fundadores de la World History, son los “hombres de la 
frontera”, los migrantes, los viajeros y sobre todo los misioneros 
de todos los tiempos, uno de los elementos decisivos del desarro-
llo de la civilización. Son ellos, los franciscanos de Marruecos, los 
corsarios, los santos, los renegados y los cautivos, con sus ideas y 
avatares, los actores de Schiavitù mediterranee. Corsari, rinnegati e 
santi di età moderna, que, a través de encuentros e interrelaciones, 
clamorosos errores y los retos que enfrentan, contribuyen a la cons-
trucción de un “mundo nuevo”. De manera contundente, Giovanna 
Fiume demuestra al lector, en su articulado trazado histórico, que 
existe un fenómeno global de la esclavitud (y de sus consecuencias 
sociales, culturales y económicas) que suelda el Mediterráneo al 
Atlántico y viceversa.

Fernando Ciaramitaro
Universidad Autónoma de la Ciudad de México

Academia de Historia y Sociedad Contemporánea

5 The Rise of the West: A History of the Human Community, Chicago, University of Chicago 
Press, 1963.

07_Est.Hist.Novohispana vol. 46_FINAL.indd   209 07/06/2012   02:20:46 p.m.




