Estudios de Historia Moderna y Contemporanea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228
e-1SSN 2448-5004, por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698

ARTICULOS

Noches de fiesta africana
El cine de rumberas y el miedo a la religiosidad negra

African Feast Nights
Rumbera Movies and Fear to Black Religiosity

Rodrigo Daniel HERNANDEZ MEDINA
https://orcid.org/0000-0001-5892-348X
Investigador independiente (México)
quetzaldanirod@gmail.com

Resumen

Este articulo analiza como el cine de rumberas contribuy6 al surgimiento de narrativas del
miedo en torno a la religiosidad negra latinoamericana. Desde sus inicios, a finales de la dé-
cada de 1930, este género cinematografico registr6 en su estética e historias distintas mani-
festaciones religiosas, formales y festivas, retratindolas como parte del estado primitivo e
inmoral de la poblacion negra. Esto se articularia con los temores existentes en torno a las
grandes urbes, la violencia y los legados coloniales de los paises latinoamericanos, lo cual
generd productos culturales donde se percibe un miedo latente. El articulo presenta un bre-
ve andlisis de estos procesos principalmente en algunos filmes protagonizados por Nin6n
Sevilla en la década de 1950.

Palabras clave: miedo, religiosidad festiva, santeria, candomblé, cine de rumberas.

Abstract

This article analyzes how rumbera movies contributed to the emergence of narratives of fear
around black Latin American religiosity. From its beginnings in the 1930 decade, the aesthetics
and stories of this film genre cast diverse formal and festive religious manifestations as a part of
black people’s primitive and immoral condition. This joined with fears around big cities, violence
and the colonial legacy of Latin American countries, so creating cultural products in which a
latent fear can be perceived. This article makes a brief analysis of these processes, mainly in some
films performed by Ninén Sevilla in the 1950 decade.

Keywords: fear, festive religiosity, santeria, candomblé, rumbera movies.

Recepcion: 19 de febrero de 2021 | Aceptacion: 26 de julio de 2021

@ @ © 2022 uNAM. Esta obra es de acceso abierto y se distribuye bajo la licencia
@ Creative Commons Atribucién-NoComercial 4.0 Internacional
BY NC

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.es



204 HERNANDEZ MEDINA

Introduccion

El miedo a los dioses africanos es tan antiguo como las religiones del atlan-
tico negro.! Se manifiesta en el estereotipo de la brujeria y en el ataque a
los lugares de culto o a los propios practicantes. En la tradicion oral de di-
chas religiones ese miedo tiene tres explicaciones: la primera supone que
surge de la interpretacion cristiana de la religiosidad negra como demonia-
ca.? La segunda refiere que fueron los propios esclavizados quienes, para
enfrentar la violencia colonial, divulgaron rumores acerca de los poderes
que tenian los dioses africanos para hacer el bien o el mal.® La tercera ex-
plicacion tiene que ver con el profundo desconocimiento que existe en
torno a dichas practicas religiosas.

En el 4mbito académico, este miedo se explica como parte del racismo,
la intolerancia y los movimientos revolucionarios negros del siglo xix.*
Judrez Huet y Argyriadis sugieren que, en el caso mexicano, tal temor seria
resultado del proceso historico de transnacionalizacion de la santeria.> De

1 Por dioses africanos refiero a los orishés de la santeria, Regla de osha o religion lucumi/
yoruba de Cuba, asi como a los Iwas del vudu haitiano y a los voduns u orixds del candomblé
y la umbanda brasilefios. Sobre las religiones del atlantico negro, véase J. Lorand Matory, Black
Atlantic Religion: Tradition, Transnationalism, and Matriarchy in the Afro-Brazilian Candomblé
(Princeton, N. J: Princeton University Press, 2005).

2 Existen registros coloniales con interpretaciones cristianas de los pueblos fon o yoru-
ba escritos por misioneros protestantes del siglo x1x. Véanse los textos del didcono bautista
Thomas Jefferson Bowen, Central Africa: Adventures and Missionary Labors in Several Countries
in the Interior of Africa, from 1849 to 1856 (Southern Baptist Publication Society, 1857).
Véase también Reginaldo Prandi, “Exu, de mensageiro a diabo. Sincretismo cato6lico e demo-
niza¢io do orixd Exu”, Revista usp, n. 50 (2001): 46-63, https://doi.org/10.11606/issn.2316-
9036.v0i50p46-63.

3 Alejandra, santera, comunicacion personal, 2017 en el Mercado Abelardo L. Rodriguez
del Centro Histdrico de la ciudad de México.

4 Jesus Fernandez Cano, “Ocha, santeria, lucumi o yoruba. Los retos de una religion
afrocubana en el sur de Florida” (Tesis Doctoral, Espafna, Departamento de Antropologia
Social, Universidad de Granada, 2008); Jorge Camacho, Miedo negro, poder blanco en la Cuba
colonial (Madrid: Iberoamericana, 2015).

5 Kali Argyriadis y Nahayeilli B. Judrez Huet, “Acerca de algunas estrategias de legiti-
macion de los practicantes de la santeria en el contexto mexicano”, en Raices en movimiento.
Prdcticas religiosas tradicionales en contextos translocales, dir. de Kali Argyriadis, Renée de la
Torre, Cristina Gutiérrez Zuifiiga y Alejandra Aguilar Ros (México: Centro de Estudios Mexi-
canos y Centroamericanos, 2008), 281-308; Nahayeilli B. Judrez Huet, “Redes transnaciona-
les y reafricanizacion de la santeria en la ciudad de México”, en Mestizaje, diferencia y nacion.
Lo negro en América central y el Caribe (México: Instituto Nacional de Antropologia e Histo-
ria/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos/Universidad Nacional Auténoma de

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-IssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



NOCHES DE FIESTA AFRICANA 205

acuerdo con estas autoras dicho proceso habria sucedido en tres etapas:
1) en las décadas de 1940 y 1950, las industrias culturales del cine y la ma-
sica sentaron las bases para consolidar la imagen exdtica de algunos elemen-
tos de la santeria como los cantos religiosos y la danza; 2) de 1959 a 1990,
las oleadas migratorias postrevolucion cubana transnacionalizaron la santeria.
Seria en la década de 1980 cuando se popularizaria el miedo a la religiosidad
de origen africano al asociarla con el satanismo, la delincuencia y el narco-
trafico a raiz del escandalo de los narcosatdnicos de Matamoros;® y 3) a
partir de 1990, los medios de comunicacién dieron gran visibilidad a dicha
asociacion con el crimen organizado. Si bien esta periodizacion funciona
para entender el miedo a la santeria, es necesario puntualizarla y ampliarla.

En el periodo esclavista la religiosidad negra funcion6 como marcador
cultural de un tipo de otredad especifica y desde finales del siglo xix se
integro en la circulacion transnacional de narrativas del miedo.” Este concep-
to refiere a producciones artisticas o mercantiles, hechas por la industria y
por las politicas culturales internacionales, destinadas a incidir en el ambito
local de ciertas poblaciones a través de literatura, teatro, cine, musica o es-
pecticulos en vivo donde el miedo era un elemento estructural y simbolico
recurrentemente usado para crear tipologias morales.® En tanto lo que da
miedo estd condicionado cultural y temporalmente, en el cine requirié de un
tratamiento especifico.’ La religiosidad negra, asociada con la noche, el

México, Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe/Institut de Recherche
pour le Développement, 2010), 299-329.

¢ Sara Aldrete, Me dicen la narcosatdnica (México: Debolsillo, 2013); Diana Cano Mi-
randa, “Santeria cubana en la ciudad de México: estudio de caso en una colonia popular al
sur de la ciudad”, Revista Brasileira do Caribe, v. 17, n. 33 (2016), 161-186.

7 Gabriela Pulido Llano y Ricardo Chica Geliz, Sensibilidades negras y mulatas en las
narrativas audiovisuales del siglo xx: Colombia, Cuba, México y Panamd. Antologia, ed. de Fre-
ddy Badran Padau (Cartagena de Indias: Editorial Universitaria, 2018).

8 Cristina Bravo Rozas, La narrativa del miedo. Terror y horror en el cuento de Puerto Rico
(Madrid: Editorial Verbum, 2013); Kees Koonings y Dirk Kruijt, Las sociedades del miedo. El
legado de la guerra civil, la violencia y el terror en América Latina (Salamanca: Universidad
de Salamanca, 2002); Marco Ramirez, Karem Langer y David Rozotto, eds., Narrativas del
miedo. Terror en obras literarias, cinemadticas y televisivas de Latinoamérica (Nueva York: Peter
Lang, 2018).

° Joanna Bourke, “Fear and Anxiety: Writing about Emotion in Modern History”, His-
tory Workshop Journal, v. 55, n. 1 (1 de marzo de 2003): 111-33, https://doi.org/10.1093/
hwj/55.1.111; Peter Burke, “Is there a Cultural History of the Emotions?”, en Representing
Emotions. New Connections in the Histories of Art, Music and Medicine (Aldershot: Routledge,
2017), 35-48; Barbara H. Rosenwein y Riccardo Cristiani, What is the History of Emotions?
(Malden, MA: Polity, 2018).

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-1ssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



206 HERNANDEZ MEDINA

crimen y la sexualidad, se us6 para crear atmésferas pecaminosas, peligrosas
o inmorales. Entonces debemos precisar que se integrd al entramado de te-
rror y violencia que arrastraba América Latina desde etapas mas tempranas.

En este articulo se analiza antropologicamente la presencia de manifes-
taciones de la religiosidad negra en diversas fuentes documentales y cinema-
tograficas. Aunque otros filmes del cine de oro mexicano hacen alusion a este
aspecto religioso de 1a negritud, entendida como una forma de configuracion
cultural de ciertos elementos comunes a los que se les atribuye un origen
africano, en el subgénero de rumberas tiene mayor presencia.l® Se pone
particular atencion en peliculas puntuales protagonizadas por Nindn Sevilla
que visibilizan la experiencia corporal religiosa de los negros latinoamerica-
nos. En la Regla de Osha, Palo Mayombe, umbanda, vudt o candomblé dicha
experiencia se ratifica al danzar en un rito publico donde conviven manifes-
taciones religiosas formales y festivas.!! Esas danzas y sus gestos coreograficos
son realmente trances donde entidades divinas montan a los iniciados, mien-
tras los cantos rememoran sus hazanas. El caracter de festividad popular de
dichas ceremonias publicas atrajo a distintos sectores poblacionales, popu-
larizandose como muestras del folklor de las ciudades latinoamericanas

En el cine fungieron como un disfraz negro, dotando de misticismo al
atractivo sexual de las rumberas. Esto se manifiesta en la representacion
de los espacios, el uso de la musica y en la propia presencia de la bailari-
na, pues estas peliculas eran rentabilizadas mediante presentaciones per-
sonales y espectaculos en vivo que contribuyeron a difundir la asociacion
de la religiosidad negra con lo prohibido.'? Al igual que los cabarets, las

10 Esto bajo una representacion filmica cargada de elementos estigmatizantes que mues-
tran a los negros como primitivos, extranos, exéticos y ajenos a la nacién mexicana criolla o
mestiza. Sobre como el caricter dialdgico y polifonico de la negritud se leyo en funcion de
dos valores centrales del nacionalismo, la modernidad y el mestizaje, véase Leopoldo Gaytan
Apdez, “La representacion del negro a través de las imadgenes del cine mexicano 1931-1970”,
en Sensibilidades negras y mulatas en las narrativas audiovisuales del siglo xx: Colombia, Cuba,
Meéxico y Panamd. Antologia, ed. de Freddy Badran Padaui (Cartagena de Indias: Editorial
Universitaria, 2018), 125-154.

11 Emile Durkheim mostré cdémo ambas manifestaciones de la vida religiosa reflejan las
configuraciones culturales de los grupos donde se producen. Emile Durkheim, The Elemen-
tary Forms of the Religious Life (Londres: George Allen & Unwin, 1915).

12 Esto suscitd la reaccion de autoridades y defensores de la decencia, la moral o las
buenas costumbres. Gabriela Pulido Llano, “Disfraces negros: de las rumberas a Mama Do-
lores. 1940-1970”, en Sensibilidades negras y mulatas en las narrativas audiovisuales del siglo
xx: Colombia, Cuba, México y Panamd. Antologia, ed. de Freddy Badran Padau (Cartagena de
Indias: Editorial Universitaria, 2018), 181-208. La minimizacion de lo negro en el discurso

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-IssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



NOCHES DE FIESTA AFRICANA 207

rumbas o festividades religiosas de origen africano tenian gran importancia
en la vida nocturna de las grandes urbes.

La rumba y otras manifestaciones festivas de la religiosidad negra

La rumba, la samba, el mambo, el guaguanco, la cumbia y la salsa fueron
inicialmente manifestaciones festivas de la religiosidad negra reconocidas
como parte de las experiencias urbanas cotidianas.!3 El cine las integré como
ritmos afro a la identidad cultural mestiza y 1a vida nocturna del México mul-
ticultural de principios del siglo xx. Sin embargo, como se vera en este apar-
tado, los estudios antropolégicos y la prensa destacaron la asociacién
histérica entre la religiosidad y las tendencias criminales de los negros cubanos.
De ahi la religiosidad fue retomada por la industria cultural del siglo xx para
construir una tropicalidad musical que se nutri6 especialmente de la rumba.*

Inicialmente ésta tenia una connotacion religiosa analizada por Fer-
nando Ortiz en 1916 a través de una nota escrita en marzo de 1905 por la
prensa de La Habana.!® Ahi se dice que en la Villa de Managua, region

nacionalista sobre el mestizaje, al margen de relaciones de género asimétricas, supone un
control estricto de la sexualidad porque los privilegios raciales y los racismos varian segun
clasificaciones sexo-genéricas. Verena Stolcke, Racismo y sexualidad en la Cuba colonial (Ma-
drid: Alianza Editorial, 1992); Mara Viveros Vigoya, “La sexualizacion de la raza y la raciali-
zacion de la sexualidad en el contexto latinoamericano actual”, Revista Latinoamericana de
Estudios de Familia, v. 1 (diciembre 2009): 63-81; Maricruz Castro Ricalde, “Rumberas, pero
decentes. Intérpretes cubanas en el cine mexicano de la edad dorada”, Hispanic Research
Journal, v. 21, n. 1 (2020): 70-89, https://doi.org/10.1080/14682737.2020.1791421.

13 Su papel en las narrativas de ficcién permite conocer ciertos aspectos de la vida
cotidiana y religiosa de la poblacion negra latinoamericana. Véase Christopher Ames, The
Life of the Party: Festive Vision in Modern Fiction (Athens: University of Georgia Press, 2010).

4 El concepto tropicalidad emerge del orientalismo y refiere a un sistema de ficciones
ideoldgicas con que se imaginan las identidades latinoamericanas. Frances R. Aparicio y
Susana Chavez-Silverman, eds., Tropicalizations: Transcultural Representations of Latinidad
(Hanover: University Press of New England, 1997).

15 Fernando Ortiz, Hampa afro-cubana. Los Negros Brujos (Apuntes para un estudio de
etnologia criminal), Biblioteca de Ciencias politicas y sociales 13 (Madrid: Editorial-América,
1916), 335-336. Entre 1900 y 1940 este intelectual cubano publicé una serie de ensayos
donde se aprecia la tension entre el rechazo etnocéntrico de lo negro y su valoraciéon como
componente de la identidad nacional cubana. Véase Gustavo J. Godoy, “Fernando Ortiz, las
razas y los negros”, Journal of Inter-American Studies, v. 8, n. 2 (1966): 236-244, https://doi.
0rg/10.2307/165106; Carmen Ortiz Garcia, “Cultura popular y construccién nacional: la
institucionalizacion de los estudios de folklore en Cuba”, Revista de Indias, v. 63, n. 229 (2003):
695-736, https://doi.org/10.3989 /revindias.2003.i229.455; Kali Argyriadis, “Religion de
indigenas, religion de cientificos: construccion de la cubanidad y santeria”, Desacatos, n. 17

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-1ssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



208 HERNANDEZ MEDINA

central de Cuba, el pardo Angel y la morena Claudia se habian hecho célebres
por organizar borracheras o rumbas donde hacia “escandalo” hasta altas
horas de la madrugada, se “bailaba el Santo”, se daban sesiones de brujeria
y se practicaban curaciones.!® La palabra rumba denominaba a un baile
religioso afrocubano de “indecorosas contorsiones de cintura”, a la musica
“espontdnea” y “primitiva” del mismo baile y a una orgia o juerga “muy
obscena” que tenia fuerte presencia en los mundos “bajos”.1” Seria resulta-
do de la fusién de diferentes razas de la costa occidental de Africa, desde
donde esta forma religiosa festiva se importé a Cuba.

Enlaisla incorpord elementos andaluces y gitanos que la volvieron inmen-
samente popular en los barrios pobres durante el siglo x1x. Desde entonces en
teatros de La Habana comenzo la explotacion del contenido pornogrdfico de
esos bailes lascivos diluido en zarzuelas sobre las costumbres de los negros
delincuentes.!® Asi fue como en la concepcion oficial de la rumba se aglutina-
ron las ideas de criminalidad y lascivia.l® Asimismo, se volvié un simbolo para
los intelectuales de los movimientos llamados afrocubanismo y negrismo
donde se comenzd a hablar de la esclavitud, la discriminacion racial y los
conflictos de sangre; las religiones del atlintico negro comenzaron a tener
mayor presencia en los dmbitos literarios.?’ La rumbera mulata, la santera o
el musico negro encarnaban el caricter popular y festivo de la cultura cubana.

(abril 2005): 85-106; Alejandra Marta Mailhe, “Avatares de la conceptualizacion de la cultu-
ra negra en la obra de Fernando Ortiz, 1900-1940”, Orbis Tertius, v. 16, n. 17 (2011).

16 Esto coincide con las descripciones etnograficas de los llamados toques de tambor que
integran elementos formales y festivos para la plenitud espiritual de los creyentes y erigen
un espacio participativo por excelencia. Victoria Eli, “Fiesta y musica en la santeria cubana”,
en A tres bandas. Mestizaje, sincretismo e hibridacion en el espacio sonoro iberoamericano (Ma-
drid: Ediciones Akal/Sociedad Estatal para la Cultura Exterior, 2010), 177.

17 Fernando Ortiz, “Rumba”, en Glosario de afronegrismos (Habana: Imprenta “El Siglo XX,
1924).

18 M. M. Miranda, Memorias de Ricardo (La Habana: s/e 1892).

1 En Brasil sucedio algo similar con la macumba y el candomblé. Véase Reginaldo Pran-
di, “Modernidade com feiticaria: candomblé e umbanda no Brasil do século xx”, Tempo Social,
v.2,1n.1(1990): 49-74, https://doi.org/10.1590/ts.v2i1.84787.

20 Por ejemplo, entre 1927 y 1928 los poemas “Bailadora de rumba”, de Ramén Guirao,
o “La rumba”, de José Z. Tallet, y las novelas Ecue-Yamba-O (1927), de Alejo Carpentier,
Caniqui (1936), de José Antonio Ramos, o los Cuentos negros (1942), de Lydia Cabrera.
Miguel Arnedo-Gomez, Writing Rumba: The Afrocubanista Movement in Poetry (Charlottes-
ville: University of Virginia Press, 2006); Gabriela Pulido Llano, Mulatas y negros cubanos en
la escena mexicana, 1920-1950 (México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia, 2019);
George Cole, ““Transcultureo cubano’: la santeria, el negrismo y la definicion de la identidad
cultural cubana a comienzos del siglo xx”, Dissidences, v. 3, n. 5 (2012): 1-25.

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-IssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



NOCHES DE FIESTA AFRICANA 209

Sin embargo, antes del 30 de mayo de 1937, sdlo los iniciados tenian
acceso a cierto momento de la rumba: los toques de tambor bata. Se dice
que el trio de bataleros Okilapkua present6 ptublicamente por primera vez
cantos y bailes religiosos lucumi en una conferencia del etn6logo Fernando
Ortiz sobre la musica sagrada de los negros yoruba, quien obtuvo permiso
de los “dioses negros”, mediante ruegos y sacrificios, para este acto sagrado
en ambiente profano.?! Se consolid6 la idea de que esos ritmos encarnaban
una serie de valores africanos, asi que comenzaron a aparecer en las orques-
tas y los grupos de baile.?? Después la rumba salt6 a la Radio Cadena Sua-
ritos, que promovia los toques de tambor y divulgé las expresiones festivas
de la Regla de Osha en toda la isla. Un par de afos mas tarde también lle-
garon a los teatros, cines, cabarets de México y Estados Unidos, donde se
enfatiz6 el cardcter sexual de las danzas africanas, desviando la atencion de
su componente religioso.?* La rumba se convirti6 entonces en el rostro
publico de la religiosidad negra cubana, como la samba en Brasil.

Pensemos en Siboney (1938), de Juan Orol, filme ambientado en la gue-
rra de independencia cubana (1868).%* Trata de Gaston de Montero, noble
caballero espanol abolicionista, quien rescata a una mulata clara de la miseria
moral y material de la esclavitud que es retratada en una escena desarrollada
en tres espacios simultineamente. El dia de Reyes, en el exterior, 1a nina
Siboney (Lolita Felit) canta “Compa Valdé” del maestro Rafael Barros. La
cancion dice que el Compa Valdé ya no baila “la rumba” ni el “samba” porque
la Negra Inés le dio “mayumba” en el café, aunque, con un “bembé”, podria
limpiarse del “fieque”.?® Después se ve una potencia o combate entre dos

21 Se cree que desde entonces la musica sagrada comenzo a incorporarse a las orquestas de
percusion afrocubana. Olga Fernandez, Solo de misica cubana (Quito: Ediciones Abya Yala, 2005).

22 Por ejemplo, las obras “Yari, yari, mama Olda” (1941), de Paco Alonso, y “Juana
Revolico” (1944), de Flora Diaz Parrado, abrieron las puertas al teatro y la musica. Véanse
Cole, “Transcultureo cubano...”, 14-15; Yvonne Daniel, Rumba: Dance and Social Change in
Contemporary Cuba (Bloomington: Indiana University Press, 1995).

2 Los ritmos afro incorporados a la industria musical internacional gracias a México y
Estados Unidos incluso se indigenizaron en Africa subsahariana como marcador de identidad
congolesa. Cole, “Transcultureo cubano’...”, 17; Bob W. White, “Congolese Rumba and Other
Cosmopolitanisms”, Cahiers d’Etudes Africaines, v. 42, n. 168 (1 de enero de 2002): 663-686,
https://doi.org/10.4000/etudesafricaines.161.

24 Juan Orol, Siboney, 35 mm, Mono Sound Mix, Blanco y Negro, Cine de rumberas
(Producciones Juan Orol, 1938).

25 Mayumba es usada peyorativamente como sindnimo de brujeria, pero deriva de ma-
yombe que nombra la religion surgida entre los negros esclavizados provenientes del Congo.
Bembé es un baile africano muy antiguo y también un toque de tambor especial cuyo nombre

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-1ssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



210 HERNANDEZ MEDINA

iremes o diablitos ndnigos, representados por seres de cabeza cubierta por
un capuchon, vestimenta colorida, cascabeles y accesorios de fibras vegeta-
les.2® Mientras tanto, dentro de una habitacion, se lleva a cabo una potencia
secreta o baile del Santo. Ahi, Ligia (Luisa Maria Morales) canta “A Caridad
le da el Santo” o “;Qué le pasa a Carid4?”, de Humberto Rodriguez Silva. Se
tocan los tambores sagrados —iyd, itétele y okénkolo—, los agbes o giiiros y
los chaworo o campanillas. A Caridad (“Chela” Castro), una de las mujeres
blancas, le da el Santo frente a un altar y realiza gestos caracteristicos de las
ceremonias lucumi e, incluso, del candomblé brasilefio. Esa era la miseria
moral que dio origen a la moral primitiva de las bailarinas tropicales.

Tal férmula se popularizé en los afios cuarenta cuando la religiosidad
negra florecié. En Cuba la nueva constitucion de la republica facilitd mayor
apertura hacia estas religiones mientras se divulgaba la idea, vigente hasta
la actualidad, de que la cultura popular cubana era un producto de la trans-
culturacién y se increment6 la practica simultianea de distintas religiones
entre la poblacion negra.?” Surgieron cultos sincréticos y se popularizaron
los cantos yorubas en la musica que se exportaba por todo el mundo como
emblema del folklor negro de la isla.

deriva del yoruba y significa rogar o suplicar. Neque refiere a una enfermedad causada por
brujeria. Estas referencias a la religiosidad conga o bantti como perjudiciales son reflejo de
las tensiones entre ésta y la religiosidad yoruba o lucumi, similar al caso brasilefio. Julia
Cuervo Hewitt, “Ifd: Orcaulo yoruba y lucumi”, Cuban Studies, v. 13, n. 1 (1983): 25.

26 La escena recuerda cuando Fernando Ortiz habla de la participacion de los cabildos
en la celebracion del dia de Reyes donde los disfrazados, eran sacerdotes que espantaban a
los espiritus maléficos. Ortiz, Hampa afro-cubana... En el afio de 1900 el periodista espafiol
Domingo Blanco escribié que los “fafigos” eran una “asociacion extrana” surgida entre los
negros “carabalis” esclavizados en Cuba, como forma de resistencia contra la tirania escla-
vista. Con el tiempo pasaron del estado “salvaje”, con cierta legitimidad, al estado “criminal
y ridiculo” haciendo referencia a las insurrecciones en las que participaron los “fafigos”
entre 1896 y 1898. Véase Domingo Blanco, “Los fidnigos. Como nacieron. Su objeto. Sus
ceremonias”, Alrededor del Mundo. Revista Ilustrada dirigida por Wanderer, 15 de febrero de
1900. Esta en realidad es la danza de diablitos Abakud, relacionada con la sociedad secreta
del mismo nombre, cuyos rituales fueron llamados partidos o potencias donde se incorpora-
ban los santos en los cuerpos de los iniciados. Lydia Cabrera, “Ritual y simbolos de la inicia-
cion en la sociedad secreta Abakua”, Journal de la Société des Américanistes, v. 58, n. 1 (1969):
139-171; Jorge Camacho, “The Death and Resurrection of Nafiigos”, Islas Afro-Cuban Quar-
terly Magazine, v. 6 (2008): 32-40.

27 Natalia Bolivar Aréstegui, “El legado africano en Cuba”, Papers. Revista de Sociologia,
n. 52 (1997): 155-166, https://doi.org/10.5565 /rev/papers.1886; Maricruz Castro Ricalde,
“Cuba exotizada y la construccion cinematografica de 1a naciéon mexicana”, Razon y Palabra,
v.15,n. 71 (2010): 1-15.

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-IssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



NOCHES DE FIESTA AFRICANA 211

El cine, la Guerra Fria y la peligrosa seduccion del trépico

Después de las grandes guerras mundiales surgié un proceso de polarizacion
de género que se exacerbd con las tensiones morales de la Guerra Fria.?8
Esto transformo la produccion literaria, periodistica, académica, artistica y
cultural particularmente a partir de la Revolucion cubana.?® Asi, en las dé-
cadas de 1940 y 1950, el cine de rumberas fue un arma poderosa de circula-
cion transnacional de ideologias de género, por lo que el Departamento de
Estado norteamericano destind grandes presupuestos para proyectos cine-
matograficos latinoamericanos.3® Veian los filmes como elemento crucial
para incidir en la experiencia cultural de los sectores populares.

Asi, cuando en 1944 México busco regular la industria cinematografica,
Hollywood le brindé apoyo para la exportacion de filmes y tematicas.3! El
cine mexicano de esa manera obtuvo una posiciéon dominante en Latinoa-
mérica y, bajo logicas de la Guerra Fria, produjo encarnaciones binarias de
las identidades nacionales, especificamente representaciones filmicas se-
xualizadas y feminizadas de los otros. En politicas internacionales, la femi-
nizacién sirvio para diferenciar al enemigo, marcando la masculinidad
militar estadounidense como la normalidad.3? Asi surgi6 la imagen de la
femme fatale tropical: 1a rumbera que, animada por bandas de musicos ne-
gros y poseida por dioses africanos, incitaba a la inmoralidad.®3 La sensual

28 Naoko Shibusawa, America’s Geisha Ally. Reimagining the Japanese Enemy (Cambridge;
Londres: Harvard University Press, 2010); Robert D. Dean, Imperial Brotherhood. Gender and
the Making of Cold War Foreign Policy (Amherst: University of Massachusetts Press, 2003).

29 Rafael Rojas, La polis literaria. El boom, la revolucion y otras polémicas de la Guerra Fria
(México: Taurus, 2018); Vanni Pettina, Historia minima de la Guerra Fria en América Latina
(El Colegio de México, 2018).

30 Russell E. Shain, “Hollywood’s Cold War”, Journal of Popular Film, v. 3, n. 4 (1 de
octubre de 1974): 334-350, https://doi.org/10.1080,/00472719.1974.10661746; Cyril Buffet,
Cinema in the Cold War: Political Projections (Londres: Routledge, 2017).

31 Joanne Hershfield y David R. Maciel, Mexico’s Cinema. A Century of Film and Film-
makers (Wilmington: Rowman & Littlefield Publishers, 1999).

32 Ella Shohat, “Gender and Culture of Empire: Toward a Feminist Ethnography of
the Cinema”, Quarterly Review of Film & Video, v. 13, n. 1-3 (1991): 45-84, https://doi.
0rg/10.1080/10509209109361370; Lisa Shaw y Stephanie Dennison, Latin American Cinema.
Essays on Modernity, Gender and National Identity (Jefferson: McFarland, 2005); Naoko Shi-
busawa, “Ideology, Culture, and the Cold War”, en The Oxford Handbook of the Cold War, ed.
Richard H. Immerman y Petra Goedde (Oxford: Oxford University Press, 2013).

33 Mujeres jovenes y hermosas, cuya tropicalidad peligrosa, salvaje, fue fundamental en el
desarrollo historico del miedo a la ciudad y los lugares de disfrute nocturno, convertidas en
prostitutas, o mujeres cinicas que utilizan a los hombres a su conveniencia dentro de historias

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-1ssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



212 HERNANDEZ MEDINA

santera negra o mulata se colocé como uno de los peligros de cabarets y
prostibulos, atentando contra la masculinidad hegemodnica blanca.

Victimas y victimarias, como peligro moral, manifestaba las ansiedades,
deseos y contradicciones implicitos en la industrializacién de América La-
tina. Fueron icono predilecto del cine criminal-erotico al representar la
modernidad, 1a monetarizacion y la comercializacion de las relaciones so-
ciales.?* Este retrato de una realidad popular incidi6 profundamente en el
publico latinoamericano.

Su Majestad La Rumba y El Rey del Candomblé

En tal contexto de fuertes tensiones morales, las rumberas tomaron sus
historias de vida como estrategias de supervivencia.* Por ello, la presencia
de religiones de raiz africana de Cuba y de Brasil cobro6 gran relevancia en
la carrera de Su Majestad La Rumba, Nin6n Sevilla, una de las reinas del
Tropico.3¢ Al presentarse como iyawo —iniciada— en una religion afro se
envolvid en las atmdsferas del pecado y al ser la primera en introducir for-
malmente al cine las danzas de la Regla de Osha, catapulté la exportacion
de sus peliculas hacia Centroamérica, Sudamérica y Europa. Empecemos
con Victimas del Pecado (1951) de Emilio “El Indio” Ferniandez, que con-
tiene varias referencias a la religiosidad negra.’”

dramaticas alternadas con nimeros musicales de rumba, mambo y conga en un esquema de
melodrama erdtico musical. Francisco de la Pefia Martinez, “Imaginarios filmicos e identidad na-
cional: el cine de rumberas en México”, en XI Congreso Argentino de Antropologia Social (Rosario,
2014); Francisco de la Pefia Martinez, “Género, incesto e identidad. Una aproximacién antropo-
logica al cine de rumberas en México”, ACENO. Revista de Antropologia do Centro-Oeste, v. 2, n. 3
(2015): 192-211; Gabriela Pulido Llano, El mapa “rojo” del pecado: miedo y vida nocturna en la
ciudad de México 1940-1950 (México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia, 2016).

34 Alvaro A. Fernandez, “La rumbera en el cine mexicano”, Estudios Jaliscienses, n. 76
(2009): 7-18.

35 Pulido Llano y Chica Geliz, Sensibilidades negras y mulatas...; Castro Ricalde, “Rum-
beras, pero decentes...”.

36 Su nombre real fue Neé Emelia Pérez Castellanos y su nombre artistico estuvo
inspirado en la poetisa Ninon de Lenclos, precursora de la revolucion sexual francesa. David
Ramon, Sensualidad: las peliculas de Ninén Sevilla, Filmografia nacional 6 (México: Universi-
dad Nacional Autonoma de México, 1989); Maricruz Castro Ricalde, “Nindn Sevilla, el Cari-
be y la publicidad grifica en el cine mexicano de la Edad de Oro. El caso de los hermanos
Renau”, Hispania, v. 100, n. 4 (2017): 636-649, http://doi.org/10.1353 /hpn.2017.0104.

37 Emilio Fernindez, Victimas del Pecado, 35 mm, Mono Sound Mix, Blanco y Negro,
Cine de rumberas (Peliculas Mexicanas (PELMEX), 1951).

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-IssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



NOCHES DE FIESTA AFRICANA 213

La trama parece orientada por Orisa Sango, antiguo rey de la ciudad de
Oyo, sefior de la justicia, de los rayos, del trueno y del fuego, pues se desarro-
11a en torno al cabaret “Changoo”. Esto es evidente cuando la rumbera Viole-
ta (Ninon Sevilla) y su madrina (Rita Montaner) interpretan cantos sagrados
y danzas del Orisa de la justicia que hoy contintan practicandose en ceremo-
nias de la Regla de Osha en Cuba y México. De hecho, al momento en que ella
aparece en escena, su madrina Rita canta en yoruba: Oba ye, Oba séré, Sango
il6ro (“El rey de los sonajeros, Sango, es rico” o “el rey de las maracas, Shan-
g0, es poderoso”) y los musicos emiten el saludo del orisa: jKad Kabiesilé!®® El
antiguo rey, en el cuerpo de Violeta, danza con su comportamiento lascivo
caracteristico. De forma que lo que se interpreta como la sexualidad liberada
de la bailarina solitaria, aqui es entendido como la presencia del ase —fuerza
inmaterial— del propio Sango, incorporado en Violeta.** El cuerpo de la rum-
bera da espacio para placeres subversivos que retan la hegemonia de género
al correlacionarse con una identidad racial y religiosa especifica.

Otra referencia aparece en la pelicula Sensualidad (1951) cuando Nin6n
canta la samba titulada “Se vocé”, acompanada por Os Anjos do Inferno, un
grupo vocal brasilero muy famoso.* Esta cancion habla de la reaccion de
espanto de los brasilefios al confundir 1a rumba cubana con los atabaques
o tambores de la macumba brasilefia. Este guifio al Brasil es reflejo del gran
éxito que Sevilla tenia en aquel pais.

A pesar de que las peliculas de rumberas tenian restricciones en las areas
nobles, recibian gran atencion de la prensa popular y eran exhibidas en

38 En un andlisis de la version interpretada por Compay Segundo, se traduce como “Rey
del trueno, Chango es poderoso”. Enrique Balsameda Maestu, “La huella africana en el espa-
fiol caribefio a través de Mojana, Drume Negrita y Saludo Chang6”, en Actas del XXXVII
Simposio Internacional de la Sociedad Espafiola de Lingtiistica (SiL), ed. de Inés Olza Moreno,
Manuel Casado Velarde y Ramdon Gonzélez Ruiz (Pamplona: Servicio de Publicaciones de la
Universidad de Navarra, 2008). Shangd también presentado con varias referencias simboli-
cas en torno al personaje de Rodolfo (Rodolfo Acosta), un proxeneta que encaja en la des-
cripcion de los hijos de este santo. Por ejemplo, su cardcter mujeriego y voluntarioso. Juan
Manuel Saldivar Arellano, “Shango6 el gran varon: representaciones y practicas de la mascu-
linidad en la santeria tradicional”, en Masculinidades en el México contemporaneo, ed. de
Oscar Misael Hernandez Hernandez, Arcadio Alejandro Garcia Cantti y Koryna Itzé Contreras
Ocegueda (México: Plaza y Valdés, 2011), 183-204.

39 Dolores Tierney, “Gender, sexuality and the Revolution in Salén México, Las abando-
nadas and Victimas del pecado”, en Emilio Ferndndez. Pictures in the Margins (Manchester:
Manchester University Press, 2019).

40 Alberto Gout, Sensualidad, 35 mm, Mono Sound Mix, Blanco y Negro, Cine de rum-
beras (Peliculas Mexicanas (PELMEX), 1951).

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-1ssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



214 HERNANDEZ MEDINA

cines de las periferias, mayoritariamente negras. Incluso a lo largo de Ia
década de 1950 Nino6n Sevilla visito6 tres veces al gigante del sur con fines
de trabajo causando gran sensacion como se registro en uno de los diarios
de mayor circulacién de aquel pais, el periédico varguista ULTIMA HORA.*!
La segunda visita, en 1953, cuando la actriz fue invitada al Primer Festival
Internacional de Cine de Sao Paulo, es una muestra del éxito que sus filma-
ciones estaban teniendo entre la poblacion negra.

En este periodo Sevilla protagonizo la pelicula Mulata (1954) donde
ademas del lado festivo de la religiosidad africana, se mostraria su lado formal.
En ella aparece el famoso babalawo —dueno de todos los secretos— José “El
Chino” Poey, cuyo nombre ritual fue Oshe Paure.*? El padrino aparece ha-
ciendo una lectura de opelé o ékuele —cadena de ocho piezas de cocos, ca-
rapachos de jicotea o semillas—, una de las formas del sistema de adivinacion
ifa.*3 El babalawo le dice a la consultante, Maria (Nin6n Sevilla), que su hija
mulata Caridad esta protegida por Yemayd, pero que deben hacer un ebbd,
trabajo, ofrenda o ritual para garantizarlo. La participacion de uno de los
mayores babalawos de Cuba en este filme es crucial porque, de acuerdo con
Abel Castro, fue €l quien inici6 a Ninon Sevilla en la Regla de Osha.** Cuan-
do Caridad (Nino6n Sevilla) es adulta participa de un bembé auténtico en la

41 Diario dirigido a las clases populares, de los primeros en dedicar espacio a las religio-
nes de matriz africana y afrobrasilenas. Circul6 entre 1951y 1991, marcando una época en la
historia de la prensa brasilefia por tratar temas como el cine. Mantenia relaciones con Pelicu-
las Mexicanas (PELMEX), dependencia del Sistema del Banco Nacional Cinematogréfico de
México, encargada de la distribucion y exhibicion internacional de peliculas producidas en
México. En 1951 PELMEX abri6 una oficina en Rio de Janeiro que coordiné la primera produc-
cién México-Brasil: “Aventura en Rio” (1952). Banco Nacional Cinematografico, S. A., “Siste-
ma del Banco Nacional Cinematografico, S. A.”, en Anuario de la Produccién Cinematogrdfica
Mexicana: 1970 (México: PROCINEMEX, s/f), 10-11. Sobre las restricciones a las peliculas de
rumberas y el éxito de Ninon Sevilla en Brasil, véase “Aventura no Rio da Pecadora Mexicana”,
ULTIMA HORA (Rj), 3 de abril de 1952, 00248 (1) edicion, Biblioteca Nacional Digital de Brasil.

42 Sobre su nombre ritual existen divergencias. Segin un santero de ascendencia china
y africana, que al hacer moyubd —invocacion a los egun, ancestros o espiritus de santeros ya
fallecidos— llama a los “chinos lukumises”, entre ellos a José “El Chino” Poey, lo nombra
Oshe Yekun. Véase Martin A. Tsang, “Yellow Blindness in Black-and-White Ethnoscape:
Chinese Influence and Heritage in Afro-Cuban Religiosity”, en Imagining Asia in the Ameri-
cas, ed. de Zelideth Maria Rivas y Debbie Lee-DiStefano, Asian American Studies Today
(New Brunswick: Rutgers University Press, 2016), 13-33.

43 Natalia Bolivar Aréstegui, Ifd: su historia en Cuba (La Habana: Ediciones Uni6n, 1996).

4 Este importante lider religioso fue de los primeros babalawos cubanos en salir de la
isla, antes de la Revolucion cubana, para iniciar a personas como Benny Moré o Nin6n, en
México. Abel R. Castro Figueroa, Quo Vadis, Cuba? Religion y revolucién (Bloomington: Pali-
brio, 2012). La iniciacién de la rumbera en la religion lucumi también se registr6 en José Gil

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-IssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



NOCHES DE FIESTA AFRICANA 215

playa, dedicado a Yemaya y a Sango6 o Santa Barbara, donde le da el santo y,
junto con otras mujeres, se descubre los senos y se entrega al delirio. A par-
tir de aqui el tema de la religiosidad negra se volvi6 central en la siguiente
produccion cinematografica protagonizada por Sevilla: Yambad (1956).
Dirigida por Alfredo B. Crevenna se cataloga como parte del género de
terror psicoldgico o suspenso por la tematica vinculada a las religiones de los
negros latinoamericanos.*® Refleja la compleja diversidad religiosa cubana
que, durante mucho tiempo, se ha percibido de forma homogénea bajo la
apelacion genérica de santeria. De hecho, todo el filme est4 orientado por
las tensiones entre la Regla de Osha y las Reglas de Palo. Esto es visible
cuando Yamba6 (Nin6n Sevilla), nieta de una palera vengativa llamada
Caridad (Fedora Capdevila), es sorprendida por la Nana Yeya (Celina Rey-
noso) robando prendas del esclavista Jorge (Ramo6n Gay) para hacerle bru-
jeria y, por ese medio, enamorarlo. Yambaé amenaza a la Nana del
esclavista blanco diciéndole que s6lo quiere hacer que la ame, pero, si llega
a revelar algo, también puede hacer que muera.*® Yambao lleva los objetos

Olmos, Los brujos del poder 3. Nuevo compendio del ocultismo y esoterismo en la politica (Mé-
xico: Penguin Random House, 2019).

45 En la época el cine mexicano enfrentaba la popularizacion de la television, el indus-
trialismo en crisis y el agotamiento de la férmula de las rumberas. Esto incremento las tramas
relacionadas con lo sobrenatural, la religiosidad negra o indigena, musicales, conflictos tec-
nolodgicos, la sexualidad. Esta mixtura ha sido denominada mexploitation y tiene un ejemplo
clasico en la cinta Santo contra la magia negra, dirigida también por Alfredo Crevenna. Silva-
na Flores, “El cine de terror en México: entre monstruos, leyendas ancestrales y luchadores
populares”, Secuencias, n. 48 (2018): 9-34, https://doi.org/10.15366/secuencias2018.48.001.

46 Dos afios antes del estreno, Lydia Cabrera publicd El monte donde analiz6 las dife-
rencias entre las tradiciones yoruba/lucumi y congo/banty; es decir, entre la santeria o
Regla de Osha y los Palos Monte/Mayombe. De acuerdo con Cabrera, los santos lucumis son
tedricamente inconciliables con las fuerzas mayombe, porque estas tltimas, al trabajar con
huesos obtenidos del cementerio, se consideraban mas cercanas a la brujeria. Lydia Cabrera,
El monte (La Habana: Ediciones C. R., 1954). Las divisiones entre ambas pricticas fueron
registradas con informantes ancianos quienes refirieron a la Regla de Osha como una religion
y a las Reglas Congo como brujeria. Lydia Cabrera, “Reglas de Congo: Palo Monte/Palo Ma-
yombe”, Miami. Coleccion del Chichereku en el Exilio, 1979. Hasta finales del siglo, las Reglas
Congo permanecieron a la sombra de la santeria y, de hecho, las investigaciones de la prime-
ra década del siglo xx1 coinciden en una abrumadora necesidad de profundizar al respecto.
Véase Miguel Barnet, “On Congo cults of Bantu origin in Cuba”, Diogenes, v. 45, n. 179 (1997):
141-164, https://doi.org/10.1177%2F039219219704517912; Armin Schwegler y Constanza
Rojas-Primus, “La lengua ritual del Palo Monte (Cuba): estudio comparativo (Holguin/Ci-
enfuegos)”, Revista Internacional de Lingtiistica Iberoamericana, n. 15, 2010, 187-244; Todd
Ramodn Ochoa, Society of the Dead: Quita Manaquita and Palo praise in Cuba (Berkeley: Uni-
versity of California Press, 2010).

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-1ssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



216 HERNANDEZ MEDINA

robados a un altar montado con rocas y palos, segin algunos fundamentos
del Palo Mayombe, al pie de un gran arbol.

Ahi se observa un kitenta o trono de poder, donde reside el alma de un
rey del pueblo luba, grupo etnolingiiistico hablante de lenguas bantt de la
region sur-centro del Congo.*” También se pueden ver alusiones a algunos
elementos presentes en los altares de las religiones de origen congo o ban-
ta en Cuba, como los palos de madera, sustancias importantes para curar
o lastimar, y las prendas o ngangas.*® Este acto ritual hace que Jorge enfer-
me y Yambad se ofrezca para cuidarlo, resultando en algunos encuentros
amorosos entre ambos.

El contraste con la religiosidad yoruba que practica el bien, se aprecia
cuando muere la abuela de Yambao. Los negros esclavizados realizan una
parte del itutu, la ceremonia de la Regla de Osha en la que se canta a los
Orisa yoruba para tranquilizar y refrescar al espiritu de los muertos de
modo que no afecten a sus descendientes, sanguineos o rituales, que per-
manecen vivos.*” La articulacién melodramatica de la diversidad religio-
sa con la estética de lo abyecto, codificada en términos raciales y de
género, marcé un parteaguas en la historia de la religiosidad negra.>° Se
fijo la idea de que las practicas religiosas negras pueden hacer el mal y el
bien por lo que es necesario tenerles miedo, particularmente a los cultos
congo-bantties. Este contraste entre cultos mds tradicionales, mds puros
vis 4 vis cultos mds sincréticos, menos puros, expresado en la oposicion

47 Sobre la importancia de los taburetes y tronos en el culto a los muertos o antepasados
y la historia de los pueblos luba, véase Mary Nooter Roberts y Allen F. Roberts, “Memory:
Luba Art and the Making of History”, African Arts, v. 29, n. 1 (1996): 23-103.

48 Sobre el altar mayombe, véase Todd Ramoén Ochoa, “Prendas-Ngangas-Enquisos:
Turbulence and the Influence of the Dead in Cuban-Kongo Material Culture”, Cultural An-
thropology, v. 25, n. 3 (2010): 387-420; Katerina Kerestetzi, “Making a ‘Nganga’, Begetting a
God: Materiality and Belief in the Afro-Cuban Religion of Palo Monte”, Ricerche Di Storia
Sociale e Religiosa, N. S. 44, n. 87 (2015): 145; Diana Espirito Santo, “Assemblage making,
materiality, and self in Cuban Palo Monte”, Social Analysis, v. 62, n. 3 (2018): 67-87, https://
doi.org/10.3167/52.2018.620304.

49 Sobre las diferencias entre los ritos funerarios yoruba y congo, véase Ana Stela de
Almeida Cunha, “Muerte, muertos y ‘llanto’ palero. Los funerales como reveladores de la
diversidad religiosa cubana”, Ateliers d’Anthropologie, n. 38 (julio 2013), https://doi.
org/10.4000/ateliers.9413.

50 Sobre el papel de la racialidad y el género en la estética de la abyeccion, véase Julia
Kristeva, Poderes de la perversién. Ensayo sobre Louis-Ferdinand Céline (México: Siglo XXI
Editores, 2004); Nahayeilli Judrez Huet, “La estética de las religiones afrocubanas en la re-
fraccion de escenarios trasatlanticos”, Encartes Antropoldgicos, v. 1, n. 1 (2017): 84-100,
https://doi.org/10.29340/en.vinl.17.

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-IssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



NOCHES DE FIESTA AFRICANA 217

religion/brujeria se encuentra presente en muchas regiones de América.>!
En Brasil sucedia algo muy similar.

Por esto, en 1956, Nindn Sevilla viajaria nuevamente a aquel pais para
filmar la pelicula Mujeres de fuego. Esta cinta narraria un romance brasileiro,
que en portugués se nombro Lina, a Mulher de Fogo, basada en la obra lite-
raria Vazante de José Mauro de Vasconcelos.> El 31 de agosto de ese afio
el Diario Carioca anunci6 que la famosa actriz lanzaba un desafio a la mascu-
linidad del hombre brasilefio, pues pronto visitaria Brasil junto con el ci-
neasta argentino Luis César Amadori y el fotografo Jack Draper, premiado
dos veces en Cannes. El Diario de Noticias afirmé que el actor Carlos Baena
seria el galdn, y la escenificacion estaria a cargo del escritor brasilefio Ulis-
ses Petit de Murat y Origones Lossa. Algunos meses después se anuncio
que contaria también con escenas de una “auténtica macumba brasileira”
y la participacion de uno de los babalads mas famosos de aquel pais.

El 24 de septiembre apareci6 en primera plana, como parte de los in-
tentos de la prensa varguista por consolidar el régimen de Juscelino Kubits-
chek, la noticia de la visita de Nindn Sevilla al terreiro de candomblé
Congo-Angola de Joao Alves de Torres Filho (1914-1971).%3 Su dijina o
nombre ritual fue Tatd Londird, mejor conocido como Jodozinho da Goméia
el Rey del Candomblé.>* Seu Jodo era uno de los pais de santo mas famosos

51 La hegemonia yoruba-nag6 fue resultado de las micropoliticas locales de competencia
entre los grupos étnico-lingiiisticos que, a su vez, surgieron de las politicas nacionales de per-
secucién religiosa. Véase Stefania Capone, “Entre yoruba et bantou”, Cahiers d’Etudes Africaines,
v. 40, n. 157 (1 de enero de 2000): 55-78, https://doi.org/10.4000/etudesafricaines.3.

52 Vazante fue clasificada como literatura de ficcion por la editorial que publico la 10a.
edicion en portugués. Consta de dos partes: “Los desnudos” y “Los libertos”. Narra la histo-
ria de un hombre que llega a una isla con pocos habitantes donde conoce a Nina, una mujer
alcohdlica que tiene una mansion, con quien vive un romance desolador que lo lleva al alco-
holismo y a descubrir su propio cardcter violento. José Mauro de Vasconcelos, Vazante, 10a.
ed. (Sdo Paulo: Edi¢oes Melhoramentos, 1977); “Lang¢a Ninon desafio a masculinidade do
homem brasileiro”, Diario Carioca (R]), 4 de septiembre de 1956, 08633(1) edicion, sec.
Primera Plana; “Primeira Co-Produgio Brasileiro Mexicana”, Diario de Noticias, 5 de septiem-
bre de 1956, 10378(1) edicién; “Ninon Sevilha no Rio”, Cine Reporter. Semandrio Cinemato-
grdfico, 8 de septiembre de 1956; “Ninon Sevilla vem filmar ‘Vasante’ - Detalhes”, Diario
Carioca (RJ]), 31 de agosto de 1956, 08630 (1) edicion, sec. Proximos Lan¢amentos. Final-
mente, el director fue Tito Davison.

53 “Ninon Provou Abard no Terreiro da Goméia”, ULTIMA HORA (RJ), 24 de septiembre
de 1956, 1613 edicion.

54 Jodo da Goméia es llamado asi por el lugar en el que se localizaba originalmente su
terreiro, en Salvador de Bahia, nordeste de Brasil. De origen bantt, incorporaba practicas de
los pueblos jeje y nagd. De hecho, el término Goméia indica la existencia de un Dagomé o

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-1ssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



218 HERNANDEZ MEDINA

de Brasil por la belleza de sus ceremonias, por sus habilidades dancisticas
y por una serie de comportamientos que fueron vistos como transgresores
en la historia del candomblé.>> Por ejemplo, fue iniciado en una casa de
“Angola” y veneraba a los ancestros indigenas o caboclos.>® También era
criticado porque fue de los primeros hombres en desarrollar tareas desig-
nadas a las sacerdotisas, ademas era constantemente sefialado por ser ho-
mosexual y travesti.” Rompia con aspectos de la tradicion de su religion y
desnaturalizaba las concepciones sociales de género de la época; ademas,
su dedicacion a las poblaciones marginadas llevo a que lo relacionaran con
la criminalidad brasilera.>® En ese sentido, la nueva pelicula protagonizada
por Ninon vendria a reforzar esa imagen que relacionaba el crimen, las
religiones de origen bantu y la sexualidad abyecta.

La adaptacion terminé siendo un musical cuya trama se desarrollaba
en el mundo del crimen y el trafico que impregno la religiosidad con-
go-angola-bantt de Jodo da Goméia. Es importante enfatizar también que
el terreiro da Goméia se localizaba en la region metropolitana de Rio de

altar traido de Africa y es similar a Dahomey, de donde provenian muchos negros esclaviza-
dos y libres que, en la primera mitad del siglo xx asistian al candomblé de Jodo da Goméia.
Vagner Gongalves da Silva, Candomblé e umbanda: caminhos da devogao brasileira (So Paulo:
Selo Negro, 2005); Luis Nicolau Parés, A formagdo do Candomblé: histéria e ritual da nagdo
jeje na Bahia, 2a. ed. rev. (Campinas: Editora Unicamp, 2007).

55 Elizabeth Castellano Gama, “Mulato, homossexual e macumbeiro: que rei é este?
Trajetéria de Jodo da Goméia (1914-1971)” (tesis de maestria en Historia, Universidade
Federal Fluminense, 2012); Thiago Almeida Ferreira, “Jodo da Goméia: transgressdes e iden-
tidades de género no candomblé” (trabajo de graduacion de licenciatura en Historia, Univer-
sidade de Brasilia, 2016); Rodrigo Pereira, “Andlise Do Espaco e Da Cultura Material No
Extinto Terreiro Da Gomeia (Duque de Caxias/Rj): Um Estudo Etnoarqueoldgico - Volume
1” (tesis de doctorado, Rio de Janeiro, Programa de Pds-Graduag¢io em Arqueologia, Museu
Nacional, da Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2019).

56 Caboclo es una categoria étnico-racial que designa a los indigenas brasilefios peyora-
tivamente. Roger Sanjek, “Brazilian Racial Terms: Some Aspects of Meaning and Learning”,
American Anthropologist, v. 73, n. 5 (1971): 1126-1143, https://doi.org/10.1525/
22.1971.73.5.02200120; Richard Pace, “The Amazon Caboclo: What’s in a Name?”, Luso-Bra-
zilian Review, v. 34, n. 2 (invierno 1997): 81-89.

57 Sobre los primeros sefialamientos de la homosexualidad de Jodo, véase Ruth Landes,
“A Cult Matriarchate and Male Homosexuality”, The Journal of Abnormal and Social Psycho-
logy, v. 35, n. 3 (1940): 386-397, https://psycnet.apa.org/doi/10.1037/h0061971; Ruth
Landes, A cidade das mulheres (Rio de Janeiro: Editora UFRjy, 2002).

58 Sobre coOmo esta asociacion permanecié hasta la muerte del babalorixd, manifestada
en su Gltima aparicion en la pelicula Copacabana Monamour (1970) de Rogério Sganzerla,
véase Rodrigo Daniel Hernandez Medina, “Memoria y olvido del terreiro da Goméia” (Tesis
de maestria en Historia Internacional, Centro de Investigacion y Docencia Econdmicas, 2020).

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-IssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



NOCHES DE FIESTA AFRICANA 219

Janeiro, especificamente en una ciudad llamada Duque de Caxias que, en
esta década y en la siguiente, seria representada en la prensa como uno de
los lugares mas violentos del pais, representacion que termind en la desig-
nacion de la regiéon como Area de Seguridad Nacional durante el régimen
dictatorial instaurado con el golpe al presidente Jodo Goulart en 1964.%°
Asimismo, es necesario mencionar que Jodo da Goméia era representado
en la literatura producida por escritores que lo conocieron, como uno de
los duenos de la ciudad, de la cual se apropi6 a través del miedo que la ma-
cumba o brujeria ocasionaba en la poblacion, asi como por la creencia de
que a su espacio de culto acudian politicos, criminales, prostitutas y homo-
sexuales por proteccion, consulta o remedios para sus diversos problemas.®®
Este contexto que, efectivamente, rodeaba al candomblé angola de Jodo da
Goméia se vio representado en toda la estética de 1a pelicula. Asi, se conso-
lid6 una imagen de las manifestaciones religiosas de las poblaciones negras
latinoamericanas, asociada al crimen, a la sexualidad y al peligro.

Durante esa estancia en Rio, Nin6n Sevilla acudi6 a esta casa de santo
en una segunda ocasion, cuando se hubo terminado la filmacion de la pe-
licula. Eso sucedio6 el 4 de diciembre de 1956, durante una celebracion
dedicada a la nkisi Matamba —en el candomblé yoruba es equivalente a la
Orisa Iansd, en la santeria cubana a Oy4 y en el Palo a Mariwara—, sefiora
de los truenos, rayos, tempestades y los muertos, nkisi de cabeza de pai
Jodo.%! Esta festividad era reconocida por la originalidad de las vestimentas,
el exotismo coreogrdfico y otros elementos que formaban parte de un ritual
africano. A la vez, era un especticulo abierto y popular que recibia grandes
cantidades de curiosos y creyentes de todos los sectores sociales, como
Nino6n Sevilla.

%9 Israel Beloch, Capa preta e Lurdinha: Tenério Cavalcanti e o povo da Baixada (Rio de
Janeiro: Editora Record, 1986); José Claudio Souza Alves, Dos bardes ao exterminio: uma
historia da violéncia na Baixada Fluminense (Duque de Caxias: Associa¢do de Professores e
Pesquisadores de Historia, CAPPH/CLIO, 2003); Ana Licia Enne, “Imprensa e Baixada Flu-
minense: multiplas representacdes”, C-Legenda-Revista do Programa de Pés-graduag¢do em
Cinema e Audiovisual, n. 14 (2011).

60 “Macumba em Caxias. Cidade de Joelhos ante Chang6”, uLTIMA HORA (RJ), 6 de julio
de 1951,00022 edicion; Silbert dos Santos Lemos, Os donos da Cidade, v. 3, Crimes que Aba-
laram Caxias 3 (Duque de Caxias: Grifica Editora Corcovado, 1980).

61 También asistio Gabriel Landa, embajador de Cuba, junto con otros diplomaticos,
quienes compartieron el espacio con el pueblo, los practicantes de candomblé y umbanda.
“Ninon Sevilla e o Embaixador de Cuba no Terreiro de Goméa”, Imprensa Popular (GB), 6 de
diciembre de 1956, Museu de Arte Popular Edison Carneiro.

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-1ssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



220 HERNANDEZ MEDINA

Conclusiones

Existen elementos basicos generalizados, mas alla de los espacios filmicos
y la musica, que configuran el miedo a la otredad en el cine de rumberas,
especialmente la asociacion con lo prohibido: el crimen, la sexualidad abyec-
ta o la vida nocturna. Del mismo modo, la presencia de manifestaciones
festivas y formales de la religiosidad de origen africano, certificado de la
negritud de las rumberas, condiciona la elaboracion estilistica y narrativa
de tales filmes, especialmente cuando se pinta como una explicacion natural
a la hipersexualizacion de las mujeres negras y mulatas. En un momento de
fuertes tensiones morales como la Guerra Fria, esto supuso el desarrollo
de una serie de estereotipos raciales, sexuales y étnicos, asi como un con-
junto de miedos al otro, especialmente al enemigo del American Way of Life.
Es decir, en la ideologia nacionalista del mestizaje, la religiosidad negra se
pensaba como primitiva, por lo que en el cine dotaba a las rumberas de esa
misma condicién racial expresada en términos de tipologias morales

Ahiyace el miedo, latente, sustentado en una atmoésfera donde se funden
lo grotesco, lo feo, lo malo, lo inmoral, lo peligroso y lo prohibido. Es decir,
al encarnar dentro del mundo nocturno de crimen, cabarets, prostibulos y
fiestas callejeras, la religiosidad negra se reinserté en un complejo entra-
mado de violencia y legados coloniales que si han ocasionado el terror de
algunos sectores poblacionales a lo largo de 1a historia latinoamericana. Con
ello se dio un paso firme para crear una narrativa del miedo en torno a esa
religiosidad. Dicha narrativa, explotada y transformada por las tensiones
de 1a Guerra Fria, se renovo con la posterior asociacion al mundo del nar-
cotrafico en las décadas de 1980 y 1990.

Es preciso mencionar que falta una parte importante de esta investiga-
cion que serd tarea de un trabajo futuro. En ella se debe analizar como
fueron recibidas estas peliculas y si, efectivamente, causaron el miedo que
late en las historias cinematograficas abordadas, con el objetivo de discutir
hasta qué punto la audiencia mexicana estaba al tanto de los detalles que si
podian ser percibidos por quienes eran iniciados en las religiones del Atlan-
tico negro. En ese sentido, la relacion personal de Nin6n Sevilla con la
Regla de Osha y el candomblé, presente también en varios filmes aqui ana-
lizados, nos permite adelantar algunas cosas.

En especifico, dice mucho su acercamiento a dos de los mas importan-
tes babalawos de Latinoamérica, José¢ “El Chino Poey” y Jodo da Goméia.
Ambos fueron vitales en la dispersion de las religiones de origen africano,

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-IssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



NOCHES DE FIESTA AFRICANA 221

el primero de Cuba hacia México y el segundo del nordeste hacia el sudes-
te brasilefio. Ambos atin son recordados en sus paises de origen por ser
mestizos, grandes conocedores de los secretos y por realizar festividades
religiosas esplendorosas a las que acudian grandes multitudes. Esto hace
probable que, en México, el nimero de personas que asistian a las rumbas
auténticas haya sido mayor de lo que pensamos. El caracter festivo y popu-
lar de dichas religiones no permitiria que pasaran desapercibidas para los
habitantes de los barrios urbanos donde se establecieron las primeras casas
de santo entre 1920 y 1940.

FUENTES
Fuentes Documentales

“Aventura no Rio da Pecadora Mexicana.” uLTIMA HORA (Rj), 3 de abril de 1952,
00248 (1) edicion. Biblioteca Nacional Digital de Brasil.

Banco Nacional Cinematografico, S. A. “Sistema del Banco Nacional Cinematogra-
fico, S. A.” Anuario de la Produccion Cinematogrdfica Mexicana: 1970, 10-11.
México: PROCINEMEX, s/f.

Blanco, Domingo. “Los fianigos. Cémo nacieron. Su objeto. Sus ceremonias.” Alre-
dedor del Mundo. Revista Ilustrada dirigida por Wanderer, 15 de febrero de 1900.

Bowen, Thomas Jefferson. Central Africa: Adventures and Missionary Labors in Se-
veral Countries in the Interior of Africa, from 1849 to 1856. Southern Baptist
Publication Society, 1857.

Fernandez, Emilio. Victimas del Pecado. 35 mm, Mono Sound Mix, Blanco y Negro,
Cine de rumberas. Peliculas Mexicanas (PELMEX ), 1951.

Gout, Alberto. Sensualidad. 35 mm, Mono Sound Mix, Blanco y Negro, Cine de
rumberas. Peliculas Mexicanas (PELMEX), 1951.

“Lanca Ninon desafio a masculinidade do homem brasileiro.” Diario Carioca (Ry),
4 de septiembre de 1956, 08633(1) edicién, sec. Primera Plana.

“Macumba em Caxias. Cidade de Joelhos ante Chang6.” ULTIMA HORA (RJ), 6 de
julio de 1951, 00022 edicion.

Miranda, M. M. Memorias de Ricardo. La Habana: s/e, 1892.

“Ninon Provou Abara no Terreiro da Goméia.” ULTIMA HORA (Rj), 24 de septiembre
de 1956, 1613 edicion.

“Ninon Sevilha no Rio.” Cine Reporter. Semandrio Cinematogridfico, 8 de septiembre
de 1956.

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-1ssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



222 HERNANDEZ MEDINA

“Ninon Sevilla e o Embaixador de Cuba no Terreiro de Goméa.” Imprensa Popular
(GB), 6 de diciembre de 1956. Museu de Arte Popular Edison Carneiro.

“Ninon Sevilla vem filmar ‘Vasante’ - Detalhes”. Diario Carioca (r7), 31 de agosto
de 1956, 08630 (1) edicion, sec. Proximos Lancamentos.

Orol, Juan. Siboney. 35 mm, Mono Sound Mix, Blanco y Negro, Cine de rumberas.
Producciones Juan Orol, 1938.

Ortiz, Fernando. Hampa afro-cubana. Los Negros Brujos (Apuntes para un estudio
de etnologia criminal). Biblioteca de Ciencias politicas y sociales 13. Madrid:
Editorial-América, 1916.

Ortiz, Fernando. “Rumba.” En Glosario de afronegrismos, 406-411. La Habana: Im-
prenta “El Siglo XX”, 1924.

“Primeira Co-Producio Brasileiro Mexicana.” Diario de Noticias, 5 de septiembre
de 1956, 10378(1) edicidn.

Santos Lemos, Silbert dos. Os donos da Cidade. V. 3. Crimes que Abalaram Caxias
3. Duque de Caxias: Grafica Editora Corcovado, 1980.

Vasconcelos, José Mauro de. Vazante. 10a. ed. Sio Paulo: Edi¢oes Melhoramentos,
1977.

Bibliografia

Aldrete, Sara. Me dicen la narcosatdnica. México: Debolsillo, 2013.

Almeida Cunha, Ana Stela de. “Muerte, muertos y ‘llanto’ palero. Los funerales
como reveladores de la diversidad religiosa cubana.” Ateliers d’Anthropologie,
n. 38 (julio 2013). https://doi.org/10.4000/ateliers.9413.

Almeida Ferreira, Thiago. “Jodo da Goméia: transgressoes e identidades de género
no candomblé.” Trabajo de graduacion de licenciatura en Historia, Universida-
de de Brasilia, 2016.

Ames, Christopher. The Life of the Party: Festive Vision in Modern Fiction. Athens:
University of Georgia Press, 2010.

Aparicio, Frances R., y Susana Chavez-Silverman, eds. Tropicalizations: Transcul-
tural Representations of Latinidad. Hanover: University Press of New England,
1997.

Argyriadis, Kali. “Religion de indigenas, religion de cientificos: construccion de la
cubanidad y santeria.” Desacatos, n. 17 (abril 2005): 85-106.

Argyriadis, Kali, y Nahayeilli B. Judrez Huet. “Acerca de algunas estrategias de le-
gitimacion de los practicantes de la santeria en el contexto mexicano.” En Rai-
ces en movimiento. Prdcticas religiosas tradicionales en contextos translocales, dir.
de Kali Argyriadis, Renée de la Torre, Cristina Gutiérrez Zuniga y Alejandra

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-IssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



NOCHES DE FIESTA AFRICANA 223

Aguilar Ros, 281-308. México: Centro de Estudios Mexicanos y Centroameri-
canos, 2008.

Arnedo-Goémez, Miguel. Writing Rumba: The Afrocubanista Movement in Poetry.
Charlottesville: University of Virginia Press, 2006.

Balsameda Maestu, Enrique. “La huella africana en el espafiol caribefio a través de
Mojana, Drume Negrita y Saludo Chang6.” En Actas del XXX VII Simposio In-
ternacional de la Sociedad Espariola de Lingiistica (SEL), ed. de Inés Olza More-
no, Manuel Casado Velarde, y Ramo6n Gonzilez Ruiz. Pamplona: Servicio de
Publicaciones de la Universidad de Navarra, 2008.

Barnet, Miguel. “On Congo cults of Bantu origin in Cuba.” Diogenes, v. 45, n. 179
(1997): 141-164. https://doi.org/10.1177%2F039219219704517912.

Beloch, Israel. Capa preta e Lurdinha: Tendrio Cavalcanti e o povo da Baixada. Rio de
Janeiro: Editora Record, 1986.

Bolivar Arostegui, Natalia. Ifd: su historia en Cuba. La Habana: Ediciones Unidn,
1996.

Bolivar Aréstegui, Natalia. “El legado africano en Cuba.” Papers. Revista de Sociolo-
gia, n. 52 (1997): 155-166. https://doi.org/10.5565/rev/papers.1886.

Bourke, Joanna. “Fear and Anxiety: Writing about Emotion in Modern History.”
History Workshop Journal, v. 55, n. 1 (1 de marzo de 2003): 111-33. https://
doi.org/10.1093 /hwj/55.1.111.

Bravo Rozas, Cristina. La narrativa del miedo. Terror y horror en el cuento de Puerto
Rico. Madrid: Editorial Verbum, 2013.

Buffet, Cyril. Cinema in the Cold War: Political Projections. Londres: Routledge, 2017.

Burke, Peter. “Is there a Cultural History of the Emotions?” En Representing Emo-
tions. New Connections in the Histories of Art, Music and Medicine, 35-48. Al-
dershot: Routledge, 2017.

Cabrera, Lydia. El monte. La Habana: Ediciones C. R., 1954.

Cabrera, Lydia. “Ritual y simbolos de la iniciacion en la sociedad secreta Abakua.”
Journal de la Société des Américanistes, v. 58, n. 1 (1969): 139-171.

Cabrera, Lydia. “Reglas de Congo: Palo Monte/Palo Mayombe.” Miami. Coleccién
del Chichereku en el Exilio, 1979.

Camacho, Jorge. “The Death and Resurrection of Nafigos.” Islas Afro-Cuban Quar-
terly Magazine, v. 6 (2008): 32-40.

Camacho, Jorge. Miedo negro, poder blanco en la Cuba colonial. Madrid: Iberoame-
ricana, 2015.

Cano Miranda, Diana. “Santeria cubana en la Ciudad de México: estudio de caso en
una colonia popular al sur de la ciudad.” Revista Brasileira do Caribe, v. 17, n. 33
(2016), 161-186.

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-1ssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



224 HERNANDEZ MEDINA

Capone, Stefania. “Entre yoruba et bantou.” Cahiers d’Etudes Africaines, v. 40, n. 157
(1 de enero de 2000): 55-78. https://doi.org/10.4000/etudesafricaines.3.
Castellano Gama, Elizabeth. “Mulato, homossexual e macumbeiro: que rei é este?
Trajetéria de Jodo da Goméia (1914-1971).” Tesis de maestria en Historia.

Universidade Federal Fluminense, 2012.

Castro Figueroa, Abel R. Quo Vadis, Cuba? Religion y revolucion. Bloomington: Pa-
librio, 2012.

Castro Ricalde, Maricruz. “Cuba exotizada y la construccion cinematografica de la
naciéon mexicana.” Razén y Palabra, v. 15, n. 71 (2010): 1-15.

Castro Ricalde, Maricruz. “Nin6n Sevilla, el Caribe y la publicidad grafica en el cine
mexicano de la Edad de Oro. El caso de los hermanos Renau.” Hispania, v. 100,
n. 4 (2017): 636-649. http://doi.org/10.1353/hpn.2017.0104.

Castro Ricalde, Maricruz. “Rumberas, pero decentes: Intérpretes cubanas en el cine
mexicano de la edad dorada.” Hispanic Research Journal, v. 21, n. 1 (2020): 70-
89. https://doi.org/10.1080/14682737.2020.1791421.

Cole, George. ““Transcultureo cubano’: 1a santeria, el negrismo y la definicion de
la identidad cultural cubana a comienzos del siglo xx.” Dissidences, v. 3, n. 5
(2012): 1-25.

Cuervo Hewitt, Julia. “Ifa: Orcaulo Yoruba y Lucumi.” Cuban Studies, v. 13, n. 1
(1983): 25-40.

Daniel, Yvonne. Rumba: Dance and Social Change in Contemporary Cuba. Bloomin-
gton: Indiana University Press, 1995.

Dean, Robert D. Imperial Brotherhood. Gender and the Making of Cold War Foreign
Policy. Amherst: University of Massachusetts Press, 2003.

Durkheim, Emile. The Elementary Forms of the Religious Life. Londres: George Allen
& Unwin, 1915.

Eli, Victoria. “Fiesta y musica en la santeria cubana.” En A tres bandas. Mestizaje,
sincretismo e hibridacion en el espacio sonoro iberoamericano, 173-80. Madrid:
Ediciones Akal/Sociedad Estatal para la Cultura Exterior, 2010.

Enne, Ana Licia. “Imprensa e Baixada Fluminense: multiplas representagdes.” C-Le-
genda-Revista do Programa de Pés-graduagdo em Cinema e Audiovisual, n. 14 (2011).

Espirito Santo, Diana. “Assemblage making, materiality, and self in Cuban Palo
Monte.” Social Analysis, v. 62, n. 3 (2018): 67-87. https://doi.org/10.3167/
$a.2018.620304.

Ferniandez, Alvaro A. “La rumbera en el cine mexicano.” Estudios Jaliscienses, n. 76
(2009), 7-18.

Ferniandez Cano, Jests. “Ocha, Santeria, Lucumi o Yoruba. Los retos de una religion
afrocubana en el sur de Florida.” Tesis Doctoral. Universidad de Granada, De-
partamento de Antropologia Social, 2008.

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-IssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



NOCHES DE FIESTA AFRICANA 225

Fernandez, Olga. Solo de musica cubana. Quito: Ediciones Abya Yala, 2005.

Flores, Silvana. “El cine de terror en México: entre monstruos, leyendas ancestrales
y luchadores populares.” Secuencias, n. 48 (2018): 9-34. https://doi.org/
10.15366/secuencias2018.48.001.

Gaytan Apdez, Leopoldo. “La representacion del negro a través de las imagenes
del cine mexicano 1931-1970.” En Sensibilidades negras y mulatas en las narra-
tivas audiovisuales del siglo xx: Colombia, Cuba, México y Panamd. Antologia,
ed. de Freddy Badran Padaui, 125-154. Cartagena de Indias: Editorial Univer-
sitaria, 2018.

Godoy, Gustavo J. “Fernando Ortiz, las razas y los negros.” Journal of Inter-American
Studies, v. 8, n. 2 (1966): 236-244. https://doi.org/10.2307/165106.

Gongalves da Silva, Vagner. Candomblé e umbanda: caminhos da devogao brasileira.
Sao Paulo: Selo Negro, 2005.

Herniandez Medina, Rodrigo Daniel. “Memoria y olvido del terreiro da Goméia.”
Tesis de maestria en Historia Internacional, Centro de Investigaciéon y Docen-
cia Econdmicas, 2020.

Hershfield, Joanne, y David R. Maciel. Mexico’s Cinema. A Century of Film and
Filmmakers. Wilmington: Rowman & Littlefield Publishers, 1999.

Juarez Huet, Nahayeilli B. “Redes transnacionales y reafricanizacion de la santeria
en la ciudad de México.” En Mestizaje, diferencia y nacion. Lo negro en América
central y el Caribe, dir. de Elisabeth Cunin, 299-329. México: Instituto Nacional
de Antropologia e Historia/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos,/
Universidad Nacional Auténoma de México, Centro de Investigaciones sobre
América Latina y el Caribe/Institut de Recherche pour le Développement, 2010.

Juirez Huet, Nahayeilli B. “La estética de las religiones afrocubanas en la refraccion
de escenarios trasatlanticos.” Encartes Antropoldgicos, v. 1,n. 1 (2017): 84-100.
https://doi.org/10.29340/en.vinl.17.

Kerestetzi, Katerina. “Making a ‘Nganga’, Begetting a God: Materiality and Belief in
the Afro-Cuban Religion of Palo Monte.” Ricerche Di Storia Sociale e Religiosa
N.S. 44, n. 87 (2015): 145-173.

Koonings, Kees, y Dirk Kruijt. Las sociedades del miedo. El legado de la guerra civil,
la violencia y el terror en América Latina. Salamanca: Universidad de Salamanca,
2002.

Kristeva, Julia. Poderes de la perversion. Ensayo sobre Louis-Ferdinand Céline. México:
Siglo XXI Editores, 2004.

Landes, Ruth. A cidade das mulheres. Rio de Janeiro: Editora UFRy, 2002.

Landes, Ruth. “A Cult Matriarchate and Male Homosexuality.” The Journal of Ab-
normal and Social Psychology, v. 35, n. 3 (1940): 386-397. https://psycnet.apa.
org/doi/10.1037/h0061971.

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-1ssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



226 HERNANDEZ MEDINA

Mailhe, Alejandra Marta. “Avatares de la conceptualizacion de la cultura negra en
la obra de Fernando Ortiz, 1900-1940.” Orbis Tertius, v. 16, n. 17 (2011).
Matory, J. Lorand. Black Atlantic Religion: Tradition, Transnationalism, and Matriar-
chy in the Afro-Brazilian Candomblé. Princeton, N. J: Princeton University Press,

2005.

Ochoa, Todd Ramoén. “Prendas-Ngangas-Enquisos: Turbulence and the Influence
of the Dead in Cuban-Kongo Material Culture.” Cultural Anthropology, v. 25, n. 3
(2010): 387-420.

Ochoa, Todd Ramon. Society of the Dead: Quita Manaquita and Palo Praise in Cuba.
Berkeley: University of California Press, 2010.

Olmos, José Gil. Los brujos del poder 3. Nuevo compendio del ocultismo y esoterismo
en la politica. México: Penguin Random House, 2019.

Ortiz Garcia, Carmen. “Cultura popular y construccion nacional: la institucionali-
zacion de los estudios de folklore en Cuba.” Revista de Indias, v. 63, n. 229
(2003): 695-736. https://doi.org/10.3989 /revindias.2003.i229.455.

Pace, Richard. “The Amazon Caboclo: What’s in a Name?” Luso-Brazilian Review,
v. 34, n. 2 (invierno 1997), 81-89.

Parés, Luis Nicolau. A formagao do Candomblé: historia e ritual da nagao jeje na Bahia.
2a. ed. rev. Campinas: Editora Unicamp, 2007.

Pefia Martinez, Francisco de la. “Imaginarios filmicos e identidad nacional: el cine
de rumberas en México.” En XI Congreso Argentino de Antropologia Social.
Rosario, 2014.

Pefia Martinez, Francisco de la. “Género, incesto e identidad. Una aproximacion
antropologica al cine de rumberas en México.” ACENO. Revista de Antropologia
do Centro-Oeste, v. 2, n. 3 (2015): 192-211.

Pereira, Rodrigo. “Analise Do Espaco e Da Cultura Material No Extinto Terreiro Da
Gomeia (Duque de Caxias/Rj): Um Estudo Etnoarqueoldgico - Volume 1.”
Tesis de doctorado. Programa de Pos-Graduagdo em Arqueologia, Museu Na-
cional, da Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2019.

Pettina, Vanni. Historia minima de la Guerra Fria en América Latina. México: El
Colegio de México, 2018.

Prandi, Reginaldo. “Modernidade com feiti¢aria: candomblé e umbanda no Brasil
do século xx.” Tempo Social, v. 2,1n. 1 (1990): 49-74. https://doi.org/10.1590/
ts.v2i1.84787.

Prandi, Reginaldo. “Exu, de mensageiro a diabo. Sincretismo catolico e demonizacio
do orixa Exu.” Revista usp, n. 50 (2001): 46-63. https://doi.org/10.11606/
issn.2316-9036.v0i50p46-63.

Pulido Llano, Gabriela. El mapa “rojo” del pecado: miedo y vida nocturna en la ciudad de
México 1940-1950. México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia, 2016.

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-IssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



NOCHES DE FIESTA AFRICANA 227

Pulido Llano, Gabriela. “Disfraces negros: de las rumberas a Mama Dolores. 1940-
1970.” En Sensibilidades negras y mulatas en las narrativas audiovisuales del
siglo xx: Colombia, Cuba, México y Panamd. Antologia, ed. de Freddy Badran
Padau, 181-208. Cartagena de Indias: Editorial Universitaria, 2018.

Pulido Llano, Gabriela. Mulatas y negros cubanos en la escena mexicana, 1920-1950.
México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia, 2019.

Pulido Llano, Gabriela, y Ricardo Chica Geliz. Sensibilidades negras y mulatas en las
narrativas audiovisuales del siglo xx: Colombia, Cuba, México y Panama. Antologia.
Ed. de Freddy Badran Padau. Cartagena de Indias: Editorial Universitaria, 2018.

Ramirez, Marco, Karem Langer, y David Rozotto, eds. Narrativas del miedo. Terror
en obras literarias, cinematicas y televisivas de Latinoamérica. Nueva York: Peter
Lang, 2018.

Ramon, David. Sensualidad: las peliculas de Ninon Sevilla. Filmografia nacional 6.
México: Universidad Nacional Autébnoma de México, 1989.

Roberts, Mary Nooter, y Allen F. Roberts. “Memory: Luba Art and the Making of
History.” African Arts, v. 29, n. 1 (1996): 23-103.

Rojas, Rafael. La polis literaria. El boom, la revolucion y otras polémicas de la Guerra
Fria. México: Taurus, 2018.

Rosenwein, Barbara H., y Riccardo Cristiani. What is the History of Emotions? Mal-
den, MA: Polity, 2018.

Saldivar Arellano, Juan Manuel. “Shang6 el gran vardn: representaciones y practi-
cas de la masculinidad en la santeria tradicional.” En Masculinidades en el Mé-
xico contemporaneo, ed. de Oscar Misael Hernandez Herndndez, Arcadio
Alejandro Garcia Cantt y Koryna Itzé Contreras Ocegueda, 183-204. México:
Plaza y Valdés, 2011.

Sanjek, Roger. “Brazilian Racial Terms: Some Aspects of Meaning and Learning.”
American Anthropologist, v. 73, n. 5 (1971): 1126-1143. https://doi.
org/10.1525/22.1971.73.5.02a00120.

Santos Lemos, Silbert dos. Os donos da Cidade. V. 3. Crimes que Abalaram Caxias
3. Duque de Caxias: Grafica Editora Corcovado, 1980.

Schwegler, Armin, y Constanza Rojas-Primus. “La lengua ritual del Palo Monte
(Cuba): estudio comparativo (Holguin/Cienfuegos).” Revista Internacional de
Lingiiistica Iberoamericana, n. 15, 2010, 187-244.

Shain, Russell E. “Hollywood’s Cold War.” Journal of Popular Film, v. 3, n. 4 (1 de
octubre de 1974): 334-350. https://doi.org/10.1080/00472719.1974.10661746.

Shaw, Lisa, y Stephanie Dennison. Latin American Cinema. Essays on Modernity,
Gender and National Identity. Jefferson: McFarland, 2005.

Shibusawa, Naoko. America’s Geisha Ally. Reimagining the Japanese Enemy. Cam-
bridge; Londres: Harvard University Press, 2010.

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-1ssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



228 HERNANDEZ MEDINA

Shibusawa, Naoko. “Ideology, Culture, and the Cold War.” En The Oxford Handbook
of the Cold War, ed. de Richard H. Immerman y Petra Goedde. Oxford: Oxford
University Press, 2013.

Shohat, Ella. “Gender and Culture of Empire: Toward a Feminist Ethnography of
the Cinema.” Quarterly Review of Film & Video, v. 13, n. 1-3 (1991): 45-84. ht-
tps://doi.org/10.1080,/10509209109361370.

Souza Alves, José Claudio. Dos bardes ao exterminio: uma historia da violéncia na
Baixada Fluminense. Duque de Caxias: Associacio de Professores e Pesquisa-
dores de Historia, cAPPH/CLIO, 2003.

Stolcke, Verena. Racismo y sexualidad en la Cuba colonial. Madrid: Alianza Editorial,
1992.

Tierney, Dolores. “Gender, sexuality and the Revolution in Salén México, Las aban-
donadas and Victimas del pecado.” En Emilio Fernandez. Pictures in the Margins,
121-143. Manchester: Manchester University Press, 2019.

Tsang, Martin A. “Yellow Blindness in Black-and-White Ethnoscape: Chinese In-
fluence and Heritage in Afro-Cuban Religiosity.” En Imagining Asia in the Ame-
ricas, ed. de Zelideth Maria Rivas y Debbie Lee-Di Stefano, 13-33. Asian
American Studies Today. New Brunswick: Rutgers University Press, 2016.

Viveros Vigoya, Mara. “La sexualizacion de la raza y la racializacion de la sexualidad
en el contexto latinoamericano actual.” Revista Latinoamericana de Estudios de
Familia, v. 1 (diciembre 2009): 63-81.

White, Bob W. “Congolese Rumba and Other Cosmopolitanisms.” Cahiers d’Etudes
Africaines, v. 42,n. 168 (1 de enero de 2002): 663-686. https://doi.org,/10.4000/
etudesafricaines.161.

SOBRE EL AUTOR

Rodrigo Daniel Hernidndez Medina es licenciado en Antropologia Fisica por
la Escuela Nacional de Antropologia e Historia y maestro en Historia inter-
nacional por el Centro de Investigacién y Docencia Economicas. Se intere-
sa en temas relacionados con la antropologia histérica, el cuerpo, la
religiosidad, las emociones, las masculinidades y la homofobia. Entre sus
publicaciones destaca el articulo “A guerra fria, o cristianismo e a militari-
zacao da América Latina no ‘esquecimento’ da goméia”, Periferia, v. 12, n. 3
(septiembre-diciembre 2020): 201-223.

Estudios de Historia Moderna y Contempordnea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 203-228 | e-IssN 2448-5004
por: http://dx.doi.org/10.22201/iih.24485004¢.2022.63.77698



	MYC_63_web.pdf
	EHMyCM_63_Interiores_WEB_CON-PLIEGO.pdf

