
ARTÍCULOS

© 2022 unam. Esta obra es de acceso abierto y se distribuye bajo la licencia  
Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 Internacional
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es 

Recepción: 25 de noviembre de 2020 | Aceptación: 19 de abril de 2021

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 
e-issn 2448-5004, doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

Mujeres liberales y presbiterianas  
en el contexto del Congreso Liberal de 1901

Liberal and Presbyterian Women  
in the 1901 Liberal Congress’ Context

Leticia MENDOZA GARCÍA
https://orcid.org/0000-0003-2815-7088
Universidad Autónoma de Baja California (México)
Instituto de Investigaciones Históricas
leticia.mendozag@uabc.edu.mx

Resumen
El texto analiza la actuación de las mujeres liberales y presbiterianas de Zitácuaro, Michoacán, 
en el contexto del Congreso Liberal de San Luis Potosí. La presencia de las mujeres en los 
espacios públicos, como los clubes femeniles, los periódicos y las tribunas cívicas, fue un 
logro mayúsculo en una sociedad que había destinado estos espacios a los varones. El obje-
tivo de esas mujeres fue contrarrestar la influencia del clero sobre el elemento femenino, por 
medio de la creación de un proyecto de escuela liberal capaz de formar mujeres modernas, 
con la suficiente preparación para involucrarse en los espacios cívicos, políticos y democrá-
ticos en igualdad de condiciones con los varones.

Palabras clave: mujeres liberales, espacio público, congreso liberal, presbiterianismo, escuela 
liberal.

Abstract
The present text aims to analyze the actions of Zitácuaro, Michoacan’s liberal and Presbyterian 
women in the context of the San Luis Potosí’s Liberal Congress. Women’s participation in female 
clubs, newspapers and civic tribunes was a major achievement in a society where males tradition-
ally played these roles. Women’s aim was to counteract the clergy’s influence on women by means 
of a liberal school project that would train modern women able to participate in civic, political 
and democratic spaces on equal terms with males.

Keywords: liberal women, public space, liberal congress, Presbyterianism, liberal school.



MENDOZA GARCÍA118

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

Introducción

Antaño buena parte de la sociedad zitacuarense se caracterizó por condu-
cirse bajo los principios más radicales del liberalismo decimonónico, to-
mando una postura firme a favor de la constitución de 1857 y de las Leyes 
de Reforma de 1859, toda vez que apoyó sin vacilar las reglamentaciones 
en pro de las libertades individuales en detrimento del clero católico y de 
los grupos conservadores.1 Una muestra clara de apoyo al liberalismo ocu-
rrió en 1852, cuando respaldó la iniciativa de Melchor Ocampo a favor de 
la libertad de conciencia y pidió la adopción de la tolerancia para la entidad 
“entre tanto se establecía para la república”.2 Debido a esta actitud Zitácua-
ro fue catalogada como baluarte liberal y anticlerical y reconocida por su 
patriotismo y fidelidad a los principios constitucionalistas. Posteriormente, 
durante la época porfirista, el pensamiento liberal se fortaleció por medio 
de los clubes y juntas reeleccionistas, en los cuales militaron varones; entre 
esos espacios estaban el Club Liberal Democracia Vigilante, la Asociación 
Anticlerical Siglo xx, el Partido Liberal Rojo, la Junta Patriótica Liberal 
Benito Juárez y el Partido Liberal Avanzado Ignacio Ramírez. Asimismo, 
las mujeres se agruparon en la Junta Liberal Josefa Ortiz de Domínguez y 
Francisca Carrillo, y la Junta Liberal Femenil Leona Vicario.3

La incursión de las mujeres de Zitácuaro en los espacios públicos no 
fue de poca valía, sobre todo porque en el contexto sociopolítico y religio-
so del siglo xix y la primera década del siglo xx el valor de la mujer estu-
vo determinado, a decir de Carner, “por su rol específico de la actividad 
biológica” asignándole tareas con base en la condición de su sexo, además 
de que “difícilmente se la consideró como un ser humano”.4 Se cultivaba 
la imagen de una mujer a quien se le dio el papel de atender las tareas del 
hogar como zurcir, limpiar la casa, atender a los hijos y al marido, que tuvo 

1  Sobre las representaciones de los católicos de Michoacán en contra de la constitución 
de 1857, véase Leticia Mendoza García, “Política religiosa en Michoacán. El presbiterianismo 
en el Distrito de Zitácuaro” (tesis de maestría, Universidad Michoacana de San Nicolás de 
Hidalgo, Instituto de Investigaciones Históricas, 2011).

2  Jesús Teja Andrade, Zitácuaro. Monografías municipales del estado de Michoacán (Mé-
xico: Gobierno del Estado de Michoacán, 1978), 69-70.

3  Samuel Ruiz Madrigal, Zitácuaro bastión liberal y protestante. Centenario de la Iglesia 
Presbiteriana Getsemaní (1898-1998) (Zitácuaro: s/e, 1998), 3.

4  Carner, Françoise, “Estereotipos femeninos en el siglo xix”, en Presencia y transpa-
rencia. La mujer en la historia de México, coord. de Carmen Ramos Escandón (México: El 
Colegio de México, 1987), 100-112.



MUJERES LIBERALES Y PRESBITERIANAS EN EL CONTEXTO DEL CONGRESO 119

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

vedado el inmiscuirse (y opinar siquiera) en asuntos políticos y que cuando 
lo hizo fue catalogada como histérica, nerviosa y desequilibrada. Aunque 
de acuerdo con las tradiciones y leyes fueron los varones en calidad de 
ciudadanos quienes ocuparon los espacios públicos y opinaron en torno a 
los problemas políticos y sociales, las mujeres de Zitácuaro ganaron pre-
sencia y se legitimaron como figuras públicas en estos espacios renegando 
de los estereotipos que les habían sido impuestos. Tomaron la iniciativa en 
esta empresa las hermanas Aurora, Elvira y Carlota Colín, liberales y pres-
biterianas, quienes lideraron las juntas y los clubes femeniles, fueron 
redactoras y editoras de periódicos, ocuparon las tribunas políticas e inter-
vinieron activamente en las logias. En calidad de ciudadanas voluntarias, 
como ellas mismas se concibieron, además de anticlericales, se reconocie-
ron como el apoyo de sus hermanos varones liberales en la búsqueda de 
soluciones a los problemas propios del contexto social: el respeto a las leyes, 
la educación, el ideal de democracia y el papel de la mujer en los espacios 
públicos. Sobre este último punto desarrollaron un ideal de mujer moderna 
educada en la escuela liberal, capaz de involucrarse en temas políticos. Para 
lograr su cometido propusieron erradicar tres instituciones: el bautismo, 
el convento y el matrimonio eclesiástico, vistos como una forma de dominio 
de la Iglesia y de los hombres, que las obligaban a ser dependientes legal y 
económicamente de sus maridos y una figura reducida al espacio doméstico, 
como lo apunta Carner.5

A partir de un análisis desde la historia social apoyado primordialmen-
te por fuentes hemerográficas, esta propuesta se relaciona con las categorías 
de opinión pública y espacio público que plantea Habermas, es decir, se vi-
sualiza a las mujeres de Zitácuaro en los espacios públicos como lo fueron 
las juntas, clubes, escuelas, periódicos y tribunas cívicas, donde en calidad 
de ciudadanas generaron una opinión pública, manifestando sus ideas y 
resoluciones sobre ciertos temas de interés que las beneficiaron o perjudi-
caron de forma directa, ofreciendo un discurso estructurado que dio cohe-
sión y legitimó su pensamiento liberal.6 Asimismo, se expondrá la forma 
en que se autorreconocieron como individuos indispensables para alcanzar 
el progreso de la nación, luchando al lado de los hombres en igualdad de 

5  Carner, “Estereotipos femeninos en…”, 105.
6  Margarita Boladeras Cucurela, “La opinión pública en Habermas”, Análisis, n. 26 

(2001), 53.



MENDOZA GARCÍA120

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

derechos, importancia y condiciones.7 Atendiendo a lo expuesto, el obje-
tivo del texto es abordar la incursión de este grupo de mujeres en el espacio 
público, su voz en el Congreso Liberal de San Luis Potosí, la imagen de 
ellas en la prensa liberal y católica y su proyecto de escuela liberal, el cual 
giró en torno a la idea de una mujer preparada para la vida moderna en opo-
sición al ideal de mujer que prevalecía en la sociedad mexicana de su tiempo.

La organización de las mujeres zitacuarenses en el espacio público

La organización de las mujeres de Zitácuaro en el espacio público había 
comenzado desde 1890, cuando Guadalupe Colín formó una sociedad libe-
ral agrupando en ella a sus hijas Aurora, Elvira y Carlota, quienes continua-
ron con el activismo cívico. Sobre la vida de las mujeres de Zitácuaro en 
el espacio público no se conoce suficiente, se sabe que pertenecieron a una 
familia de rancheros y hacendados de mediana posición y que siguiendo 
el ejemplo de su hermano presbiteriano, político reeleccionista y amigo 
del gobernador Aristeo Mercado, Enedino Colín,8 se involucraron en el 
espacio público agrupadas hacia 1900 en la junta Leona Vicario y en el club 
Josefa Ortiz de Domínguez y Francisca Carrillo; además, fueron editoras y 
redactoras de los órganos periodísticos de las respectivas juntas, uno de 
ellos de nombre Leona Vicario.9 También colaboraron como articulistas en 
la prensa local independiente Laurel y Olivo y El 93.10 

Estos espacios de sociabilidad les presentaron la oportunidad de darse 
a conocer como individuos y ciudadanas, ejercitando sus derechos y obli-
gaciones por medio de prácticas cívicas que no fueron otra cosa más que 

  7  Ana Lau J., “La historia de las mujeres: una historia social o una historia de género”, 
en Presencia y transparencia. La mujer en la historia de México, coord. de Carmen Ramos Es-
candón (México: El Colegio de México, 1987), 159-169.

  8  “Visita del Sr. Gobernador a Zitácuaro”, Periódico Oficial de Michoacán, 3 de noviem-
bre de 1895, 7; y Periódico Oficial de Michoacán, 17 de noviembre de 1895, 6-7. 

  9  Aunque no se conoce su nombre, el Club Josefa Ortiz también tuvo su órgano perio-
dístico del cual eran redactoras Guadalupe y Carlota Colín, así como Leonor Gallegos. “Las 
damas de Zitácuaro”, Diario del Hogar, 17 de enero de 1901, 2.

10  El periódico Leona Vicario se fundó en 1900 como el órgano de la junta del mismo 
nombre. Laurel y Olivo fue un periódico, anticlerical, porfirista, liberal y político, editado en 
español de forma semanal hasta 1906 bajo la dirección del presbiteriano Antonio Colín, su 
redactor fue Anacleto Correa. Anuario Estadístico de la República Mexicana, 1 de enero de 
1906, 268. El 93 fue una publicación semanal fundada en 1899 en Zitácuaro por José Trinidad 
Pérez como un periódico liberal y de combate. La Patria, 26 de septiembre de 1899, 3.



MUJERES LIBERALES Y PRESBITERIANAS EN EL CONTEXTO DEL CONGRESO 121

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

las “expresiones o representaciones visibles o tangibles de la vida política”,11 
como la elección de las integrantes por medio del voto libre y democrático, 
la organización de actos cívicos, la publicación de periódicos, el fomento 
a la educación, las mejoras en las obras públicas y la organización de actos 
de filantropía.12 Aunque su figura pública traspasó el ámbito local al ser 
invitadas por clubes femeniles de otros estados a participar en los eventos 
patrióticos y cívicos, su reconocimiento en el ámbito nacional lo obtuvieron 
al haber asistido al Congreso Liberal de San Luis Potosí, en 1901, como 
delegadas de las juntas liberales femeniles del distrito.

Sobre el Congreso Liberal se conoce que se llevó a cabo en el contexto 
de la cuarta reelección del presidente Porfirio Díaz (1900-1904), por las 
modificaciones hechas a la constitución para que el periodo presidencial 
se extendiera a seis años y por la fuerza que había alcanzado la Iglesia ca-
tólica en la sociedad mexicana. Bajo estas circunstancias se desató la crí-
tica más severa de los liberales radicales y grupos inconformes en contra 
de la política reeleccionista, pero más que nada en contra de la Iglesia. 
Crítica que más tarde devino en las demandas de individuos que habían 
sido desplazados de los puestos públicos o que no habían podido tener 
acceso a ellos y de otros más que tuvieron un anhelo genuino de democra-
cia. En este contexto ocurrió la movilización de los sectores inconformes 
que secundaron la invitación de Camilo Arriaga, hecha el 30 de agosto de 
1900. Para dar coherencia al llamado, el 13 de septiembre de ese mismo 
año, Camilo Arriaga fundó el Club Ponciano Arriaga, a través del cual se 
convocó a los clubes liberales de todo el país a un congreso en la ciudad de 
San Luis, mismo que tendría lugar en febrero de 1901.13

Por parte de Zitácuaro respondieron al llamado de Camilo Arriaga los 
varones presbiterianos, porfiristas y liberales puros agrupados en el Club 
Democracia Vigilante Benito Juárez, con el propósito de acudir al congre-
so y protestar contra las declaraciones que había hecho el obispo de San 
Luis, Montes de Oca y Obregón, en el Congreso de las Obras Católicas de 
París celebrado el 6 de junio de 1900, quien habló del avance de la Iglesia 

11  Joaquín Santana Vela, “La religión y la opinión pública en la segunda mitad del siglo 
xix”, en El Estado laico y los derechos humanos en México, 1810, 2010, coord. de Margarita 
Moreno Bonett, Rosa María Álvarez González, t. 1 (México: Universidad Nacional Autónoma 
de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2012), 169-170.

12  “Zitácuaro”, El Correo Español, 25 de abril de 1902, 2.
13  François Xavier Guerra, México: del antiguo régimen a la revolución, t. 2 (México: 

Fondo de Cultura Económica, 1985), 17.



MENDOZA GARCÍA122

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

en una era de conciliación14 “a pesar de las leyes que siguen siendo las 
mismas”. 15 Aunque las palabras de Montes de Oca no estaban erradas —ya 
que, gracias a la conciliación ofrecida por el Estado, no sólo la Iglesia católi-
ca, sino todas las denominaciones religiosas protestantes habían hecho pro-
gresos evidentes—, Guerra señalaba que el haber mencionado que el 
progreso de la Iglesia se había alcanzado “a pesar de las leyes” había signi-
ficado para los liberales puros una burla y una afrenta al sistema constitu-
cional.16 Por esta razón, el club señaló como su principal intención oponer 
un valladar al clericalismo que amenazaba la constitución de 1857, al poner 
en peligro las libertades individuales y el nacionalismo; para lograrlo, dije-
ron, utilizarían los medios pacíficos como la escuela, la prensa, la tribuna 
y la palabra. De esta forma acordaron constituirse en Club Democrático 
Liberal bajo la consigna “¡Viva la libertad! ¡Viva la heroica Zitácuaro! ¡Viva 
el movimiento libertador anticlericalista iniciado en San Luis Potosí!”. 17

La efervescencia anticatólica de los clubes de Zitácuaro alcanzó a las 
mujeres, quienes rechazaron las palabras del obispo Montes de Oca, el cual 
afirmó que los grandes logros de la Iglesia habían sido posibles gracias al 
apoyo del elemento femenino mexicano. Percibieron en las declaraciones 
del prelado la ridiculización de su papel en la sociedad, puesto que las re-
ducía a un mero instrumento clerical y se negaron, en consecuencia, a ser 
vistas por el clero, a condición de su sexo, como un elemento frágil, fácil-
mente manipulable y supeditadas a las disposiciones de los sacerdotes; se 
concibieron a sí mismas como ciudadanas y conocedoras de sus derechos 
y obligaciones civiles. Ante las palabras del prelado, decidieron no perma-
necer en silencio y demostrar su capacidad de elaborar un discurso para 
expresar y defender sus derechos e ideas. Así, en calidad de “mujeres civi-
lizadas y progresistas”, y con la firme convicción de que con ello ayudarían 
a reivindicar el papel de la mujer en los espacios públicos como mujeres 
modernas, zitacuarenses liberales y patriotas, en apoyo a sus “hermanos 
varones liberales” y en igualdad de derechos civiles, redactaron el acta de 
adhesión al Club Democracia Vigilante, para promover de manera conjunta 

14  “Acta de Erección del Club Democracia Vigilante Benito Juárez”, El 93, 23 de sep-
tiembre de 1900, 3.

15  Citado en James Cockcroft, Precursores intelectuales de la Revolución mexicana (Mé-
xico: Siglo XXI Editores, 1968), 90. 

16  Guerra, México: del antiguo régimen…, 16. 
17  “Acta de Erección del Club Democracia Vigilante Benito Juárez”, El 93, 23 de sep-

tiembre de 1900, 3. 



MUJERES LIBERALES Y PRESBITERIANAS EN EL CONTEXTO DEL CONGRESO 123

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

la lucha anticlerical, y su adhesión al Congreso Liberal. De esta forma, “en 
representación de la Escuela Moderna para la mujer, despojada de todo 
servilismo y enaltecida por toda exaltación a la libérrima condición de la 
humanidad”,18 expidieron su manifiesto bajo los siguientes ideales:

considerando: que el clericalismo avasalla hasta la degradación y explota el in-

flujo y ascendiente de la mujer sobre el hombre a favor de la fanatización religiosa, 

a favor del desprestigio de excelsas figuras de la libertad del patriotismo y la civi-

lización […].

considerando: que el clericalismo no sólo en lo interior de la República, sino 

en el exterior […] sobre todo en París […] ridiculiza a la nación mexicana denigran-

do sus leyes constitucionales como lo ha predicado el obispo Montes de Oca.

considerando: que es llegado el tiempo de que ayudemos a nuestros esposos, 

progenitores, hijos y hermanos, a sacudir el yugo de tanta ignominia […].

Formamos expediente de adhesión al Club Democracia Vigilante Benito Juárez, 

enviándole el sello de nuestra personalidad […] tomando como nuestro el movi-

miento de instalación de clubes liberales que promuevan lo conducente a sacudir 

las cadenas clericales.19

El documento, que fue dado a conocer el 8 de octubre de 1900, fue 
firmado por más de cuarenta mujeres liberales y presbiterianas. El acta de 
adhesión tuvo en sí una alta significación, porque expresaba el sentir de las 
mujeres en contra de un clero que había invadido los dominios y esferas 
que no le pertenecían. Pero, sin duda, la indignación fue ocasionada porque 
el obispó insinuó que con la ayuda de las mujeres el clero se había logrado 
posicionar en la sociedad. Aunque Montes de Oca se refería a que la orden 
religiosa de El Sagrado Corazón había abierto en la capital varios estableci-
mientos, a pesar de las leyes, las mujeres utilizaron sus palabras para argu-
mentar su protesta en contra de los conventos y el confesionario; proponían 
que en su lugar se abrieran escuelas liberales donde se educara a la mujer, 
para con ello evitar el fanatismo que siempre la había caracterizado. No 
cabe la menor duda de que eso fue lo que se plantearon, ya que su grito de 
lucha fue “¡Viva la escuela libre y anticlerical de la mujer! ¡Viva la tendencia 
moderna que la educará para la patria y no para los conventos!”.20

18  “Acta de adhesión de las señoras y señoritas zitacuarenses”, El 93, 14 de octubre de 
1900, 4.

19  “Acta de adhesión de las señoras y señoritas zitacuarenses”, El 93, 14 de octubre de 
1900, 4.

20  “El liberalismo y la mujer. Carta de adhesión”, La Patria, 17 de octubre de 1900, 1.



MENDOZA GARCÍA124

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

Así, el Club Liberal Josefa Ortiz de Domínguez y Francisca Carrillo que-
dó constituido por Benita Anaya de Reyes (presidenta), María Guadalupe 
viuda de Colín (vicepresidenta), Herminia Colín (secretaria), Margarita 
Colín (prosecretaria), Carlota Colín (tesorera) y las hermanas Aurora y 
Elvira Colín. El propósito de éste, señaló Carlota, fue el de apoyar la cons-
trucción del sistema democrático, vigilar el respeto a la constitución de 1857 
y las Leyes de Reforma y evitar la manipulación del clero sobre las mujeres.21 
Dijo, además, que la intención era la de presentar a las mujeres ante la nación, 
“no como una sociedad científica ni literaria”, sino como el órgano que 
agrupara a las mujeres que “desean aprender mucho, robustecer sus ideas y 
ayudar a nuestros hermanos […] [en] el cumplimiento de las leyes que nos 
rigen”, contrarrestar la influencia del clero y sus “falsas doctrinas [y] pro-
testar ante las […] difamaciones de católicos y por la mofa característica de 
unos cuantos liberales, que en su vanidad presuntuosa […] llegan hasta el 
absurdo de negar […] la facultad de pensar y sentir” a la mujer. 22

Respecto de su crítica hacia esos hombres que se hacían llamar liberales 
modernos, probablemente no ignoraban que algunos de ellos, que se consi-
deraban a sí mismos progresistas, no lo fueron tanto cuando las cuestiones 
involucraron a las mujeres, sobre todo cuando éstas defendieron de forma 
pública la causa que consideraron justa. Se debe recordar, por ejemplo, 
cómo algunos varones en el congreso de 1856 ridiculizaron a las católicas 
michoacanas que se atrevieron a levantar la voz en defensa de su reli-
gión.23 Curiosamente, a pesar de que varias de las protestas fueron redac-
tadas también por hombres, éstas no causaron tanto revuelo como sí lo 
hicieron las escritas por las damas, de las cuales se dijo “excitadas por los 
clérigos […] irían a echar alfalfa a los diputados que votaran a favor del ar-
tículo 15”, puesto que “no encontrando el clero bastante apoyo en los hom-
bres, lo ha ido a buscar en las mujeres”.24 Debieron tener presente también 
cuando en 1873 los diputados liberales descalificaron las representaciones 

21  Biblioteca Virtual Antorcha, “Invitación al Partido Liberal”, acceso 20 de noviembre 
de 2020, http://www.antorcha.net/biblioteca_virtual/historia/programa/3.html.

22  “Alcance al número 50 de El 93”, Diario del Hogar, 22 de diciembre de 1900, 2.
23  Representación que algunas señoras morelianas elevan al Soberano Congreso Constitu-

yente contra la tolerancia de cultos (Morelia: Imprenta de Ignacio Arango, 16 de julio de 1856); 
Representación que varias señoras de Pátzcuaro dirigen al Soberano Congreso Constituyente 
contra la tolerancia de cultos (Morelia: Imprenta de Ignacio Arango, 19 de julio de 1856).

24  Carta del señor Dr. José María Mata a Ocampo (México, 27 de julio de 1856). Francis-
co Zarco, Crónica del Congreso Extraordinario Constituyente 1856-1857 (México: El Colegio 
de México, 1957), 336.



MUJERES LIBERALES Y PRESBITERIANAS EN EL CONTEXTO DEL CONGRESO 125

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

de las mujeres contra la adición de las Leyes de Reforma a rango constitu-
cional, diciendo que “¿cuánto vamos apostando a que ni las bachilleronas 
que dirigen esta sedición femenil saben de lo que se trata?”.25 Señalaron, 
además, que éstas “son sólo un instrumento débil a la sombra de los hom-
bres del gorro blanco y del traje azul”.26

Estas palabras denotan ciertos estereotipos sobre la mujer decimonó-
nica, la cual era considerada como una mujer fácil de engañar, una mujer 
crédula y víctima de los sacerdotes. No eran ellas quienes habían escrito 
las representaciones, incluso no tenían la capacidad intelectual para hacer-
lo, o eso dieron a entender, porque “hay tanta erudición, tantas disertacio-
nes, tanto laberinto de citas teológicas, como en la de Morelia”.27 Ahora 
bien, más allá de entrar en un debate sobre si fueron las mujeres o no 
quienes redactaron los escritos, las palabras de los liberales revelan que a 
su juicio ellas carecían de la capacidad de elaborar este tipo de discursos. 
Según Carner, aunque para los librepensadores la mujer debía ser religiosa, 
consideraron que su lugar estaba no en los espacios públicos, sino en los 
espacios domésticos,28 con lo cual la alejaban de la posibilidad de ejercer 
sus derechos políticos y legales y la excluían del acceso a la ciudadanía, 
según lo menciona Ana Saloma.29

Una vez organizadas tomaron los siguientes acuerdos: publicar un ma-
nifiesto a la nación dando a conocer las razones para constituirse en Junta 
liberal; invitar a todas las mujeres de la república a formar juntas a favor de 
la constitución y la libertad;30 dar las gracias a la prensa liberal por sus de-
ferencias;31 y, finalmente, dirigir una atenta nota al Club Ponciano Arriaga 
para agradecerle su alta estimación para con su causa.32 En su discurso ha-
blaron del contexto social y político como una oportunidad para evolucionar 
y de las mujeres como el instrumento para llevar a cabo dicha evolución. 

25  “La reforma está perdida”, La Bandera de Ocampo, 10 de enero de 1875, 4.
26  “Manuel M. Bermúdez”, El Defensor de la Reforma, 30 de diciembre de 1874, 2; El 

Defensor de la Reforma, 13 de enero de 1875, 4. 
27  Zarco, Crónica del Congreso Extraordinario…, 336.
28  Carner, “Estereotipos femeninos en el…”, 106.
29  Ana Saloma Gutiérrez, “De la mujer ideal a la mujer real. Las contradicciones del 

estereotipo femenino en el siglo xix”, Cuicuilco, v. 7, n. 18 (enero-abril 2000): 5.
30  “Invitación de la Junta Liberal Josefa Ortiz de Domínguez y Francisca Carrillo”, El 

93, 4 de noviembre de 1900, 4; El 93, 16 de diciembre de 1900, 4; “Manifiesto de los clubes 
liberales de Zitácuaro”, 3 de febrero de 1901, 1. 

31  “Alcance al número 50 de El 93”, Diario del Hogar, 22 de diciembre de 1900, 2.
32  “Por los estados”, Diario del Hogar, 11 de septiembre de 1900, 2.



MENDOZA GARCÍA126

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

Al lado del hombre, no separadas ni en contra de él, dijeron, la mujer de-
bería tomar participación activa en el progreso de la patria como elementos 
que tienen influencia en la sociedad y como parte de individuos libres. 
Expresaron también que la mujer moderna era una persona y no una cosa, 
que tenía derechos y deberes, entre ellos el iniciar y tomar partido en los 
movimientos progresistas de forma autónoma. Señalaron que esto lo podían 
hacer por sí mismas, puesto que no necesitaban ser invitadas por los hom-
bres para asociarse con ellos. Sobre la idea de progreso dijeron estar con-
vencidas de que la mujer debería ser vista como un elemento indispensable 
para llevarlo a cabo, ayudando a los varones en el mismo cometido. Seña-
laron, además, que la mujer moderna debía integrarse a la sociedad, al 
Estado, a la patria y a la nación; que debían apoyar a los hombres que reco-
nocían a las mujeres libres; que habían de emanciparse por medio de la 
regeneración; y que tenían el derecho de creer y pensar por sí mismas en 
cuestiones religiosas. Finalmente, que los hombres, gobiernos, clérigos, 
instituciones e incluso familias no tenían el derecho de juzgar a las muje-
res.33 Por lo anterior, “en nombre de la patria, la libertad y la civilización”, 
invitaron a todas las damas de la república a secundar su movimiento bajo 
los mismos ideales.34 

Por sus palabras, el Partido Liberal se refirió a la Junta Josefa Ortiz como 
una agrupación de ejemplo, de carácter y patriotismo, y las calificó como 
“las inmortales heroínas que hemos tomado como modelo […] [de los] 
defensores de nuestra autonomía, nuestra libertad, nuestra constitución de 
57 y Leyes de Reforma”.35 Las zitacuarenses respondieron al partido que, 
como mexicanas, patriotas, librepensadoras y alejadas de cualquier dogma, 
veían como un deber apoyar la iniciativa de éste. Su discurso fue elogiado 
también por la redacción del periódico El 93, la cual dijo “éstas son las 
mujeres de Zitácuaro a quienes nada conceden ni sus enemigos en ideas ni 
multitud de correligionarios nuestros”.36 Sus palabras fueron escuchadas, 
puesto que, siguiendo su ejemplo, las mujeres de varias partes de la repú-
blica formaron clubes liberales para apoyar al grupo potosino, entre ellas 
las mujeres de Tela de Ocampo, Nuevo León, y las mujeres de Cuicatlán, 

33  “Propaganda liberal. Manifiesto a las honorables damas liberales de la república, la 
Junta Liberal Josefa Ortiz de Domínguez y Francisca Carrillo”, Diario del Hogar, 17 de no-
viembre de 1900, 1. 

34  “Propaganda liberal. Manifiesto a las honorables damas liberales de la república…”, 1. 
35  “Alcance al número 50 de El 93”, Diario del Hogar, 22 de diciembre de 1900, 2.
36  “Alcance al número 50 de El 93”, Diario del Hogar, 22 de diciembre de 1900, 2.



MUJERES LIBERALES Y PRESBITERIANAS EN EL CONTEXTO DEL CONGRESO 127

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

Oaxaca,37 quienes, dijeron, se sumarían a la cruzada anticlerical lanzada por 
las “hijas de Zitácuaro”. Lo mismo hicieron las mujeres de Puebla, reunidas 
en la Sociedad Racionalista Liberal y Mutualista de Xochiapulco.38

La voz de las mujeres en el Congreso Liberal de 1901

Una vez en el Congreso liberal, los discursos de las mujeres zitacuarenses 
siguieron una línea anticlerical, al criticar a la prensa católica, el confesio-
nario, el bautismo, el matrimonio eclesiástico y la figura de la mujer edu-
cada en los conventos. Una de las disertaciones que causó un enorme 
revuelo fue la conclusión presentada por Elvira Colín, quien refutó dos de 
los dogmas más importantes del catolicismo: el bautismo y el matrimonio 
eclesiástico.39 El discurso de Elvira, centrado en la figura de la mujer y en 
su peso en la sociedad, se enfocó en la necesidad apremiante de instruirla 
por medio de la enseñanza liberal como único medio para salvarla del con-
fesionario y del matrimonio eclesiástico, que la obligaba a recluirse en el 
espacio privado atendiendo a su casa, al esposo, y a los hijos. Se debe re-
cordar que, a perpetuidad, el matrimonio eclesiástico concedía todos los 
beneficios al hombre, estigmatizando a las mujeres no casadas por la Iglesia 
como adúlteras, dejándolas sumidas en un vínculo del que solamente el 
mismo varón tenía el poder de liberarlas cuando su honor se veía mancha-
do “ante las faltas de su esposa, cuando la mujer lo abandona siguiendo al 
amante […] burlándose de San Agustín”, mientras que se justificaba y con-
sideraban como “travesuras del matrimonio el adulterio de los maridos”.40

Para las mujeres zitacuarenses eran más importantes las mujeres libres, 
sabias y ciudadanas, aquellas que leían la constitución. La imagen de la 
mujer mexicana que debían “exterminar”, en palabras de Elvira, era la de 
la mujer cristiana, madre, dominada por el clero y formadora de monagui-
llos. Una mujer que no sabía más que rezar el rosario y leer a Ripalda y los 

37  Sobre los protestantes de Oaxaca, véase Francie Chanssen-López, From liberal to 
Revolutionary Oaxaca. The View from the South. México 1867-1911 (Pensilvania: University 
Press/University Park, 2004), 455-456. Sobre las protestantes de Tela de Ocampo, véase: 
“Mujeres heroicas”, Regeneración, México, 15 de enero de 1901, p. 3. 

38  “Las doctrinas zitacuarenses prosperan”, Laurel y Olivo, Zitácuaro, 6 de octubre de 
1901, 6. 

39  Biblioteca Virtual Antorcha, “Invitación al Partido Liberal”, acceso 20 de noviembre 
de 2020, http://www.antorcha.net/biblioteca_virtual/historia/programa/3.html.

40  “El Divorcio”, El Boazeo, 25 de abril de 1902, 1.



MENDOZA GARCÍA128

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

periódicos católicos como La Voz de México, El Tiempo y El País. Para con-
trarrestar a este tipo de mujer —formada por el clero y de lo cual culpaban 
a los hombres, pero más a las propias mujeres, que a decir de Carner, algu-
nas de ellas eran parte de un “aparato represivo […] que vigilan a las hijas 
y se cuidan a sí mismas, asistidas por los sacerdotes y confesores”—,41 
se necesitaban mujeres educadas capaces de expresar sus ideas, lo cual se 
lograría sólo con la enseñanza liberal, moderna y democrática en la que las 
mujeres se formarían siendo amantes de la libertad y el liberalismo, a la 
sombra de los héroes liberales nacionales y locales.42 

Para evitar que el clero se adueñara del hogar doméstico y destruyera 
las libertades civiles de las mujeres, en un tono por demás exaltado, Elvira 
propuso que el Congreso impulsara lo siguiente: que prohibiera a los padres 
de familia liberales, y a todos los miembros de los clubes, la práctica del bau-
tismo y el matrimonio eclesiástico; que advirtiera que se publicaría el nom-
bre del transgresor en la prensa en caso de infracción; que los clubes 
deberían llevar un libro de nacimientos y otro de matrimonios en los cua-
les se anotarían los nombres de quienes infringieran los preceptos, dándo-
se a conocer su identidad en toda la república por medio de los periódicos 
liberales en los que se agregaría la nota “que desempeñando papel de hipó-
crita, se introdujo artera y traidoramente en las filas de los verdaderos 
soldados de la libertad”. De no hacerlo, señaló, “marcáis vosotros con ráfa-
gas de oscurantismo la senda que ella marca con resplandecencias de pro-
greso”. Elvira llamó a las mujeres a no ser cobardes ni estar sometidas a 
servidumbre, sino ser resolutivas, forjadoras de libertad y de civilización.43

En una sociedad en que la “Iglesia concebía la institución del matrimo-
nio como la única forma de crear una familia”44 y la única manera en que 
la mujer podía tener valor, la propuesta de Elvira resultaba ser demasiado 
progresista porque anteponía la individualidad de las mujeres como la úni-
ca forma de independizarse de la tutela de los hombres y escapar del con-
trol eclesiástico. Aunque tiempo después ella misma se preguntaba si el 
Congreso “no se habría espantado de esas conclusiones”, lo que sí esperaba 
con certeza y así lo expresó fue que “la augusta personalidad del liberalismo 

41  Carner, Françoise, “Estereotipos femeninos en el siglo XIX…”, 6.
42  “Primer Congreso Liberal. Discurso de la Srita. Elvira Colín”, Diario del Hogar, 23 de 

febrero de 1901, 1.
43  “Primer Congreso Liberal. Discurso de la Srita. Elvira Colín”, Diario del Hogar, 23 de 

febrero de 1901, 1; Laurel y Olivo, Zitácuaro, 6 de octubre de 1901, 3.
44  Carner, “Estereotipos femeninos en el…”, 105.



MUJERES LIBERALES Y PRESBITERIANAS EN EL CONTEXTO DEL CONGRESO 129

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

sin miedo diga a la república mexicana abriendo la página del gran libro del 
Congreso en el cual esa conclusión fue escrita: la libertad tiene también sus 
campanadas de arrebato y sus toques de degüello: Zitácuaro tocó a arreba-
to y degüello en sus combates contra el clericalismo”.45 

Gracias a su intervención en el Congreso Liberal, este grupo de mujeres 
amplió sus redes de sociabilidad relacionándose con las logias masónicas 
de Zitácuaro, de la ciudad de México y con los clubes liberales de otros 
estados. En 1902 las logias Allende y José María Morelos y Pavón, del Rito 
Mexicano Reformado de Zitácuaro, las invitaron a ser partícipes de una 
fiesta democrática en la que Guadalupe y Carlota fueron recibidas con el 
himno nacional, toda vez que les concedieron los puestos principales en 
dicha reunión.46 De igual forma recibieron la invitación de las damas ma-
sonas que integraban la Gran Logia del estado de Hidalgo para participar 
como oradoras en un evento patriótico en Tepeji del Río, donde fueron 
acogidas con una tenida blanca.47 El evento fue narrado en el suplemento 
al número 4 del periódico Leona Vicario,48 desde donde las mujeres invita-
ron a las prensas protestante y liberal para que tomaran parte en las conme-
moraciones cívicas, entre ellos al periódico La Buena Lid, órgano de la Iglesia 
Episcopal Mexicana de rito anglicano, publicación que agradeció la invita-
ción, deseándoles el “más brillante éxito en su acto patriótico”.49

La influencia de las hermanas Colín, según lo afirmó el periódico Lau-
rel y Olivo,50 motivó a las mujeres de Puebla, agrupadas en la Sociedad 
Racionalista Liberal y Mutualista de Xochiapulco, a redactar un programa 
con base en las resoluciones de las delegadas de Zitácuaro al Congreso 
Liberal. Dicho programa incluyó no apadrinar en confirmaciones, bautizos 
o matrimonios religiosos; no admitir a nadie que hubiera infringido la 
constitución de 1857; no comulgar con personas opuestas a las doctrinas 
religiosas de la asociación; que todo padre de familia tendría un ejemplar 
del credo religioso de la corporación al cual se le daría lectura cada ocho 
días; y que las reuniones serían de carácter social, profesional y político. 

45  “Conclusiones presentadas”, El 93, Zitácuaro, 24 de febrero de 1901, 4.
46  El Boazeo, 3 de abril de 1902, 3-4.
47  “Programa”, El Diario del Hogar, 28 de mayo de 1902, 2; “Notas toluqueñas”, La Voz 

de México, 15 de junio de 1902, 2.
48  “Gloria al Partido Liberal. Programa”, Diario del Hogar, 28 de mayo de 1902, 2. 
49  “Monumento a Ocampo”, La Buena Lid, 1 de junio de 1902, 8.
50  “Las doctrinas zitacuarenses prosperan”, Laurel y Olivo, Zitácuaro, 6 de octubre de 

1901, 6. 



MENDOZA GARCÍA130

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

Sin embargo, este programa tuvo un tinte más radical, debido a que las 
prohibiciones incluyeron a los protestantes,51 lo cual suscitó una severa 
crítica de parte de la misión metodista episcopal, quien reprobó lo que 
llamó “fanatismo moderno”.52

La imagen de las mujeres de Zitácuaro en la prensa

Al leer las crónicas escritas por la prensa liberal sobre la participación de 
las mujeres en el Congreso, se ve claramente que no hubo más que elogios 
para las hermanas Colín. Aunque se debe señalar que otra imagen de ellas 
la dieron los periódicos y articulistas católicos. El pastor Apolonio N. Co-
lunga, uno de los miembros del núcleo potosino que hacia 1902 cuando se 
disolvió el Club Ponciano Arriaga fue aprehendido y encarcelado,53 comen-
tó que las damas de Zitácuaro al hacer sus proposiciones habían sido se-
cundadas por la mayoría de los protestantes ahí presentes.54 Reconociendo 
su participación en el Congreso, el periódico político y liberal La Patria, de 
Irineo Paz, expuso que

[…] cuando las damas que componen el Club Liberal de Zitácuaro se presentaron, 

hubo un instante de profunda e inmensa sensación, todos los espectadores entu-

siasmados hasta el delirio, al ver a la mujer mexicana erguirse soberanamente sobre 

las timideces del fanatismo y poner el pie triunfante sobre las podredumbres y 

prostituciones de la Iglesia, prorrumpieron en frenéticas manifestaciones de alegría, 

de cariño, de respeto y de gratitud y la ovación alcanzó un grado de indescriptible 

frenesí jubiloso.55

El periódico independiente El Contemporáneo, publicado en San Luis 
Potosí, al hacer el recuento de las intervenciones, prestó especial atención 
al discurso de Aurora, de quien dijo “abordó la tribuna en medio de aplau-
sos nutridos y calurosos y de algunos vivas que tronaban el ambiente”. 
Calificó sus palabras como “llenas de brío y entusiasmo, con toda convic-

51  “Las doctrinas zitacuarenses…”, 6. 
52  “Fanatismo de una sociedad”, El Abogado Cristiano Ilustrado, 7 de noviembre de 1901, 458.
53  “Otra vez los clubes liberales. Una sesión tumultuosa”, Diario del Hogar, 28 de enero 

de 1902, 2.
54  Jean Pierre Bastian, Los disidentes. Sociedades protestantes y revolución en México, 

1872-1911 (México: Fondo de Cultura Económica/El Colegio de México, 1989), 221-122.
55  “La mujer liberal”, La Patria, 8 de febrero de 1901, 1. 



MUJERES LIBERALES Y PRESBITERIANAS EN EL CONTEXTO DEL CONGRESO 131

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

ción y buena fe”.56 Aseguró que ante su intervención por mucho tiempo 
habían resonado los aplausos, que fueron los mismos que había recibido su 
hermana Elvira, quien no había sido menos ovacionada.57 Por su parte, La 
Patria se refirió al discurso de Aurora como un ejemplo de que la mujer 
mexicana comenzaba a comprender la esclavitud en la que el clero la había 
tenido sujeta, como un mero instrumento de conquista embrutecedora. Era 
halagador, dijo, ver a mujeres que ya no llevaban sobre sí el yugo religioso 
que había ejercido sobre ellas el clero católico.58 Retrató, además, la forma 
en la que fueron recibidas en el Congreso, con ovaciones al ocupar la tribu-
na, y por sus “discursos completos y acabados” en contra del clero católico, 
que les habían valido ser interrumpidas a cada instante.59 

La prensa católica, por su parte, publicó duros calificativos sobre las 
hermanas Colín. En un artículo escrito en tono de sarcasmo e ironía, dijo 
que “Aurorita […] [era un] manojito de nervios revestido de piel de libre 
pensadora” y calificó su discurso de tonterías.60 Otros más, como La Voz de 
México, diario de la sociedad católica, dijeron sobre Elvira que era una 
“mujer desequilibrada cerebral muy digna de compasión”, de quien “por la 
condición de su sexo” no se debía tomar en cuenta.61 El enojo provino 
porque en su discurso Elvira se había referido directamente al periódico 
como la prensa que guiaba el proceder de las mujeres católicas, por ello su 
opinión no les mereció más que descalificativos y acusaciones como la de 
querer hacer una “incendiaria fraseología”; señalaron que su lugar estaba 
mejor en zurcir calcetas en vez de presentarse a un Congreso “en su parto 
intelectual”. 62 La compararon con la francesa de ideas socialistas Louise 
Michel, quien en su momento había sido el alma de los clubes revoluciona-
rios de Francia, pero que al final había terminado por ser una triste cele-
bridad por sus “arrebatos socialistas y parodia caricaturesca” al querer 
“prohibir los actos religiosos del clero católico”.63 Palabrerías, ideas inútiles, 

56  “El primer Congreso Liberal”, El Contemporáneo, 10 de febrero de 1901, 2.
57  “El primer Congreso…”, 2.
58  “El clericalismo y la mujer”, La Patria, 14 de febrero de 1901, 1.
59  “Al pueblo potosino”, El País, 17 de febrero de 1901, 2. 
60  “Bagatelas. Donde se proseguirá que todavía prosigue la Colín”, El País, 24 de junio 

de 1902, 2
61  “Elvira Colín. Su discurso en el Congreso de San Luis Potosí”, La Voz de México, 27 

de febrero de 1901, 2.
62  “Elvira Colín. Su discurso …”, 2.
63  “Elvira Colín. Su discurso...”, 2. Louise Michel, maestra, se afilió a la Primera Inter-

nacional en 1870 y participó activamente en la Comuna de París. Acusada de incendiaria y 



MENDOZA GARCÍA132

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

lamentables excesos, además de extemporáneos, así catalogaron su inter-
vención, señalando que los delegados del Congreso no podían tomar en 
serio sus “irrisorias declamaciones como delegada zitacuarense”. Por las 
“condiciones propias de su sexo” habría sido preferible, dijo el periódico, 
que se hubiera mantenido callada antes de prodigar su “iniciativa Colín, la 
desequilibrada de Zitácuaro”.64

Para el clero católico, en términos de su órgano La Voz de México, que 
se había caracterizado por ser el baluarte de los ataques hacia el protes-
tantismo desde sus primeras incursiones en la república,65 los discursos de 
las mujeres de Zitácuaro no eran más que desatinos y un claro ejemplo de las 
doctrinas de su impiedad. Su opinión, por su sola condición de ser mujeres, 
no era válida, ya que justo por serlo, éstas habían sido llamadas, quizá más 
fácilmente, por el movimiento social con otros fines que los que ellas mis-
mas perseguían. En contra de la figura de las mujeres zitacuarenses, poco 
devotas, pusieron como ejemplo a doña Carmen Romero de Rubio, espo-
sa del presidente Porfirio Díaz, “mujer piadosa, excelsa, apoyo incondicio-
nal del único gobernante en México que consiguió solidificar la paz pública”.66 
El contraste era enorme, dijeron, entre una mujer de costumbres católicas 
y los “gritos destemplados de las asociadas zitacuarenses, que son el error, 
las tinieblas, y que estarían mejor en el hogar que en el campamento donde 
se discuten los asuntos políticos”.67 

Se ve, de esta forma, un claro énfasis de la prensa católica en las ideas 
de que en temas públicos las mujeres no debían participar; que su papel era 
el de estar en la casa cuidando de sus hijos, atendiendo las labores propias 
de su sexo; que no tenían la capacidad para reconocer si habían sido mani-
puladas; y que se debían comportar como mujeres piadosas siguiendo el 
ejemplo de las mujeres católicas. Sin embargo, pese a esta visión sostenida 
de la figura femenina en la prensa católica, lo cierto es que la presencia de 
las mujeres liberales de Zitácuaro en el espacio público no volvió a ser la 

de querer matar al presidente del gobierno francés, Adolph Thiers, fue deportada a Nueva 
Caledonia en 1871. Bajo amnistía regresó a Francia en 1880; desempeñó diversos cargos 
sindicales y se convirtió en una importante dirigente y teórica del anarquismo revoluciona-
rio francés.

64  “Elvira Colín. Su discurso…”, 2.
65  Algunos ejemplos de los ataques de este periódico ante la incursión protestante se 

pueden consultar en “Varios vecinos de Tezontepec”, La Voz de México, 16 de diciembre, 
1879, 3; 16 de marzo de 1904, 2; 1 de septiembre de 1906, 1.

66  “Una dama ejemplar”, La Voz de México, 1 de marzo de 1901, 2. 
67  “Una dama…”, 2. 



MUJERES LIBERALES Y PRESBITERIANAS EN EL CONTEXTO DEL CONGRESO 133

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

misma, ya que fueron reconocidas por ser las redactoras de varios escritos 
en torno a temas políticos y sociales o, al menos, les imputaron ser las 
creadoras intelectuales de algunos de ellos, lo que implica que su fuerza 
ideológica tuvo un gran impacto al traspasar el espacio local. 

En 1902, por ejemplo, el periódico El Contemporáneo reprodujo un escri-
to titulado “Urgente para la Nación” en el que se mostraba cierta preocupación 
por que el grupo potosino formado por Camilo Arriaga, Librado Rivera y Juan 
Sarabia fuera conducido a la ciudad de México y que en el camino se le apli-
cara la ley fuga. Quien reprodujo la nota atribuyó su autoría a las damas zita-
cuarenses por contener la firma “Laurel y Olivo y Antonia Nava” y calificó 
dicho impreso de emitir “destemplados gritos de alarma” porque ello era in-
culpar directamente al jefe de la nación de ser “capaz de asesinar a sus ciuda-
danos”.68 Pidió a las mujeres que “calmaran sus nervios” y que dejaran de 
pronunciar “neuróticas calumnias”, mejor deberían de “cuidar de sus hijos si 
los tenéis, o de la cocina que ha de estar reclamando vuestra atención […] ya 
entonces podéis meter en vuestro cuarto a espadas en la política”.69

La filiación religiosa de las zitacuarenses tampoco pasó desapercibida 
para la prensa, la cual aseguró que muchos de los clubes políticos, fundados 
al calor del Congreso Liberal, estaban organizados por líderes evangélicos 
a quienes acusaron de violar las Leyes de Reforma, porque su condición 
religiosa de líderes de las congregaciones les impedía inmiscuirse en asun-
tos políticos. Resaltó el caso de los clubes de Zitácuaro, cuyos dirigentes 
habían asistido al Congreso como delegados de las agrupaciones patrióticas. 
El redactor de la nota que se publicó en el periódico La Patria preguntaba 
a El Abogado Cristiano, de la misión protestante metodista episcopal, que 
había negado las acusaciones de que pastores y una buena parte de los de-
legados pertenecieran a las filas del protestantismo en todas sus denomi-
naciones,70 “¿qué ideal persiguen estos líderes protestantes en los clubes?”, 
sobre todo cuando decían ser partidarios de la paz porfirista.71

68  El Contemporáneo, 13 de febrero de 1902, 2. El nombre de Antonia Nava en el perió-
dico hacía alusión a una de las mujeres de la independencia apodada La Generala, recordada 
en Zitácuaro como heroína nacional. Luis González Obregón, “Las heroínas de la indepen-
dencia”, El Faro, 15 de septiembre de 1900, 140.

69  El Contemporáneo, 13 de febrero de 1902, 2.
70  “Otra vez el corresponsal de la Patria. Mucha bilis y poca lógica”, El Abogado Cristia-

no Ilustrado, 12 de junio de 1902, 190.
71  Pese a la negativa de El Abogado, se sabe que asistieron al Congreso los pastores 

presbiterianos Apolonio N. Colunga y Hexiquio Forcada; además de Eucario M. Sein, perio-
dista y representante de la Iglesia de los Amigos. El Abogado Cristiano Ilustrado, 9 de julio de 



MENDOZA GARCÍA134

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

Por su parte, en el periódico católico El País, de Trinidad Sánchez Santos, 
salió una nota que se refirió al Club Leona Vicario, en un tono sarcástico y 
hasta cierto punto picaresco, como el “Club Colín porque ahí todo tiene cola. 
Es Colín la presidente y Colín la secretaria y son Colín las vocales y Colín 
las asociadas, Colín la tesorera y Colín la bibliotecaria”.72 Se las acusó de 
formar un ejército de “colines” y un “club de demagogas”. La nota escrita 
en un tono satírico hacía referencia al hecho de que en una fiesta patriótica en 
honor a Benito Juárez celebrada en Zitácuaro, “Aurorita y Laurita Colín” lo 
habían comparado con “Dios”; qué dirían los católicos, los protestantes, los 
judíos y los mahometanos con tal comparación, se preguntaron.73 Dicha 
similitud no era nueva si se recuerda que los liberales de Zitácuaro adaptaron 
su religiosidad presbiteriana a los valores cívicos, formando una religión 
cívica, donde la divinidad del Jesús cristiano fue sustituida por el culto a 
Benito Juárez, a quien llamaron el Cristo Mexicano, y donde la común frase 
católica “verdad de Dios”, fue suplida por la frase “verdad de Benito Juárez”.74 

La escuela liberal de Zitácuaro

En el Congreso de San Luis Potosí, Aurora Colín había propuesto fundar 
establecimientos de instrucción liberal para reforzar el patriotismo de la 
población a través de la enseñanza de sus deberes cívicos, buscando con 
ello una instrucción “si no plenamente liberal, al menos no tan servil 
con respecto a Roma”.75 A su regreso a Zitácuaro, las delegadas delinearon 
un programa en consonancia con los valores y los símbolos del libera-
lismo militante, abandonando el modelo positivista del Estado lleno de 
conocimientos y de ciencias, que si bien eran útiles, necesitaban el ele-
mento indispensable de la ética.76 La función de la escuela liberal sería la 

1903, 233. “Delegados al primer Congreso Liberal”, Regeneración, 23 de febrero de 1901, 4-6. 
“El Abogado Cristiano no es partidario de la verdad”, La Patria, 31 de mayo de 1902, 1.

72  “Otra vez Pérez y las Colín”, El País, 26 de julio de 1902, 2.
73  “Otra vez Pérez…”, 2.
74  Citado en Eduardo Mijangos y Leticia Mendoza García, “Instrucción cívica y liberal 

del presbiterianismo en el distrito de Zitácuaro, 1894-1902”, Tzintzun. Revista de Estudios 
Históricos, n. 54 (julio-diciembre 2011), 85.

75  “Conclusiones presentadas”, El 93, 24 de febrero de 1901, 3; “El Primer Congreso 
Liberal”, El Contemporáneo, 10 de febrero de 1901, 2. 

76  El proyecto de instrucción pública impulsado por los gobiernos del México indepen-
diente tuvo su consolidación durante la restauración de la república, ya que fue durante este 



MUJERES LIBERALES Y PRESBITERIANAS EN EL CONTEXTO DEL CONGRESO 135

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

de educar al pueblo y concientizarlo sobre el respeto a las leyes, la celebra-
ción de los días de la patria, así como de la importancia de la práctica del 
registro civil, haciendo conciencia sobre no bautizar ni celebrar matrimo-
nios religiosos entre ciudadanos liberales.77 

En esta empresa también se embarcaron las mujeres zitacuarenses egre-
sadas de las normales presbiterianas, educadas bajo cuatro baluartes: “Fe-
minidad, nacionalismo liberal, ilustración y cristianismo”.78 Su educación 
fue impulsada por los primeros misioneros que llegaron al distrito en 1876, 
quienes promovieron su oferta escolar para fortalecer a las nuevas genera-
ciones de mujeres, las cuales serían educadas bajo una moral cristiana y un 
fuerte apego nacionalista. Para preparar a esta mujer vanguardista y mo-
derna la misión fundó en el país dos escuelas normales para señoritas, una 
en Saltillo y la otra en la ciudad de México.79 En esta última se prepararon 
Raquel Reyna Vaca, Alvina Vaca, Hermelinda Meza, Esperanza Escutia 
Olivares, Elvira Paniagua, Juvencia Serrato, Eliezer Vaca, Flavia Esquivel, 
Soledad Vaca, Carlota Beléndes y Rita Vaca. Aunque ha sido difícil rastrear 
su trayectoria y participación en las escuelas de la misión y las escuelas 
liberales, se conoce que después de haber concluido sus estudios y obtener 
su título se incorporaron a las escuelas de primeras letras, estatales, liberales 
y de la misión, como maestras y directoras.80

Sobre las profesoras se sabe que Raquel Reyna, Carlota Beléndes y Her-
melinda Meza fueron maestras y directoras de la escuela mixta ubicada en 
el rancho El Aguacate, en Tuxpan.81 Juventina Serrato, hija del reconocido 

periodo, con Gabino Barreda, cuando se definieron las bases jurídicas, que en adelante se-
guiría el régimen porfirista, al dictarse una serie de leyes que tuvieron como propósitos 
fundamentales la competencia del Estado en la educación, una educación independiente del 
clero y la transmisión del “dogma liberal”, cuyo propósito fue el de lograr la integración 
nacional sobre la base de la “ciudadanía” y conseguir una educación moderna “positivista”, 
alejada de la filosofía espiritual que impregnaba los salones de clase. Al respecto, véase Guerra, 
México: del antiguo régimen, t. 1…, 395-396. 

77  Roberto López Maya, Tuxpan (Michoacán: Gobierno del Estado de Michoacán, 1979), 
161-162.

78  Jean Pierre Bastian, “Modelos de mujer protestante”, en Presencia y transparencia. La 
mujer en la historia de México, coord. de Carmen Ramos Escandón (México: El Colegio de 
México, 1987), 171, 173.

79  El Faro, 1 de marzo de 1899, 34. 
80  “Las escuelas de los protestantes”, El Faro, 15 de abril de 1889, 61; “Calificaciones en la 

Escuela Normal Presbiteriana de México, en el año 1901”, El Faro, 1 de noviembre de 1901, 
163; “Escuela Normal Presbiteriana para Señoritas, México”, El Faro, 1 de noviembre de 1902, 164.

81  “La escuela Evangélica de Aguacate y la dedicación de la nueva casa de oración”, El 
Faro, 15 de octubre de 1894, 158.



MENDOZA GARCÍA136

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

liberal Francisco Serrato, quien había muerto en Guaniro a manos del ejér-
cito Francés, se desempeñaba como directora de una escuela de niñas de 
Zitácuaro,82 al igual que Elvira Paniagua, quien además fue directora de la 
escuela de primeras letras de Áporo.83 Lidia Bautista, de Zitácuaro; Natalia 
Mena de García, de Tuxpan; Eleazar Vaca, de Áporo; Guadalupe Lozada; 
Flavia Esquivel; y Paula León, todas ellas fueron profesoras en las escuelas 
de la misión, mientras que Paula trabajaba en una casa comercial. Por su 
parte, Eleazar Rocha de Navarro, de Jungapeo, y Raquel Valdez fueron 
maestras en el colegio Alberto Lea College. Otras más como González, So-
lórzano, Calvo y Perea trabajaban en la escuela del rancho de El Aguacate, 
de Tuxpan.84 

A dos años de haberse celebrado el congreso se habían establecido en 
Zitácuaro dos escuelas liberales sostenidas por las juntas femeniles, las 
cuales externaron su interés en ampliar su proyecto a las escuelas de la 
misión, entre ellas la escuela “Melchor Ocampo” de Zitácuaro,85 la escue-
la del rancho El Aguacate,86 la escuela de la ranchería La Libertad de El 
Agostadero,87 y la escuela de San Francisco Coatepec.88 El primer plantel 
estuvo ubicado en Zitácuaro y el segundo se encontraba en Tuxpan, el cual 
continuó abierto hasta el año de 1917.89 Sobre la escuela de Tuxpan no se 
conoce suficiente; sin embargo, sobre la escuela de Zitácuaro se sabe que 
contó con el beneplácito del prefecto porfirista Aurelio Arciniega y que 
fue un plantel para niñas que recibió el nombre de Leona Vicario. Fue 
fundada en 1902 por la familia de Andrés Pérez y su esposa Arcadia Vega, 
quien quedó como responsable. Al egresar de la normal, Carlota Beléndes, 
Raquel Reyna, Flavia Esquivel, Eliezer Vaca y María Castillo se incorpora-
ron a dicha institución como maestras. Hasta 1905 el plantel fue dirigido 
por María Dolores López.90 

82  “La hija de un valiente patriota”, La Patria, 1 de diciembre de 1893, 3.
83  “Notas de Michoacán”, El Faro, 15 de enero de 1905, 11. 
84  “Reminiscencias”, El Faro, 2 de diciembre de 1910, 770-771.
85  Vicente Marín Iturbe, Zitácuaro: Recopilación histórica (México: Taller Tipográfico 

Moctezuma, 1963), 262. 
86  “La escuela Evangélica de Aguacate y la dedicación de la nueva casa de oración”, El 

Faro, 15 de octubre de 1894, 158.
87  López Maya, Tuxpan, 28. 
88  “Las fiestas de Navidad en algunas de las congregaciones del Distrito de Zitácuaro”, 

El Faro, 1 de febrero de 1895, 19.
89  López Maya, Tuxpan, 161-162. 
90  Citado en Mijangos y Mendoza García, “Instrucción cívica…”, 73-79.



MUJERES LIBERALES Y PRESBITERIANAS EN EL CONTEXTO DEL CONGRESO 137

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

En marzo de 1901 una comisión presentó el reglamento en el que que-
daron asentadas las bases generales de la instrucción liberal. Ésta se impar-
tiría en las escuelas y demás establecimientos de enseñanza fundados y 
sostenidos por los clubes y juntas liberales del distrito conformados por 
hombres y mujeres laicos y presbiterianos. La instrucción sería “gratuita, 
científica, laica, liberal, cívica y patriótica”. Los clubes organizarían confe-
rencias públicas para fomentar la instrucción cívica; las escuelas serían 
primarias, secundarias, superior o para adultos, para hombres, mujeres 
o mixtas. Los planteles tendrían una leyenda que diría: “Establecimiento 
de Instrucción (primaria, secundaria o superior), laica, liberal, cívica y 
patriótica. Para niños, niñas o adultos, según fuera el caso”.91 

Respecto de la organización escolar, las escuelas serían dirigidas por 
una Junta de Instrucción que se encargaría de nombrar a los sinodales para 
los exámenes y del pago de los profesores. Sobre los exámenes, éstos se 
realizarían “cada fin de año escolar y serían públicos […] [mientras que] 
las calificaciones asignadas […] serían mediana, buena, sobresaliente, men-
ción honorífica y premio”. Los reconocimientos y diplomas serían expedi-
dos y firmados por los clubes y por la mesa directiva, quienes supervisarían 
el orden de las escuelas realizando visitas cuatro veces al año.92 

De manera similar al proyecto liberal, la escuela liberal y presbiteriana 
impulsó en las mujeres una identidad mexicana y valores culturales y cívi-
cos con el propósito de prepararla para la modernidad; la diferencia estribó 
en que el proyecto liberal de las hermanas Colín se rehusó a seguir trans-
mitiendo un estereotipo que continuara ayudando a concebir a la mujer 
como la cuidadora del hogar; quizá por ello no incorporaron las clases de 
economía doméstica, costura y moral familiar. Con lo anterior trataron 
de contrarrestar la visión de la mujer protestante, la cual no terminaba por 
dejar de lado el ideal de mujer cristiana, abnegada, llena de virtudes, a la 
“que le corresponde [el] […] combate [de] los males sociales, mientras que 
al hombre corresponde el de la lucha material e intelectual”. Es decir, mu-
jeres modestas, decentes, de moral evangélica y ética puritana, no frívolas, 
no vanidosas, sino “morales, intelectuales y espirituales”.93 En este sentido, 
aunque en las escuelas de las misiones se impartió una educación integral, 

91  Citado en Mijangos y Mendoza García, “Instrucción cívica…”, 75-76.
92  Mijangos, Mendoza García, “Instrucción cívica…”, 76.
93  Bastian, “Modelos de mujer protestante”, en Presencia y transparencia…, 175-178.



MENDOZA GARCÍA138

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

utilizando métodos modernos, las clases de educación religiosa, estudios 
bíblicos, cocina y costura ocuparon un lugar importante en las aulas.94

Se puede afirmar que esta forma de concebir la feminidad desde el 
punto de vista evangélico también correspondió a un estereotipo que 
dictaba cómo debían ser las mujeres, inculcado desde una concepción 
particular cristiana protestante. Se puso empeño, por ejemplo, en que 
para casarse, un “hombre juicioso” debía buscar una mujer protestante 
formada “al calor de los conceptos de la divina palabra […] que la subor-
dina al hombre, sin hacerla caer en la bajeza […] que su dignificación está 
en el hogar y en educar a sus hijos”. Se puso énfasis en que la mujer no 
debía abandonar a su marido, no debía ser “coqueta”, sino “piadosa” y 
encargada de la educación cristiana de los hijos.95 En este sentido, aunque 
“a las protestantes se les educaba para […] ser líderes [y] estar en la pri-
mera fila de las mujeres de México […], al mismo tiempo se les enseñaba 
a coser, tejer y cocinar”.96 

Tal vez por esta razón las mujeres de Zitácuaro pusieron gran empeño 
en que los postulados de la escuela liberal se impusieran dentro de las es-
cuelas de la misión. No se puede vislumbrar si se logró tal objetivo porque 
no se han conseguido localizar los documentos que permitan ahondar en 
el alcance del proyecto educativo, tanto misionero como liberal, en el dis-
trito. Lo que sí se puede afirmar es que el esfuerzo de las mujeres zitacua-
renses fue encaminado a formar a una mujer que no estuviera sometida a 
su marido y cuyas labores no sólo fueran el cuidado de los hijos. Se bus-
caba fortalecer a las mujeres para que lograran su igualdad intelectual y 
cívica, al lado de los varones, como ciudadanos de una misma república. 
Para lograr estos propósitos se propusieron combatir la raíz misma de 
todos esos males: el catolicismo y el “veto tirano y usurpador de los hom-
bres”.97 Además, formularon un modelo de mujer que tomara parte en los 
asuntos políticos y democráticos del país al lado del partido liberal.98

La postura de las mujeres de Zitácuaro fue sumamente progresista, sobre 
todo porque al lado de otras como Juana Gutiérrez, Elisa Acuña, Sara Estela 
y Dolores Jiménez formaron las bases que nutrieron el ideario político de 

94  Ulises Alvarado López, “Las diaconisas metodistas en México (1904-1979)” (tesis de 
licenciatura, Universidad Nacional Autónoma de México, 2009), 36, 68. 

95  “La mujer protestante”, El Faro, 15 de agosto de 1905, 124. 
96  Alvarado López, “Las diaconisas…”, 98-99.
97  “Las damas de Zitácuaro”, El Diario del Hogar, 17 de enero de 1901, 2. 
98  “Las damas de Zitácuaro”, El Diario del Hogar, 17 de enero de 1901, 2. 



MUJERES LIBERALES Y PRESBITERIANAS EN EL CONTEXTO DEL CONGRESO 139

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

lo que posteriormente sería el Partido Liberal Mexicano (1905).99 Compar-
tieron ideales también con las mujeres delegadas al congreso por los clubes 
de Veracruz de señoras y señoritas y con el club Antonia Nava de señoritas de 
Matehuala.100 Al lado de todas ellas, las zitacuarenses aportaron a la causa 
de las mujeres desde sus trincheras como periodistas y activistas sociales, 
sacudiéndose los prejuicios de su tiempo, constituyéndose en las pioneras 
de la reivindicación del papel femenino en la sociedad, utilizando para ello 
un espacio político de alcances nacionales que, al correr el siglo, retomarían 
otras mujeres como Hermila Galindo, quien hacia 1915 se pronunciaba por 
los derechos ciudadanos de las mujeres, defendiendo su capacidad intelectual 
para tomar parte en la vida pública al igual que los hombres, e incluso fue 
más allá al elevar a las mujeres sobre los varones en talento, facultades in-
tuitivas y aptitudes, toda vez que se pronunció por el voto femenino.101

Por lo anterior, se puede decir que el propósito de la escuela liberal fue 
promover el ideal de igualdad y la formación de mujeres y hombres ilus-
trados que no estuvieran sometidos a los dogmas de la Iglesia católica. Esto 
fue importante por dos razones: por una parte, impulsar el ideal de igualdad 
en la población estaba relacionado estrechamente con los ideales democrá-
ticos que parecían contraponerse al sistema de autoridad jerárquica de la 
Iglesia católica, el cual otorgaba un papel preponderante a los hombres, 
mientras que a las mujeres las colocaba en una posición subordinada. Por 
otro lado, el impulso a la formación de individuos ilustrados estaba ligado 
al concepto de ciudadano, en el cual entraban tanto hombres como mujeres 
formados en la escuela liberal. Para las mujeres, la escuela católica no invi-
taba a pensar, fomentaba el fanatismo, no las emancipaba, no daba la debida 
importancia a la ciencia y no formaba ciudadanos.102 

La respuesta del clero fue inmediata. Para debilitar el proyecto educativo 
liberal y protestante, el arzobispo Atenógenes Silva realizó una reforma edu-
cativa en los planteles católicos. Para ello publicó un edicto en el que dispuso 
que se abrieran dos escuelas elementales de niñas y niños al lado de cada 

  99  Yelitza Ruiz, Hilo Negro. Mujeres y revolución en el Partido Liberal Mexicano (México: 
Brigada para Leer en Libertad, 2020), 1-29, acceso 14 de marzo de 2021, https://brigadapa-
raleerenlibertad.com/documents/public/books_file/EwTOd8Y1YvX2tUpEXX0P8D-
056F0XwTKL5Ne6Pt5w.pdf. 

100  “Los delegados al Congreso Liberal”, Regeneración, 23 de febrero de 1901, 4-6; Re-
generación, 23 de junio de 1901, 5. 

101  Hermila Galindo, “La mujer como colaboradora en la vida pública”, El Pueblo, 11 de 
abril de 1915, 2.

102  “Enseñanza clerical”, Laurel y Olivo, 8 de diciembre de 1901, 9.



MENDOZA GARCÍA140

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

parroquia y estableció la Dirección General de Instrucción Primaria Católica 
encargada de vigilar los planes de estudio.103 Desde el punto de vista del pre-
lado, era urgente educar a la población con base en los preceptos que dictaba 
la Iglesia, la única capaz de inculcar en los alumnos una moralidad pública, 
mientras que la enseñanza protestante fue calificada como “portadora de 
herejías”.104 Sin embargo, la reconquista espiritual no cumplió con el fin de-
seado, entre otras cosas porque la religiosidad de la sociedad zitacuarense eran 
las Leyes de Reforma, según dijo en su momento el cura Mariano Vargas.105 
Pese al impulso, el proyecto de escuela liberal tampoco tuvo éxito, ya que la 
escuela Leona Vicario cerró sus puertas en 1905 debido a la falta de recursos 
económicos. Sobre la escuela de Tuxpan, a pesar de que continuó abierta 
hasta 1917, no se conoce más para ofrecer un balance justo de su trayectoria.106

Pese al poco éxito de la escuela liberal, las mujeres continuaron con su 
cruzada anticlerical contra el arzobispo Atenógenes Silva y el cura de Zitá-
cuaro, Mariano Vargas, quienes las tenían “por irreconciliables enemi-
gos”.107 A través del periódico Laurel y Olivo refutaron los dogmas católicos 
de la confesión, la excomunión, la eucaristía, el matrimonio, los diezmos y 
el bautismo,108 toda vez que lo invitaron a discutir tales temas utilizando 
la prensa como tribuna “para que los dogmas sean purificados con luz y 
los sacerdotes con moral y sabiduría”.109 Aunque no se sabe cuál fue la 
respuesta del arzobispo al reto lanzado por las mujeres de Zitácuaro, con 
motivo de este enfrentamiento el prelado pronunció su quinta carta pas-
toral, en la cual lamentó los ataques al clero y pidió evitar la lectura de los 
malos periódicos, haciendo referencia al Laurel y El Olivo.110 

103  “Boletín Eclesiástico”, La Voz de México, 15 de abril de 1902, 2; El Tiempo, 17 de 
febrero de 1905, 2. 

104  “Edicto del arzobispo de Michoacán D. Atenógenes Silva”, Boletín Eclesiástico, 15 
de diciembre de 1904, 618-619.

105  Moisés Guzmán Pérez, “Zitácuaro, la ciudad liberal”, en Pueblos, villas y ciudades de 
Michoacán en el Porfiriato, coord. de Gerardo Sánchez Díaz (Morelia: Universidad Michoa-
cana de San Nicolás de Hidalgo, 1991), 237. 

106  Mijangos y Mendoza García, “Instrucción cívica…”, 80-83.
107  “Fanatismo Liberal”, El País, 15 de enero de 1902, 3; “Entrada triunfal”, Boletín Ecle-

siástico, 15 de diciembre de 1901, 2; “Un Monseñor en la H. Zitácuaro”, Laurel y Olivo, 8 de 
diciembre de 1901, 3.

108  “La excomunión católica”, Laurel y Olivo, 8 de diciembre de 1901, 7.
109  “Desafío de las mujeres de Zitácuaro al arzobispo de Michoacán”, Laurel y Olivo, 18 

de agosto de 1901, 1-3.
110  “Quinta carta pastoral del arzobispo de Michoacán Atenógenes Silva”, Boletín Ecle-

siástico, 15 de agosto de 1901, 195-205.



MUJERES LIBERALES Y PRESBITERIANAS EN EL CONTEXTO DEL CONGRESO 141

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

Ante el proceder del arzobispo, siguieron una serie de refutaciones de 
parte de las mujeres zitacuarenses, quienes por medio de la prensa y en 
unión con los clubes liberales de los varones redoblaron sus críticas a la 
religión católica a través de la promoción y exaltación de las fiestas libera-
les en la ciudad.111 Actitud que El Diario del Hogar, de Filomeno Mata, elo-
gió, refiriéndose a las “bellas hijas de Zitácuaro” como mujeres “que con 
carácter espartano saben defender sus principios”.112

Conclusiones

En un contexto en el que la participación de las mujeres en los espacios pú-
blicos, conformados por las tribunas cívicas, los clubes liberales, los congre-
sos políticos y la prensa, estaba vedada y reservada a los hombres, sobresalió 
la figura de las mujeres zitacuarenses, quienes por medio de una opinión 
pública trataron de hacer valer sus derechos y reivindicar su papel dentro de 
la sociedad. Al calor de la efervescencia política y liberal del Congreso de San 
Luis, dieron a conocer su forma de concebir los problemas que aquejaban a 
la nación, por medio de un discurso bien estructurado que les permitió salir 
del anonimato y ser tomadas en cuenta, tanto en el nivel local como en el 
nacional. Su figura, como oradoras y articulistas, les mereció tanto elogios 
como críticas; sin embargo, más allá de eso, les permitió ser reconocidas 
como portadoras de una opinión legítima, reconociéndose como ciudadanas 
y como mujeres modernas con igualdad de derechos que los varones, en el 
sentido de poder expresarse, organizarse y llevar a cabo un activismo social 
y político. Lo anterior les ofreció el espacio para proponer educar por medio 
de la escuela liberal a las mujeres y así alejarlas de la influencia del clero. To-
maron distancia, también, de las escuelas presbiterianas porque éstas no 
lograron dejar de lado su visión cristiana de la figura de la mujer, que coin-
cidió con el estereotipo católico de ser buenas madres y buenas esposas. Al 
lado de otras mujeres, que en el ámbito nacional se pronunciaron para exigir 
los mismos derechos, rechazaron los estereotipos que les fueron asignados 
por la Iglesia católica, por los hombres y por las mismas mujeres, quienes 
coadyuvaron a apuntalar tal visión del papel femenino en sociedad. Como 
mujeres liberales, periodistas y activistas, aportaron, en materia de derechos 

111  “18 de julio en Zitácuaro”, Laurel y Olivo, 18 de julio de 1901, 4. 
112  El Diario del Hogar, 1 de febrero de 1902, 1. 



MENDOZA GARCÍA142

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

de las mujeres, al ideario del Partido Liberal Mexicano, el cual reconoció su 
voz y dio eco a sus demandas, permitiéndoles salir del anonimato al otorgar-
les nombre y apellido y, con ello, posicionarlas como sujetos de la historia. 
A partir de 1903, en que el grupo potosino se inclinó hacia el anarquismo, al 
lado de sus hermanos liberales, las mujeres zitacuarenses decidieron alejarse 
y continuar su activismo cívico y anticlerical en la prensa local conformada 
por los periódicos Antonia Nava, Leona Vicario y Laurel y Olivo. El motivo de 
esta decisión, como ya lo ha demostrado Mendoza, fue el haber estado 
de acuerdo con la postura antiporfirista del grupo potosino.113 Pese a lo 
anterior, su fortaleza radicó en que, al lado de otras mujeres, se atrevieron 
a levantar la voz en una sociedad que no estaba preparada para escucharlas.

Fuentes

Hemerografía 

Anuario Estadístico de la República Mexicana

Boletín Eclesiástico

El 93

El Abogado Cristiano Ilustrado

El Boazeo

El Contemporáneo

El Correo Español 

El Diario del Hogar

El Defensor de la Reforma

El Faro

El País

El Pueblo

El Tiempo

La Bandera de Ocampo

La Buena Lid 

La Patria

La Voz de México

Laurel y Olivo

Periódico Oficial de Michoacán 

Regeneración 

113  Mendoza García, “Política religiosa en Michoacán…”.



MUJERES LIBERALES Y PRESBITERIANAS EN EL CONTEXTO DEL CONGRESO 143

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

Bibliografía

Alvarado López, Ulises. “Las Diaconisas Metodistas en México (1904-1979).” Tesis 

de licenciatura. Universidad Nacional Autónoma de México, 2009. 

Bastian, Jean Pierre. “Modelos de mujer protestante.” En Presencia y transparencia. 

La mujer en la historia de México, coord. de Carmen Ramos Escandón, 163-180. 

México: El Colegio de México, 1987. 

Bastian, Jean Pierre. Los disidentes. Sociedades protestantes y revolución en México, 

1872-1911. México: Fondo de Cultura Económica/El Colegio de México, 1989.

Biblioteca Virtual Antorcha, “Invitación al Partido Liberal”, acceso 10 de noviembre 

de 2020, http://www.antorcha.net/biblioteca_virtual/historia/programa/3.html. 

Boladeras Cucurela, Margarita. “La opinión pública en Habermas.” Análisis, n. 26 

(2001), 51-70.

Carner, Françoise. “Estereotipos femeninos en el siglo xix.” En Presencia y trans-

parencia. La mujer en la Historia de México, coord. de Carmen Ramos Escandón, 

99-112. México: El Colegio de México, 1987.

Carta del señor Dr. José María Mata a Ocampo, México: 27 de julio de 1856. 

Chanssen López, Francie. From liberal to Revolutionary Oaxaca. The View from the 

South. México 1867-1911. Pensilvania, University Press/University Park, 2004. 

Cockcroft, James. Precursores intelectuales de la Revolución mexicana. México: Siglo 

XXI Editores, 1968. 

Guerra, François Xavier. México. Del antiguo régimen, a la revolución. 2 t. México: 

Fondo de Cultura Económica, 1985.

Guzmán Pérez, Moisés. “Zitácuaro, la ciudad liberal.” En Pueblos, villas y ciudades 

de Michoacán en el Porfiriato, coord. de Gerardo Sánchez Díaz, 225-241. More-

lia: Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, 1991.

Lau J., Ana. “La historia de las mujeres: una historia social o una historia de género.” 

En Presencia y transparencia. La mujer en la historia de México, coord. de Carmen 

Ramos Escandón, 159-169. México: El Colegio de México, 1987. 

López Maya, Roberto, Tuxpan. Michoacán: Gobierno del Estado de Michoacán, 1979. 

Marín Iturbe, Vicente. Zitácuaro: Recopilación histórica. México: Taller Tipográfico 

Moctezuma 1963.

Mendoza García, Leticia. “Política religiosa en Michoacán. El presbiterianismo en 

el Distrito de Zitácuaro.” Tesis de maestría. Universidad Michoacana de San 

Nicolás de Hidalgo, Instituto de Investigaciones Históricas, 2011. 

Mijangos, Eduardo, y Leticia Mendoza García. “Instrucción cívica y liberal del pres-

biterianismo en el distrito de Zitácuaro, 1894-1902.” Tzintzun. Revista de Estu-

dios Históricos, n. 54 (julio-diciembre 2011), 53-92.



MENDOZA GARCÍA144

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 63 (enero-junio 2022): 117-144 | e-issn 2448-5004 

doi: https://doi.org/10.22201/iih.24485004e.2022.63.77687

Representación que algunas señoras morelianas elevan al Soberano Congreso Consti-

tuyente contra la tolerancia de cultos. Morelia: Imprenta de Ignacio Arango, 16 

de julio de 1856. 

Representación que varias señoras de Pátzcuaro dirigen al Soberano Congreso Consti-

tuyente contra la tolerancia de cultos. Morelia: Imprenta de Ignacio Arango, 19 

de julio de 1856.

Ruiz Madrigal, Samuel. Zitácuaro bastión liberal y protestante. Centenario de la Iglesia 

Presbiteriana Getsemaní (1898-1998). Zitácuaro: s/e, 1998.

Ruiz, Yelitza. Hilo Negro. Mujeres y revolución en el Partido Liberal Mexicano. Méxi-

co: Brigada para Leer en Libertad, 2020. 

Saloma Gutiérrez, Ana. “De la mujer ideal a la mujer real. Las contradicciones del 

estereotipo femenino en el siglo xix.” Cuicuilco, v. 7, n. 18 (enero-abril 2000): 

1-18.

Santana Vela, Joaquín. “La religión y la opinión pública en la segunda mitad del 

siglo xix.” En El Estado laico y los derechos Humanos en México, 1810, 2010, 

coord. de Margarita Moreno Bonett, Rosa María Álvarez González, 169-179. t. 

1. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investiga-

ciones Jurídicas, 2012.

Teja Andrade, Jesús. Zitácuaro. Monografías municipales del estado de Michoacán. 

México: Gobierno del Estado de Michoacán, 1978.

Zarco, Francisco. Crónica del Congreso Extraordinario Constituyente 1856-1857. 

México: El Colegio de México, 1957.

Sobre la autora

Leticia Mendoza García es doctora en historia por el Instituto de Investi-
gaciones Históricas de la Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidal-
go. Actualmente es posdoctorante en el Instituto de Investigaciones 
Históricas de la Universidad Autónoma de Baja California. Sus líneas de 
investigación son política religiosa, migración y conversos al judaísmo, 
diversidades religiosas, educación protestante, prensa confesional y fac-
tores del cambio religioso. Entre sus publicaciones recientes destaca “Bau-
tistas y presbiterianos en la política religiosa de Francisco J. Múgica y 
Sidronio Sánchez Pineda, 1920-1924”, Historia Mexicana, v. 67, n. 3 (267) 
(enero-marzo 2018): 1199-1248.


	MYC_63_web.pdf
	EHMyCM_63_Interiores_WEB_CON-PLIEGO.pdf

