82 Resefias

Hans-Jiirgen Prien, Christianity in Latin America. Revised and expanded edition, Religion in the
Americas Series, Vol. 13, traduccion de Stephen Buckwalter, Leiden-Boston, Brill, 2013, 670 pp.

Insumiria muchas paginas consignar los méritos de esta obra, que ofrece en un Ginico volumen una
visién de conjunto de mas de cinco siglos de historia del cristianismo en América Latina. A lo largo de
sus casi 700 paginas, en efecto, el lector puede interiorizarse de la relacién del cristianismo con los
grandes procesos de la historia latinoamericana, desde la conquista a la Teologia de la Liberacion; desde
la problematica compleja de la evangelizacién de indigenas y africanos al impacto de la Ilustracién
dieciochescay el liberalismo decimonénico, a la formacién de los estados nacionales en el siglo XIx, a
los antagonismos entre catélicos y protestantes y a la emergencia de una conciencia ecuménica en las
Iglesias del continente.

Entre esos méritos hemos ya mencionado el mas obvio: no son muchas las obras de tan largo aliento
y tan amplios alcances contenidas en un Gnico volumen. En este sentido, el libro se ofrece como un
material de consulta Gtil para quienes investigan y ensefian la historia religiosa del continente. A ellos,
de hecho, esta dirigido: no se trata de un texto accesible a cualquier lector, pues da por supuesta una
cierta familiaridad con la historia que narra. La obra, por otro lado, llega muy oportunamente a manos
de los investigadores, a causa de la expansion de los estudios que en el subcampo de la historiografia
religiosa ha tenido lugar en los Gltimos decenios.

El libro es fruto del extenso trabajo del autor en dos diferentes &mbitos vinculados con la religién:
el historiografico y el pastoral, desarrollados ambos, en buena medida, en América Latina. Prien sabe
muy bien de qué habla, no solo por su vasta erudicién (de que da cuenta la amplisima bibliografia
que maneja, cuyo listado ocupa 76 paginas), sino también por su relacién con el mundo eclesiastico y
teolégico latinoamericano. Teblogo luterano, el autor vivié en Centroamérica y viajé por numerosos
paises latinoamericanos, en muchos casos como profesor visitante. Fue, ademas, profesor de Historia
de la Iglesia en la Facultad de Teologia Sdo Leopoldo en Brasil. Su familiaridad con el continente y
sus problematicas sociales, politicas y religiosas es, por lo tanto, verdaderamente estrecha. El libro
es ademas el resultado de 35 afios de reflexién: la primera versién de esta obra vio la luz en aleman
en 1978 y en espafiol en 1985. Por Gltimo merece ser destacado el hecho de que el volumen pone a
disposicion del lector, de manera indirecta, un amplio repertorio de literatura en lengua alemana a la
que no es posible acceder si se desconoce el idioma. En sintesis, el volumen nos ofrece la obra madura
de un te6logo que conjuga en sus escritos un impresionante manejo de informacién de primera mano
y una vastisima erudicién en materia de teologia cristiana e historia del cristianismo.

El libro dedica gran atencién al proceso de implantacién del cristianismo y al periodo colonial:
nueve de sus 12 capitulos estan referidos a la era de la dominacién del continente por parte de las
potencias ibéricas. En su economia interna, esos capitulos estan orientados, en gran medida, a explicar
las modalidades de la accién misionera y evangelizadora entre indigenas y afroamericanos. Es este un
rasgo que recorre de punta a punta el trabajo de Prien: su atencién por las clases subalternas, por los
grupos étnicos sometidos, por el didlogo (a menudo violento) entre la religién prescripta y la religién
efectivamente vivida, por los usos del cristianismo por parte de los sectores socialmente dominantes
para apuntalar su poder social y politico. Los Gltimos tres capitulos estin dedicados a la historia de los
siglos xIx y xX: la construccién y crisis de los Estados nacionales, las controversias entre conservadores
y liberales, los populismos, dictaduras y revoluciones del novecientos, y lo que el autor llama «the age
of ecumenismp», que en su lectura comienza con la década de 1960. Desde el punto de vista de su
equilibrio interno, entonces, podemos decir que es fundamentalmente un libro de historia colonial, ya
que se torna mucho mas genérico (y en algunos aspectos lagunoso) al tratar los siglos XIX y XX.

A mi juicio la obra de Prien merece, por otro lado, tres comentarios criticos: dos mas bien breves y
referidos especificamente a su trabajo, por un lado, y luego un tercero mas amplio, que remite a ciertos
rasgos que lo acomunan con buena parte de la historiografia religiosa del continente.

El primero de ellos se relaciona con la forma en que su calidad de tedlogo incide en su trabajo como
historiador. El autor comparte con Enrique Dussel y la Comision para el Estudio de Historia de la Iglesia
en América Latina y el Caribe (CEHILA) una visién que combina las miradas teolégica (liberacionista) e
histérica. De alli que el trabajo pueda resultar por momentos desconcertante para quien se aproxima a
él animado por motivaciones ajenas a la religion. En efecto, algunos de los conceptos que usa el autor,


dx.doi.org/
http://www.sciencedirect.com/science/journal/01852620
http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/revistas/moderna/moderna.html
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
mailto:mariozuca@yahoo.com.mx
mailto:mariozuca28@gmail.com
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.05.009
mailto:jtroisimelean@gmail.com
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.07.001
mailto:jecv@unam.mx
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.09.003
mailto:mfernandez@ciesas.edu.mx
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.09.004
mailto:irinauta@hotmail.com
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.07.002
mailto:camipero@gmail.com
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.07.003
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
mailto:sosenski@unam.mx
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.09.001

Resefias 83

incluso algunos tan centrales como el de «Iglesia», provienen explicitamente de la teologia. Asi, por
ejemplo, el autor nos explica al comienzo de la obra que

On the basis of Luther’s ecumenical concept of «church», which takes its starting point in the
affirmation of belief in the church in the third article of the Apostolic Creed and regards its earthly
images as «corpora mixta», I do not see any difficulty in subsuming under the concept of «church» or
«denomination» the history of immanent communities that understand themselves as the church of
Jesus.

La teologia sobrevuela el discurso histérico de Prien: la comunidad de creyentes es calificada en
reiteradas ocasiones como «Pueblo de Dios», y no es raro que uno se tope con consideraciones de
caracter teolégico-pastoral (hallaremos un ejemplo mas abajo). Si bien seria injusto afirmar que la
calidad de la obra se ve comprometida por esa mirada religiosa, es prudente advertir al lector —-sobre
todo al que no la comparte- que constituye uno de los fundamentos del discurso del autor e incide,
por ende, en la orientacién general del libro.

Un segundo comentario critico merece la bibliografia que maneja el autor. He mencionado ya su
impresionante vastedad y el aporte que significa para al lector que no domina el aleman el tener
acceso, de manera indirecta, a una amplia produccién en ese idioma. Debo decir, sin embargo, que (en
algunos casos al menos) la literatura no esta suficientemente actualizada. Para poner como ejemplo el
caso que mejor conozco, el relato que da cuenta de la historia religiosa argentina de la primera mitad
del siglo xi1x se basa en la obra de Juan Carlos Zuretti (1945), de Cayetano Bruno (1972) y de Emilio
Mignone (1994), de modo que no toma en consideracién las contribuciones de los Gltimos 20 afios, que
en referencia a ese periodo histérico han sido abundantisimas y han marcado una verdadera divisoria
de aguas en su interpretaciéon. Sobre todo si tenemos en cuenta que Mignone, un hombre respetado
por su acciéon en defensa de los derechos humanos mas que por su produccién historiografica, basé
también su trabajo en las obras generales de Zuretti y Bruno. El tratamiento de la historia argentina
del siglo xx también se basa en bibliografia un tanto afiosa.

El tercer comentario critico se refiere, como llevo dicho, a rasgos comunes entre la obra de Prien
y buena parte de la produccién historiografica sobre el tema, rasgos que implican presupuestos tan
asumidos que raramente han sido puestos en cuestién, aunque a esta altura convendria que lo fueran,
y seriamente.

Uno es la presunta existencia de una entidad a la que se llama «Iglesia colonial» y de la que a veces
se predica todo tipo de cosas. En muchas obras, dotada de rasgos antropomorficos, esa entidad piensa
y actda, triunfa y fracasa, define estrategias, se propone objetivos, etcétera. A menudo esa entidad
se encuentra en armonia o en conflicto con otra de dudosa existencia en periodos tan tempranos: el
«Estado colonial». Esas dos entidades, desde el siglo xviil en conflicto, ejercen su poder sobre algo que
se llama «sociedad colonial». Asi encontramos numerosas investigaciones sobre las relaciones entre
«Estado colonial», «<sociedad colonial» e «Iglesia colonial». Pero esa «Iglesia colonial», que es el vértice
del tridngulo que nos interesa al comentar la obra de Prien, no existe mas que en la cabeza de los
historiadores. Su singularidad como entidad institucional contrasta con el uso siempre plural que se
advierte en la documentacién de la época, en la que se habla de las «Iglesias de Indias». Cuando en
las fuentes anteriores al siglo x1x se habla de «la Iglesia», el término remite a una definicion teoldgica,
no institucional. Asi, por ejemplo, se habla de la «disciplina de la Iglesia» para referirse al derecho
canodnico, es decir, a las normas que reglan la vida de la comunidad de creyentes, legos, clérigos o
religiosos que sean. Se habla también de «estado eclesiastico» en referencia al clero y en contraposi-
cién al mundo de los legos, pero el término designa entonces a un estamento, no a una «institucién
eclesiastica» (el uso de este término es también habitual en la historiografia) inexistente en cuanto
tal. Que el clero detente un cuasimonopolio sacramental no hace de él una institucién animada de
propésitos propios y capaz de delinear auténomamente estrategias para alcanzar sus objetivos. No
hay una institucién eclesiastica en época colonial, sino un conjunto de corporaciones que adminis-
tran el culto, la pastoral y la justicia eclesiastica, corporaciones de muy diverso tipo y a menudo en
conflicto entre si, cuyas acciones solo son coordinadas por el rey y por el Consejo de Indias. Cier-
tamente es muy atractivo (y muy cémodo) enunciar predicados de una supuesta «Iglesia colonial»,
pagando tributo con ello a nuestras herencias funcionalistas (de las que nadie esta libre del todo), a
los discursos politicos de los catélicos y los liberales decimonédnicos que acufiaron el término, y a un



84 Resefias

presupuesto teolégico cristiano, que ve en la Iglesia una entidad de existencia milenaria. Pero cuando
se observa con lupa el funcionamiento del mundo eclesiastico colonial, especialmente en las areas
marginales del imperio, lo que se ve no es una «institucién eclesiastica» en accién, sino ese conjunto
de corporaciones auténomas entre si (pero nada auténomas de la politica regia y del resto de la trama
estamental y corporativa) que solo en el siglo xix transité hacia su unidad. Achatando esa configura-
cién compleja con el concepto de «Iglesia colonial» se pierden de vista cuestiones tan fundamentales
como el proceso que dio a la luz a la Iglesia y al Estado, tal como se los comenz6 a conceptualizar en el
siglo XIX.

Otro presupuesto encubre el uso del término «regalismo», que no solo Prien usa abundante-
mente, acompaiiado de diferentes adjetivos tal vez agravantes (como «aggressive Bourbon regalismp,
«republican regalismp, «regalistic liberalismp», etc.), sino que es asimismo habitual en casi toda la biblio-
grafia referida a la historia religiosa latinoamericana. Ante todo cabe observar que el origen del término
es tardio: por lo que sé no se lo encuentra en escritos anteriores a la Revolucion Francesa, es decir,
a ese conflictivo contexto politico-religioso que marcé como ningin otro la confrontacién entre el
catolicismo y sus enemigos de los siglos siguientes. Ello implica que en tiempos de Carlos IIl, monarca
a quien se suelen endilgar las mas furibundas actitudes «regalistas», la palabra no existia. Por cierto, la
cosa es siempre anterior a la palabra, pero el contexto en que se acufia un vocablo dice también mucho
acerca de sus connotaciones. Las del término «regalismo» y sus derivaciones son claramente negati-
vas: nadie, creo, se llam6 nunca a si mismo «regalista», desde que desde sus origenes (pero también
en lo sucesivo) se lo usé para denunciar actitudes abusivas hacia el poder eclesiastico. El «regalismo»
es por definicién intrusivo. Fue, si no me equivoco, Marcelino Menéndez Pelayo quien en su lectura
tradicionalista y catélica de la historia de Espafia acusé a los Borbones de ser los primeros «regalistas»,
empezando por Felipe V. Como sabemos, el uso de las palabras no es gratuito. No deja de afectar a
nuestra comprension del pasado el uso de un término tan connotado negativamente para calificar las
politicas eclesiasticas de los sucesivos Borbones, de los gobiernos republicanos surgidos de las primi-
tivas colonias espafiolas o del Imperio del Brasil. Al hacerlo se toma partido, aun sin saberlo, frente a
polémicas sobre la legitimidad de modos de intervencién del poder civil en la vida eclesiastica que,
por razones politicas y en ciertos ambitos catélicos (ultramontanos), dejaron de verse en el siglo xvii
como naturales para empezar a juzgarse escandalosos. Nuestra tarea como historiadores desde luego
no es esa.

Un tercer presupuesto presente en la obra de Prien y en buena parte de la bibliografia se relaciona
con el concepto de «secularizacién». La historiografia religiosa latinoamericanista, por lo general, lo
utiliza con las connotaciones que le confirié la teoria clasica socioldgica, que responden (por decirlo
brutalmente)alalégica de la sabana corta o de un juego de suma cero entre religion y no religion. Desde
esa perspectiva, cuando hay secularizacién se reduce proporcionalmente el espacio de la religién. Por
eso la «secularizacién» es algo que hace el Estado, que desde el siglo XVIII (con el «aggressive Bourbon
regalism») interfiere en la vida de la Iglesia para usarla con finalidades seculares, o bien la expulsa de
algunos de sus tradicionales ambitos de accién. Para Prien,

Secularization refers first of all to the confiscation of church-owned real estate (mortmain), a mea-
sure already initiated by the Enlightened despotism of the Bourbons and then accelerated by the
liberals in the newly independent states. In a broad sense, measures such as the introduction of civil
registries, civil marriage and divorce, the assumption of ownership of cemeteries by municipalities,
establishing a minimum age for entering into a monastic orders or for taking holy vows, can all be
subsumed under the concept of «secularization,» for «the separation of religion, on the one hand, and
culture, economy, state, and science, on the other,» is the manifestation of a secularization of thought,
which needs not be seen only negatively, as Gogarten rightly pointed out, for it is wise for faith to refrain
from «intervening in the works of wordly existence and wordly procurement, which are reserved to
reason.» (p. 292)

Tomemos nota de la reflexién teolégica con que finaliza el parrafo. También del hecho de que las
citas provienen de un texto de 1961. En esta perspectiva son los Estados (el «<Bourbonic despotism»
y luego «the newly independent states» en manos liberales) los agentes de la secularizacién: son
ellos los que confiscan tierras, introducen el registro civil, el matrimonio civil y el divorcio, etc. En
los Gltimos decenios la sociologia religiosa ha trabajado mucho con el fin de repensar la naturaleza
de la secularizacién y los alcances del concepto. Las posturas mas interesantes, me parece, son las



Resefias 85

que en lugar de concebirla como progresiva marginaciéon de la religién la ven como un proceso de
permanente recomposicién o reacomodamiento. Es decir, la secularizacién no consistiria meramente
en la «expulsién» de la religién de determinados ambitos, sino fundamentalmente en la mutacién de
las creencias, en su relocalizacién y reorganizacion. La «expulsién» y las confiscaciones, que efectiva-
mente existieron, serian resultado de un proceso de «laicizacién» relacionado efectivamente con la
construccion del Estado en sus varios niveles, que constituyé un aspecto de ese proceso mas general,
de indole mas bien religiosa y cultural, que llamamos secularizacién. Esta nueva perspectiva abre vas-
tos horizontes a la investigacion, desde que permite visualizar mejor fendmenos de indole variada y
compleja, liberar el concepto de su esquematica vinculacién con las relaciones Iglesia-Estado y adver-
tir las «negociaciones» y «reacomodamientos», a menudo implicitos, que se produjeron en el terreno
religioso con la emergencia de la Iglesia y del Estado contemporaneos. Nos permite observar también
que la misma Iglesia Catélica actué en algunos contextos como agente de secularizacion.

No es mi intencidn, al ofrecer al lector estas observaciones criticas, opacar el brillo de esta obra de
Hans-Jiirgen Prien que, como dije al comienzo, constituye una contribucién importante para la labor
de los investigadores y docentes dedicados a la historia de la religion en América Latina. Si las he
consignado, tomando el libro como ejemplo, es porque creo que la historiografia referida a la historia
religiosa del continente vive un momento de gran riqueza y expansion, en el que el debate en torno a
los conceptos que la sustentan resulta indispensable.

Roberto Di Stefano
Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas de Argentina y Universidad
Nacional de La Pampa, Santa Rosa, La Pampa, Argentina

Correo electronico: distefanoster@gmail.com

http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.09.002

7 Con motivo de la conmemoracién que la Universidad Iberoamericana llevd a cabo para celebrar la restauracién de la
Compaiiia de Jests en 1814, un grupo de investigadores coordinados por Perla Chinchilla publicaron 6 importantes volimenes
sobre la presencia de esta orden religiosa en los siglos xix y xX. Para dar a conocer esta importante labor de recopilacién se
presentan aqui las resefias de cada uno de estos volimenes.


mailto:distefanoster@gmail.com
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.09.002

