
82 Reseñas

Hans-Jürgen Prien, Christianity in Latin America. Revised and expanded edition, Religion in the
Americas Series, Vol. 13, traducción de Stephen Buckwalter, Leiden-Boston, Brill, 2013, 670 pp.

Insumiría muchas páginas consignar los méritos de esta obra, que  ofrece en un único volumen una

visión de conjunto de más  de cinco siglos de historia del cristianismo en América Latina. A lo largo de

sus casi 700 páginas, en efecto, el lector puede interiorizarse de la relación del cristianismo con los

grandes procesos de la  historia latinoamericana, desde la  conquista a  la Teología de la Liberación; desde

la problemática compleja de la evangelización de indígenas y africanos al impacto de la Ilustración

dieciochesca y el liberalismo decimonónico, a  la formación de los estados nacionales en el siglo xix, a

los antagonismos entre católicos y protestantes y  a la emergencia de una conciencia ecuménica en las

Iglesias del continente.

Entre esos méritos hemos ya mencionado el más  obvio: no son muchas las obras de tan largo aliento

y  tan amplios alcances contenidas en un único volumen. En este sentido, el libro se  ofrece como un

material de consulta útil para quienes investigan y  enseñan la historia religiosa del continente. A ellos,

de hecho, está dirigido: no se trata de un texto accesible a  cualquier lector, pues da por supuesta una

cierta familiaridad con la historia que narra. La obra, por otro lado, llega muy  oportunamente a manos

de los investigadores, a  causa de la  expansión de los estudios que en  el subcampo de la historiografía

religiosa ha tenido lugar en los últimos decenios.

El libro es fruto del extenso trabajo del autor en  dos diferentes ámbitos vinculados con la religión:

el historiográfico y  el pastoral, desarrollados ambos, en  buena medida, en América Latina. Prien sabe

muy bien de qué habla, no solo por su vasta erudición (de que da cuenta la amplísima bibliografía

que maneja, cuyo listado ocupa 76 páginas), sino también por su relación con el mundo eclesiástico y

teológico latinoamericano. Teólogo luterano, el autor vivió en Centroamérica y viajó por numerosos

países latinoamericanos, en muchos casos como profesor visitante. Fue, además, profesor de Historia

de la Iglesia en la Facultad de Teología São Leopoldo en  Brasil. Su familiaridad con el  continente y

sus problemáticas sociales, políticas y  religiosas es, por lo tanto, verdaderamente estrecha. El libro

es además el resultado de 35 años de reflexión: la  primera versión de esta obra vio la luz en alemán

en 1978 y en español en 1985. Por último merece ser destacado el hecho de que el volumen pone a

disposición del lector, de manera indirecta, un amplio repertorio de literatura en lengua alemana a  la

que no es posible acceder si se desconoce el idioma. En síntesis, el volumen nos ofrece la obra madura

de un teólogo que conjuga en sus escritos un impresionante manejo de información de primera mano

y una vastísima erudición en  materia de teología cristiana e historia del cristianismo.

El libro dedica gran atención al  proceso de implantación del cristianismo y al  período colonial:

nueve de sus 12 capítulos están referidos a  la  era de la dominación del continente por parte de las

potencias ibéricas. En su economía interna, esos capítulos están orientados, en gran medida, a  explicar

las modalidades de la acción misionera y  evangelizadora entre indígenas y afroamericanos. Es este un

rasgo que recorre de punta a  punta el trabajo de Prien: su atención por las clases subalternas, por los

grupos étnicos sometidos, por el diálogo (a menudo violento) entre la religión prescripta y la religión

efectivamente vivida, por los usos del cristianismo por parte de los sectores socialmente dominantes

para apuntalar su poder social y  político. Los  últimos tres capítulos están dedicados a  la  historia de los

siglos xix y xx:  la construcción y  crisis de los Estados nacionales, las controversias entre conservadores

y  liberales, los populismos, dictaduras y revoluciones del novecientos, y lo que el autor llama «the age

of ecumenism», que en su lectura comienza con la  década de 1960. Desde el punto de vista de su

equilibrio interno, entonces, podemos decir que es fundamentalmente un libro de historia colonial, ya

que se torna mucho más  genérico (y en algunos aspectos lagunoso) al tratar los siglos xix y xx.

A  mi  juicio la obra de Prien merece, por otro lado, tres comentarios críticos: dos más  bien breves y

referidos específicamente a  su trabajo, por un lado, y  luego un tercero más  amplio, que remite a  ciertos

rasgos que lo acomunan con buena parte de la historiografía religiosa del continente.

El primero de ellos se relaciona con la forma en que su calidad de teólogo incide en su trabajo como

historiador. El autor comparte con Enrique Dussel y la Comisión para el Estudio de Historia de la Iglesia

en América Latina y  el Caribe (CEHILA) una visión que combina las miradas teológica (liberacionista) e

histórica. De allí que el trabajo pueda resultar por momentos desconcertante para quien se aproxima a

él animado por motivaciones ajenas a  la religión. En  efecto, algunos de los conceptos que usa el autor,

dx.doi.org/
http://www.sciencedirect.com/science/journal/01852620
http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/revistas/moderna/moderna.html
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0020
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0025
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0030
mailto:mariozuca@yahoo.com.mx
mailto:mariozuca28@gmail.com
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.05.009
mailto:jtroisimelean@gmail.com
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.07.001
mailto:jecv@unam.mx
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.09.003
mailto:mfernandez@ciesas.edu.mx
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.09.004
mailto:irinauta@hotmail.com
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.07.002
mailto:camipero@gmail.com
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.07.003
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S0185-2620(15)00016-X/sbref0005
mailto:sosenski@unam.mx
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.09.001


Reseñas 83

incluso algunos tan centrales como el de «Iglesia»,  provienen explícitamente de la  teología. Así, por

ejemplo, el autor nos explica al comienzo de la  obra que

On the basis of Luther’s ecumenical concept of «church»,  which takes its starting point in the

affirmation of belief in the church in  the third article of the Apostolic Creed and regards its earthly

images as «corpora mixta», I do  not see any difficulty in subsuming under the concept of «church»  or

«denomination» the history of immanent communities that understand themselves as the church of

Jesus.

La teología sobrevuela el discurso histórico de Prien: la comunidad de creyentes es calificada en

reiteradas ocasiones como «Pueblo de Dios»,  y  no es raro que uno se tope con consideraciones de

carácter teológico-pastoral (hallaremos un ejemplo más  abajo). Si bien sería injusto afirmar que la

calidad de la obra se  ve comprometida por esa mirada religiosa, es prudente advertir al  lector –-sobre

todo al que no la comparte– que constituye uno de los fundamentos del discurso del  autor e incide,

por ende, en la orientación general del libro.

Un segundo comentario crítico merece la bibliografía que maneja el autor. He mencionado ya  su

impresionante vastedad y  el aporte que significa para al lector que  no domina el alemán el tener

acceso, de manera indirecta, a  una amplia producción en  ese idioma. Debo decir, sin embargo, que (en

algunos casos al  menos) la literatura no está suficientemente actualizada. Para poner como ejemplo el

caso que mejor conozco, el relato que da cuenta de la historia religiosa argentina de la  primera mitad

del siglo xix se basa en la obra de Juan Carlos Zuretti (1945), de Cayetano Bruno (1972) y de Emilio

Mignone (1994), de modo que  no toma en consideración las contribuciones de los últimos 20 años, que

en referencia a ese período histórico han sido abundantísimas y han marcado una verdadera divisoria

de aguas en su interpretación. Sobre todo si tenemos en cuenta que Mignone, un hombre respetado

por su acción en  defensa de los derechos humanos más  que por su producción historiográfica, basó

también su trabajo en las obras generales de Zuretti y  Bruno. El tratamiento de la historia argentina

del siglo xx también se  basa en bibliografía un tanto añosa.

El tercer comentario crítico se  refiere, como llevo dicho, a rasgos comunes entre la  obra de Prien

y buena parte de la producción historiográfica sobre el tema, rasgos que implican presupuestos tan

asumidos que raramente han sido puestos en cuestión, aunque a  esta altura convendría que lo fueran,

y seriamente.

Uno es la presunta existencia de una entidad a  la que se  llama «Iglesia colonial» y de la que a  veces

se predica todo tipo de cosas. En muchas obras, dotada de rasgos antropomórficos, esa entidad piensa

y actúa, triunfa y fracasa, define estrategias, se  propone objetivos, etcétera. A menudo esa entidad

se encuentra en armonía o en  conflicto con otra de dudosa existencia en  períodos tan tempranos: el

«Estado colonial». Esas dos  entidades, desde el siglo xviii en conflicto, ejercen su poder sobre algo que

se llama «sociedad colonial».  Así encontramos numerosas investigaciones sobre las  relaciones entre

«Estado colonial», «sociedad colonial»  e «Iglesia colonial».  Pero esa «Iglesia colonial»,  que es el vértice

del triángulo que nos interesa al comentar la obra de Prien, no existe más  que en  la cabeza de los

historiadores. Su  singularidad como entidad institucional contrasta con el uso siempre plural que se

advierte en la documentación de la época, en  la que se habla de las «Iglesias de Indias». Cuando en

las fuentes anteriores al siglo xix se habla de «la Iglesia», el término remite a  una definición teológica,

no institucional. Así, por ejemplo, se habla de la  «disciplina de la Iglesia» para referirse al derecho

canónico, es decir, a  las normas que reglan la vida de la comunidad de creyentes, legos, clérigos o

religiosos que sean. Se habla también de «estado eclesiástico» en  referencia al  clero y en  contraposi-

ción al mundo de los legos, pero el  término designa entonces a un estamento, no a  una «institución

eclesiástica»  (el uso de este término es  también habitual en la historiografía) inexistente en cuanto

tal. Que el clero detente un cuasimonopolio sacramental no hace de él una institución animada de

propósitos propios y  capaz de delinear autónomamente estrategias para alcanzar sus objetivos. No

hay una institución eclesiástica en  época colonial, sino un conjunto de corporaciones que adminis-

tran el culto, la pastoral y la  justicia eclesiástica, corporaciones de muy diverso tipo  y a menudo en

conflicto entre sí, cuyas acciones solo son coordinadas por el rey y por el Consejo de Indias. Cier-

tamente es muy  atractivo (y muy  cómodo) enunciar predicados de una supuesta «Iglesia colonial»,

pagando tributo con ello a  nuestras herencias funcionalistas (de las que nadie está  libre del todo), a

los discursos políticos de los católicos y  los liberales decimonónicos que acuñaron el término, y a  un



84 Reseñas

presupuesto teológico cristiano, que ve  en  la Iglesia una entidad de existencia milenaria. Pero cuando

se observa con lupa el funcionamiento del mundo eclesiástico colonial, especialmente en las áreas

marginales del imperio, lo que se  ve  no es una «institución eclesiástica» en acción, sino ese conjunto

de corporaciones autónomas entre sí (pero nada autónomas de la política regia y del  resto de la trama

estamental y corporativa) que solo en el siglo xix transitó hacia su unidad. Achatando esa  configura-

ción compleja con el  concepto de «Iglesia colonial» se  pierden de vista cuestiones tan fundamentales

como el proceso que dio a  la  luz a la  Iglesia y  al  Estado, tal como se los comenzó a  conceptualizar en el

siglo xix.

Otro presupuesto encubre el uso  del término «regalismo»,  que no solo Prien usa abundante-

mente, acompañado de diferentes adjetivos tal  vez agravantes (como «aggressive Bourbon regalism»,

«republican regalism», «regalistic liberalism»,  etc.), sino que es asimismo habitual en casi toda la biblio-

grafía referida a la historia religiosa latinoamericana. Ante todo cabe observar que el origen del término

es tardío: por lo que sé no se lo encuentra en escritos anteriores a  la Revolución Francesa, es decir,

a ese conflictivo contexto político-religioso que marcó como ningún otro la confrontación entre el

catolicismo y sus enemigos de los siglos siguientes. Ello implica que en tiempos de Carlos III, monarca

a quien se suelen endilgar las más  furibundas actitudes «regalistas»,  la  palabra no existía. Por cierto, la

cosa es siempre anterior a  la palabra, pero el contexto en que se acuña un vocablo dice también mucho

acerca de sus connotaciones. Las del término «regalismo»  y sus derivaciones son  claramente negati-

vas: nadie, creo, se llamó nunca a sí mismo  «regalista», desde que desde sus orígenes (pero también

en lo sucesivo) se  lo usó para denunciar actitudes abusivas hacia el poder eclesiástico. El «regalismo»

es por definición intrusivo. Fue, si  no me  equivoco, Marcelino Menéndez Pelayo quien en  su lectura

tradicionalista y  católica de la historia de España acusó a los Borbones de ser los primeros «regalistas»,

empezando por  Felipe V. Como sabemos, el uso de las  palabras no es gratuito. No deja de afectar a

nuestra comprensión del pasado el uso de un término tan connotado negativamente para calificar las

políticas eclesiásticas de los sucesivos Borbones, de los gobiernos republicanos surgidos de las primi-

tivas colonias españolas o del Imperio del Brasil. Al hacerlo se  toma partido, aun sin  saberlo, frente a

polémicas sobre la legitimidad de modos de intervención del poder civil en  la  vida eclesiástica que,

por razones políticas y en ciertos ámbitos católicos (ultramontanos), dejaron de verse en el siglo xviii

como naturales para empezar a  juzgarse escandalosos. Nuestra tarea como historiadores desde luego

no es esa.

Un tercer presupuesto presente en la obra de Prien y  en buena parte de la bibliografía se relaciona

con el concepto de «secularización».  La historiografía religiosa latinoamericanista, por lo general, lo

utiliza con las connotaciones que le confirió la teoría clásica sociológica, que  responden (por decirlo

brutalmente) a  la lógica de la sábana corta o  de un juego de suma cero entre religión y no religión. Desde

esa perspectiva, cuando hay secularización se reduce proporcionalmente el espacio de la religión. Por

eso la «secularización» es algo que hace el Estado, que desde el siglo XVIII (con el «aggressive Bourbon

regalism»)  interfiere en la vida de la  Iglesia para usarla con finalidades seculares, o bien la expulsa de

algunos de sus tradicionales ámbitos de acción. Para Prien,

Secularization refers first of all to the confiscation of church-owned real estate (mortmain), a  mea-

sure already initiated by the Enlightened despotism of the Bourbons and then accelerated by the

liberals in the newly independent states. In a  broad sense, measures such as the introduction of civil

registries, civil marriage and divorce, the assumption of ownership of cemeteries by municipalities,

establishing a minimum age for entering into a  monastic orders or for taking holy vows, can all be

subsumed under the concept of «secularization,»  for «the separation of religion, on the one hand, and

culture, economy, state, and science, on the other,» is  the manifestation of a  secularization of thought,

which needs not be seen only negatively, as Gogarten rightly pointed out, for it is  wise for faith to refrain

from «intervening in  the works of wordly existence and wordly procurement, which are  reserved to

reason.» (p. 292)

Tomemos nota de la  reflexión teológica con que finaliza el párrafo. También del hecho de que las

citas provienen de un texto de 1961. En  esta perspectiva son los Estados (el «Bourbonic despotism»

y luego «the newly independent states»  en  manos liberales) los agentes de la  secularización: son

ellos los que confiscan tierras, introducen el registro civil, el matrimonio civil y el divorcio, etc. En

los últimos decenios la sociología religiosa ha trabajado mucho con el fin  de repensar la naturaleza

de la secularización y los alcances del concepto. Las  posturas más  interesantes, me parece, son las



Reseñas 85

que en lugar de concebirla como progresiva marginación de la  religión la  ven como un proceso de

permanente recomposición o reacomodamiento. Es decir, la secularización no consistiría meramente

en la «expulsión» de la religión de determinados ámbitos, sino fundamentalmente en la  mutación de

las creencias, en su relocalización y  reorganización. La «expulsión» y  las confiscaciones, que efectiva-

mente existieron, serían resultado de un proceso de «laicización» relacionado efectivamente con la

construcción del Estado en sus varios niveles, que constituyó un aspecto de ese proceso más  general,

de índole más  bien religiosa y  cultural, que llamamos secularización. Esta nueva perspectiva abre vas-

tos horizontes a la investigación, desde que permite visualizar mejor fenómenos de índole variada y

compleja, liberar el concepto de su esquemática vinculación con las  relaciones Iglesia-Estado y  adver-

tir las «negociaciones» y  «reacomodamientos», a  menudo implícitos, que se produjeron en el terreno

religioso con la emergencia de la Iglesia y del Estado contemporáneos. Nos permite observar también

que la misma  Iglesia Católica actuó en algunos contextos como agente de secularización.

No es mi  intención, al ofrecer al lector estas  observaciones críticas, opacar el brillo de esta  obra de

Hans-Jürgen Prien que, como dije al comienzo, constituye una contribución importante para la labor

de los investigadores y  docentes dedicados a  la historia de la religión en América Latina. Si  las he

consignado, tomando el libro como ejemplo, es  porque creo que la  historiografía referida a  la historia

religiosa del  continente vive un momento de gran riqueza y expansión, en el que el debate en torno a

los conceptos que la  sustentan resulta indispensable.

Roberto Di Stefano

Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas de Argentina y  Universidad

Nacional de La  Pampa, Santa Rosa, La Pampa, Argentina

Correo electrónico: distefanoster@gmail.com

http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.09.002

Perla Chinchilla, Antonella Romano y Paolo Bianchini (coords.), De los colegios a las universi-
dades. Los jesuitas en el ámbito de la educación superior, México, Universidad Iberoamericana,
Universidad de  Pacífico, Pontificia Universidad Javeriana, 2013.

Tres fueron las  principales actividades en las que se  distinguió la  Compañía  de Jesús: la predicación,

la misión y  la educación. El libro que hoy reseñamos, y que forma parte de la magnífica colección

coordinada por  Perla Chinchilla, está dedicado a  explorar este último rubro. Esta obra colectiva se

divide en  dos  partes, en la primera dedicada a los colegios en  el Antiguo Régimen, es decir antes de la

expulsión, y la segunda sobre los colegios en el siglo xix después de la restauración. Al final se anexa

un apéndice sobre el sistema jesuita de universidades de América Latina y  se da un sucinto panorama

sobre la labor  educativa actual de la Compañía en  sus 30  centros de enseñanza.

En la primera parte escriben especialistas de la talla de Paolo Bianchini, Antonella Romano, Enrique

González, José del Rey Fajardo y  Antonio Trampus. En ella se  da cuenta de unas instituciones que

dejaron su huella en las más  importantes ciudades del Occidente católico, América incluida, y  en

algunas de las urbes protestantes y ortodoxas, así como en varias ciudades de Asia. Esa presencia

no solo marcó las conciencias de los individuos y  propició un impresionante despliegue de recursos

económicos, sino también se plasmó en la  arquitectura urbana a través de sus templos y  colegios,

muchos de los cuales aún siguen en  pie, y en el caso de los segundos continúan funcionando como

centros educativos, aunque ya no bajo la custodia de los jesuitas.

� Con motivo de la conmemoración que la  Universidad Iberoamericana llevó a cabo para celebrar la restauración de la

Compañía  de Jesús en 1814, un  grupo  de  investigadores coordinados por  Perla Chinchilla publicaron 6 importantes volúmenes

sobre la  presencia de esta orden religiosa en los siglos xix y  xx. Para dar a  conocer esta  importante labor de recopilación se

presentan aquí las reseñas de cada uno de estos volúmenes.

mailto:distefanoster@gmail.com
http://dx.doi.org/10.1016/j.ehmcm.2015.09.002

