
estudios de historia moderna y contemporánea de méxico/issn 0185-2620, n. 39, enero-junio 2010

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO:
EL ASCENSO Y DESCALABRO DE UN PROYECTO

Brian Connaughton

Este artículo aborda el patronato durante la pri-
mera república federal (1824-1834) desde la 
perspectiva de los debates que lo rodearon y 
dificultaron una solución por la cual el gobierno 
mexicano ejerciera los derechos de patrono de 
la Iglesia. La polémica sobre el patronato tuvo 
aspectos eclesiológicos, políticos y diplomáticos. 
Permite ver que México estaba inserto en una 
compleja dinámica nacional e internacional que 
acabaría frustrando la firma de un concordato.

Palabras clave: Iglesia, eclesiología, patronato, 
concordato, Francisco Pablo Vázquez, Miguel 
Ramos Arizpe, Valentín Gómez Farías, federa-
lismo, federalismo eclesiástico, Constitución de 
1824, Juan Bautista Morales, Justino Febronio, 
Vicente Rocafuerte, Santa Sede, curia romana, 
Santa Alianza, Ocios de Españoles Emigra-
dos, Joaquín Lorenzo Villanueva, Dominique De 
Pradt, Henri Gregoire, Ignacio Tejada, León XII, 
Pío VIII, Gregorio XVI, Carlos María Busta-
mante, El Telégrafo.

This article examines the trust established dur-
ing the first federal republic (1824-1834) from 
the perspective of the debates that surrounded it 
and prevented reaching a solution whereby the 
Mexican government would act as owner of the 
Church. The polemic over the trust had ecclesi-
astic, political and diplomatic aspects. It showed 
that Mexico was inserted in a complex national 
and international dynamic that would end up 
preventing the signing of a concordat.

Key words: Church, ecclesiology, trust, concor-
dat, Francisco Pablo Vázquez, Miguel Ramos 
Arizpe, Valentín Gómez Farías, federalism, 
ecclesiastic federalism, Constitution of 1824, 
Juan Bautista Morales, Justino Febronio, Vicen-
te Rocafuerte, Santa Sede, papal Curia, Holy 
Alliance, pursuits of Spanish Emigrés, Joaquín 
Lorenzo Villanueva, Dominique De Pradt, Henri 
Gregoire, Ignacio Tejada, León XII, Pío VIII, 
Gregorio XVI, Carlos María Bustamante, El 
Telégrafo.

Introducción

Este estudio aborda cuatro vertientes del patronato reclamado por 
el gobierno federal de México entre 1824 y 1834. La primera es ecle-
siástica, pues en el debate político-eclesiológico se pretendió justificar 

Brian Connaughton, estadounidense, es doctor en Estudios Latinoamericanos por la Uni-
versidad Nacional Autónoma de México y profesor-investigador de la Universidad Autónoma 
Metropolitana-Iztapalapa desde 1974. Se ha dedicado al estudio de la cultura política en México 
durante los siglos xviii y xix, destacando particularmente el papel del discurso del clero y del 
orador cívico en torno a la identidad nacional. Este interés lo ha llevado a analizar la construcción 
de la legitimidad y la autoridad del Estado ante la población, así como las tensiones en materia po-
lítico-eclesiástica tanto en la política nacional como a nivel de los pueblos. Ha colaborado en libros 
y revistas dentro y fuera del país y ha coordinado las obras Prácticas populares, cultura política y 
poder en México, siglo xix y 1750-1850: la independencia de México a la luz de cien años. Problemáticas 
y desenlaces de una larga transición. Su dirección de correo electrónico es: tani01us@yahoo.com.



6

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

histórica y canónicamente que la Iglesia por sí era originalmente 
republicana y federal. La segunda es diplomática, ya que reviso el 
traspaso de los cuestionamientos político-eclesiológicos al ámbito 
internacional y medularmente a las negociaciones con la Santa Sede. 
Tal proceso de politización de los nexos entre México y el papado 
reflejó a su vez una compleja dinámica internacional influida por la 
Santa Alianza, la cual dificultaba el reconocimiento diplomático que 
el país requería. La tercera es política, donde sigo la creciente pola-
rización en torno al patronato y las relaciones con Roma —dentro 
de México y en el horizonte internacional— mientras se asomaba 
una postura pragmática que ganaba adeptos diversos. Y la cuarta 
es coyuntural, dedicada a la confrontación resultante. Al inclinarse 
el proyecto original de federalizar la Iglesia más claramente a favor 
de una pretensión de popularizar la autoridad al interior de la Igle-
sia y someter las autoridades de ésta a un Estado pretendidamente 
popular, se socavó cualquier posibilidad de un amplio apoyo para 
el proyecto. No obstante, como menciono en mis conclusiones, la 
propuesta de un federalismo eclesiástico no desapareció con la caí-
da del gobierno de Valentín Gómez Farías en 1834.

¿Una problemática compartida en torno al poder del pueblo  
en una república federal?

Tanto el federalismo como el patronato se relacionan con la lucha 
de México por darse una organización efectiva y una respetabilidad 
externa en la secuela inmediata a la independencia de México. Tras 
el breve régimen de Agustín de Iturbide, el federalismo se convir-
tió en el modo de articular el esfuerzo gubernativo a través de un 
enorme territorio y fue el gobierno federal asentado en la ciudad 
de México el que, autorizado por la Constitución de 1824, entabló 
las negociaciones clave con el Vaticano relativas a un concordato 
para ejercer el patronato, mismas que se prolongaron hasta 1834. 
Federalismo y patronato fueron así fenómenos de una misma época 
primeriza y organizativa de la joven nación.

¿Qué había detrás de estos sucesos? Considero que la respuesta 
que surge de algunos de los documentos clave que se escribieron 
en torno al patronato muestra que la relación entre estos dos fe-
nómenos fue más profunda de lo que a primera vista parece. El 



7

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

federalismo era una peculiar expresión del republicanismo. Y el 
patronato representaba no sólo el nexo entre el Estado y la Iglesia, 
sino implicaba un debate sobre la estructura real e imaginada de 
la Iglesia católica. ¿Bajo cuáles circunstancias existía el patronato? 
¿Existía sólo mediante una concesión papal o era el derecho de un 
soberano católico? ¿Valía más que el soberano fuese todo un pueblo 
católico? ¿Quién estaba autorizado para la toma de decisiones en la 
Iglesia? ¿Qué relación imperaba entre clero y laicos, entre obispos y 
papa, entre obispos y curas?

La comisión del Congreso que en 1823 se ocupó de la cuestión 
del patronato estuvo compuesta por cinco individuos, entre los cua-
les figuraba fray Servando Teresa de Mier. De los otros cuatro, uno 
—Félix Osores— era doctor en teología y llegaría eventualmente a 
ser canónigo y deán del cabildo de la catedral del Arzobispado de 
México; otro —José María Iturralde— culminaría sus estudios con 
un doctorado en cánones y licenciatura en leyes, sería rector de San 
Juan de Letrán (1825-1834) y terminaría sus días como diácono en 
el cabildo de la Basílica de Guadalupe.

Ya se configuraba la naturaleza republicana de la nueva organi-
zación política de México, pero aún no estaba decidido su carácter 
federal. La Comisión de Patronato heredaba una situación en que 
la Junta Interdiocesana de representantes de los diversos obispados 
mexicanos había declarado el 11 de marzo de 1822 que el patro-
nato estaba suspenso por la independencia, si bien el gobierno de 
Iturbide lo había reclamado para su imperio, con los títulos tanto 
de heredero de los monarcas españoles como representante de la 
soberanía del pueblo mexicano. Los legisladores comisionados en 
1823 consideraban un “error tan craso [...] poner la soberanía de la 
nación en el gobierno, o en los funcionarios del Poder Ejecutivo”. 
Era la nación sola, en arreglo con el papado, la que podía determi-
nar dónde residía el patronato.1 Recordaba la comisión el negativo 
panorama internacional para que el papa favoreciera los reclamos 
de la nación mexicana y señalaba que el otorgamiento inicial del pa-
tronato había provenido no sólo de obras piadosas y fundacionales 
realizadas por la monarquía y de entendimientos con el papado, 

1 Félix Osores, Pablo Franco, Servando de Mier, Joaquín Román y José María Iturralde, 
Dictamen de la comisión de patronato, leído en sesión pública, del Soberano Congreso Mexicano. Se 
imprime de orden de su Soberanía, México, Imprenta nacional del Supremo Gobierno en Palacio, 
1823, p. 7.



8

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

sino de una época con características peculiares: “los siglos oscuros 
en que se juzgó que los papas podían dar reinos”.2 Pero sobre todo 
la comisión fincaba el patronato en la soberanía: los que la hayan 
ejercido “fueron patronos mientras protegieron y sostuvieron estas 
iglesias; mientras tuvieron la soberanía, la propiedad, y la posesión 
de estos territorios”. Hasta el derecho canónico, alegaba la comi-
sión, reconocía que “la raíz y primer[a] causa del Patronato general 
es el dominio”.3 Dominando ahora la nación mexicana su territorio 
y siendo, además, “los servicios de edificación, dotación, y funda-
ción de innumerables iglesias, conventos y colegios [...] obra de la 
nación, costeada de su caudal, y de su sustancia en todos tiempos”, 
no obstante los alegatos de los reyes de España, a la nación le co-
rrespondía el patronato.4

Con un lenguaje ambivalente que se prestaba a interpretaciones 
opuestas, pues otorgaba el patronato a la nación para luego exigir al 
papa un concordato para asegurarlo, la comisión esperaba confia-
damente una pronta resolución de la relación con Roma. Encomen-
daba a los obispos mexicanos la provisión de curatos y canonjías 
con base alternativamente en “el [poder] devolutivo [a raíz de la 
independencia], por sus facultades natas [de los obispos], o por el 
difícil recurso a Roma”.5 Invocaba a los obispos a aplicar un rigor 
particular, perfeccionando los concursos por méritos para ocupar 
las plazas eclesiásticas vacantes, acorde —podría añadirse- con un 
espíritu republicano donde los logros individuales debían preva-
lecer sobre otras condiciones. Pero la comisión iba más lejos para 
precisar que quedaba pendiente el reclamo del “derecho de que 
están defraudados el obispo, el clero, y el pueblo” y que sólo podía 
restablecerse mediante “la antigua disciplina eclesiástica”.6 Opinaba 
que Cristo había facultado a “los apóstoles y primeros discípulos” 
para la perpetuación del ministerio, constituyendo así “la disciplina 
primitiva, pura y legítima” de la Iglesia. Esto significaba que “[l]os 
apóstoles y sus sucesores pudieron ciertamente proceder por sí so-
los sin intervención de nadie a la provisión de obispos, sacerdotes 
y diáconos”. Sin embargo, este poder se había hecho extensivo al 

2 Osores et al., Dictamen de la Comisión de Patronato, p. 8-9.
3 Ibid, p. 10.
4 Ibid, p. 11.
5 Ibid, p. 12.
6 Ibid, p. 13.



9

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

pueblo, porque “desde los apóstoles tuvieron parte los pueblos en 
las elecciones de los ministros eclesiásticos de ambos órdenes”.7 Re-
corriendo la larga historia eclesiástica, la comisión señalaba terribles 
abusos para finalmente reclamar nuevamente la intervención del 
clero y el pueblo en la elección de curas y obispos según la original 
“disciplina canónica, la legítima, la justa y la más digna”.8

Pero la situación de México era más concreta aún. Como parte 
de las Indias de la corona española, la Nueva España había confron-
tado el “poder absoluto y arbitrario” donde se daban los empleos a 
discreción del monarca “sin exigir muchas veces aptitud ni mérito”. 
De esta manera, “necesitado el cuerpo político de un brazo robusto, 
se le dio por equivalente un dedo meñique. [...] La escala o el or-
den de ascensos se retrogradó mil y más ocasiones”.9 La comisión 
repasó las prácticas que contemplaba claramente como de Antiguo 
Régimen: “consideración de la carne y de la sangre, del interés, de 
las relaciones [...] la ambición, la intriga, el nepotismo o parentesco, 
el familiarismo, el paisanaje y otros motivos más o menos degra-
dantes”. Quería superar éstas y ligar al pueblo con sus pastores en 
una relación estrecha: los pueblos, afirmaba, “quieren y veneran 
mucho más a los ministros del Altar en cuya elección tuvieron parte 
y cuya suficiencia e idoneidad ha pasado por diversos crisoles”.10 
Exigía el regreso a la estricta disciplina de inicios de la cristiandad 
para que curatos y prebendas fueran repartidos según los méritos y 
por examen, igual que en la “administración pública civil”. Propo-
nía ampliar las facultades de los obispos en los nombramientos de 
los canónigos y curas, así como permitir la intervención (por voto 
o presentación) de los ayuntamientos y las diputaciones provincia-
les elegidos como la voz del pueblo.11 Para vigilar los procesos de 
selección de eclesiásticos, el obispo sería ayudado por un asistente 
nacional como “fiscal a favor de la causa pública, un protector im-
parcial de los pretendientes; y un comisionado de los cuerpos legos 
e inliteratos que por este conducto de antemano están seguros de la 
aptitud” de los elegidos.12 Se pretendía que un concordato firmado 

  7 Osores et al., Dictamen de la Comisión de Patronato, p. 14.
  8 Ibid., p. 17.
  9 Ibid., p. 19.
10 Ibid., p. 19-20.
11 Ibid., p. 21-22.
12 Idem.



10

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

entre el papa y el representante mexicano en Roma confirmara ésta 
y otras propuestas.

Al año siguiente se agitó el ambiente político aún más por un 
nuevo dictamen con reflexiones en torno a la relación entre el Esta-
do mexicano y el Vaticano. Menos teórico, este dictamen provocó 
no obstante el voto particular y disidente de José Miguel Ramírez, 
canónigo de Guadalajara que había estado como acompañante del 
doctor Miguel Gordoa en Cádiz cuando se hizo la Constitución 
de 1812. En 1824, la Comisión de Patronato comenzó su dictamen 
con un encomio a sus antecesores inmediatos, pero notando que la 
adopción del federalismo afectaba la provisión de las plazas ecle-
siásticas [por la pluralidad en el ejercicio del patronato por la inter-
vención de los gobernadores] y llamando a la prudencia en materia 
de reformas en general por la oposición que podía despertar en la 
población y entre las autoridades del Estado y la Iglesia.13 Los obis-
pos aún no habían hecho sus indicaciones en materia del enviado a 
Roma, pedidas desde mayo de 1822, y a la comisión le urgía ver “lo 
que con prontitud puede facilitar el llenar tanta vacante eclesiásti-
ca, que perjudica demasiadamente a los pueblos”.14 Sin embargo, 
la comisión fue menos pragmática de lo que sugería, y procedió 
a poner mucho énfasis en los derechos del patrono dentro de la 
Iglesia católica, los concilios y las legislaciones civiles en materia 
religiosa, apoyándose en una Instrucción pastoral (1792) del obispo 
constitucional francés de la diócesis de La Sarthe, Jean Guillaume 
René François Prudhomme, así como la Segunda carta de los 40 obis-
pos de Francia, impresa en París en 1795. Citaba al regalista padre 
Juan Mariana en su Historia de España, Mathieu Mathurin Tabaraud, 
Tratado de la elección de obispos, y Henri Gregoire, Essai historique sur 
les libertés de l’Église gallicane, entre otras fuentes eruditas. Manifestó 
mucha preocupación por las facultades del patrono para crear obis-
pados y efectuar una división conveniente de los existentes.15

13 Dictamen sobre provision de beneficios eclesiásticos y ejercicio del patronato, interín se arregla 
este punto con la Silla Apostólica. Presentado al Soberano Congreso Constituyente de la Federación 
Mexicana, por su comisión de patronato, México, Imprenta del Supremo Gobierno en Palacio, 
1824, p. 1-2. Firmado el 8 de marzo de 1824 por [Félix] Osores, [José María] Covarrubias, José 
Basilio Guerra, [Juan Manuel] Assorrey, [José Ignacio] González Caraalmuro, [José Mariano] 
Marín. Disiente José Miguel Ramírez. Osores, González Caraalmuro y Ramírez eran los 
sacerdotes en esta comisión.

14 Ibid., p. 2.
15 Ibid., p. 4-5 y 14.



11

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

Esta comisión, con tres miembros laicos y dos sacerdotes votando 
afirmativamente, llegó en 1824 a la conclusión de que las bulas relati-
vas al patronato sólo confirmaban derechos ya habidos, que atañían 
a la soberanía ejercida sobre un reino o territorio. Aprobaba, asimis- 
mo, la superioridad de los tribunales civiles y el derecho del Congreso 
a declarar “en quien está el patronato” sin implicación de injerencia 
en lo espiritual.16 La comisión quería exenciones para la Iglesia mexi-
cana como las que se concedían a la Iglesia de África, la disciplina y 
las libertades de la Iglesia francesa, y quería evitar la dependencia 
del papado que había ocasionado grandes problemas eclesiásticos a 
Portugal al separarse de España en el siglo xvii.17 Recomendaba que 
la Iglesia mexicana comenzara a llenar sus plazas vacantes, incluso 
antes del concordato, mediante los poderes que poseían de por sí los 
obispos y el arzobispo. Mientras se apuraban las instrucciones para 
el enviado a Roma, la comisión pretendía que el gobierno avisara a 
las autoridades episcopales para que procedieran a los nombramien-
tos de común acuerdo con el gobierno y acorde con las prácticas 
heredadas. Participarían el gobierno general y los estatales según su 
competencia respectiva en la organización federal.18

Ese mismo año de 1824, otra comisión constituida por tres lai-
cos y tres eclesiásticos declaraba que la realización de un concilio 
nacional o provincial para arreglar las cuestiones eclesiásticas era 
indispensable. Solicitaba que en las instrucciones para el enviado a 
Roma se pidiera al papa el reconocimiento del patronato para llenar 
las mitras vacantes y nombrar nuevos obispos, así como la designa-
ción de un legado a latere que fuera el metropolitano de México o el 
obispo más antiguo para la atención de situaciones extraordinarias 
no menos que concesiones diversas para el país que incluyeran pre-
rrogativas especiales tanto para obispos como para presbíteros.19 El 
legado a latere debía tener autoridad para “las erecciones, divisiones 

16 Ibid., p. 6-12.
17 Ibid., p. 13-14.
18 Ibid., p. 17.
19 Dictamen de la Comisión de Relaciones, sobre las instrucciones que debe llevar el enviado 

a Roma, con el objeto de establecer las correspondientes a esta república, con la Silla apostólica, sin 
paginación, sin pie de imprenta. Firmado México, 10 de diciembre de 1824, con los nombres 
del canónigo de la Iglesia catedral de México, José Miguel Guridi y Alcocer, canónigo de 
Puebla, Miguel Ramos Arizpe, J[osé] B[asilio] Guerra, [Manuel de] Viya [y Cosío], el sacer-
dote [Luciano] Castorena y [Santos] Vélez. El legado a latere era habitualmente un cardenal 
que asumía amplias facultades como delegado y representante personal del papa, capaz de 
tomar decisiones importantes como intérprete de la voluntad papal. Véanse http://www.



12

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

y uniones de arzobispados, obispados y otros beneficios eclesiásti-
cos”. Se pretendía que los obispos mexicanos fueran consagrados 
por el metropolitano o el obispo más antiguo y que uno u otro 
fungiera de juez en los crímenes de obispos. Los obispos serían au-
torizados para visitar y reformar conventos y demás corporaciones 
eclesiásticas hasta entonces autónomas, secularizar a sus miembros, 
manejar todas las dispensas matrimoniales que hasta entonces otor-
gaba sólo el papa y tener la autoridad insólita de absolver todo tipo 
de “crimen de herejía, apostasía y cisma sin restricción alguna”.

Cuando en 1825 un nuevo dictamen presentado a la Cámara 
de Diputados pretendió circunscribir su resolución a cuestiones 
netamente prácticas, se produjo una fuerte reacción en el Senado.20 
Los redactores del dictamen justificaban la premura de dar instruc-
ciones al enviado a Roma y la urgente necesidad de surtir a la repú-
blica de obispos y curas. Recordaban la dura actuación de los papas 
ante la cismática Inglaterra, ante Portugal al separarse de España 
e incluso ante Napoleón aun cuando ocupaba gran parte de Italia. 
Pretendían “simplificar las instrucciones [para] [...] el socorro de las 
más urgentes necesidades de la Iglesia mejicana”.21 Pretextando que 
se iba a tratar con el papa como cabeza de la Iglesia y no como so-
berano temporal, la comisión encargada del dictamen esquivó toda 
cuestión de la soberanía mexicana, limó cuidadosamente los plan-
teamientos sobre obispos, favoreció abiertamente una autorización 
papal del patronato, solicitó la agregación de la diócesis de Chiapas 
a la jurisdicción del Arzobispado de México y pidió la intervención 
del papa para poner en orden a los regulares en la República.

El Senado, no obstante, como signo de su repudio al dictamen 
de los diputados en 1825, tomó la clara decisión de adoptar un 
mayor radicalismo en su propio dictamen de 1826. Allí, la comi-

mscperu.org/biblioteca/1magisterio/codex/blcodexvocaba_d.html y http://www. proto-
colo.org/gest_web/proto_Seccion.pl?rfID=356&arefid=2071.

20 Dictamen de la Comisión de Relaciones sobre las instrucciones que debe llevar el enviado 
a Roma, presentado a la Cámara de Diputados en la sesión del 14 de febrero de 1825. Firmado en 
México por el Dr. [Félix] Osores, [Manuel de] Hera[s] [Soto], Lic. [Juan Manuel] Zozaya 
[Bermúdez], Dr. [José Eustaquio] Fernández y Lic. [Antonio Fernández] Monjardin. Véase en 
Colección eclesiástica mejicana, 4 t., México, Imprenta de Galván, a cargo de Mariano Arévalo, 
Calle de la Cadena núm. 2, 1834, t. ii, p. 4-13. Este dictamen y los de 1826 y 1827 son discu-
tidos por José María Vigil, La Reforma, en Vicente Riva Palacio (coord.), México a través de los 
siglos, México, Cumbre, 1977, t. ix, p. xxv-xxvi. En la comisión de 1825 los sacerdotes eran 
Osores y el doctor Fernández.

21 Dictamen de la Comisión de Relaciones sobre las instrucciones, p. 8.



13

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

sión senatorial compuesta de cuatro laicos y dos sacerdotes elogió 
fuertemente el dictamen señero de 1823, atacando a la curia romana 
por sus aspiraciones al poder, consideradas infundadas histórica-
mente, reprochando la política de condena al Sínodo de Pistoya que 
pretendió reformas eclesiásticas en Italia en 1786 y a las reformas 
pretendidas durante la Revolución francesa por “lo más selecto del 
clero galicano”, e invocando una mayor tolerancia de parte de León 
XII.22 Reclamaba el derecho de los soberanos a restablecer la vigencia 
de los cánones verdaderos en sus países y echaba suspicacias sobre 
la política de concordatos en que los estados y el Vaticano cedían 
“mutuamente lo que no era suyo”. Exigía tanto la elección de pasto-
res como la consagración de nuevos obispos por el metropolitano. 
Rechazaba la antigua práctica de falsificación de documentos para 
fortalecer el poder del papa y restar autoridad a los obispos, opi-
nando que éstos habían recibido su poder directamente de Cristo. 
Denunciaba que se había “convertido el gobierno representativo 
de la Iglesia en una monarquía de las más absolutas”. Tales hechos 
intolerables explicaban la separación de “más de la mitad del mun-
do cristiano” de la Iglesia católica y aún así el poder papal sobre 
los nombramientos episcopales ocasionaba que se alejaran de éstos 
“cuantos sujetos beneméritos se han opuesto a algunas de sus máxi-
mas”. En pos de la pureza de la religión, las comisiones unidas del 
Senado asentaban que había que procurar “la observancia de los 
cánones y la plenitud de poder correspondiente a los obispos”. 

Los senadores alegaban no sólo que los obispos habían recibido 
de Cristo los mismos poderes básicos que el papa, sino que “en 
mucha parte no fueron reservados [sus dones] exclusivamente a los 
apóstoles [o sea, los obispos], pues que también se comunicaron a 
los discípulos”, es decir, a los sacerdotes. Sólo “los artificios y resis-
tencia de la curia romana” impedían que esta situación se impusiera 
de nuevo, así que la comisión pedía que se revisara si “la república 

22 Dictamen de las Comisiones Eclesiásticas y de Relaciones sobre las instrucciones que deben 
darse a nuestro enviado a Roma, mandado imprimir por el Senado en sesión secreta de 2 de marzo de 
este año, México, 1826, en Josefina Vázquez y Cuauhtémoc Hernández Silva (eds.), Diario, 
Anexos, marzo de 1826, en cd 1. El documento fue firmado en México, el 28 de febrero de 
1826, por [Valentín] Gómez Farías, [José Sixto] Berduzco, [José Loreto] Barraza, [Francisco] 
García [Salinas], [José Francisco] Quintero y Florentino Martínez. Este último era abogado 
mientras que tanto Berduzco, o Verduzco, y Barraza eran sacerdotes. En torno al Sínodo de 
Pistoya, véase Charles Bolton, Church Reform in 18th century Italy (The synod of Pistoia, 1786), 
The Hague, Martinus Nijhoff, 1969.



14

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

puede pretender por medio de sus autoridades el restablecimiento 
de las facultades de sus obispos, y de la antigua disciplina esta-
blecida en los verdaderos cánones” bajo una óptica donde debía 
imperar “el bien del Estado” y mantenerse a la Iglesia claramente 
dentro del Estado.

La comisión rechazaba explícitamente el proyecto de la Cámara 
de Diputados del 14 de febrero de 1825 y, apoyándose nada menos 
que en la autoridad del famoso cardenal Nicolás de Cusa, así como 
en “el gran [Jacobo Benigno] Bossuet”, propuso una ambiciosa agen-
da en donde el metropolitano mexicano tuviera poder de ajustar las 
diócesis a los estados federados y confirmara a los nuevos obispos 
elegidos.23 El metropolitano debía ser la máxima autoridad judicial 
en materia eclesiástica, incluso respecto de los religiosos. La comisión 
reclamaba la realización de un concilio general mexicano, a despecho 
de la curia romana, con una convocatoria nueva cada diez años. Re-
cordaba que “[l]os pueblos hace algún tiempo que están en atalaya 
examinando con cuidado cuanto tiene relación con sus intereses”. 
Asentaba que había que combatir paralelamente contra “la tiranía 
de los monarcas” y “las usurpaciones de la curia”, manifestando la 
misma valentía en lo eclesiástico que en lo civil. “Las Américas en 
este punto tienen una misma voz, un mismo interés, y muchos millo-
nes de católicos decididos a no vivir bajo el cetro de una monarquía 
[papal] que no estableció el Salvador”. Dentro de un espíritu que 
hoy llamaríamos latinoamericanista, la comisión proponía que, para 
ganar fuerza, todos los países de América negociaran con el Vaticano 
de común acuerdo. Reconocía con doble intención que el papa po-
seía las “atribuciones propias del poder ejecutivo de la república que 
fundó Jesucristo, y que parece ser el más perfecto modelo de la forma 
de gobierno que felizmente nos rige”.24

Entre 1823 y 1826 las comisiones del Congreso federal en ma-
teria de patronato habían pasado de una mayoría eclesiástica a un 
predominio civil en medio de una radicalización creciente a excep-
ción del dictamen de 1825: cuatro eclesiásticos de cinco miembros 
en 1823; tres sobre siete en marzo de 1824; tres de seis en diciembre 

23 En relación con el debate eclesiológico en la Iglesia católica, véase Richard F. Costi-
gan, “Bossuet and the consensus of the Church”, Theological Studies, 56 (diciembre de 1995), 
p. 652-672.

24 Cursivas mías.



15

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

de 1824; dos sobre cinco en 1825 y dos de seis en 1826.25 En este úl-
timo año ya se agigantaba el papel jugado por la prensa. El jurista 
Juan Bautista Morales publicó un importante escrito referente al pa-
tronato en El Águila Mejicana a mediados del año de 1826.26 Morales 
colocaba las relaciones entre México y el Vaticano dentro del juego 
de los gabinetes y recordaba las problemáticas relaciones entre el 
papado y las nuevas naciones de Colombia y Chile. A Morales le 
preocupaba la inquietud de la población mexicana por la creciente 
falta de sacerdotes y servicios espirituales. Veía al patronato como 
inherente a la soberanía, y denunciaba “las ventajas que ha conse-
guido la corte romana sobre la imbecilidad de los pueblos”. Morales 
llamaba a los concordatos “monumentos de la ignorancia y degra-
dación de las naciones”, porque allí se negociaba a favor del papado 
lo que de por sí era de los pueblos. El papado debía reconocer como 
existente el patronato, nada más, mientras el clero y el pueblo de 
México recuperaban su antiguo derecho de elegir a sus obispos. 
El poder acumulado históricamente por el papado era indebido y 
procedía de las falsas decretales de Isidoro Mercator [dadas a la luz 
en Francia por 850], la suspensión de los concilios provinciales, el 
servilismo de los religiosos antiepiscopalistas y la labor sin freno de 
los apologistas romanos del papado. En cambio, Morales concluía 
que “la República Mexicana, arreglándose a la disciplina primitiva 
de la Iglesia, puede elegir, confirmar y consagrar sus obispos dentro de 
ella misma, sin mendigar facultades de alguna otra autoridad”. Mo-
rales hacía un análisis histórico que deprimía el poder y legitimidad 
del papado y ensalzaba el metropolitano, es decir el obispo de una 
metrópoli que debía —según su entendimiento— ser elegido por 
los obispos sufragáneos en consulta con los clérigos y ciudadanos. 
Veía al metropolitano, usualmente un arzobispo, como dotado de 
las prerrogativas de “confirmar las elecciones de los obispos pro-
vinciales, presidir sus concilios, juzgar sus delitos, conocer de sus 
apelaciones, y otras que en mayor parte son las mismas que perte-
necían a los [...] concilios”. A su parecer, la jerarquía eclesiástica, 

25 Agradezco a Linda Arnold, Reynaldo Sordo Cedeño y Carmen Aguilar Guzmán su 
ayuda para identificar a los miembros de las comisiones de patronato y determinar su carrera 
profesional.

26 J. B. M., “Remitido”, Suplemento a El Águila Mejicana, n. 21, año 4, Imprenta del Águila, 
dirigido por José Ximeno, en Josefina Vázquez y Cuauhtémoc Hernández Silva (eds.), Diario, 
Anexos, julio de 1826, en cd 1.



16

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

particularmente arzobispados y primaturas, no venían “de derecho 
divino, sino de institución humana; que habiendo sido inventados 
a ejemplo de la política civil, están sujetos lo mismo que ésta a va-
riación”. Señalaba Morales que “los obispos pueden en sus iglesias 
tanto cuanto el papa en la de Roma, a excepción del primado”. Se 
apoyaba en una relación del Concilio de Trento por el padre Paolo 
Sarpi, publicada en 1619, para resumir las cosas así: “las llaves del 
cielo no habían sido dadas únicamente a San Pedro, sino a toda 
la Iglesia en su persona; que el concilio era superior al papa; que 
los obispos le eran iguales en todo, a excepción del primado; que los 
cardenales no tenían preeminencia alguna sobre los obispos; que la 
residencia de éstos en sus iglesias, era de derecho divino”.

Morales diestramente convertía al primado del papa en una fi-
gura metafórica, sin fuerza jurídica efectiva cotidiana, como una 
hipotética ancla de última apelación en casos de peligro extremo 
de la unidad católica. Afirmaba que “la Iglesia es una verdadera 
república universal espiritual federada”. Sentenciaba categórico, 
apelando a los canonistas, que “solamente son derechos esenciales 
del primado, aquéllos sin los cuales no se puede conservar la uni-
dad de la Iglesia”. Morales concedía a la máxima autoridad papal 
la convocatoria de un concilio general eclesiástico, mismo que debía 
presidir, para discutir las leyes generales de la Iglesia. Asentaba que 
los “decretos justos [del papa], aunque no son leyes, se respeten en 
toda la cristiandad”. Por lo demás, los medios de que disponía el 
papa no debían ser “despóticos, sino arreglados a lo que previenen 
los cánones y los concilios”. A diferencia de los teólogos romanos re-
pudiados, Morales opinaba que en México se percibía al papa “como 
el presidente de una república”. Asimismo, concebía que los obispos 
poseían toda la jurisdicción necesaria para resolver toda materia 
de disputa en sus diócesis sin recurrir a Roma, porque los “casos 
reservados al papa” —incluidas las dispensas matrimoniales— eran 
meras conveniencias históricas, influidas por las “falsas decretales”, 
y no obligaban. Terminaba convocando a un debate por la república 
cristiana, en el cual la verdad sería abordada mediante el estudio y la 
discusión, para el convencimiento de los ciudadanos y la adecuada 
formación de una opinión pública ilustrada en materia religiosa.

Juan Bautista Morales ratificó y profundizó sus ideas en un 
largo escrito de 1827, señalando que es “una verdadera república 



17

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

espiritual federal el gobierno de la Iglesia”.27 Insistió en que el papa 
no era la Iglesia y repetía que podía considerarse en todo caso como 
presidente de una república. Hizo una analogía entre la soberanía 
de los estados en una verdadera república, y el papel de los obis-
pados en la Iglesia católica. Recalcó que el clero y el pueblo debían 
elegir los obispos. A su manera de ver, la historia eclesiástica estaba 
al centro del debate público. Debían manejarse como instrumentos 
del debate las escrituras, los concilios y los escritos de los santos 
padres. Reconocía un recortado primado presidencial al papa, pero 
colocaba tanto el poder legislativo como el judicial primordialmente 
en los concilios y veía en éstos una autoridad para refrenar a los 
papas que actuaban indebidamente. Aun en el caso de los cánones 
de los concilios generales, Morales insistía que sólo tenían validez 
en las diócesis particulares una vez promulgados allí.28 Siguiendo a 
Justino Febronio [seudónimo de Juan Nicolás von Hontheim, 1701-
1790], sólo reconocía en el papa una figura de “orden y unión”, no 
de jurisdicción.29 Morales se permitió formular algunos de sus prin-
cipios como si fuesen una constitucional federal del orden civil:

Primero:	 la soberanía espiritual reside en toda la Iglesia.
Segundo:	 los concilios generales son los cuerpos representativos por 

cuyo medio ejerce la Iglesia el supremo poder legislativo.
Tercero:	 el papa por razón del primado ejerce el supremo poder 

ejecutivo, de suerte que las prerrogativas de aquél son otras 
tantas atribuciones de éste.

Cuarto:	 el supremo poder judicial, o más bien el poder judicial de la 
federación eclesiástica, es ejercido por los concilios generales 
radicalmente, y precariamente por el papa en algunos casos.

Quinto:	 el gobierno particular de cada iglesia reside en toda ella.
Sexto: 	 el concilio provincial es el cuerpo que ejerce el poder legis-

lativo de cada iglesia en particular, para arreglar su disci-
plina interior.

Séptimo:	 el obispo ejerce el poder ejecutivo en su iglesia.

27 Juan Bautista Morales, Respuesta a las dudas sobre gobierno de la Iglesia y facultades pontifi-
cias, propuestas al autor del Suplemento al Águila Mexicana Núm. 24, México, Imprenta de Galván 
a cargo de Mariano Arévalo, calle de la Cadena núm. 2, 1827, p. 6.

28 Ibid., p. 13, 22, 30, 34, 40-41 y 52-53.
29 J. Küntziger, Fébronius et le fébronianisme. Étude historique, Bruselas, Académie Royale 

des Sciences, des Lettres et des Beaux-Arts de Belgique, 1891.



18

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

Octavo:	 el poder judicial es desempeñado por los concilios provin-
ciales y los obispos en sus casos respectivos dentro de las 
iglesias particulares.30

Un artículo sin firma en El Observador de la República Mexicana 
pretendía mediar en estas cuestiones que se estaban volviendo bas-
tante polémicas y dejando “inquieta la república”, según su autor.31 
Asignaba el deseo de la recuperación de “la antigua disciplina ecle-
siástica” a los obispos y a los concilios como Trento (1545-1563), y 
no sólo a innovadores. No obstante, apoyaba el “ejercicio de la po-
testad episcopal sin las reserbas [sic] con que posteriormente quiso 
Roma menguarla”. Pese al arremetido papal contra la primitiva 
institución del episcopado, el autor encomiaba el poder de un me-
tropolitano nacional “para el orden y edificación de las provincias 
eclesiásticas, el despacho y conclusión de todos los negocios dentro 
de su territorio, la celebración frecuente de concilios provinciales 
sin necesidad de la aprobación pontificia[,] etcétera”.

Hasta allí, el autor suponía que había consenso para que “nada 
de esto pueda ser objeto de controversia”. El problema era poner 
las reformas en práctica y convencer a la curia romana. Un repaso 
de las negociaciones entre el Vaticano y diversos estados arrojaba, a 
juicio del autor, que no concedería el papado la confirmación local 
de obispos por el metropolitano. Así, argumentaba que era mejor 
regresar, como punto de partida, al dictamen de la Cámara de Di-
putados de 1825. Rechazaba que “debemos ser cismáticos para ser 
libres e independientes”. Señalaba que el clero de México no era 
preso de “servilismo e ignorancia”, y nadie apoyaba la Inquisición 
que alguna vez “pretendía prostituir la religión haciéndola madrina 
del despotismo”. El congreso general y los congresos estatales, no 
menos que la imprenta, constituían un valladar contra atentados 
a las libertades e impedirían el avance del fanatismo. La “opinión 
nacional” y la aplicación del artículo 110 de la Constitución federal 
conformaban “un escudo que aun en tiempos menos ilustrados ha 
rechazado los dardos del Vaticano”.32 

30 Morales, Respuesta a las dudas, p. 39-40.
31 “Patronato”, El Observador de la República Mexicana, t. i, n. 12, 22 de agosto de 1827, 

p. 351-363.
32 Artículo 110, atribución xxi: “Conceder el pase o retener los decretos conciliares, bulas 

pontificias, breves y rescriptos, con consentimiento del congreso general, si contienen dis-
posiciones generales; oyendo al Senado, y en sus recesos al consejo de gobierno, si se versan 



19

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

El autor de este artículo de El Observador favorecía la tesis an-
tigua sobre el “ejercicio pleno e independiente de la potestad epis-
copal”, contra la tesis vaticana del papa como “obispo universal”, 
quien concedía facultades a los demás obispos, pero asentaba que 
“los obispos mexicanos por la distancia y difícil ocurso a Roma ejer-
cen la plenitud de sus facultades”, lo cual hacía la polémica inútil 
por innecesaria. La próxima división de obispados, fundamental 
al federalismo republicano, podía hacerse de acuerdo con el papa, 
sin problema, ya que tal procedimiento sería eventual. El arreglo 
del patronato, más medular, al influir en los nombramientos ecle-
siásticos, debía hacerse reconociendo que era una concesión papal, 
según el dictamen de 1825. Pero ello “sin que por eso se cerrase la 
puerta a las reformas cuando lleguemos a la madurez convenien-
te para hacerlas oportunas y provechosas. Por manera, que viene a 
ser su acuerdo una medida intermedia, en que sin perder nada la 
nación, se allana el camino para ulteriores y relativamente mejores 
disposiciones”. Como reserva en caso de un inconveniente “influjo 
de Roma”, y a ejemplo de Gustavo III (rey de Suecia, 1771 a 1792) y 
Napoleón I (cónsul de Francia, 1799-1804 y luego emperador hasta 
1814), México podía mantener la posibilidad de declarar la toleran-
cia de cultos ante una Iglesia establecida y así moderar la situación. 
El ejemplo ya lo había dado el gobierno de Colombia, que había 
logrado el nombramiento de obispos en aquel país independiente, 
“un gobierno no menos celoso de su libertad que el mexicano: pero 
que no ha mirado como un tropiezo lo mismo que en México exa-
geran algunos como un precipicio”.

Prevalecen en los dictámenes y pareceres revisados en materia 
de estructura eclesiástica un espíritu reformista, anticurial, episcopa-
lista y popular que favorece Iglesias nacionales, es decir una efectiva 
federalización de la Iglesia católica. Las voces disidentes pisaban 
tierra común con la opinión dominante, manifestando algunos re-
paros, esquivando alguna cuestión espinosa o acotando la extensión 
de un concepto más que contradiciendo planteamientos medulares. 
Ampliar el poder de obispos y curas, manejar la idea de un metro-
politano nacional, recuperar el debate sobre elección de eclesiásticos 
y confundir intencionalmente los conceptos de ciudadanía y feligre-

sobre negocios particulares o gubernativos; y a la Corte Suprema de Justicia, si se hubieren 
expedido sobre asuntos contenciosos”. En Luis Felipe Tena Ramírez (direc. y efemérides), 
Leyes fundamentales de México, 1808-1997, México, Porrúa, 1997, p. 184.



20

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

sía, fueron tendencias ampliamente compartidas que se orientaban 
no sólo a federalizar sino a republicanizar la Iglesia, fortaleciendo 
las Iglesias nacionales dentro de la Iglesia universal, potenciando 
a obispos y curas dentro de las estructuras eclesiásticas nacionales, 
y reconociendo una legítima voz ciudadana dentro de la feligresía 
católica. Disminuir el poder del papa, ningunear el concepto de un 
poder papal monárquico, insistir en un republicanismo eclesiástico 
desde los tiempos iniciales de una Iglesia prístina en tiempos de 
Cristo, concebir al papa como una figura presidencial que presidie-
ra mas no gobernara, llamar a concilios y alabar el conciliarismo, 
tales medidas eran fundamentales en el esfuerzo por federalizar la 
estructura de la Iglesia y popularizar el origen efectivo del poder 
de decisión en ella. Al reconocer las instituciones gubernamentales 
como representativas de una ciudadanía católica, los planteamientos 
medulares pretendían reforzar la autoridad de los órganos de Esta-
do en las negociaciones con la jerarquía eclesiástica. Al afianzarse el 
federalismo, se planteó tanto mayor número de obispados como la 
necesaria intervención de los gobernadores en sus nombramientos.

El traslado de la cuestión: de planteamientos teóricos  
al ejercicio diplomático

Este debate en torno a la organización eclesiástica corrió paralelo al 
debate sobre el poder político, y formó parte íntima de él, en la épo-
ca del primer federalismo mexicano entre 1824 y 1834. La intensidad 
del debate no permitió que la negociación entre el Estado federal 
mexicano y el Vaticano marchara con agilidad. El entorno inter-
nacional era complejo y más bien propicio a enrarecer el ambiente 
político en México. El Vaticano, profundamente ligado a la España 
posconstitucional bajo un Fernando VII nuevamente absolutista a 
partir de 1823, comprometido asimismo con la Francia legitimista 
de la restauración borbónica, y compartiendo la península itálica 
con la Austria de Klemens von Metternich, canciller de Austria 
desde 1809, no pudo abrir sus puertas ampliamente a los represen-
tantes de México y América Latina que llegarían en búsqueda de 
acuerdos, nombramientos de obispos y concordatos. León XII, al 
asumir las riendas del poder vaticano en 1823 cuando murió Pío 
VII, se vio inmediatamente sujeto a presiones que lo condujeron a la 



21

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

fatal decisión de publicar el breve apostólico, o encíclica corta, Etsi 
iam diu del 24 de septiembre de 1824 virtualmente desconociendo 
la independencia de México y otros países americanos.33 En México, 
el breve agitó la situación de tal manera que eclesiásticos de alto 
rango unieron sus voces a las de laicos y clérigos autónomos como 
fray Servando Teresa de Mier para condenarla y desautorizarla.34 La 
distancia física, ideológica y de sensibilidades entre México y el Va-
ticano se agigantó entre 1824 y 1827. Eso es, justo cuando se debatía 
tanto la estructura del poder civil federal en México, al redactarse la 
Constitución nacional y las estatales, como la estructura del poder 
eclesiástico a través del tema del patronato.

La confrontación que implicó un intenso debate nacional en ma-
teria religiosa y eclesiástica, en los términos que hemos planteado, 
frente al profundo compromiso del Vaticano con potencias oposi-
toras a la independencia y republicanismo de México, hizo que el 
representante mexicano ante la Santa Sede, el canónigo de Puebla 
Francisco Pablo Vázquez, se quedara en Europa más de cuatro años 
sin instrucciones precisas de su gobierno, alejado de Roma y con 
grandes dificultades para fijar un rumbo de negociaciones y hacer 
así fructificar su misión diplomática. Mientras él había llegado a 
Bruselas a mediados de 1825, las instrucciones oficiales que debían 
orientarlo, si bien publicadas el 9 de octubre de 1827, sólo le fueron 
enviadas hasta el 28 de marzo de 1829.35

33 Vázquez protesta este breve el 29 enero, 1826. Véase Protesta de Francisco Pablo 
Vázquez contra la Encíclica de León XII, 29 de enero, 1826, ahsrem, exp. 4-3-5721. Año 1825-
1826. Asunto: Relaciones diplomáticas entre México y el Estado Pontificio. Correspondencia 
relativa para el arreglo de asuntos eclesiásticos de México, f. 7-12v; M. Sp. S. Alfonso Alcalá 
Alvarado, Una pugna diplomática ante la Santa Sede. El restablecimiento del episcopado en México 
1825-1831, México, Porrúa, 1967, p. 43.

34 Antonio Joaquín Pérez Martínez, Pastoral del Obispo de la Puebla a sus diocesanos, Puebla, 
Imprenta de Moreno hermanos, 1825; Carta escrita por un párroco del Obispado de Puebla sobre la 
encíclica de nuestro santísimo padre León XII a los señores arzobispos y obispos de América, inserta en 
la Gaceta de México del miércoles 6 de julio de 1825, México, Imprenta de la Federación Mexicana, 
1825; José María Couto, Pastoral que el Dr. D. [...], vicario capitular en sede-vacante del obispado de 
Valladolid de Michoacán, dirige a los venerables párrocos y demás eclesiásticos seculares y regulares 
de su diócesis, México, Imprenta de la Federación, en Palacio, 1825; Servando Teresa de Mier, 
Discurso sobre la encíclica del papa León XII, 5a. impresión revisada y corregida por el autor, 
México, Imprenta de la Federación, 1825.

35 Las instrucciones están en Manuel Dublán y José María Lozano, Legisla-
ción mexicana ó colección completa de las disposiciones legislativas expedidas desde la In-
dependencia de la República, 34 v., México, 1876-1904, en http://biblioweb.dgsca. 
unam.mx/dublanylozano/, v. ii, p. 18, y fueron reproducidas por Joaquín Ramírez Cabañas 



22

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

En medio de tanta incertidumbre, Vázquez esquivó sugerencias 
de representantes vaticanos para que pasara a Roma, declarando a 
su gobierno que no quería comprometer su misión al dejar descu-
brir a la contraparte diplomática que él carecía de instrucciones y 
que había un debate en pie sobre estas cuestiones en México. Sin 
embargo, seguía con atención las corrientes encontradas y las sen-
sibilidades vaticanas, de modo que el 16 de junio de 1828 avisaba a 
su gobierno que la emigración de México del obispo de Oaxaca y de 
los misioneros apostólicos, por las leyes de expulsión de españoles 
del país, preocupaba a Roma y aumentaba su temor de un cisma. 
Irónicamente, comentaba que las prevenciones de la Santa Sede 
abrían posibilidades de que cediera ante demandas mexicanas si se 
planteaban en términos ortodoxos.36 

Vázquez se batía entre pareceres encontrados. El debate que 
polarizaba a los mexicanos también enfrentaba a los diplomáticos 
en Europa. Mientras el nuncio vaticano en París, Luigi Lambrus-
chini, hallaba al agente mexicano ante la Santa Sede como liberal y 
peligroso, era denunciado por Vicente Rocafuerte el 27 de septiem-
bre de 1827, representante mexicano en Londres, como “un sujeto 
apreciabilísimo, pero no […] de nuestro siglo”.37 El 17 de agosto de 
1828, Rocafuerte reiteraba su parecer y ponía en duda la misión 
de Vázquez al asociar los nuevos obispos que se nombraran con un 
posible intento por “arruinar nuestras instituciones o a lo menos 
allanar el camino al absolutismo”.38 

Vázquez trataba de mantener cierto equilibrio en su postura. Pero 
la situación era sumamente difícil. Desde el 15 de junio de 1825 el 
sacerdote mexicano Joaquín del Moral, residente en Francia, le había 
reportado al gobierno de México que en el periódico londinense Ocios 

(comp.), Las relaciones entre México y el Vaticano, México, Porrúa, 1970, p. 57-58. La fecha del 
envío a Vázquez fue puesta en relieve por A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 139.

36 Vázquez a Juan José Espinosa de los Monteros, 16 de junio de 1828, agn, je, v. 46,  
f. 180-185. Hay una reseña del comunicado en A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 97. Cabe se-
ñalar que las fojas que anota este autor para los tomos que cita de Justicia Eclesiástica frecuen-
temente ya no se corresponden debido a un cambio en la enumeración de los volúmenes.

37 A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 84 y 115, donde cita carta de Lambruschini del 7 de 
diciembre de 1827 y carta de Rocafuerte del 18 de septiembre del mismo año; Rocafuerte a 
Espinosa de los Monteros, 18 de septiembre de 1827, dentro de Espinosa de los Monteros 
a Ramos Arizpe, 27 de noviembre de 1827, agn, je, v. 83-1, f. 47-48.

38 Rocafuerte a Cañedo, 17 de agosto de 1828, y Cañedo a Espinosa de los Monteros, 26 
de noviembre de 1828, agn, je, v. 83-1, f. 41-44v; véase A. Alcalá Alvarado, Una pugna, 
p. 294-296.



23

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

de Españoles Emigrados ya se había publicado y comentado el dicta-
men mexicano del 10 de diciembre de 1824. Anticipaba una tenaz 
resistencia de parte de Roma.39 El mismo Vázquez, recién llegado a 
Inglaterra y después de conferenciar con José Mariano Michelena, 
entonces ministro plenipotenciario mexicano en Gran Bretaña, envia-
ba este comentario a México: “Su excelencia me ha comunicado las 
noticias más funestas relativamente a las circunstancias de la Corte 
Romana, que hacen muy difícil el logro de mis deseos y de las religio-
sas intenciones del Gobierno Mejicano”. Aludiendo a los signos nega-
tivos que Roma emitía al expulsar al ministro de Colombia, Ignacio 
Tejada, publicar una encíclica contra la independencia americana y 
esquivar una respuesta a los oficios que le fueron dirigidos por Mi-
chelena, agregaba: “Todo anuncia que la corte de Roma se halla en 
los intereses de la Santa liga, y que trata de favorecer las pretensiones 
del Rey de España en orden a la reconquista de Méjico”.40

Pero las posturas de Del Moral y aun de Vázquez parecían tibias 
e inconvenientes a algunos funcionarios del gobierno mexicano. Vi-
cente Rocafuerte, quien asumía el puesto de encargado de Negocios 
de México ante la Gran Bretaña al partir Michelena, se quejaba de la 
situación en una carta a Relaciones el 3 de octubre de ese año. Váz-
quez se había marchado a Bruselas a residir para ahorrar gastos. Ro-
cafuerte planteaba su temor de que los sacerdotes mexicanos Joaquín 
del Moral e Ildefonso Peña, residentes en Europa, presionaran a Váz-
quez a presentarse en París para negociar con el nuncio apostólico y 
los jesuitas que se hallaban allí, con el resultado de “unos perjuicios 
de funesta trascendencia para lo futuro”. Rocafuerte aseguraba que 
ya ni Roma ni la Santa Alianza disputaban la independencia, sino 
buscaban más bien el modo de restablecer “el principio de legitimi-
dad”. El diplomático mexicano en Londres observaba las dificultades 
que afrontaba el rey de Holanda y Bélgica en sus tratos con el papado 
y proponía que México imitara el decreto neerlandés que prohibía el 
ejercicio del sacerdocio a los que hubieran estudiado fuera del reino 
para evitar las intrigas de Roma y otras autoridades católicas.41

39 Moral a Alamán, Londres, 15 de junio de 1825, agn, je, v. 45, f. 45-46. Véase también 
el periódico Ocios de Españoles Emigrados, t. iii, abril, mayo y junio de 1826, p. 313-322, 405-
412 y 517-523.

40 Vázquez a Alamán, Londres, 31 de julio de 1825, agn, je, v. 45, f. 219-220.
41 Rocafuerte a Alamán, Londres, 3 de octubre de 1825, agn, je, v. 46, f. 139-140; repro-

ducido en A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 243-245.



24

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

Desde agosto de 1825 todo el manejo de las negociaciones entre 
Roma y el doctor Vázquez como jefe de la legación mexicana se sepa-
raba del Ministerio de Relaciones y pasaba a depender del de Justicia 
y Negocios Eclesiásticos. Pero se perpetuó, no obstante, la clara de-
pendencia de Rocafuerte del enviado Vázquez. No sólo se le seguía 
encargando a Vázquez que buscara en todas las cuestiones las luces del 
representante mexicano en Londres, sino que la correspondencia de 
la Legación ante Roma pasaba primero por las manos de Rocafuer-
te, quien tenía derecho de abrirla.42 El gobierno mexicano prevenía 
a Vázquez cuidarse de las “acechanzas” en su camino a Roma, en 
evidente alusión a espías que pudieran traicionar la causa que de-
fendía.43 Vázquez mismo, impresionado por los conocimientos de 
Michelena y luego Rocafuerte, así como el enviado mexicano a los 
Países Bajos Manuel Eduardo de Gorostiza, se mantuvo alejado de 
París y se distanció del doctor Del Moral. Pero a la vez que manifes-
taba su desconfianza de la “astuta Roma”, confiaba con optimismo en 
que con las instrucciones adecuadas podía lograr su cometido.44 Por 
tal motivo, ya a finales de 1825 Vázquez temía “exorbitancias” en las 
instrucciones que le fueran remitidas.45 Pero el Ministerio de Justicia 
le instaba a asumir una postura más avanzada, enviándole un texto 
que premió la legislatura del estado de México por sus planteamien-
tos contrarios a las extralimitaciones de la curia romana.46

El año de 1826 iba a ser para Vázquez uno con graves problemas 
y fuertes desengaños. En México el debate en torno al patronato, los 
derechos mexicanos y las pretensiones de Roma estaba en flor. En 
Gran Bretaña, Rocafuerte veía venir una coyuntura diplomática 

42 agn, je, 25 agosto, 1825, v. 45, f. 2; Ramos Arizpe a Rocafuerte, 30 septiembre, 1825, 
agn, je,  v. 45, f. 7-9v. En esta última comunicación se alude a las indicaciones hechas a Váz-
quez para que buscara la ayuda de Rocafuerte. También se le encarga a Vázquez consultar 
con el doctor Del Moral, pero prevalecería la referencia a Rocafuerte y sus luces.

43 Ramos Arizpe a Vázquez, Reservada, 15 octubre 1825, agn, je, v. 45, f. 63-64.
44 Vázquez a Ramos Arizpe, Reservado, 12 de noviembre, 1825, agn, je, v. 46, f. 143-

143v, y repetido f. 146-147; reproducido en A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 245-247. Sobre 
la decisión de no ir a París, véase también Vázquez a Alamán, Londres, 7 de octubre de 1825, 
agn, je, v. 45, f. 226-228, y v. 46, f. 5-6, y repetida 7-8v; véase A. Alcalá Alvarado, Una pugna, 
p. 241-243.

45 Vázquez a Ramos Arizpe, 12 de noviembre, 1825, agn, je, v. 46, f. 144-144v.
46 Ramos Arizpe a Vázquez, 25 noviembre, 1825, agn, je, v. 45, f. 127-129. Se trataba del 

texto de Bernardo Couto, alias Norberto Pérez Cuyado, Disertación sobre la naturaleza y límites 
de la autoridad eclesiástica: que llevó el premio ofrecido por el Congreso Constituyente del Estado de 
Méjico en decreto de 27 de julio del presente año. Escrita por [...], Impreso en México y reimpreso 
en Guadalajara, Oficina del C. Urbano Sanromán, 1825.



25

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

difícil para México y estaba decidido a ejercer todo su prestigio e 
influencia para inclinar las cosas a favor de su país adoptivo. El 7 
de enero de 1826, Rocafuerte escribía a Relaciones que “la Corte de 
Roma va siguiendo en su política todas las variaciones que expe-
rimenta la Santa Alianza”. El enviado colombiano, Ignacio Tejada, 
había sido llamado otra vez a Roma, pero Rocafuerte temía lo peor. 
Había una contraofensiva papal después del rechazo mexicano a la 
encíclica de 1824 y a la curia le urgía que Vázquez se presentara en 
Roma. Asentaba el diplomático:

Éste es precisamente el momento crítico de tratar con Roma, y de no 
caer en la red de su astuto gabinete que, de acuerdo con los Santos le-
gítimos absolutos, se ha propuesto hacer retroceder las luces del siglo 
y reconquistar parte de su antiguo poder por medio del jesuitismo 
que va rápidamente retomando a Francia que manda en España, que 
pretende introducirse en Holanda y está agitando a la desgraciada 
Irlanda. La aristocracia, que está en constante lucha con la democracia 
constitucional, tiene más esperanzas de triunfo en el poder espiritual 
del papa que en el principio de legitimidad de sus monarcas. En las 
orillas del Tíber germinan los principios de nuestra futura desunión y 
sólo el arte[,] la maña, la destreza de un negociador que no fuera cléri-
go y a quien no se pudiera seducir con el aliciente de una mitra o de un 
capelo, de un diplomático como [José Moñino y Redondo, el conde de] 
Floridablanca, podrían evitar las desgracias que amenazan a nuestras 
nacientes instituciones tan contrarias a los intereses de la avarienta 
Roma; no nos hagamos ilusiones.

Agregaba, apoyándose en oficios de Tomás Murphy y Manuel 
Eduardo de Gorostiza, que “todos los serviles intrigantes de Fran-
cia, España, Irlanda y Austria tienen su centro de fuerza en la ca-
pital de la Iglesia: ése es el punto de apoyo de la palanca espiritual 
con la que cuentan como ver al mundo y sumergirlo en las tinieblas 
de los siglos antiguos”.47

Rocafuerte sugería dilatar en materia de las relaciones con Roma, 
tratar el asunto colectivamente en el Congreso de Panamá y esperar 
una realineación de fuerzas internacionales que produjera un “nue-
vo equilibrio político” que finalmente obligara a Roma a “acomodarse 

47 Rocafuerte a Camacho, 7 de enero de 1826, agn, je, v. 46, f. 162-164; Relaciones envía 
copia al Ministerio de Justicia y Negocios Eclesiásticos el 6 de mayo de 1826. Ignacio [Sánchez 
de] Tejada fue expulsado de Roma en septiembre de 1824, siendo admitido sin reconocimien-
to diplomático oficial a principios de 1826, sólo para gestionar el nombramiento de obispos 
para Colombia. Véase A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 16, 45 y 55.



26

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

a las variaciones del tiempo y de la misma civilización que en el día 
persigue”. Chile no había sacado nada de la legación que envió a 
Roma, del trato establecido con el enviado Giovanni Muzi. Lo mis-
mo pasaría a México. Así “hay mucho que temer de la precipitación 
en circunstancias tan críticas y variables como las del día; todo lo 
deberíamos esperar del tiempo, de la paciencia, de la constancia e 
ilustración de nuestro clero, y del efecto de nuestras instituciones”. 
Confiaba Rocafuerte en influir oportunamente a Vázquez para orien-
tarlo si establecía residencia en Roma.48

El ministro de Justicia y Negocios Eclesiásticos, Miguel Ramos 
Arizpe, también temía los efectos de algún trato de Vázquez con el 
nuncio apostólico en París y una eventual residencia en Roma. El 11 
de enero de 1826 le prevenía a Vázquez contra los “artificios políti-
cos” de la Europa, y en particular de Roma y le instruía a no pasar a 
París por ningún motivo ni establecer trato que comprometiera su 
carácter o la nación. Si no estuviera en Roma al recibir el oficio ni se 
viera obligado a dirigirse allí por algún compromiso ya hecho, de-
bía mantenerse mejor en Bruselas hasta nuevo aviso, “continuando 
sus comunicaciones desde cualquier punto con el señor Rocafuerte, 
como ya se le ha insinuado”.49

Vázquez seguía a la defensiva y todavía muy influido por Ro-
cafuerte y otros de opiniones similares. En una comunicación con 
Ramos Arizpe el 14 de enero, Vázquez expresaba su confianza en Mi-
chelena, Rocafuerte, Gorostiza y Sebastián Camacho (el ministro de 
Relaciones), a la vez que manifestaba “desconfianza” de Del Moral, 
a quien pintaba de “frívolo, ligero y de maneras afrancesadas”.50 En 
una carta reservada a Ramos, aseguraba que buscaba luces en Roca-
fuerte para todas sus decisiones. También, frente a las críticas del go-
bierno, recalcaba que procuraba recabar y enviar noticias verosímiles 
de la situación en Europa. Al recordar que Tejada había sido lanza- 
do de Roma, admitía que era forzoso ejercer circunspección en las no-

48 Rocafuerte a Camacho, 7 de enero de 1826, agn, je, v. 46, f. 162-164. En la perspectiva 
liberal chilena, que seguramente influyó a Rocafuerte, la misión apostólica del enviado pa-
pal a Chile en 1824 había resultado estéril para la causa de la religión y atentatoria contra la 
soberanía del Estado nacional, por lo cual debía servir de ejemplo negativo a otras repúblicas 
americanas en sus relaciones con Roma. Véase Kellam Frances Hendricks, “The first apostolic 
mission to Chile”, Hispanic American Historical Review, 22:4 (noviembre de 1942), p. 644-669.

49 Lista de oficios enviado al “Enviado a Roma”, México, 27 de junio de 1826, agn, je. La 
comunicación referida es del 11 de enero de 1826, agn, je, v. 46, f. 159-161v.

50 Vázquez a Ramos Arizpe, 14 de enero de 1826, agn, je, v. 45, f. 213-213v.



27

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

ticias y reconocía el encargo presidencial “sobre celo, delicadeza, pre-
caución, y sagaz política de los que puedan intervenir o mezclarse en 
nuestros asuntos”.51 El 28 de enero reiteraba que no iría a Roma tanto 
por el desaire cometido con el embajador Tejada como por la falta de 
instrucciones que lo limitaba. Y el 29 de enero Vázquez enviaba a la 
curia romana su protesta contra la encíclica de León XII, emitida en 
septiembre de 1824 pero que circuló en México a lo largo de los años 
1825 y 1826.52 Dos días después, en carta privada, Vázquez lamenta- 
ba con Ramos Arizpe la desconfianza del gobierno hacia él. Asegu-
raba que había procurado hacer todo de acuerdo con Rocafuerte, 
“persona acreditada por sus luces, conocimientos y patriotismo”.53

Vázquez todavía se disculpaba en esta comunicación por un 
trato casual que había tenido con personas juzgadas sospechosas 
por el gobierno. Luego, mientras afirmaba que era difícil que Roma 
reconociera a México mientras no lo hiciera España, insinuaba que 
ya no veía importante la concertación de un concordato. No impor-
taba tanto si se conseguía “lo principal”, es decir el nombramiento 
de obispos en propiedad, porque así no insistiría Roma en enviar a 
México un nuncio “que en mi concepto se debe resistir hasta donde 
se pueda, como dije a don Pablo [de la Llave]”, el anterior ministro 
de Justicia y Negocios Eclesiásticos. Reprochaba a Ramos Arizpe 
que a él se le exigiera mucha actividad mientras “el Senado mira con 
indiferencia las Instrucciones”.54

Pese al giro anticurial de esta última carta de Vázquez, toda-
vía el 25 de marzo de 1826 el Ministerio de Justicia le reclamaba a 
Vázquez su silencio “sobre muchos sucesos político-religiosos” en 
Europa y hasta en Holanda mismo. Se le instruía que se ocupara 
de “todo lo que de algún modo pueda trascender a nosotros en el 
orden político y religioso”.55 Poco después Rocafuerte, también sin 

51 Vázquez a Ramos, Bruselas. Reservado, 14 de enero de 1826, agn, je, v. 46, f. 124-
124v.

52 Protesta de Francisco Pablo Vázquez contra la Encíclica de León xii, ahsrem, exp. 
4-3-5721, año 1825-1826, f. 7-12v. Apenas había llegado a Vázquez el 4 de noviembre del año 
anterior el encargo presidencial de redactar una queja diplomática contra la “malhadada 
Encyclica”, avisó al gobierno de México que reuniría la documentación necesaria al respecto 
y se dedicaría con toda atención a elaborarla. Vázquez a Ramos Arizpe, 11 de noviembre de 
1825, agn, je, v. 46, f. 121-122.

53 Vázquez a Ramos Arizpe. Privada, 30 de enero de 1826, agn, je, v. 46, f. 170-171v.
54 Idem.
55 Lista de oficios enviados al “Enviado a Roma”, México, 27 de junio de 1826, agn, je, 

v. 46, f. 159-161v, y Ramos Arizpe a Vázquez, agn, je, v. 46, f. 203-203v. Cabe señalar que tar-



28

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

referencia a lo dicho por Vázquez en aquella carta, describía con 
nuevo vigor una situación alarmante. Se había enterado de que qui-
zá no estaba lejos la época en que el papa enviara nuncios a México, 
Colombia y Perú y temía las implicaciones de semejante paso:

Ése es el momento crítico para nosotros. Mi temor es tanto más grande 
cuanto conozco cuán fácil es para estos señores burlarse interiormente 
de la virtud y buenas intenciones de nuestro clero; aprovecharse de la 
ignorancia y docilidad de nuestro Pueblo[,] dirigir a su objeto el egoís-
mo de tantos falsos patriotas; en fin, alucinarnos, engañarnos para tras-
tornar nuestro sistema y atarnos al carro de su ambición y absolutismo 
monárquico.

Aseguraba el enviado en Londres que 

existe en París una Sociedad Secreta de Jesuitas y de ultra realistas que 
se han propuesto perseguir a los liberales y en oposición a los masones 
y carbonarios, difundir los principios de monarquía absoluta y hacer 
revivir las teorías del altar y del trono. Estas sociedades envían agentes 
secretos a nuestros países y están en comunicación con muchos cléri-
gos nuestros; por eso no pierden la esperanza del triunfo: como Roma 
es el centro de estas intrigas sostenidas por las sociedades secretas de 
París y de Viena no será extraño que los nuevos nuncios de acuerdo 
con los jefes serviles de Europa enciendan entre nosotros la tea de la 
discordia y causen incalculables perjuicios que es preciso preveer des-
de ahora para cortar el mal en su raíz. En apoyo de estas observaciones 
vuestra excelencia verá en todos los diarios los esfuerzos que ha hecho 
últimamente el emperador de Austria con el de Rusia y demás monar-
cas para abolir lo que llaman principios revolucionarios, es decir, el 
espíritu constitucional del siglo; mientras el papa fulmina excomunio-
nes contra los masones y carbonarios, los jesuitas y los ultras trabajan 
en abolir hasta la voz de libertad. Ya hubiera logrado el emperador de 
Austria establecer un nuevo tribunal de inquisición política, a no ser 
por la Inglaterra que no ha querido tomar parte en este asunto, alegan-
do que sería intervenir en los negocios interiores de los Estados y dar 
un ataque directo a estos mismos principios constitucionales sobre los 
que se apoya el edificio de su grandeza y prosperidad.

Según Rocafuerte, la situación internacional era desastrosa y 
había que actuar para detener aquellas fuerzas que se opusieran al 

daba tanto la correspondencia que las cartas tanto de Vázquez como del Ministerio reflejaban 
cierto desfase o lagunas por las misivas enviadas que aún no habían llegado.



29

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

bienestar republicano de México. Al decir del diplomático, el papa-
do era el centro mismo de las actividades contrarias a los intereses 
de los países americanos “el único verdadero enemigo de nuestras 
instituciones y que puede aun trastornarlas es el gobierno de Roma; 
se necesita mucha vigilancia para poderse escapar de los lazos de 
sus pérfidas intrigas”.56

Vázquez, sin embargo, comenzaba finalmente a definir una óp-
tica distinta de la del representante de México en Londres. Mientras 
Rocafuerte contemplaba una conspiración internacional de derechas 
para atacar la estabilidad de los nuevos países americanos, Váz-
quez notaba ya un ataque contra la Iglesia católica y sus legítimos 
intereses, mismos que en el fondo no veía como contradictorios con 
el bien de su patria. El 28 de abril de 1826 comunicaba Vázquez al 
Ministerio de Justicia que había sido impresa una obra perversa an-
ticatólica en Bruselas, aunque la portada decía París, con la intención 
de mandar la totalidad de la edición, unos dos millares, a México. 
Aseguraba que tenía pocos meses de editada otra obra destinada a 
América que atacaba diversas prácticas de la Iglesia católica, como 
la canonización de santos y la verdad de los milagros. Una sociedad 
de impresores y libreros en París tenía a varios españoles asalariados 
para traducir “las obras más pestilenciales” para su envío a México 
y América. Se trataba de un “sórdido interés” o “diabólica política” 
para introducir la discordia en el nuevo continente.57

Para el 11 de mayo de 1826, en una carta privada a Ramos Ariz-
pe, Vázquez descartaba por inverosímiles informes de un complot 
internacional que involucraba a España, Portugal y Brasil. Expresa-
ba su desazón por la desconfianza del gobierno hacia él y lamentaba 
que no vería instrucciones “en mucho tiempo” porque

de México y Puebla me escriben que las bases de la comisión del Se-
nado están muy avanzadas, y que son conformes a las doctrinas de 
Febronio y Concilio de Pistoya. Usted sabe que Roma no retrocede, y 
que proponerle artículos que ha condenado en la bula Auctorem fidei, 
es lo mismo que pedirle a la Inglaterra que renuncie al principio de su 
sistema mercantil de que el pabellón no cubre la mercancía.

56 Rocafuerte a Camacho, 11 de abril, 1826, remitido por Camacho a Ramos Arizpe el 8 
de julio de 1826, agn, je, v. 45, f. 208-210.

57 Vázquez a Ramos Arizpe, 28 de abril de 1826, ahsrem, exp. 4-3-5721, año 1825-1826, 
f. 45-46. Lamentablemente Vázquez no da los títulos de las obras.



30

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

Pedía Vázquez a las autoridades mexicanas que reflexionaran:

que a pesar de lo que escribió [Antonio] Pereyra en Portugal, Febronio 
en Alemania, y muchos franceses en Francia; en ninguno de dichos rei-
nos están en práctica sus doctrinas. Que a pesar de las libertades de 
la Iglesia galicana, cuando las disputas de Luis 14 con el papa sobre 
las regalías, en cuya época estuvieron sin proveerse por falta de bulas 
cuarenta y tantas Iglesias; no se atrevió el clero a consultar al rey de 
adoptarse la antigua disciplina que estableció el Concilio de Nicea, 
que es el remedio que se precisa adoptar en caso de que el papa no ac-
ceda a lo que se pretende. Quisiera que reflexionaran finalmente en lo 
que ha pasado en ciento y tantos años con la Iglesia de Utrecht, en que 
sus obispos se consagran sin bulas del papa, que está separada del cen-
tro de unidad, y a pesar de los esfuerzos de sus párrocos nada prospera 
aquella Iglesia cismática, ni la silla apostólica desiste de sus principios, 
sin embargo de que en este transcurso de tiempo la han ocupado unos 
papas tan tolerantes como Benedicto 14 y los últimos Píos.58

Pero casi simultáneamente Ramos Arizpe escribía desde México, 
instruyendo a Vázquez para que continuara “fijando su atención 
sobre el abuso que especialmente en Madrid, París y Roma pueda 
hacer la política corrompida de los resortes sagrados de nuestra 
Santa Religión y comunique con toda oportunidad el resultado de 
sus observaciones”. 

Interesaba al gobierno que Vázquez mantuviera una fructífera 
comunicación con Tejada, el representante colombiano en Roma, y 
se enterara de todas las alianzas políticas potencialmente adversas 
a México, sobre todo las que se escudaban tras la religión. El gobier-
no mexicano tenía particular interés en conocer la influencia de los 
jesuitas en las cortes europeas porque:

Mancomunada Roma con los soberanos que componen la Santa 
Alianza es consiguiente una recíproca influencia entre estos per-
sonajes famosos que saben jugar a la vez según les conviene los 
resortes de la política y de la religión; y por todo es necesario buscar 
los resortes de ésta en todos puntos y no será extraño que vuestra 
señoría los encuentre en las manos de un cismático o de un pro-
testante. La muerte del emperador de Rusia y las indicaciones del 
nuncio en Madrid, que presentan a vuestra señoría esperanzas de un 

58 Vázquez a Ramos Arizpe. Privada, Londres, 11 de mayo de 1826, agn, je, v. 46, 
f. 173-174v. Todas las referencias que hace Vázquez aquí son medulares al debate eclesioló-
gico en la Iglesia.



31

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

cambio favorable para las Repúblicas de América exigen observacio-
nes muy atentas y perseverantes sobre los resultados de la primera 
y el desarrollo sucesivo de las segundas y mucho más éstas que han 
debido partir del Tíber[,] punto de reunión y de apoyo de muchos 
soberanos.59 

Ese mismo día el gobierno enviaba a Vázquez el dictamen del 
Senado (emitido el 28 de febrero e impreso el 2 de marzo de 1826) 
que trataba de las instrucciones para él, así como un folleto de las 
ventajas del sistema federal que el país había adoptado.60 El dicta-
men resultaría el punto de inflexión mayor en toda la controversia 
de patronato y concordato en la primera república federal. Para 
disgusto de los pensadores más avanzados, surgía ya en México una 
fuerte oposición al mismo, mientras Roma evadía la reclamación 
mexicana por la encíclica de 1824.61 Desde luego, Rocafuerte y otros 
funcionarios seguían viendo las cosas a su manera. Rocafuerte ase-
guraba al Ministerio que Roma, mientras se desentendía del reclamo 
mexicano, espiaba a Vázquez y por ello sabía el cardenal secretario 
del Vaticano que era “muy adicto a la curia romana, a los jesuitas, 
al poder absoluto, y que es el sujeto más a propósito para extender 
en México el plan de superstición y dominio universal que el actual 
papa se ha propuesto propagar en Francia, en Europa y en toda la 
América si pudiera”. Decía el enviado en Londres temblar por el via-
je de Vázquez a Roma. Quería salvar a México de negociaciones:

que mal iniciadas contribuirán a trastornar el orden público, y servi-
rán de pretexto a la malevolencia, para enredar y confundir nuestros 
intereses políticos con los religiosos. Ése es el riesgo que corremos, y el 
que con tanto empeño debemos evitar; en Roma tienen los enemigos 
de nuestro sistema sus últimas esperanzas de triunfo.62

Internacionalmente la situación de México y sus posibles nexos 
con Roma llamaban la atención. En Londres el exilado parlamen-

59 Ramos Arizpe a Vázquez, 17 de mayo de 1826, agn, je, v. 46, f. 211-211v.
60 Ramos Arizpe a Vázquez, 17 de mayo de 1826, agn, je, v. 45, f. 152 y 218. Se trata 

seguramente del Dictamen de las Comisiones Eclesiásticas y de Relaciones sobre las instrucciones. 
Véase nota 22.

61 26 de mayo, 1826; El vicario capitular de Chiapas a Ramos Arizpe, 28 de febrero de 
1826, agn, je, v. 45, f. 161v y 215; ahsrem, exp. 4-3-5721, año 1825-1826, f. 47bis-49v, 29 
de mayo, 1826, donde Vázquez remite la carta de Giulio Maria della Somaglia del 1o. de 
mayo y afirma que Roma se desentiende de la reclamación mexicana.

62 Rocafuerte a Camacho, 7 de junio de 1826, agn, je, v. 45, f. 206-207.



32

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

tario Joaquín Lorenzo Villanueva, legislador clave del grupo re-
formador más audaz en las Cortes de Madrid de 1820 a 1823, para 
luego ser expulsado de España, dirigía un periódico progresista 
titulado Ocios de Españoles Emigrados. Esta publicación llegó a más 
de 1 000 ejemplares mensuales con la ayuda económica de Vicen-
te Rocafuerte e influía directamente en el curso de los eventos en 
México.63 Hacia junio de 1826 reproducía el referido dictamen del 
28 de febrero de ese año en México.64 Ocios aplaudía este dictamen 
del Senado, añadiendo sólo algunos reparos donde cuestionaba la 
posibilidad de que la curia y el papa accedieran. 

Vázquez, en cambio, aseguraba ahora contundentemente que 
en el caso de las Iglesias cismáticas de los Países Bajos en Utrecht, 
Harlem y Deventer, “Roma no ha desistido después de más de un 
siglo, de los principios que ocasionaron la separación de estas Igle-
sias”.65 No obstante, Ramos Arizpe sólo recibió esta comunicación 
de Vázquez hasta octubre de ese año.66 Mientras tanto, prominentes 
funcionarios del gobierno mexicano seguían interesados en explo-
rar a mayor profundidad la situación. Cuando en julio de 1826 fue 
tomada la decisión de enviar al ministro de Relaciones, Sebastián 
Camacho, a Europa, entre sus encargos —unos once puntos— es-
taba el encontrarse con Vázquez y dialogar con él de las relaciones 
con Roma.67 Camacho debía averiguar la posibilidad de celebrar un 
concordato con Roma más ventajoso que el que poseía España, a la 
vez que deslindar claramente la situación política que vivía la curia 
romana, al grado de precisar “[s]i la influencia que los gobiernos 
coligados [de la Santa Alianza] ejercen sobre la curia romana es tal 
que pueda entenderse privada de libertad para acudir como debe a 
las necesidades de las Iglesias americanas”. Deseaba el gobierno no-
ticias exactas de los tratos de Roma con otros gobiernos americanos 
de Brasil, Chile y Buenos Aires. Pedía informes de las “contestacio-
nes que han mediado entre el gobierno de su majestad el rey de los 

63 Emilio Soler Pascual, en su presentación a Ocios de Españoles Emigrados.
64 Juicio del dictamen de las comisiones Eclesiástica y de Relaciones, Ocios de Españoles 

Emigrados, t. v, n. 27, junio de 1826, p. 505-513.
65 Vázquez a Ramos Arizpe, ahsrem, exp. 4-3-5721, año 1825-1826, 28 de junio de 1826, 

f. 55.
66 Ramos Arizpe a Vázquez, 14 de octubre de 1826, agn, je, v. 46, f. 214.
67 Algunos puntos de instrucción al señor Camacho por su próxima visita a Inglaterra 

y otros puntos y encuentro con el señor Vázquez. Enviado a Roma, 21 de julio de 1826, agn, 
je, v. 46, f. 192-193.



33

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

Países-Bajos y la Corte de Roma con relación al establecimiento del 
Colegio filosófico de aquel reino” así como “[e]l estado en que se 
hallan las relaciones de la Iglesia de Utrek [sic] con la curia romana 
y las contestaciones habidas con ocasión de la elección de su último 
prelado”. Camacho indagaría también los alcances de la influencia 
de los jesuitas en las “potencias de Europa” y sus gobiernos. 

Es claro que la situación había llegado a un punto de extrema 
delicadeza y en el fondo lo que se agitaba era si se sostenía el dicta-
men del 28 de febrero de 1826, que era el más radical de los diversos 
dictámenes formados para regir la conducta del gobierno mexicano 
con Roma. Nuevamente intervino en el forcejeo el periódico Ocios 
de Españoles Emigrados. En su número de julio de ese año asentaba 
que “[p]or todas partes se halla Europa agobiada bajo la influencia 
material de la Iglesia”. En tal tesitura, la esperanza era América con 
su espíritu de reforma y la promesa de una transformación de la 
Iglesia católica:

La Iglesia protestante es comparable a una nave que, agitada largo 
tiempo por la borrasca, llegó por fin a tomar puerto. La Iglesia cató-
lica es el bajel que corre zozobrante todos los peligros del temporal. 
En vano se le hace señal para que se acerque al puerto de salvamento; 
para poder conseguirlo, no basta quererlo con denuedo, sino que aun 
necesita tener ventura en sus esfuerzos. Aludiendo al dictamen del 
28 de febrero, añadía: “Méjico [...] ha saltado a la lid de un modo más 
descubierto y positivo”.68

Cuando Francisco Pablo Vázquez, el delegado mexicano ante la 
Santa Sede daba su opinión al gobierno el 27 de septiembre de 1826, 
mediaba sus opiniones al plantear su perspectiva básica:

A pesar de que mis opiniones sobre el punto en cuestión [dictamen 
del Senado mexicano del 28 de febrero impreso el 2 de marzo de 
1826] son bastante liberales, como que sostengo la falibilidad del papa, 
aunque con Bossuet defiendo la indefectibilidad de la santa silla; que 
el concilio es superior al pontífice; que la jurisdicción de los obispos 
no emana de éste, sino de Jesucristo y niego la potestad directa o in-
directa del papa sobre lo temporal; a pesar de esto, porque amo a mi 
religión, hablo con respeto de los sucesores de San Pedro y no tengo la 
malignidad de complacerme por las debilidades en que han incurrido 

68 “Del espíritu de apatía y del espíritu de reforma en materia de religión”, Ocios de 
Españoles Emigrados, t. vi, n. 28, julio 1826, p. 22-28.



34

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

algunos de ellos, lo que es para mí una nueva prueba de la verdad del 
cristianismo, paso generalmente por fanático.69

Vázquez procuraba asumir una postura de compromiso entre 
las opiniones extremas que se ventilaban en México y el Vaticano. 
Pero era difícil y el dictamen publicado en marzo de 1826 era el 
aguijón que removía todo el asunto. Insistía en que el referido dicta-
men era la “caja de Pandora” para México. La desgracia de España 
había sido que los reformadores querían lo mejor, que “siempre 
es el mayor enemigo de lo bueno”. Según Vázquez, los exilados 
españoles en Bruselas e Inglaterra admitían que al disgustar a tan-
tos de sus coetáneos auspiciaron el fin de la Constitución liberal y 
el retorno del absolutismo. Sentenciaba que si México salía de su 
comportamiento hasta entonces circunspecto, era de temer una “re-
trogradación muy peligrosa”. No había que imitar lo hecho en otros 
lugares con “resultados muy funestos”. Podían ser ciertos los males 
de la disciplina que señalaba la Comisión de Patronato del Senado, 
pero peores podían resultar “de la reforma que proponen”.70

Dos días después Vázquez informaba a Ramos Arizpe que el 
dictamen referido del 28 de febrero había sido traducido al holan-
dés por el interés que había expresado el gobierno de los Países 
Bajos. Se quejaba simultáneamente por la pobre comunicación con 
el gobierno mexicano y pedía se remitieran los paquetes de correo 
separados de los de Londres, rotulados individualmente y sin que 
en Londres hubiera derecho de abrirlos.71 El mismo día manifestaba 
su creencia en la buena fe de Roma. Sus consultas con el diplomáti-
co chileno, Mariano Egaña, le habían despejado dudas al respecto. 
Vázquez veía posibilidades para México en los cambios represen-
tados por la muerte de Alejandro, Zar de Rusia, quien había sido el 
“árbitro del continente”. Finalmente, España era una “nulidad” y en 
cambio México ofrecía el atractivo de su importante mercado a las 
potencias europeas. Nuevamente cuestionaba la verdadera impor-
tancia de los jesuitas y su influencia sobre los gobiernos de Europa, 
salvo en el caso de Bélgica donde los hijos de las principales fami-

69 Vázquez a Ramos Arizpe, Bruselas, 27 de septiembres 1826, agn, je, v. 46, f. 64-65; 
reproducido en A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 249-251.

70 Vázquez a Ramos Arizpe, Bruselas, 27 de septiembres 1826, agn, je, v. 46, f. 64-65; 
reproducido en A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 249-251.

71 Vázquez a Ramos Arizpe, 29 de septiembre de 1826, agn, je, v. 46, f. 76-76v.



35

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

lias se educaban con ellos, y aconsejaba la unión de los mexicanos 
para la mejor defensa de los intereses del país.72

En otra carta más del 29 de septiembre de 1826 Vázquez expre-
saba temor porque leyeran sus observaciones negativas sobre el 
dictamen de 28 del febrero de ese año “los pensadores, Payos del 
Rosario et cet et cet”. Al denunciar las “equivocaciones muy gor-
das” del dictamen se apenaba porque algún eclesiástico europeo 
como el abate Hugo Felicité Lammenais se dedicara a refutarlo de 
manera fulminante. Aunque seguro que Ramos Arizpe se reiría 
de él puesto que “los periódicos de Europa, y los autores de los 
Ocios de los españoles emigrados a Londres lo han elogiado tanto”, 
Vázquez denunciaba las “opiniones, creencia e ignorancia en ma-
terias eclesiásticas” de semejantes individuos. En particular le mo-
lestaban los españoles que “aunque tan liberales como usted sabe, 
son enemigos terribles de nuestra independencia”, incluso Joaquín 
Lorenzo Villanueva, a cuya amistad con Ramos Arizpe aludía. Váz-
quez temía que “los consejos que dirigen a la América llevan el de-
signio de enredarnos, siguiendo la diabólica máxima de divide ¡ut 
impere!” Aprovechaba la oportunidad el delegado mexicano ante la 
Santa Sede para desechar otra teoría de conjura contra América, que 
ahora giraba en torno a los exilados militares sudamericanos José de 
la Riva Agüero y Ramón Herrera, pese a que se lo creía Rocafuerte, 
a quien le profesaba amistad. Retomaba la cuestión de los jesuitas 
para apuntar que aunque, 

[Dominique de] Pradt dice que son el apoyo de la Santa Alianza, no lo 
puedo creer. La alma de esta lo fue el emperador Alexandro, y éste no 
los repuso en Rusia. En Prusia no tienen más protección, que la que 
les dispenso Federico, el cual los mantuvo en sus Estados aun después 
de la extinción. Que la Alemania y la Francia los protejan, puede ser 
efecto de política, para que educando a la juventud en la obediencia a 
los reyes, se aseguren en los tronos.

Reconocía que en Francia hacían “muchos progresos”; unos 
doce departamentos habían pedido a los jesuitas. Por otra parte, si 
bien había terribles denuncias en los periódicos, éstos estaban “ven-
didos a los diferentes partidos, que dividen los reinos”.73

72 Ibid., v. 46, f. 70-72v.
73 Vázquez a Ramos Arizpe, Bruselas. Privada. Muy reservada, 29 septiembre de 1826, 

agn, je, v. 46, f. 175-177.



36

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

El 25 de octubre de 1826 el doctor Joaquín del Moral, sacerdo-
te mexicano residente en las afueras de París, informaba al gobierno 
mexicano de su entrevista con el nuncio papal en esta ciudad. Del 
Moral percibía un disgusto muy grande por parte del nuncio debi-
do a la permanencia de Vázquez en Bruselas. El tenor del dictamen 
publicado en México en marzo de 1826 respecto al patronato y 
principios eclesiásticos sólo aumentaba su indignación. El nuncio 
se quejaba de “hombres inquietos y enemigos conocidos de la Santa 
Sede”, de innovaciones y posible cisma, y la indisposición de Váz-
quez para mudarse a Roma con motivo de la falta de instrucciones 
del gobierno mexicano.74 El ministro de Relaciones, Sebastián Cama-
cho, como lo expresaba el 15 de noviembre, entendía que el nuncio 
representaba la línea oficial del Vaticano que pretendía “censurar 
el Dictamen de la Comisión del Senado” mexicano. En su opinión, 
Roma no cedería ante “las pretensiones de una iglesia particular 
[…] [ya que desde su perspectiva] atacan la unidad de la Iglesia y 
violan los derechos del primado”. En la óptica de Camacho, Roma 
quería borrar con “los hombres ilustrados” de México, poniendo 
“toda su confianza en la masa del pueblo, y cuasi amenaza al go-
bierno y a los representantes de una nación, que en su concepto son 
los únicos que propenden a las llamadas innovaciones”. Camacho 
insistía en que el enviado mexicano se presentara en Roma hasta 
que fuera reconocido plenamente como ministro de su gobierno, 
lo que equivalía a que Roma reconociera la independencia mexica-
na y, a partir de allí, que dicho enviado lograra el reconocimiento 
de un patronato de facto mediante la designación de obispos del 
gusto del gobierno mexicano. Sin embargo, el ministro de Relacio-
nes sugería sustituir a Vázquez para esta misión, porque “no nació 
en este siglo” y no obstante su patriotismo y erudición reconocida 
representaba “opiniones envejecidas”. Vázquez había comunicado 
al ministro que “no está de acuerdo con el proyecto de las instruc-
ciones presentadas al Senado por la comisión de su seno”.75

74 Del Moral a Camacho, 25 de octubre de 1826, enviado en Camacho a Ramos Arizpe, 
15 de noviembre de 1826, agn, je, v. 45, f. 195-203v. Véase A. Alcalá Alvarado, Una pugna, 
p. 251-258, cita en p. 252.

75 La carta de Camacho es la comunicación principal citada en “Camacho a Ramos Ari-
zpe”, del 15 de noviembre de 1826. La parte medular viene en seguida de la carta reportada 
de Del Moral de fecha 25 de octubre.



37

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

Es interesante en este contexto que la postura del ministro de 
Justicia y Negocios Eclesiásticos en México, Miguel Ramos Arizpe, 
se tornó marcadamente conciliadora. El 25 de octubre de 1826 daba 
seguridades a Vázquez de que las cosas iban por buen camino pese 
a “[e]l Sol y otros papeluchos [que] se ha[n] expedido estos días 
indicando peligros que no existen”.76 El 18 de diciembre de 1826, el 
ministro acusaba recibo de las “juiciosas observaciones” que Váz-
quez había remitido el 29 de septiembre de 1826.77 Escribiendo a 
Camacho, quien se hallaba en Londres, el 16 de enero de 1827, Ra-
mos Arizpe se compadecía del ministro de Relaciones, de Vázquez, 
de Rocafuerte y del padre Del Moral porque “se hallan abrumados 
un poco al ver asomarse ya en Europa un choque de ideas romanas 
y mexicanas”. Ramos Arizpe aconsejaba fortaleza y “perseveran-
cia constante” a sus compañeros en Europa para “traer las cosas a 
un medio y darles una discreción muy calculada, no sólo con los 
principios abstractos de justicia, mas también con la posibilidad de 
las cosas y la conservación de nuestras libertades”. Desde México, 
el ministro se permitía expresar que “jamás he desconfiado de un 
feliz éxito […] [mediante] caminos razonables”. Consideraba que 
Vázquez entendía y sostenía correctamente la importancia de ser 
reconocido como enviado oficial de su gobierno, así como lo exigía 
Camacho. En cuanto a la negociación en torno al nombramiento de 
obispos mexicanos, no dependía tanto de Vázquez. Faltaba esperar 
la respuesta de la Santa Sede a las instrucciones oficiales que de-
terminara el Congreso mexicano, mismas que Ramos —igual que 
Camacho— deseaba que se orientaran primordial y efectivamente a 
los nombramientos episcopales así como la consiguiente “colación 
inmediata de curatos”.78

Se complica el escenario interno y aumenta el embrollo internacional

Pero mientras el ministro Ramos Arizpe aconsejaba prudencia y 
fortaleza, la situación dentro de México se deterioraba terriblemente 
en términos de un arreglo de las relaciones con Roma, poniendo en 

76 Ramos Arizpe a Vázquez, 25 de octubre de 1826, agn, je, v. 45, f. 156-156v. 
77 Ramos Arizpe a Vázquez, 18 de diciembre de 1826, agn, je, v. 46, f. 252.
78 Ramos Arizpe a Camacho, 16 enero 1827, agn, je, v. 84, f. 91-94; reproducido en A. 

Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 259-261.



38

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

jaque al fin su optimismo y templanza. El sacerdote y diputado 
zacatecano José Guadalupe Gómez Huerta denunciaba el 22 de 
enero de 1827 que la independencia estaba viciada por motivo de la 
sujeción eclesiástica y económica que ejercía Roma. Planteaba que 
un concordato era una cosa dilatada y que había que retornar a la 
primitiva tradición católica de la elección de ministros.79 También 
comenzaba a circular el libro de Mr. Pradt dedicado al análisis de la 
negociación de concordatos para América. Argumentaba Pradt que 
el centralismo del Concilio de Trento era inaplicable ya a América y 
reproducía el dictamen mexicano del 28 de febrero de 1826.80 Para 
este autor europeo, México marcaba la pauta en América, donde de-
bía imperar un nuevo tipo de concordato ecuménico. Con tal concor-
dato, había que alejar la sombra del Concilio de Pistoya y también 
la Constitución civil del clero francés, que Pradt consideraba aje-
nos a América. En cambio, Pradt sí promovía la idea de tolerancia 
religiosa a la vez que abogaba porque México no otorgara ningún 
pago en dinero al papado, como se precisaba en el dictamen del 28 
de febrero, en vista de los recursos abundantes que ya gozaba la 
Santa Sede. Curiosamente, Pradt no apoyaba la idea propuesta en el 
dictamen de concilios regulares en América, porque en su opinión 
los tiempos de tales concilios ya habían pasado.

Para julio entraba en este debate, claramente internacional, el 
periódico Ocios con un artículo que denunciaba la “combinación 
teocrática” que se urdía contra América. Al decir del periódico, 
León XII, tras su encíclica contra la independencia en 1824, “concitó 
secretamente a los obispos para que conspirasen contra la autori-
dad, auxiliando con sus armas la destrucción del sistema civil allí 
establecido”. Roma, que fue capaz de derrotar a Napoleón, preten-
día el dominio y “ésta [es] la suerte que espera a las nacientes repú-
blicas ultramarinas”. Había que formar un catecismo que lograra 
compatibilizar religión y tolerancia, moral y razón.81

79 José Guadalupe Gómez Huerta, Proposiciones que el C. José Guadalupe Gómez Huerta, 
Diputado Propietario por el Partido de la Villa de Tlaltenango presenta a la alta consideración del 
Honorable Congreso Zacatecano, Zacatecas, Imprenta del gobierno a cargo de Pedro Peña, 1827. 
Firmado con fecha del 22 de enero de 1827.

80 Mr. [Dominque] De Pradt, Concordato de la América con Roma, por [...], Antiguo arzobispo 
de Malinas. Traducido al castellano por Don. M. V. M. [...], Licenciado, París, Librería de F. Rosa, 
1827, p. 150, 192-195, 206-207, 208, 211.

81 Ocios de Españoles Emigrados, segunda época, n. 3, julio de 1827, p. 318, 328, 335, 351-353.



39

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

Los anexos del Diario de Carlos María de Bustamante registraban 
los avances de perspectivas contrarias a los nexos con Roma —e in-
cluso a la relativa autonomía de la Iglesia mexicana frente al Estado 
nacional— a lo largo de 1827: frailes coyotes, la conjura del padre 
dieguino Joaquín Arenas, la dirección de diezmos creada por el es-
tado de Zacatecas, más frailes subversivos, la debilidad del gobierno 
en el caso Arenas, noticias de un cisma en Guatemala, las usurpa-
ciones romanas. Pero también surgían tendencias opuestas: el 24 de 
enero de 1827, exhortaba la legislatura de Puebla al congreso general 
a expeditar las instrucciones por la apremiante falta de sacerdotes, la 
necesidad de la religión para cualquier sociedad y la especial impor-
tancia del catolicismo; el 28 de abril de 1827 la legislatura veracruza-
na demandaba la pronta remisión de instrucciones para el enviado a 
Roma porque urgía instaurar una diócesis para Veracruz; en agosto 
el estado de Oaxaca enviaba una iniciativa contra el dictamen del 28 
de febrero y denunciaba el peligro de cisma.82

Los escritos seguían en un sentido y otro.83 La relación con la 
Santa Sede se había politizado irremediablemente en el horizonte 
que marcaban la independencia, la federalización del poder, la 
lucha por las libertades civiles y la exigencia de un claro reconoci-
miento internacional. Los escritores que se preciaban de ortodoxos 
denunciaban “el republicanismo de la Iglesia”, los deseos de fede-
ralizarla y la influencia de las heterodoxias de Justino Febronio, la 

82 Josefina Vázquez y Cuauhtémoc Hernández Silva (eds.), Diario. Anexos, 1827, en cd 
1. Legislatura de Veracruz a la Cámara de Senadores del Congreso General, agn, je, v. 46, 
f. 45-47.

83 Morales, Respuesta a las dudas; y los anónimos Un hombre de bien, El cisma religioso 
causará el político, México, Imprenta de Alejandro Valdés, 1827; Contestacion del obispo y cabildo 
de la Santa Iglesia Catedral de Oajaca (al dictamen del 28 de febrero de 1826), Patronato. Diá-
logo entre un cura y un abogado, México, Imprenta del ciudadano Alejandro Valdés, 1827, en 
donde el cura sostiene la presencia en México de Ocios, Pradt y Gregoire; [Basilio Arrillaga], 
El patronato analizado contra el patronato embrollado por los novadores, para sacar a la autoridad 
civil dueña absoluta de lo espiritual, México, Imprenta del Águila, 1827, con denuncias contra 
la Iglesia de Utrecht y Febronio en su refutación del folleto de Gómez Huerta de Zacatecas; 
El Observador de la República Mexicana, n. 3, 26 de septiembre, 1827, p. 102, donde se habla 
del “cadáver casi exánime de la república”; El Observador de la República Mexicana, n. 5, 5 de 
diciembre, 1827, p. 163-173, que publica la “Representación de la provincia de religiosos car-
melitas contra expulsión de religiosos españoles”. Cabe señalar que el 26 de diciembre 1827, 
con la salida del obispo de Oaxaca por la expulsión, quedaba un solo obispo en la república 
mientras abundaban los párrocos interinos por la falta de los concursos y nombramientos 
episcopales definitivos, según lo informaba El Observador de la República Mexicana, n. 8, 26 de 
diciembre de 1827, p. 275-276.



40

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

Iglesia de Utrecht, Ocios, Pradt y el obispo constitucional francés 
Henri Gregoire.84

El mismo Francisco Pablo Vázquez evidenciaba angustia por el 
escenario político internacional adverso a México y favorable a las 
potencias legitimistas. El 15 de septiembre de 1827 Vázquez mani-
festaba a Ramos Arizpe preocupación de que su misión diplomá-
tica fracasara ante la falta de instrucciones y la reciente muerte del 
primer ministro inglés George Canning. Temía que la influencia de 
Metternich en los gabinetes europeos aumentara y por ende el signo 
conservador de la política. Como también había crisis en Portugal, 
haría que Roma fuese “más circunspecta” y reacia a las repúbli-
cas. Contribuía asimismo a este clima la delicada salud del “actual 
papa”, a cuya muerte le sucedería un cardenal “de la facción aus-
triaca, el cual seguirá las impresiones que le comunique Meternich 
[sic], que seguramente no serán favorables a nosotros”.85 Es claro 
que Vázquez sostenía la opinión que había expresado nítidamente 
mes y medio antes: 

Es terrible que ahora quede de regulador de la política europea Me-
ternich, y que éste influya en Roma como antes. Usted sabe lo que es 
este ministro servilísimo, y no será extraño, antes si muy probable, que 
quiera apoyar en aquella corte las pretensiones de España, porque es 
el más acalorado partidario del absolutismo y legitimismo.86

A fines de 1827 Vázquez, ya habiéndose mudado a París, comu-
nicaba sus apreciaciones nuevamente a su gobierno. Manifestaba 
sus dudas a Ramos Arizpe de que México independiente hubiera 
heredado el patronato y se distanciaba de diversos textos de dere-
cho canónico que el ministro había pedido comprar en Europa.87 
Con referencias a la compleja situación internacional, que persistía, 
abogaba ahora por sustraer la negociación con el Vaticano de con-
sideraciones ontológicas o jurídicas. En vez de justicia, había que 

84 [Basilio Arrillaga], Patronato nacional, México, Imprenta de Alejandro Valdés, 1826; 
Reflecciones sobre el dictamen de las Comisiones Eclesiástica y de Relaciones acerca de las instruccio-
nes al Enviado a Roma, Impreso en México en la oficina del C. Alejandro Valdés, y reimpreso 
en Guadalajara en la del C. Mariano Rodríguez, 1826; Patronato. Diálogo entre un cura y un 
abogado, México, Imprenta del ciudadano Alejandro Valdés, 1827; [Arrillaga], El patronato 
analizado.

85 Vázquez a Ramos Arizpe, 15 de septiembre, 1827, agn, je, v. 84, f. 47-49.
86 Vázquez a Ramos Arizpe, 1 de agosto de 1827, agn, je, v. 83-1, f. 89-90.
87 Vázquez a Ramos Arizpe, 28 de noviembre de 1827, agn, je, v. 83-1, f. 95-97.



41

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

pensar en términos pragmáticos. España, Austria, Rusia y Francia 
defendían principios legitimistas. Las relaciones entre Roma y Espa-
ña habían llegado al rompimiento por el nombramiento de obispos 
para Colombia, a pesar de que el papa no había reconocido formal-
mente la independencia de aquel país. Vázquez veía la posibilidad 
real de un cisma entre España y el Vaticano y la pérdida del apoyo 
económico de ese país para la Santa Sede. El delegado mexicano 
abogaba porque se aceptara que el papa designara los nuevos obis-
pos propuestos por el gobierno mexicano por motu proprio para que 
se avanzara sin poner en peligro a la Santa Sede. Argumentaba 
que su mismo nombramiento de agente mexicano no tenía el rango 
diplomático que sólo alcanzaría una vez que fuera reconocida la 
república y no podía esperarse que Roma le reconociera una calidad 
que su gobierno no se había atrevido a otorgarle. El papa era “un 
soberano débil”. No se le debía comprometer diplomáticamente 
sino gestionar con él, sin más, el nombramiento de los obispos de-
seados con amplias facultades alegando “razón de la distancia” 
entre Roma y la república. Pero había que aceptar, en su opinión, 
que el largo tiempo corrido desde su arribo a Europa, sin frutos, 
había debilitado la posición mexicana: “se perdió todo […] por las 
ocurrencias […] [que] han inspirado desconfianza a Roma”. Y la 
república mexicana se iba quedando sin pastores.88

A lo largo de 1828 la situación económica del enviado Vázquez, 
que ya se había mermado cada vez más desde octubre de 1826, se 
deterioró ostensiblemente. Los problemas financieros internacio-
nales de México y las prioridades del gobierno representaron un 
recorte importante a los pagos que se le hacían.89 A la vez, los pare-
ceres de Vázquez y los otros representantes mexicanos en Europa 
siguieron en su camino de polarización, notable desde fines de 1827. 
Por ejemplo, aunque tanto el canónigo poblano como el embajador 
Gorostiza denunciaron los magros resultados del concordato de la 
Santa Sede con el gobierno de los Países Bajos, Vázquez derivaba 

88 Vázquez a Ramos Arizpe, Observaciones sobre la negociación pendiente entre la re-
publica de Mejico y la Corte de Roma, 28 de noviembre de 1827, agn, je, v. 83-1, f. 98-105v; 
reproducido en A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 272-283. Según otra carta de Vázquez, se 
había mudado a París en agosto de 1827. Véase Vázquez a Espinosa de los Monteros, París, 
28 de julio de 1828, agn, Justicia Eclesiástica, v. 84, f. 140-141v, en A. Alcalá Alvarado, Una 
pugna, p. 287-289.

89 Vázquez a Juan José Espinosa de los Monteros, 19 de junio de 1828, agn, je, v. 83-1, 
f. 195-197.



42

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

del caso la necesidad de una política pragmática, mientras Gorosti-
za se alarmaba por la ineptitud de la diplomacia holandesa ante el 
acostumbrado tesón romano.90 En junio de 1828 Vázquez dramati-
zaba el decaimiento de México en la opinión pública europea por la 
moratoria en la deuda inglesa, las denuncias de los emigrados que 
arribaban allá en torno a la situación mexicana, la mancuerna fran-
co-española y la timidez de Roma agitada por su propia debilidad 
y sus temores a la heterodoxia,91 para sugerir que el mejor camino 
para avanzar en negociaciones con Roma era definir las instruccio-
nes mexicanas de una vez.92 En cambio, el representante mexicano 
en Londres, Vicente Rocafuerte, era de una opinión diametralmente 
opuesta. Rocafuerte veía en la corte de Roma el “[c]entro de la anti-
gua diplomacia maquiavélica”, motivado por el deseo de un “domi-
nio universal” y estimaba un error conseguir el nombramiento de 
obispos mediante una concesión romana. Quería, por el contrario, 
una diestra diplomacia mexicana en manos de un laico avezado y 
“marcar desde ahora la línea divisoria que debe existir entre la po-
lítica y la religión de cuya mutua independencia resulta la armonía 
moral, el orden y prosperidad pública que admiramos en los Esta-
dos Unidos del Norte”.93

Todavía el 21 de febrero de 1829 se quejaba Vázquez, ahora 
desde Florencia, de la falta de instrucciones y las orientaciones sólo 
parciales, encontradas y no oficiales que el gobierno le había dado. 
Señalaba que comprendía que la de Roma era “una Corte que por 
su constitución misma en la parte temporal no puede existir sino 
por medio de la política y de su buena armonía con las potencias de 
Europa”. Por ende, Roma se opondría en principio al reconocimien-
to de México y el ejercicio del patronato. Pero había mudanzas y 
oportunidades que se perdieron por falta de instrucciones. Así que 
exigía que éstas le fueran remitidas con la precisión necesaria para 

90 Vázquez a Ramos Arizpe, 14 de octubre de 1827, agn, je, v. 83-1, f. 92; Cañedo a Es-
pinosa de los Monteros, 31 de marzo de 1828, v. 84, f. 165-191v, donde remite una memoria 
de Gorostiza fechada el 29 de octubre de 1827 sobre el concordato entre la Santa Sede 
y Países Bajos.

91 Vázquez a Espinosa de los Monteros, 16 de junio de 1828, agn, je, v. 46, f. 180-185, 
y v. 84, f. 136-136v, 30 de junio de 1828.

92 Vázquez a Espinosa de los Monteros, 18 de junio de 1828, agn, je, v. 84, f. 110-110v.
93 Cañedo a Espinosa de los Monteros, 26 de noviembre de 1828, agn, je, v. 83-1, f. 41-

44v, transmitiendo al Ministerio de Justicia y Negocios Eclesiásticos la carta de Rocafuerte del 
17 de agosto de 1828, reproducida en A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 294-296.



43

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

que él representara la postura mexicana en Roma, incluso si rebasa-
ba lo que él personalmente consideraba prudente y procedente.94

En el fondo Vázquez comprendía que la negociación con la 
Santa Sede era delicada por cuatro motivos: el debate mexicano en 
torno a la estructura eclesiástica y el origen del poder en la Iglesia; 
las pretensiones legitimistas de las monarquías europeas; la incer-
tidumbre del papado por su dependencia de Austria, Francia y 
España; y las reservas de Roma debidas a sus propias inclinaciones 
conservadoras en lo político y lo eclesiástico. El 17 de mayo del 
mismo año añadía otro matiz a sus apreciaciones. Mientras Colom-
bia aventajaba en materia de nombramiento de obispos y hasta en 
el trato otorgado por la Santa Sede, no obstante la tenaz resistencia 
de la diplomacia española, México no lograba nada por la falta de 
instrucciones y porque seguía aferrado a criterios manejados por 
el dictamen publicado en marzo de 1826. Aquel dictamen había 
sido aplaudido en Londres y los Países Bajos, considerados ene-
migos de Roma. La decisión posterior de la Cámara de Senadores 
de México de no seguir ese dictamen sino regresar al de febrero de 
1825 no hizo igual eco porque siguieron casi otros dos años sin 
instrucciones, lo que en Roma hacía dudar de los principios del 
gobierno mexicano. Nuevamente Vázquez insistía en que la meta 
debía ser, como en el caso de Colombia, la consecución del “Patro-
nato de hecho, que es también un reconocimiento indirecto” de la 
independencia americana.95

La polarización confronta a Vázquez y Rocafuerte, subvirtiendo  
la propuesta de federalizar la Iglesia mexicana

Los problemas que Vázquez percibía tenían su viva encarnación 
en el representante de México en Londres, Vicente Rocafuerte. Ya 
desde septiembre de 1828 esa relación crecientemente tensa había 
llegado al rompimiento cuando Vázquez denunció al Ministerio de 
Justicia y Negocios Eclesiásticos que Rocafuerte estaba minando 
su autoridad y dificultando su misión por una constante duplici-

94 Vázquez a Espinosa de los Monteros, Florencia, 21 de febrero de 1829, agn, je, 
v. 94, f. 202-204v; reproducido en A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 298-301.

95 Vázquez a Espinosa de los Monteros, Florencia, 17 de mayo de 1829, agn, je, v. 94, 
f. 212-214v; reproducido en A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 301-305.



44

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

dad.96 En una manifestación más de su persistente impugnación 
de la actuación y valor del enviado Vázquez, Rocafuerte insistía en 
el mismo mes de mayo de 1829 que éste se abstuviera de entablar 
negociaciones con la Santa Sede. Con la invasión española en puerta 
se veía toda la maquinación peninsular contra México, de modo 
que Rocafuerte temía “la facilidad que tiene [Vázquez] de intrigar 
con Roma para fomentar el espíritu de revolución entre los clérigos 
y supersticiosos y aumentar los infinitos embarazos que rodean al 
Poder Ejecutivo [de México]”. Temía Rocafuerte que fuera estableci-
da una especie de quinta columna en México mediante un acuerdo 
con el papado ya que

no hay bastante ilustración en el pueblo y en la masa de la Nación 
para resistir a las fulminantes excomuniones que lanzan contra noso-
tros esos rayos romanos […] [producto] de la fantástica ignorancia y 
obstinado fanatismo. Sólo el tiempo y la ilustración pueden curar estas 
enfermedades morales, en el interim [sic] es preciso contemporizar con 
la misma superstición y velar a que el contagio de sus errores no pase 
a las generaciones venideras, lo que sucederá irremediablemente si el 
señor Vázquez permanece en Roma, entra en negociaciones y logra un 
concordato acomodado a los intereses de los curialistas.

Con referencias a “la gran parte que ha tenido Roma en la des-
gracia de la especie humana”, los “abusos de la curia” y “ese centro 
de corrupción, falsedad, de intrigas y de bajezas”, Rocafuerte recla-
maba que México se hiciera representar por un diplomático laico y 
avezado como el representante de Colombia, Ignacio Tejada. Pero 
sentenciaba:

[Jorge] Washington recomendaba a sus compatriotas que separaran 
su política de la europea, del mismo modo nos conviene a nosotros 
separar nuestros intereses de los de Roma, seremos tanto más felices 
cuanto menos dependamos de la curia; si no podemos cortar aún el 
cable que nos une al Vaticano, aligerémoslo todo lo posible; éste es 
el punto de vista bajo el cual debemos examinar esta cuestión y con-
siderar las funestas consecuencias que pueden resultar del viaje del 
señor Vázquez a la Capital de la Cristiandad.97

96 Vázquez a Espinosa de los Monteros, 25 de septiembre 1828, agn, je, v. 84, f. 152-154v; 
reproducido en A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 290-293.

97 Rocafuerte a Bocanegra, 6 de mayo 1829, agn, je, v. 94, f. 272-273v; reproducido en A. 
Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 305-306.



45

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

Al fin el 29 de julio de 1829 Vázquez recibió las apetecidas ins-
trucciones del gobierno mexicano, enviadas desde el 28 de marzo 
de ese año. Sin embargo, a diferencia de lo que había él anticipado, 
las instrucciones parecen haberse basado no tanto en el dictamen 
de febrero de 1825 como sí en el temido dictamen de 1826, contra-
riando la decisión que ya había tomado la Cámara de Senadores en 
octubre de 1827.98 Esto explica cuando menos en parte su displicen-
cia al detallar su repudio a las instrucciones recibidas y presentar 
su renuncia:

La sustancia de las referidas instrucciones se reduce a que pida a 
la Corte de Roma la autorización, o más bien el reconocimiento del 
Patronato en la Nación mexicana, que extienda las facultades de los 
obispos y provea a las religiones de prelados superiores, procediendo 
en la primera y última de tal manera, que ni se crea en aquella que se 
pide la concesión del patronato, como que se considera una cualidad 
inherente a la soberanía de la misma Nación; y en ésta que no se per-
judique el mismo derecho en la institución de los prelados superiores, 
sino que ejerzan el gobierno en los términos que el Congreso general 
tuviere a bien arreglar.
	E sto es comenzar la negociación por lo más difícil, o para explicar-
me con propiedad, por un imposible.

Según Vázquez, “Roma jamás retrocede”, “Roma es una roca”. 
La insistencia de las instrucciones en un patronato inherente a la 
soberanía y su reconocimiento por la Santa Sede harían fracasar las 
negociaciones. Además, respondiendo al parecer a otra pretensión 
de la administración mexicana, Vázquez asentaba que la Santa Sede 
no condescendería con el federalismo mexicano:

Creo que Roma, en el remotísimo caso de reconocer el Patronato, sola-
mente lo haría en el presidente de la República y de ninguna manera 
en los gobernadores de los estados; porque no concurriendo a la elec-
ción de éstos, los sufragios de toda la Nación, como para la de aquél, 
no puede inspirarle tanta confianza; ni teniendo cerca de sí una per-
sona autorizada, no podía comunicar con ellos, a no ser que el nom-

98 Luis Medina Ascensio, sj, México y el Vaticano. Tomo i: La Santa Sede y la emancipación 
mexicana, México, Jus, 1965, p. 177. Hasta donde he podido averiguar, las instrucciones efec-
tivamente enviadas están extraviadas, ya que nadie hace mención textual de ellas. Sobre lo 
acordado por el Senado, véase M. Dublán y J. M. Lozano, Legislación mexicana, v. ii, p. 18, y 
Cámaras de Diputados y Senadores remiten 5 puntos para instrucciones, 7 de agosto de 1828, 
agn, Justicia Eclesiástica, v. 84, f. 232-232v, copia firmada por Joaquín de Iturbide.



46

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

bramiento del ministro y sus credenciales viniesen firmadas por todos 
los gobernadores de los estados, o en cada presentación certificara el 
excelentísimo señor presidente que se hacía por legítimo patrono.

Vázquez veía en las instrucciones un indebido deseo de que el 
Congreso mexicano ejerciera una normatividad en materias ecle-
siásticas y una insistencia principesca en las facultades autónomas 
de los obispos por designar. Recordaba la insistencia del ministro 
Ramos Arizpe el 28 de septiembre de 1827 en que las negociaciones 
giraran más que nada en torno a la designación de los obispos. Y 
no sin recordar los largos cuatro años que había esperado sus ins-
trucciones, Vázquez exigía un cambio en las mismas acorde con sus 
críticas o que el gobierno aceptara su dimisión.99

Según parece, el ascendiente yorkino que condujo a la presiden-
cia a Vicente Guerrero había dado lugar no sólo a la alteración de 
las instrucciones sino, según apreciaciones del encargado de nego-
cios de Francia en México, Mr. Adrien Louis de Cochelet, la decisión 
de decretar la libertad de cultos. Una vez comenzada la presidencia de 
Guerrero, inaugurada formalmente el 1 de abril de 1829, el gobierno 
mexicano inició una gestión ante el Vaticano a mediados de 1829, 
apoyada por el embajador norteamericano Joel Poinsett y el minis-
tro de Hacienda Lorenzo Zavala, para que el sacerdote y dirigente 
yorkino José María Alpuche fuera designado obispo mexicano junto 
con otro sacerdote yorkino, Ignacio Aguilera.100 Cabe recordar que 
se había intentado fallidamente, desde mayo de 1828, que José Ma-
ría Bocanegra, prominente federalista, sustituyera a Vázquez como 
enviado ante la Santa Sede. Luego Bocanegra fue promovido al 
Ministerio de Relaciones el 26 de enero de 1829.101 Había un clima 

  99 Vázquez a Herrera, Florencia, 7 de agosto de 1829, agn, je, v. 94, f. f 236-241v; en A. 
Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 307-315. Véase también Luis Medina Ascensio, sj, México y 
el Vaticano, t. i, p. 177.

100 Luis Medina Ascensio, sj, México y el Vaticano, t. i, p. 177-178; A. Alcalá Alvarado, Una 
pugna, p. 138; Asunto: Personal. Francisco Pablo Vázquez. Credenciales y cartas de introduc-
ción a favor del mismo nombrado Ministro cerca de S. Santidad, ahsrem, año de 1830, H/131 
(72:45.631) “830”/8663; Carta de Vázquez al ministro J. I. Espinosa, 13 de noviembre de 1830, 
desde Roma; reproducida en J. Ramírez Cabañas (comp.), Las relaciones, p. 118-119.

101 Luis Medina Ascensio, sj, México y el Vaticano, t. i, p. 167; Un siglo de relaciones, 
p. 26-27; Michael P. Costeloe, La primera república federal de México (1824-1835). Un estudio de 
los partidos políticos en el México independiente, México, Fondo de Cultura Económica, 1996,  
p. 211. De la gestión para nombrar a Bocanegra y su malogro, véanse ahsr, erpys (1825-1853), 
Comisión de Relaciones, Bocanegra José María, nombramiento diplomático, 1 de agosto de 
1828, Congreso 2, libro 15, exp. 6, f. 116-117v, así como agn, je, 5-7 de mayo de 1828, v. 84,  



47

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

de opinión contrario a la Iglesia y al Vaticano. Este antagonismo se 
alimentaba con la denuncia del breve legitimista de León XII, la cons-
piración del padre Arenas y los rumores de una próxima invasión 
española. La puesta en vigor de las leyes de expulsión de españoles 
afectaba a muchos sacerdotes.102 Los peligros para México eran reales, 
porque prominentes figuras del Vaticano aún entretenían la idea de 
nombrar únicamente obispos afines a los intereses de una reconquista 
española, misma que pretendía el comandante Isidro Barradas. Aun 
vencido éste cerca de Tampico, Tamaulipas, el 11 de septiembre de 
1829, el Vaticano continuó consultando con el exilado arzobispo 
de México Pedro Fonte, en Valencia, España, para orientarse en 
materia de futuros obispos, mientras los planes de reconquista 
española siguieron hasta mediados de 1830.103 

Ya no se trataba de dictámenes eruditos, más teóricos o más 
pragmáticos, sino de la politización rencorosa del antiguo debate 
relativo al patronato y la organización religiosa del país. En este 
clima político cada vez más polarizado, no sorprende que desde 
1827 un escritor que firmaba como “[u]n hombre de bien” asentaba 
que el debate religioso iba a desestabilizar la república y socavar 
el consenso político. Auguraba que la pugna con el papa en torno 
a la estructura del poder eclesiástico en México confrontaría a 
los estados y los ciudadanos entre sí. El afán del gobierno de im-
ponerse en el nombramiento de obispos y un metropolitano, a la 
vez que condenaba la disciplina eclesiástica vigente por asociarla 
con fundamentos fraudulentos, alentaría la confusión y disgustos 
consiguientes. Si el referente del sistema político era la “opinión y 
costumbres”, hacía falta meditar que “la adhesión religiosa es sin 
comparación más firme que la política”.104

Otro autor de 1827 precisaba que el problema era que los “no-
vadores” pretendían realizar en México los grandes cambios hechos 
en Francia a partir de la revolución y la constitución civil del clero 
francés. Sólo que en México querían abarcar todos los cambios bajo 

f. 263-266; 29 de mayo de 1828, v. 84, f. 267; 28 de julio de 1828, v. 84, f. 140; 28 de julio de 
1828, v. 84, f. 140-141, reproducido en A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 287-289; 30 de julio 
de 1828, v. 84, f. 268. Vázquez se opuso a su remoción, negó que estuviera enfermo y alegó 
lo difícil que era su cometido. El gobierno finalmente desistió de nombrar a Bocanegra, pre-
textando tener que ocuparlo en otro destino.

102 Luis Medina Ascensio, sj, México y el Vaticano, t. i, p. 173-176.
103 A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 124-137 y 148.
104 Un hombre de bien, El cisma religioso, citas en p. 6.



48

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

el rubro único de ejercicio del patronato “para catolizar todo aque-
llo”. Se trataba del “[t]alismán de esta palabra mágica”: patronato.105 
Los novadores hacían una lectura expansiva de “la autoridad sobe-
rana innata a los hombres asociados […] [y] por una especie de ana-
logía o paridad” la proyectaban sobre lo religioso, con la intención 
de lograr “una nueva constitución cristiana”.106 So pretexto de la 
protección de la religión que la constitución federal asignaba como 
tarea al Estado, los novadores pretendían que, sin negociar con el 
papa, la “autoridad legislativa civil” pudiera ocupar: “los bienes y 
rentas eclesiásticas; reducir el clero a la clase de meros pensionistas; 
abolir los votos solemnes; abrogar cánones; reformar la disciplina 
vigente; erigir obispados; dar nuevo método de elecciones de pas-
tores; [y] mandar consagrar obispos sin bulas”.

La cerrada confrontación de dos visiones antagónicas sobre 
el origen y ejercicio de la autoridad en la Iglesia católica había 
retrasado significativamente el acuerdo para las instrucciones que 
debían darse al enviado mexicano cerca de la Santa Sede. Luego, en 
medio del ascendiente yorkino se aplazó el envío de dichas instruc-
ciones y se procuró sustituir —fallidamente— al canónigo Francisco 
Pablo Vázquez por el yorkino José María Bocanegra en la represen-
tación diplomática mexicana ante el Vaticano. Cuando finalmente 
llegaron las instrucciones a Vázquez parecen haberse modificado 
para endurecer la postura del gobierno mexicano de manera que, 
como ya se vio, Vázquez amenazó con renunciar.

Repentinamente la situación dio un giro cuando el mismo go-
bierno de Guerrero decidió poner finalmente el énfasis en el nombra-
miento de obispos para México, sin seguir agitando cuestiones de tipo 
teórico en cuanto al patronato y las profundas cuestiones de orden 
eclesiástico que le eran afines. Alcalá Alvarado registra el momento: 
“A mediados de septiembre de 1829, después del fracaso de la expe-
dición de Barradas, el gobierno mexicano supuso, y con razón, que 
la política europea se encaminaría por senderos más conformes a la 
realidad de las cosas abandonando la ilusión de una reconquis-
ta”.107 La administración de Vicente Guerrero se encargó de una 
consulta formal a los cabildos eclesiásticos de México y decidió 
ofrecer a la Santa Sede el nombramiento de eclesiásticos propues-

105 [Arrillaga], El patronato analizado, p. 20-21, citas en p. 21.
106 [Arrillaga], El patronato analizado, p. 22.
107 A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 145.



49

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

tos por los cabildos y aprobados por las autoridades civiles de los 
estados interesados. Cuando cayó el gobierno de Guerrero en di-
ciembre de 1829, había dejado “prácticamente resuelto el problema 
de la formación de la lista de los candidatos a las sedes vacantes de 
la República”. Para el 5 de marzo de 1830, la nueva administración 
de Anastasio Bustamante enviaba las instrucciones consiguientes 
a Francisco Pablo Vázquez para las gestiones ante la Santa Sede.108

Sin embargo, no todo había cambiado de fondo. Ciertamente el 
nuevo gobierno del vicepresidente Bustamante y su activo ministro 
Lucas Alamán prosiguieron en la reciente determinación pragmática 
afianzada por el fracaso de Barradas y la preocupante acefalía de la 
Iglesia mexicana a partir de la muerte del último obispo, Antonio 
Joaquín Pérez Martínez de Puebla, el 26 de abril de 1829. Asimismo, 
Vázquez encontró menos problemática esta postura por parte del 
gobierno mexicano. Pero la situación en Europa fue especialmente 
agitada por las revoluciones de 1830, la continua presión de España 
sobre el papado para que no condescendiera con México y la prolon-
gada desconfianza del Vaticano a la estabilidad política en México. 
El vuelco principal se dio cuando tras duras pero infructíferas ne-
gociaciones con Pío VIII, de corto pontificado, Vázquez aplicó toda 
su energía con el nuevo papa Gregorio XVI, insistiendo otra vez en 
que se eligieran para México obispos propietarios con goce de ple-
nos derechos, y de ninguna manera vicarios apostólicos u obispos 
in partibus infidelium. Tales nombramientos hubieran dejado al país 
directamente supeditado a las directrices político-religiosas fijadas 
en el Vaticano. No obstante, habiendo logrado esta difícil victoria, 
viendo por ende restablecido el episcopado mexicano con los nom-
bramientos papales del 26 de febrero de 1831 y puestas las condi-
ciones básicas para las negociaciones con el papa, Vázquez —como 
los demás católicos mexicanos— halló que seguía en pie la disputa 
fundamental por la constitución legítima de la Iglesia en México.109

Cabe señalar que la misma victoria de Vázquez en Roma le re-
sultó una experiencia agridulce en donde por ratos parecía conceder 
alguna razón a su antiguo némesis Vicente Rocafuerte. Para finales 

108 A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 145-148. Los gobiernos estatales tenían derecho a 
expresar su voluntad mediante la exclusiva, es decir la exclusión de candidatos de las listas 
propuestas por los cabildos eclesiásticos, dejando sólo los nombres de los candidatos apro-
bados.

109 A. Alcalá Alvarado, Una pugna, p. 158-233.



50

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

de 1830 Vázquez estaba crecientemente enfadado de la situación en 
Roma. Insistía una y otra vez ante las autoridades romanas, incluso 
previo a la muerte de Pío VIII, en el nombramiento de obispos titu-
lares para México y rehusaba sistemáticamente el de vicarios apos-
tólicos. Comenzó a pedir sus pasaportes como ejercicio de presión 
desde el 18 de octubre de ese año.110 El 8 de noviembre denunciaba 
que el ofrecimiento de sólo los vicarios era una política impuesta a la 
Santa Sede por España, sugiriendo que tal política daría motivo a creer 
que el papa era “instrumento o de reconquistar a México, o de mo-
lestarlo, o finalmente de que sufra un vilipendio”. En su opinión, 
Roma podía provocar de esta manera un cisma como los que sepa-
raron a Inglaterra, Holanda y partes de Alemania de la Santa Sede. 
Mientras responsabilizaba a Roma de una dilación de dos años en la 
designación de obispos, explicaba que si la Santa Sede hacía llegar 
a México por su propio conducto breves y rescriptos para vicarios 
apostólicos, él personalmente no aceptaría ser nombrado.111

Aunque Vázquez veía a la curia romana dividida en sus opi-
niones sobre México, calculaba que sólo una revolución en Espa-
ña podría hacer prevalecer en Roma los intereses mexicanos.112 Al 
aproximarse la probable desaparición del papa Pío VIII, opinaba 
preocupado que el próximo papa podría ser “el cardenal [Emma-
nuele] De Gregorio, reputado como Español por haberse educado 
en España, en la que obtiene varios beneficios, y en la que un her-
mano suyo sirve en clase de general”.113 Muerto el papa el 30 de 
noviembre, Vázquez seguía angustiado por los detalles del cónclave 
para escoger su sucesor. Reportaba con horror el 18 de enero que 
España había aplicado su exclusiva contra el cardenal Giacomo 
Giustiniani si bien se alegraba de que en despecho los cardenales 
habían apoyado al cardenal Cappellari, otro individuo que abogaba 
por un cambio de política hacia América.114 Sin embargo, cuando el 

110 Vázquez a Cardenal Albani, 18 de octubre de 1830, agn, je, v. 93, f. 110-111v, y Váz-
quez a Cardenal Albani, 25 de octubre de 1830, agn, je, v. 93, f. 112.

111 Vázquez a Cardenal Albani, 8 de noviembre de 1830, agn, je, v. 93, f. 123-126v. Cabe 
señalar que Vázquez fue propuesto para el obispado de Puebla por el gobierno de Busta-
mante, lo que no había protestado. Lo que objetaba aquí es que el nombramiento fuera como 
vicario apostólico.

112 Vázquez a José Ignacio Espinosa, 13 de noviembre de 1830, agn, je, v. 93, f. 108-
109v.

113 Vázquez a J. I. Espinosa, 27 de noviembre de 1830, agn, je, v. 93, f. 131-132v.
114 Vázquez a J. I. Espinosa, 18 de enero de 1830, agn, je, v. 93, f. 154-155.



51

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

cónclave terminó con la elección de Cappellari, Vázquez no supo 
qué opinar. La guerra se aproximaba a Europa, y en particular a 
Italia. Los cortesanos habían de presionar al papa para apoyarse en 
las potencias mientras las noticias de desorden en México perjudi-
caban la causa que defendía.115 En tales momentos, ni pensar en pa-
tronato o concordato. No sabía el representante mexicano si pudiera 
lograr el nombramiento de más de dos obispos titulares. Confesaba 
con amargura, en medio de “esta corte astuta”, que nunca habría 
venido a Roma de saber lo que sabía entonces.116 Pero justo cuando 
Vázquez pensó que el estallido de una revolución en Roma haría 
imposible los nombramientos que buscaba, el 27 de febrero la Santa 
Sede determinó proceder a favor de México.117

La situación en la federación mexicana era compleja. A lo largo 
de los últimos años de la década de los veinte diversos estados se 
habían adelantado al gobierno de la nación en temas fundamenta-
les del patronato y la organización de la Iglesia, como se anticipaba 
en sus constituciones estatales entre 1824 y 1827.118 Con diferen-
cias según el caso, habían procedido a incluir a las instituciones 
eclesiásticas en el régimen fiscal ordinario, según el principio de 
responsabilidad ciudadana, centralizando el cobro del diezmo y 
el ejercicio del gasto correspondiente bajo la égida de gobiernos 
estatales,119 y entablado la posibilidad de asalariar al clero y formar 
nuevos obispados sin expresa autorización papal, idea que fue plan-
teada por parte de dos legislaturas estatales en el seno del Congreso 

115 Vázquez a J. I. Espinosa, 2 de febrero de 1831, agn, je, v. 93, f. 166-167.
116 Vázquez a J. I. Espinosa, 3 de febrero de 1831, agn, je, v. 93, f. 146-147v.
117 Vázquez a J. I. Espinosa, 21 de febrero de 1831, agn, je, v. 93, f. 175-176; Vázquez a J. 

I. Espinosa, 28 de febrero de 1831, agn, je, v. 93, f.177-178.
118 La Constitución de Jalisco otorgaba al gobierno el derecho de “fijar y costear” los 

gastos del culto; en Yucatán se implantaba la tolerancia religiosa para extranjeros; en Ta-
maulipas y Zacatecas se reconocía al ciudadano el derecho de apelación al Supremo Tribu-
nal de Justicia del estado en caso de inconformidad en las cortes eclesiásticas; en casi todos 
los estados se excluían ciertos eclesiásticos de determinados puestos públicos, siendo más 
general la exclusión en algunos estados que en otros; en Chihuahua, México y Veracruz se 
delegaba al gobernador el derecho de excluir de los beneficios eclesiásticos a clérigos mal 
vistos por el gobierno. Véase Colección de Constituciones de los Estados Unidos Mexicanos. 
Régimen constitucional 1824, 3 v., México, Miguel Ángel Porrúa/H. Cámara de Diputados, 
LIX Legislatura, 2004 (Facsimilar de la edición príncipe de 1828, publicada en México por 
Mariano Galván Rivera).

119 Brian Connaughton, “La Iglesia y el Estado en México, 1821-1856”, en Josefina Váz-
quez y Cuauhtémoc Hernández Silva (eds.), Diario histórico de México, 1822-1848 de Carlos 
María Bustamante, 2 cd, México, El Colegio de México/Centro de Investigaciones y Estudios 
en Antropología Social, 2003, p. 301-320.



52

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

nacional.120 Esta tendencia de los estados a rebasar la Constitución 
federal en sus acciones y planteamientos en torno al patronato se-
guiría en los años subsecuentes.

Fue en este contexto nacional que Francisco Pablo Vázquez fi-
nalmente logró la preconización de seis obispos mexicanos por el 
papa Gregorio XVI el 28 de febrero de 1831: José de Jesús Belauza-
rán (Linares), Juan Cayetano Gómez de Portugal (Michoacán), José 
Miguel Gordoa (Guadalajara), José Antonio de Zubiría (Durango), 
Luis García (Chiapas) y él mismo (Puebla). Empero cuando llegó la 
noticia de su éxito a México y su próximo regreso al suelo patrio, 
sólo comenzaba otra etapa de debate y conflicto debido a la pugna 
entre las fuerzas políticas del país.121 Ya el gobierno de Vicente Gue-
rrero había instruido a las autoridades diocesanas el 22 de mayo de 
1829 a proveer curas en propiedad para los muchos curatos vacan-
tes o con párrocos interinos, sin esperar el nombramiento de nuevos 
obispos, reservando la exclusiva por parte de los gobiernos de la 
federación.122 El 10 de enero de 1831 el gobierno de Anastasio Busta-
mante avisaba a Vázquez que urgía el nombramiento de los obispos 
titulares para evitar una “guerra de religión” en México.123 El 22 de 
febrero de 1831 una comisión del Senado emitió un dictamen que, 
pretendiendo eludir la larga polémica en torno al patronato, se aco-
gió a aquella ley de 1829 bajo la administración de Guerrero para 
extenderla hacia los canónigos. Con el solo ejercicio de la exclusiva 
por parte de gobernadores estatales o el presidente, según el caso, 

120 J. G. Gómez, Proposiciones. La propuesta al Congreso nacional de la legislatura de 
Zacatecas fue leída el 8 de febrero de 1827 y la de San Luis Potosí, secundando y justificando 
a aquélla, fue enviada con fecha del 27 del mismo mes y año. Véanse Juan A. Mateos, Historia 
parlamentaria de los congresos mexicanos, México, Imprenta de J. V. Villada, 1881, t. iv, 1826-
1828, p. 65-66; y Comisión de Negocios Eclesiásticos, “Iniciativa de la Legislatura de San Luis 
Potosí secundando la de Zacatecas sob.e arreglo del Patronato”, 23 de marzo 1829, ahsr, 
erpys (1825-1853), Congreso 3, libro 16, exp. 23, f. 279-289v. Manuel Ramos Arizpe comen-
taría este proceso en 1833. Criticaba que varios estados habían rebasado la facultad 12 del 
artículo 50 de la Constitución así como la ley del 22 de diciembre de 1824 en materia de rentas 
eclesiásticas. Señaló que Yucatán había ido más allá de la exclusiva al postular un candidato 
para su obispado en 1832. Véase Memoria del Ministerio de Justicia y Negocios Eclesiásticos de la 
República Mexicana. Presentada por el Secretario del Ramo a las Cámaras del Congreso general, en 
cumplimiento del artículo 120 de la Constitución Federal, y léida en la de Diputados el día 17, en la 
de Senadores el día 18 de Mayo del año de 1833, México, Imprenta del Águila, dirigida por José 
Ximeno, calle de Medinas n. 6, 1833.

121 Luis Medina Ascensio, sj, México y el Vaticano, t. i, p. 201.
122 La exclusiva se refiere al derecho del gobierno para negar su venia al nombramiento 

de algún eclesiástico sospechoso por motivos políticos.
123 J. I. Espinosa a Vázquez, 10 de enero de 1831, agn, je, v. 93, f. 184-185.



53

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

los prelados diocesanos y sus cabildos eclesiásticos procederían a 
“proveer las dignidades, canonjías y prebendas vacantes” en las 
catedrales mexicanas.124 Se buscaba así reconstituir los cabildos ecle-
siásticos del país que habían mermado seriamente en el número de 
sus integrantes por la larga ausencia de promociones en la Iglesia. A 
propósito de esta disposición, ya en abril y mayo de 1831 se habían 
dado enfrentamientos de “extraordinario encarnizamiento” en la 
Cámara de Diputados.125 Sin embargo, el 16 de mayo salió el decre-
to correspondiente que la volvía ley.126 Inmediatamente, el diputado 
Carlos María Bustamante127 rechazaba las “odiosas pretensiones 
que un día podría tener sobre la América la curia romana” cuando 
en vez de atenerse a los “cánones, leyes y disciplina eclesiástica” 
para proceder con razón en estas materias, en la cámara se actuaba 
con “pasiones vergonzosas”. Los estados federales no veían prote-
gidas sus regalías. Además, sus entradas por concepto de diezmos 
se verían reducidas por el nombramiento de nuevos canónigos. 
Bustamante temía que México podía verse empujado a una “gue-
rra civil-religiosa” por los agentes de Roma. El resultado final, en 
desesperación, podría ser la hasta entonces tan temida tolerancia 
religiosa o quedar gobernados por un “tirano”.128

Según el diputado oaxaqueño, el siglo xix estaba reñido con los 
cabildos eclesiásticos y el número de canónigos debía mantenerse 
corto.129 En sus argumentos de mayor envergadura, Bustamante 
contraponía el “abusivo poder de la curia” a los derechos históri-
cos del “clero, el pueblo y los reyes” para la elección de obispos.130 
Asentaba que “la ceguedad popular y la ignorancia de los reyes” 
habían abierto a Roma la provisión de obispos y otros beneficios 
eclesiásticos, lo cual constituía una “chocante usurpación”.131 En 

124 Colección eclesiástica mejicana, t. iii, p. 154-166.
125 Carlos María de Bustamante en Voz de la Patria, t. v, Suplemento n. 1, 14 de mayo de 

1831, p. 13.
126 Colección eclesiástica mejicana, t. iii, p. 166-167.
127 Bustamante, por cierto, ha sido clasificado como tradicionalista liberal, guadalupano 

y centralista. Véase Will Fowler, “Carlos María de Bustamante: un tradicionalista liberal”, en 
Humberto Morales y William Fowler, El conservadurismo mexicano en el siglo xix (1850-1910), 
Puebla, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla/University of Saint Andrews/Gobier-
no del Estado de Puebla, Secretaría de Cultura, 1999, p. 59-85.

128 Bustamante en Voz de la Patria, p. 14.
129 Ibid., p. 15.
130 Ibid., p. 4.
131 Ibid., p. 6.



54

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

un cerrado análisis histórico de las relaciones entre España y el 
Vaticano, Bustamante declaraba a éste “el agresor”.132 Aplaudiendo 
los esfuerzos de España y los españoles por defender el patronato 
como “un atributo de la soberanía”, aseguraba que México no tenía 
ningún “título aéreo e insignificante” sino el derecho de “una cosa 
efectiva, que produce efectos reales”, en esta materia. Recordaba la 
justificada “desconfianza” mexicana hacia Roma, por motivo del bre-
ve de León XII de 1824; el rumor de otro de contenido similar; el in-
flujo que sobre Roma ejercía Madrid contra el enviado Vázquez; y la 
oposición de España al cardenal Giustiniani, pretendiente en 1830 al 
papado, por su apoyo al nombramiento de obispos para Colombia.133 
Esta Roma temida ya se había insinuado entre ciertos diputados que 
harían aprobar la ley que Bustamante impugnaba: “Disputado a la 
nación el Patronato, en mi concepto es cosa tan temeraria en el or-
den político, como lo sería en el orden natural negarle a una madre 
los derechos de la maternidad sobre unos hijos a quienes había con-
cebido, parido con dolores, y alimentado y educado con afanes”.134 
Y ya se veía el efecto de semejante abandono de principios, dando 
lugar a canónigos “nombrándose unos a otros existentes en un mis-
mo coro, y despachándose como dicen de su mano y a lo compa-
dre” en contra de la más elemental “imparcialidad”.135 Bustamante 
quería, como otros cuyos escritos se han analizado aquí, que la 
estructura eclesiástica fuera sometida a la organización política que 
la nación se había dado, al grado que había solicitado a la Cámara 
de Diputados que las pastorales episcopales sólo fueran impresas 
tras “previa revisión del Senado”.136

Esta pretensión de subordinar la autoridad eclesiástica clara-
mente a la autoridad civil, aunada al deseo de reformar las estruc-
turas de la Iglesia y variar algunas prácticas de la religiosidad, 
fue el inicio de lo que en dos años socavaría las relaciones entre el 
clero y el Estado. Para los meses finales de 1833, bajo el gobierno 
de Valentín Gómez Farías, el congreso nacional declaraba que el 
patronato residía esencialmente en la nación 137 mientras los congre-

132 Ibid., p. 9.
133 Ibid., p. 10-11.
134 Ibid., p. 12.
135 Idem.
136 Ibid., p. 13.
137 El Telégrafo. Periódico Oficial del Gobierno de los Estados-Unidos Mexicanos, t. ii, n. 61, 10 

de julio de 1833, p. 3-4.



55

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

sos de Veracruz, México, Oaxaca, San Luis Potosí, Jalisco y Puebla 
discutían tomar los diezmos para sí o ya habían puesto en vigor una 
legislación contra la coacción estatal en su cobro.138 

El impacto de la supresión de la coacción en el cobro de diezmo 
en las finanzas estatales aún requiere mayor esclarecimiento. La 
medida contemplaba que los estados redujeran de su contingente 
anual pagado a la federación un monto equivalente a la pérdida 
fiscal representada por la supresión de los diezmos.139 Mas el peso 
real de los diezmos en las finanzas de los estados es discutible. Iba-
rra sugiere que los diezmos desempeñaban un papel nimio en las 
finanzas públicas del estado de Jalisco desde 1830 y Luis Jáuregui 
asienta una tendencia general a la disminución del diezmo en los 
años inmediatamente anteriores a la suspensión de la coacción civil 
en su cobro.140 Ciertamente, otros autores han notado esta declina-
ción en Puebla y el Arzobispado de México, proceso alimentado por 
una creciente indisposición de pagar un impuesto juzgado oneroso 
para la producción agrícola.141 No obstante, algunos historiadores 
han hallado que, pese a la resistencia al diezmo y su decadencia 
relativa, podía aún tener peso localmente, como en la colecturía de 

138 El Telégrafo, t. ii, n. 81, martes 30 de julio de 1833, p. 3.
139 Bando del 27 de octubre, 1833, en Recopilación de leyes, decretos, bandos, reglamentos, 

circulares y providencias de los Supremos Poderes de los Estados-Unidos Mexicanos, formada de orden 
del Supremo Gobierno por el Lic. Basilio José Arrillaga. Comprende este tomo los meses de agosto a 
diciembre de 1833, México, Imprenta de J. M. Fernández de Lara, calle de la Palma núm. 4, 
1835, 127; Reynaldo Sordo Cedeño, El Congreso en la primera república centralista, México, El 
Colegio de México/Instituto Tecnológico Autónomo de México, 1993, p. 41.

140 Antonio Ibarra, “Reforma y fiscalidad republicana en Jalisco: ingresos estatales, con-
tribuciones directas y pacto federal, 1824-1835”, en José Antonio Serrano Ortega y Luis 
Jáuregui (eds.), Hacienda y política: las finanzas públicas y los grupos de poder en la primera Re-
pública Federal Mexicana, Zamora, El Colegio de Michoacán/Instituto de Investigaciones Dr. 
José María Luis Mora, 1998, p. 133-174, especialmente cuadro 2, p. 164; Luis Jáuregui, “Los 
orígenes de un malestar crónico. Los ingresos y los gastos públicos de México, 1821-1855”, 
en Luis Aboites Aguilar y Luis Jáuregui (coords.), Penuria sin fin. Historia de los impuestos en 
México siglos xviii-xx, México, Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora, 2005, 
p. 79-114, especialmente p. 85.

141 Francisco Javier Cervantes Bello, De la impiedad a la usura. Los capitales eclesiásticos y el 
crédito en Puebla (1825-1863), tesis doctoral, México, El Colegio de México, Centro de Estudios 
Históricos, 1993; Michael P. Costeloe, “The administration, collection and distribution of tithes 
in the Archbishopric of Mexico, 1800-1860”, The Americas, v. xxiii, n. 1, julio de 1966, p. 3-27; 
Charles W. Macune Jr., Estado de México y la federación mexicana, 1823-1835, México, Fondo de 
Cultura Económica, 1978, p. 129-138 y 145, y del mismo autor, “The impact of federalism on 
Mexican Church-State relations, 1824-1835: the case of the State of Mexico”, The Americas, v. xl, 
n. 4, abril de 1984, p. 505-529. Manuel Abad y Queipo había denunciado la alcabala y los diezmos 
en 1804 como impuestos terriblemente gravosos para la agricultura del país. Véase su “Repre-
sentación”, especialmente p. 345.



56

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

Taxco y en la agroindustria azucarera de los distritos de Cuernavaca 
y Cuautla Amilpas.142 José Antonio Serrano encontró una relevancia 
mayor. En Guanajuato las elites políticas locales persistieron en su 
deseo de mantener el cobro habitual de los diezmos hasta 1835, y 
se hallaron decepcionadas al tener que prescindir entonces de una 
renta que juzgaban importante. Pese a su drástico descenso desde 
principios del siglo xix, entre 1827 y 1833 los diezmos aún figuraban 
en cuarto lugar entre los ingresos del Estado. Su eliminación oca-
sionó un fuerte desequilibrio en las finanzas estatales, dio motivo a 
que se justificara el impago del contingente a la federación, e inclinó 
a las elites locales hacia el centralismo por estimar inmanejable una 
autonomía fiscal vuelta así onerosa.143

En todo caso, comenzaba en 1833-1834 una amplia legislación 
que pondría coto al poder político, cultural y económico de la Igle-
sia. El periódico oficial del gobierno llamaba inicialmente a los obis-
pos y al clero en general a apoyar las medidas de cambio so pretexto 
de que afectaban la disciplina eclesiástica, no el dogma, y pretendían 
devolver pureza a la práctica de la fe. Se publicó en este sentido un 
artículo firmado por “Un eclesiástico zacatecano, imparcial, amante de 
su religión y de su patria”, quien argumentaba a favor de la obediencia 
a las decisiones gubernamentales.144 Una noticia del 28 de julio de 
1833 desde Puebla daba cuenta de triunfos de las fuerzas del gobier-
no sobre una “revolución apostólico-militar”, afirmando que la Pro-
videncia estaba claramente a favor de la causa de la libertad y la 
igualdad, en despecho de los “Señores aforados”.145 El abate Gabriel 
Bonnot de Mably y el abate Claude Fleury fueron citados por los 

142 Marcela Corvera Poiré, “De la bonanza al ocaso: las colecturías de Taxco y sus alrede-
dores entre 1783 y 1840”, en Ana Carolina Ibarra (coord.), La Independencia en el sur de México, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 
2004, p. 103-164; Ernest Sánchez Santiró, “Producción y mercados de la agroindustria azuca-
rera del distrito de Cuernavaca, en la primera mitad del siglo xix”, Historia Mexicana, v. liii,  
n. 3, enero-marzo de 2004, p. 605-646; Ernest Sánchez Santiró, “Las incertidumbres del cam-
bio: redes sociales y mercantiles de los hacendados-comerciantes azucareros del centro de 
México (1800-1834)”, Historia Mexicana, v. xvi, n. 3, enero-marzo, 2007, p. 919-968.

143 José Antonio Serrano, “Tensiones entre potestades fiscales: las elites de Guanajuato 
y el gobierno nacional, 1824-1835”, en Ernest Sánchez Santiró, Luis Jáuregui y Antonio Iba-
rra (coords.), Finanzas y política en el mundo iberoamericano del Antiguo Régimen a las naciones 
independientes, México, Universidad Autónoma del Estado de Morelos/Instituto de Investi-
gaciones Dr. José María Luis Mora/Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad 
de Economía, 2001, p. 351-379, especialmente p. 377-379.

144 El Telégrafo, t. ii, n. 84, viernes 2 de agosto de 1833, p. 2-4.
145 Ibid., t. ii, n. 88, martes 6 de agosto de 1833, p. 2-3.



57

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

innovadores para dar batalla contra los “fanáticos”.146 Al obispo Juan 
Cayetano Gómez de Portugal de Michoacán, el gobierno le pidió un 
escrito para El Telégrafo que “afianzar[a] la paz pública” con su voz 
de pastor y connotado signatario de la Constitución federal.147 Y se 
recurrió a la denuncia de religiosos que infringiendo su vocación 
habían tomado las armas contra el gobierno.148

Mas ya a principios de septiembre el canónigo Miguel Ramos 
Arizpe había salido del Ministerio de Justicia y Negocios Ecle-
siásticos y las cosas empezaron a tomar otro giro. En El Telégrafo 
se denunció que desde 1810-1821 había sido formada en México 
“una falange formidable, compuesta de los españoles residentes 
en el país, de los títulos, de los altos funcionarios públicos y del 
alto clero” para combatir por sus propios intereses. Esta “coalición 
aristocrática” se volcó contra la “gloriosa guerra nacional [por la 
Independencia]”, con el alto clero aferrándose a los diezmos y las 
“llaves del cielo”.149 Ante el embate de la rebelión de Mariano Aris-
ta y Gabriel Durán, El Telégrafo como periódico oficial empezó a 
ubicar al federalismo mexicano dentro un horizonte internacional 
de ascendiente republicano.150 Apoyándose en el recién publicado 
Ensayo histórico de las revoluciones de México por Lorenzo Zavala, un 
autor comenzó a denostar la tiranía ejercida por los curas sobre los 
indios y la acumulación eclesiástica de tierras y dinero líquido por 
contraste con la “miseria pública” del país. Razonaba que: “Todo 
el secreto de la política está actualmente en establecer un sistema 
gradual de reformas siempre progresivas y cuya marcha no pueda 
perturbarse; reformas cuyo lejano, pero preciso resultado, deba ser 
una justa distribución de las riquezas, que las clases privilegiadas 
acumularon y tienen estancadas hace tanto tiempo”.151

En otro número del periódico se pintó la participación cleri-
cal en la historia del país con dramáticos términos de denuncia y 
explicó que lo único que permitió a los reyes de España tener al 
clero siempre sumiso era el patronato ejercido por la monarquía.152  

146 Ibid., t. ii, n. 93, domingo 11 de agosto de 1833, p. 3.
147 Ibid., t. ii, n. 103, miércoles 19 de agosto de 1833, p. 2-3.
148 Ibid., t. ii, n. 118, jueves 5 de septiembre de 1833, p. 1-2.
149 Ibid., t. ii, n. 118, jueves 5 de septiembre de 1833, p. 3-4.
150 Ibid., t. ii, n. 119, viernes 6 de septiembre de 1833, p. 3-4. 
151 Ibid., t. ii, n. 121, domingo 8 de septiembre de 1833, p. 2-4.
152 Ibid., t. ii, n. 122, lunes 9 de septiembre de 1833, p. 3-4.



58

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

Comenzó el periódico a referirse a la tolerancia religiosa en térmi-
nos favorables, asociándola con el progreso y la positiva divulga-
ción de literatura católica de alto nivel.153 Para el 13 de septiembre 
entraba el connotado liberal Andrés Quintana Roo en el Minis-
terio de Justicia y Negocios Eclesiásticos y el lenguaje del perio-
dismo oficial seguía en plan acusatorio.154 El 15 de septiembre El 
Telégrafo recomendaba a los lectores del periódico un folleto que 
denunciaba la conducta del obispo de Michoacán en la crisis 
que se venía dando y que ya llegaba a la expulsión de varios cléri-
gos del territorio nacional.155 A propósito del problema de secula-
rización de regulares, fue reeditado un proyecto de ley del Perú de 
1825 que incluía la cláusula:

Que es propio del Poder Legislativo arreglar los trámites de los juicios 
eclesiásticos: compeler a los jefes de las iglesias de la República a que 
ejerzan su jurisdicción ordinaria con toda la extensión que les concedió 
Jesucristo en bien de su grey; y remover los embarazos que impidan 
a los regulares, como individuos de la Nación, vivir contentos en su 
seno, y disfrutar de sus bienes y consuelos espirituales que les fran-
quea la santa religión que profesa la República.156

Espetaba el periódico oficial en otro número que “El cristianis-
mo es una religión eminentemente popular, porque es barata; pero 
la codicia de algunos la ha hecho excesivamente cara”. Y aludía a los 
“tiempos apostólicos” como una época en que había “menos rique-
za en el clero, pero más caridad y más virtudes”.157 Otro número 
aleccionaba al público de los deberes de un cura como clérigo y 
como ciudadano, aconsejando una conducta discreta y adusta.158 
Todavía más fuerte, otro artículo sugería que Jesús condenaría al 
alto clero de México por la coyuntura de ese momento y su silencio 

153 Ibid., t. iii, n. 1, martes 10 de septiembre de 1833, p. 3-4, y t. iii, n. 2, miércoles 11 de 
septiembre de 1833, p. 3-4.

154 Ibid., t. iii, n. 4, viernes 13 de septiembre de 1833, p. 4, trata de Quintana Roo; y t. iii, 
n. 5, sábado 18 de septiembre de 1833, p. 3-4.

155 Ibid., t. iii, n. 6, domingo, 15 de septiembre de 1833, p. 4. La referencia es a: Conducta 
del Reverendo Obispo de Michoacán, don Juan Cayetano Portugal, con motivo del destierro que im-
puso el Gobierno de aquel Estado a varios eclesiásticos desafectos al sistema federal. Añadense algunas 
reflexiones y varios documentos interesante. Colección de artículos editoriales publicados en el Fénix 
de la Libertad, México, Impreso por I. Cumplido, 1833.

156 Ibid., t. iii, n. 9, sábado 14 de septiembre de 1833, p. 2-3.
157 Ibid., t. iii, n.13, domingo 22 de septiembre de 1833, p. 2-3.
158 Ibid., t. iii, n. 14, lunes 23 de septiembre de 1833, p. 1-3.



59

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

ante la rebelión de muchos curas.159 Si bien El Telégrafo hacía men-
ción de curas liberales y aludía a la creación de nuevas diócesis en el 
país, desde luego ésas no eran las noticias que más figuraban.160 Lla-
maban la atención afirmaciones como ésta a principios de octubre: 
“Desde que el clero abandonó los principios evangélicos, desde que 
aspiró a ejercer un poder temporal sobre los pueblos, las naciones 
católicas no han sido sino un abismo de confusión y de desorden. 
El sacerdocio y el gobierno han estado en una lucha que ha costado 
a los pueblos mucha sangre”.161

La denuncia de la insubordinación de un cura ante la autoridad 
civil;162 la asociación del movimiento político a favor del centralis-
mo con la invocación a la religión;163 el encargo al cura y diputado 
José de Jesús Huerta para redactar la oración cívica del 4 de octubre 
de 1833, en la que atacaría a los “Apóstoles de la tiranía”;164 las re-
ferencias negativas a la “iglesia del [p]apa” y “obispos de Roma”; 165 
la supresión a escala nacional de la coacción en el cobro de diez-
mos,166 y las leyes que seguirían saliendo en los meses siguientes, 
todo apuntaba a una versión radicalizada de Iglesia republicana y 
federalista bajo la égida de un gobierno popular, evitando que el 
restablecimiento episcopal logrado por Vázquez ante la Santa Sede 
hubiera culminado en un renovado poder papal en México o en una 
Iglesia nacional de pretensiones a su propia autonomía. Ya el 11 de 
noviembre de 1833 se publicaba el artículo de un escritor que des-
de Toluca afirmaba: “Por fin, después de nueve años de república 
federal, que más bien deberíamos llamar pepitoria, comenzamos 
a ver leyes que están en consonancia con este sistema. […]. [Es 
necesario] destruir esos elementos de goticismo y de teocracia que 

159 Ibid., t. iii, n. 19, sábado 28 de septiembre de 1833, p. 1-2.
160 Por ejemplo, El Telégrafo, t. iii, n. 20, domingo 29 de septiembre de 1833, p. 3-4; El Telé-

grafo, t. iii, n. 30, miércoles 9 de octubre de 1833, p. 2-3.
161 Ibid., t. iii, n. 22, martes 1 de octubre de 1833, p. 4.
162 El Telégrafo, t. iii, n. 26, lunes 7 de octubre de 1833, p. 1.
163 El Telégrafo, t. iii, n. 27, martes 8 de octubre de 1833, p. 4.
164 El Telégrafo, t. iii, n. 30, miércoles 9 de octubre de 1833, p. 4; José de Jesús Huerta, 

Discurso patriótico pronunciado en la plazuela principal de la Alameda de México, por el ciudadano 
[...] el 4 de octubre de 1833, dia en que se solemnizó la fiesta nacional del 16 de setiembre, Aniversario 
del Grito de Dolores, México, Imprenta del aguila, 1833.

165 El Telégrafo, t. iii, n. 35, lunes 14 de octubre de 1833, p. 1-3.
166 Ibid., t. iii, n. 49, lunes 28 de octubre de 1833, p. 1, refiere la ley expedida un día 

antes.



60

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

han obstruido con tenacidad nuestros progresos: ellos han recibido 
últimamente un golpe mortal”.167

Las menciones positivas al clero eran escasas y a duras penas se 
referían a la Colegiata de Guadalupe168 o a algunos religiosos que 
expresaban una total sumisión al gobierno.169 Llama la atención 
que aunque se seguía insistiendo en que el gobierno representa-
ba una religiosidad liberal basada en la historia eclesiástica y el 
dogma, no se veía ya por ningún lado un intento real de alianza 
con sectores amplios del clero o su jerarquía, política que había 
sido tan recomendada en los dictámenes y pareceres publicados en 
los años veinte.170 El clero y el ejército comenzaban a ser denunciados 
frontalmente como grupos con “tiránicas exenciones” a costa de la 
sociedad.171

Era indudable que el clero existente era un estorbo para el ré-
gimen y otro artículo desde Durango asentaba categórico que “es 
distinta cosa la religión respecto de sus ministros, y […] el interés 
personal y mundano de éstos no es ni puede ser el de aquélla”.172 
Quizá el contraste más claro entre dos momentos del gobierno fe-
deral de 1833 puede verse en dos circulares: mientras una del 19 de 
junio celebraba la liberación del presidente de la república, Antonio 
López de Santa Anna, de la prisión a que lo habían sometido disi-
dentes del régimen, llamando su libertad un acto providencial e in-
vocando la prédica eclesiástica en apoyo del gobierno,173 otra del 31 
de octubre y turnada a la Cámara de Diputados el 4 de noviembre, 
cuando aún se celebraba la victoria de las fuerzas del gobierno el 
8 de octubre, pedía que los eclesiásticos no tocaran en ningún caso 
asuntos políticos en el púlpito, ni siquiera para apoyar la conducta 
de la administración.174

167 Ibid., t. iii, n. 63, lunes 11 de noviembre de 1833, p. 3.
168 Ibid., t. iii, n. 65, miércoles 13 de noviembre, de 1833, p. 4.
169 Ibid., t. iii, n. 67, viernes 15 de noviembre, de 1833, p. 4; t. iii, n. 68, sábado 16 de no-

viembre, de 1833, p. 1-24.
170 Ibid., t. III, n. 68, sábado 16 de noviembre de 1833, p. 2; y t. iii, n. 71, martes 19 de 

noviembre de 1833, p. 1-3.
171 Ibid., t. iii, n. 76, domingo 24 de noviembre de 1833, p. 2-3; y también t. iii, n. 77, lunes 

25 de noviembre de 1833, p. 2-3.
172 El Telégrafo, t. iii, n. 79, miércoles 27 de noviembre de 1833, p. 2.
173 M. Dublán y J. M. Lozano, Legislación mexicana, Circular de la Secretaría de Justicia, 

19 de junio, 1833, v. ii, p. 535.
174 El Telégrafo, t. iii, n. 85, martes 3 de diciembre de 1833, p. 1; M. Dublán y J. M. Lozano, 

Legislación mexicana, Circular del 31 de octubre de 1833, v. ii, p. 578.



61

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

Conclusiones

Tras el debate que giró en torno a federalizar y popularizar el poder 
dentro de la Iglesia a mediados de los años veinte, las opiniones 
se polarizaron en gran medida entre pragmáticos, por un lado, e 
ideólogos liberales, por otro. Esto acercó a personas que usualmente 
no se consideraban de una misma filiación. Miguel Ramos Arizpe, 
José Miguel Ramírez, Francisco Pablo Vázquez y los integrantes del 
gabinete del gobierno de Anastasio Bustamante se inclinaron en 
diversos momentos hacia una resolución pragmática de los asuntos 
pendientes con el Vaticano, en relación con la estructura de la Igle-
sia mexicana y en materia de los poderes de la federación. En cam-
bio, Vicente Rocafuerte, Sebastián Camacho, José María Bocanegra, 
Carlos María Bustamante, Lorenzo de Zavala y muchos escritores 
de El Telégrafo, no menos que el doctor José María Luis Mora, insis-
tían en dar prioridad a la cuestión de principios que consideraban 
fundamental: subordinar la Iglesia mexicana a las autoridades y a 
la organización política de la nación. Había la clara suposición de 
que las instituciones mexicanas eran no sólo representativas y po-
pulares, sino orgullosamente federalistas.

En materia de patronato, para 1833 lo que más destaca en la 
óptica gubernamental es esa oposición insalvable: por un lado una 
autoridad que se presume popular y de vanguardia, al frente de un 
movimiento ascendiente a escala atlántica y asociado con un nue-
vo régimen de libertades encarnado en aquellos gobiernos donde 
triunfaban las fuerzas liberales federalistas; por el otro un conjunto 
de grupos aforados ranciamente tradicionales y vinculados entre 
sí. En esta nueva óptica la Iglesia, especialmente el alto clero, era 
parte de una conspiración contra la libertad. Además de federali-
zarla, precisaba esencialmente romper su estructura jerárquica. El 
énfasis en la Colegiata de Guadalupe y por implicación la tradición 
guadalupana en la cultura mexicana, partía de una determinación 
de resaltar y remarcar el carácter popular de la práctica religiosa, fe-
deralizándola ante Roma. Los ataques a obispos y clero pretendían 
mitigar o condicionar a tal voluntad la autoridad jerárquica de obis-
pos y cabildos eclesiásticos. Ellos mismos se medían por sus actos 
ciudadanos. Todos los clérigos corrían el peligro de ser tachados de 



62

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

fuerzas reaccionarias y autoritarias del pasado si concertaban sus 
actividades a espaldas del Estado liberal y federalista. 

En 1833 y 1834 el antiguo deseo de federalizar la Iglesia frente 
al papado seguía en pleno vigor. Al declarar que el patronato se 
hallaba “esencialmente en la nación”, las autoridades nacionales 
recalcaban su propio poder según el artículo 50, inciso xii de la 
Constitución de 1824.175 Pero al hacerlo era evidente que la nación 
—representada en el gobierno— tenía la voluntad de imponerse al 
papa no sólo mediante la apelación al derecho canónico y prácticas 
de las naciones católicas sino vía medidas de fuerza. Este paso, sin 
embargo, significó el rompimiento con una amplia alianza eclesiás-
tico-civil en la cual había sido posible plantear tanto una sana dis-
tancia de cara a Roma como la proliferación de diócesis mexicanas 
a través de los estados de la república. Este doble movimiento debía 
fortalecer, según sus adeptos, tanto la estatura moral de la nación 
como el poder, raigambre y alcances de los obispos de la nación.176

A pesar de la caída del gobierno liberal de Valentín Gómez Fa-
rías en 1834, hubo esfuerzos posteriores de recuperar el federalismo 
eclesiástico mediante la creación de nuevos obispados que corres-
pondieran a las jurisdicciones estatales de la república. Persistió, 
asimismo, la idea de radicar el patronato en la nación y fortalecer 
a ésta y su gobierno frente a cualesquiera pretensiones de la Santa 
Sede. Asienta Michael Costeloe:

La política gubernamental de 1835 en adelante [...] descansó en la 
presunción de la existencia de facto del patronato en la nación como 
se evidenciaba en la presentación oficial de candidatos para el episco-
pado. [...] El gobierno consistentemente [sostuvo] [...] que Roma había 
aceptado cuando menos por implicación la existencia del patronato 
en la nación.177

Cuando Joaquín de Iturbide presentó el informe anual del Minis-
terio de Justicia y Negocios Eclesiásticos en 1835, era claro que aún en 

175 Artículo 50, “Las facultades exclusivas del Congreso general son las siguientes: “XII: 
‘Dar instrucciones para celebrar concordatos con la silla apostólica, aprobarlos para su rati-
ficación, y arreglar el ejercicio del patronato en toda la federación’.”

176 Véase Brian Connaughton, Dimensiones de la identidad patriótica. Religión, política y re-
giones en México, siglo xix, México, Universidad Autónoma Metropolitana Iztapalapa/Miguel 
Ángel Porrúa, 2001, p. 167-189.

177 Ibid., p. 167-189; M. Costeloe, Church and State, p. 160.



63

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

los más altos niveles del gobierno nacional las ideas sobre patronato 
no habían variado significativamente, pese a la admisión de excesos 
por parte de la administración derrocada. Asentaba que la derogación 
de las leyes del gobierno federalista era “sin perjuicio de los derechos 
que tenga adquiridos ciertos o presuntos la Nación”. Insistía en que 
no obstante la opinión prevaleciente en el clero de la cesación del 
patronato por la Independencia, sus miembros habían gozado de la 
protección del gobierno mexicano ante los actos atentatorios del go-
bierno español y aceptado “actos de patronato” cuando les convenía. 
Augurando buenas para el concordato, Iturbide esperaba que los pre-
lados y el clero en general: “se dociliten, y presten una total y absoluta 
deferencia a las leyes y resoluciones justas y prudentes que el Congre-
so general crea necesario expedir en beneficio de las propias iglesias, 
para hacer efectiva la protección que el artículo 3o. de la Carta Fede-
ral tiene ofrecida a la religión católica, apostólica, romana”.178

El sistema federal conllevaba “la complicación que resulta de 
abrazar un obispado dos o tres estados a la vez”, con territorios dio- 
cesanos sumamente dilatados. Señalaba que los estados de San 
Luis Potosí y Veracruz habían pedido ya su propio obispado y co-
mentaba que los territorios de California y Nuevo México merecerían 
igualmente constituirse en diócesis. Lo único que detenía al funcio-
nario para promoverlo era que hacía falta arreglar el financiamiento 
de las iglesias catedrales en ausencia de los diezmos suprimidos. 
Hacía notar, asimismo, que había grandes disgustos en torno a los 
aranceles diocesanos, llamándolos provocadoramente una “contribu-
ción directa general y puramente civil”. Iturbide parecía mantener la 
aspiración —perceptible bajo la administración de Gómez Farías— de 
que cada estado mexicano tuviera su propia diócesis. Sólo que para 
atender la cuestión financiera pedía que en cada obispado se integra-
ra un “fondo común” bajo la égida episcopal para atender los gastos 
eclesiásticos en ausencia de diezmos e incluso aranceles. Había que 
arreglar las finanzas eclesiásticas a un lado de diezmos y aranceles 
antes de propiciar una proliferación de sedes episcopales.179

178 Memoria del Ministerio de Justicia y Negocios Eclesiásticos de la República Mexicana, Pre-
sentada a las Cámaras del Congreso de la Unión, en cumplimiento del artículo 120 de la Constitución 
federal, al principio de sus sesiones ordinarias. Año de 1835, México, Imprenta del Águila, dirigida 
por José Ximeno, calle de Medinas núm. 6, 1835, p. 22-23 y 25. Fue fechado el 26 de enero, 
1835, por Joaquín de Iturbide.

179 Memoria, p. 27-28.



64

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

No obstante, en 1833-1834, la radicalización de la política del go-
bierno causó una ruptura con el episcopado nacional y dificultó por 
ende que eclesiásticos de cualquier nivel, o pretendidos portavoces 
católicos, colaboraran con la administración nacional o los gobier-
nos que le eran afines en los estados. Los reclamos episcopales y 
de los cabildos eclesiásticos eran dirigidos contra los liberales en el 
poder en los estados y la federación. Incluso Miguel Ramos Arizpe, 
antiguo liberal federalista de brillante estirpe, firmaba protestas 
contra la nueva orientación del gobierno federal.180 La pretensión 
de federalizar la Iglesia fracasaba irónicamente ante el deseo de 
subordinarla en definitiva a un gobierno que se preciaba de popular, 
representativo y federalista.

Josefina Vázquez, con base en una cuidadosa revisión de repre-
sentaciones y planes políticos, hace el saludable planteamiento de 
que una Iglesia debilitada por los sucesos políticos desde las llama-
das Reformas Borbónicas no sólo no propició el centralismo al caer el 
gobierno de Valentín Gómez Farías, sino que “parece haber estado 
ausente del juego político”. Su observación de que la acefalía de la 
Iglesia la debilitó políticamente, aludiendo a la emigración o muerte 
de todos los obispos en funciones en los años veinte y la asunción de 
sus sucesores sólo a partir de 1832, es indudablemente cierta.181

Sin embargo, la misma autora señala que circulaban rumores de 
reformas al clero, un decreto del 3 de noviembre de 1833 anunciaba 
una intromisión importante de los gobiernos federal y de los esta-
dos en la conformación de los cabildos eclesiásticos y una resisten-
cia mayor se desató por el decreto del 17 de diciembre de 1833 sobre 
provisión de curatos y sacristías mayores. Vázquez también ve una 
tendencia gubernamental a favor de “la erección de una diócesis 
por cada estado”, lo que no había aceptado la Iglesia. Ya corrían 
voces de que se declararía la tolerancia religiosa y luego la ley del 
22 de abril de 1834 dio el “ultimátum” para cumplir en 30 días con 
el decreto de 17 de diciembre.182

180 Colección eclesiástica mejicana, t. iii, p. 245-261, 278-299.
181 Josefina Vázquez, “Iglesia, ejército y centralismo”, Historia Mexicana, v. 39, n. 1, julio-

septiembre de 1989, p. 205-234”, p. 205-234, especialmente p. 205 y 215.
182 Ibid., p. 216-219. Véase también Gabriela Díaz Patiño, “Los debates en torno al pa-

tronato eclesiástico a comienzos de la época republicana: el caso de Michoacán”, Jahrbuch für 
Geschichte Lateinamerikas, n. 43, 2006, p. 387-414, para la reacción del obispo de Michoacán 
Juan Cayetano Gómez de Portugal, de trayectoria federalista y liberal.



65

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

Una óptica a partir de la prensa y la folletería, así como en ge- 
neral la actuación eclesiástica en los estados de la federación, qui-
zá llevaría a la conclusión de que el disgusto clerical fue hondo y 
radical por las medidas del gobierno. Como se ha visto a lo largo 
de este estudio, la lucha en torno al patronato conllevaba visiones 
directamente encontradas sobre la estructura misma de la Iglesia 
católica. En Jalisco prominentes canónigos parecen haber estado 
involucrados en el repudio a la política gubernamental. Y la Iglesia 
otorgó su beneplácito a la remoción del gobierno de Gómez Farías 
el 20 de agosto de 1834, celebrando al general Antonio López de 
Santa Anna como un “enviado de Dios”. Días después debían co-
menzar funciones en la catedral y todas las iglesias de la diócesis 
en que, con el Divino Sacramento expuesto, se propiciaran actos 
de confesión, comunión y reconciliación de la grey con su Creador.

El 12 de diciembre de 1834 en un solemne festejo del aniversario 
de la virgen de Guadalupe en la catedral de Guadalajara, el orador 
eclesiástico acreditaba a la intercesión guadalupana el cambio de 
gobierno y la nueva paz de la nación y del estado de Jalisco. El 11 
de abril de 1836, en otra función en la catedral, el orador respalda-
ba la promoción que tanto el gobernador como el Congreso estatal 
habían hecho a favor del centralismo. Centrando sus denuncias en 
los actos tiránicos del gobierno de 1833-1834, celebraba en cambio 
al general responsable de implantar el Plan de Cuernavaca (25 de 
mayo de 1834) en el estado de Jalisco. En medio del ascendiente 
a favor del centralismo, recordaba la excepcional armonía de los 
mexicanos en 1821, antes de la Constitución federal, y condenaba 
la división causada por el gobierno caído en 1834 debido a su am-
bición, avaricia e impiedad.183

Al abordar el Congreso nacional en los años 1835 y 1836, respon-
sable del giro hacia el centralismo, Reynaldo Sordo muestra la pre- 
ferencia entre los 17 congresistas eclesiásticos por el centralismo. De 
estos clérigos “10 eran canónigos y tres eclesiásticos influyentes [...]. 
De los canónigos, tres llegaron a ser obispos”. Otro más llegó a obis-
po electo y uno denegó un episcopado. De modo que se trata de 

un grupo muy selecto del alto clero, que quiso hacer sentir su presen-
cia en el nuevo orden de cosas surgido del Plan de Cuernavaca y que 

183 B. Connaughton, Ideología y sociedad en Guadalajara (1788-1853), México, Consejo Na-
cional para la Cultura y las Artes, 1992, p. 384-392.



66

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

sobre todo estaba preocupado por defender los intereses de la Iglesia 
contra el reformismo. Este grupo participó activamente en el Congreso, 
porque personas tan notables no podían dejar de hacerlo, pero las vo-
taciones y el análisis de las discusiones lejos nos lleva de pensar que 
formara el grupo decisivo en la elaboración de las Siete Leyes.184

Aunque asienta Sordo que el vuelco al centralismo era obra de 
“una audaz minoría”, pondera que “la fuerza de los centralistas 
estaba sobre todo entre los eclesiásticos y abogados y en muchísimo 
menor grado en las demás profesiones [...] los eclesiásticos [se incli-
naban] por el centralismo y el moderado del partido del orden”. Es-
tablece el autor que ningún congresista eclesiástico era federalista, 
uno era santanista, cinco moderados del partido del orden, nueve 
centralistas y dos carecían de clara filiación partidista.185

Si bien se requieren mayores estudios para esclarecer suficiente-
mente la actuación del alto clero, y es innegable la existencia de pos-
turas diversas como lo plantea Josefina Vázquez, hay fuertes bases 
para sustentar que una mayoría de la jerarquía eclesiástica se alejó 
tanto de las medidas de la reforma de 1833-1834 como de su sus- 
cripción política al federalismo. Su disgusto fue transmitido a la 
población, situación que favoreció los debates que dieron de baja 
el sistema federal. Allí comenzó la exploración de otro —centralis-
ta— que impidiera las imposiciones de los sansculottes, como algunos 
llamaban a los reformadores radicales, y su visión de la Iglesia.186 No 
obstante, como lo evidencia el debate que despertó el oficial mayor 
de Justicia y Negocios Eclesiásticos, Joaquín de Iturbide, la transición 
a una fórmula política centralista no carecía de escollos y disgustos.

Siglas y referencias

agn, je	 Archivo General de la Nación, Justicia Eclesiástica

ahsrem	 Archivo Histórico del Senado de la República, Público y Secreto

ahsr, ps	 Archivo Histórico de la Secretaría de Relaciones Exteriores de 
México

184 R. Sordo Cedeño, El Congreso, p. 111.
185 R. Sordo Cedeño, El Congreso, p. 120, 130, y cuadro 13 en p. 121. 
186 B. Connaughton, Ideología, p. 382-383, 390-392.



67

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

Abad y Queipo, Manuel, “Representación a nombre de los labradores 
y comerciantes de Valladolid de Michoacán, en que se demuestran 
con claridad los gravísimos inconvenientes de que se ejecute en las 
Américas la real cédula de 26 de diciembre de 804 sobre enajenación 
de bienes raíces y cobro de capitales de capellanías y obras pías para 
la consolidación de vales” (1804), en Ernesto de la Torre Villar (comp.), 
La independencia mexicana, México, Secretaría de Educación Pública, 1982 
(sep/80), t. ii, p. 343-347.

Aboites Aguilar, Luis y Luis Jáuregui (coords.), Penuria sin fin: historia 
de los impuestos en México siglos xviii-xx, México, Instituto de Investi-
gaciones Dr. José María Luis Mora, 2005.

Alcalá Alvarado, Alfonso, M. Sp. S., Una pugna diplomática ante la San-
ta Sede. El restablecimiento del episcopado en México 1825-1831, México, 
Porrúa, 1967.

Bolton, Charles A., Church Reform in 18th century Italy (The synod of Pis-
toia, 1786), The Hague, Martinus Nijhoff, 1969.

Cervantes Bello, Francisco J., De la impiedad a la usura. Los capitales ecle-
siásticos y el crédito en Puebla (1825-1863), tesis doctoral, México, El Co-
legio de México, Centro de Estudios Históricos, 1993.

Colección de Constituciones de los Estados Unidos Mexicanos. Régimen consti-
tucional 1824, 3 v., México, Miguel Ángel Porrúa/H. Cámara de Dipu-
tados, LIX Legislatura, 2004 (Facsimilar de la edición príncipe de 1828, 
publicada en México por Mariano Galván Rivera).

Colección eclesiástica mejicana, 4 t., México, Imprenta de Galván, a cargo de 
Mariano Arévalo, Calle de la Cadena núm. 2, 1834.

Connaughton, Brian F., Ideología y sociedad en Guadalajara (1788-1853), 
México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1992.

, Dimensiones de la identidad patriótica. Religión, política y regiones 
en México, siglo xix, México, Universidad Autónoma Metropolitana 
Iztapalapa/Miguel Ángel Porrúa, 2001.

, “La Iglesia y el Estado en México, 1821-1856”, en Josefina Váz-
quez y Cuauhtémoc Hernández Silva (eds.), Diario Histórico de Méxi-
co, 1822-1848 de Carlos María Bustamante, 2 cd, México, El Colegio de 
México/Centro de Investigaciones y Estudios en Antropología Social, 
2003, p. 301-320.

Corvera Poiré, Marcela, “De la bonanza al ocaso: las colecturías de 
Taxco y sus alrededores entre 1783 y 1840”, en Ana Carolina Ibarra 
(coord.), La Independencia en el sur de México, México, Universidad Na-
cional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 
2004, p. 103-164.



68

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

Costeloe, Michael P., “The administration, collection and distribution 
of tithes in the Archbishopric of Mexico, 1800-1860”, The Americas, 
v. xxiii, n. 1, julio de 1966, p. 3-27.

, Church and State in Independent Mexico. A study of the Patronage 
debate 1821-1857, Londres, Royal Historical Society, 1978.

, La primera república federal de México (1824-1835). Un estudio de los 
partidos políticos en el México independiente, México, Fondo de Cultura 
Económica, 1996.

Costigan, Richard F., “Bossuet and the consensus of the Church”, Theo-
logical Studies, 56 (diciembre de 1995), p. 652-672.

Díaz Patiño, Gabriela, “Los debates en torno al patronato eclesiástico a 
comienzos de la época republicana: el caso de Michoacán”, Jahrbuch 
für Geschichte Lateinamerikas, n. 43, 2006, p. 387-414.

Dublán, Manuel y José María Lozano, Legislación mexicana ó colección com-
pleta de las disposiciones legislativas expedidas desde la Independencia de la 
República, 34 v., México, 1876-1904, en http://biblioweb.dgsca.unam.
mx/dublanylozano/.

Fowler, William, “Carlos María de Bustamante: Un tradicionalista li-
beral”, en Humberto Morales y William Fowler, El conservadurismo 
mexicano en el siglo xix (1850-1910), Puebla, Benemérita Universidad 
Autónoma de Puebla/University of Saint Andrews/Gobierno del Es-
tado de Puebla, Secretaría de Cultura, 1999, p. 59-85.

Hendricks, Kellam Frances, “The first apostolic mission to Chile”, His-
panic American Historical Review, 22:4 (noviembre de 1942), p. 644-669.

Ibarra, Ana Carolina (coord.), La Independencia en el sur de México, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investiga-
ciones Históricas, 2004.

Ibarra, Antonio, “Reforma y fiscalidad republicana en Jalisco: ingresos 
estatales, contribuciones directas y pacto federal, 1824-1835”, en José 
Antonio Serrano Ortega y Luis Jáuregui (eds.), Hacienda y política: 
las finanzas públicas y los grupos de poder en la primera República Federal 
Mexicana, Zamora, El Colegio de Michoacán/Instituto de Investiga-
ciones Dr. José María Luis Mora, 1998, p. 133-174.

Jáuregui, Luis, “Los orígenes de un malestar crónico. Los ingresos y los 
gastos públicos de México, 1821-1855”, en Luis Aboites Aguilar y Luis 
Jáuregui (coords.), Penuria sin fin: historia de los impuestos en México si-
glos xviii-xx, México, Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis 
Mora, 2005, p. 79-114. 



69

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

REPÚBLICA FEDERAL Y PATRONATO

Küntziger, J., Fébronius et le fébronianisme. Étude historique, Bruselas, Aca-
démie Royale des Sciences, des Lettres et des Beaux-Arts de Belgique, 
1891.

Macune, Charles W. Jr., Estado de México y la federación mexicana, 1823-
1835, México, Fondo de Cultura Económica, 1978.

, “The impact of federalism on Mexican Church-State relations, 
1824-1835: the case of the State of Mexico”, The Americas, v. xl, n. 4, abril 
de 1984, p. 505-529.

Mateos, Juan A., Historia parlamentaria de los congresos mexicanos, México, 
Imprenta de J. V. Villada, 1881.

Medina Ascensio, Luis, sj, México y el Vaticano, Tomo i. La Santa Sede y la 
emancipación mexicana, México, Jus, 1965.

Morales, Humberto y William Fowler, El conservadurismo mexicano en el 
siglo xix (1850-1910), Puebla, Benemérita Universidad Autónoma de 
Puebla/University of Saint Andrews/Gobierno del Estado de Puebla, 
Secretaría de Cultura, 1999.

Ocios de Españoles Emigrados, 1824-1827, 7 v., edición facsímil, presentación 
de Emilio Soler Pascual, Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervan-
tes, 2004, en http://www.cervantesvirtual.com/hemeroteca/ocios/.

Ramírez Cabañas, Joaquín (comp.), Las relaciones entre México y el Vatica-
no, México, Porrúa, 1970.

Riva Palacio, Vicente (coord.), México a través de los siglos, México, Cum-
bre, 1977.

Sánchez Santiró, Ernest, “Las incertidumbres del cambio: redes so-
ciales y mercantiles de los hacendados-comerciantes azucareros del 
centro de México (1800-1834)”, Historia Mexicana, v. xvi, n. 3, enero-
marzo, 2007, p. 919-968.

, “Producción y mercados de la agroindustria azucarera del distri-
to de Cuernavaca, en la primera mitad del siglo xix”, Historia Mexica-
na, v. liii, n. 3, enero-marzo de 2004, p. 605-646.

Sánchez Santiró, Ernest, Luis Jáuregui y Antonio Ibarra (coords.), Fi-
nanzas y política en el mundo iberoamericano del Antiguo Régimen a las 
naciones independientes, México, Universidad Autónoma del Estado de 
Morelos/Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora/Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Economía, 2001.

Serrano, José Antonio, “Tensiones entre potestades fiscales: las elites 
de Guanajuato y el gobierno nacional, 1824-1835”, en Ernest Sánchez 
Santiró, Luis Jáuregui y Antonio Ibarra (coords.), Finanzas y política en 
el mundo iberoamericano del Antiguo Régimen a las naciones independien-



70

Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 39, enero-junio 2010, p. 5-70.

Brian Connaughton

tes, México, Universidad Autónoma del Estado de Morelos/Instituto 
de Investigaciones Dr. José María Luis Mora/Universidad Nacional 
Autónoma de México, Facultad de Economía, 2001, p. 351-379.

Serrano Ortega, José Antonio y Luis Jáuregui (eds.), Hacienda y política: 
las finanzas públicas y los grupos de poder en la primera República Federal 
Mexicana, Zamora, El Colegio de Michoacán/Instituto de Investiga-
ciones Dr. José María Luis Mora, 1998.

Sordo Cedeño, Reynaldo, El Congreso en la primera república centralista, 
México, El Colegio de México/Instituto Tecnológico Autónomo de 
México, 1993.

Tena Ramírez, Felipe (dirección y efemérides), Leyes fundamentales de 
México, 1808-1997, México, Porrúa, 1997.

Un siglo de relaciones internacionales de México (A través de los mensajes presi-
denciales), prólogo de Genaro Estrada, México, Porrúa, 1970.

Torre Villar, Ernesto de la (comp.), La independencia mexicana, México, Se-
cretaría de Educación Pública, 1982 (sep/80), t. ii.

Vázquez, Josefina Zoraida, “Iglesia, ejército y centralismo”, Historia 
Mexicana, v. 39, n. 1, julio-septiembre de 1989, p. 205-234.

Vázquez, Josefina Zoraida (coord.), Gran historia de México ilustrada, 
México, Planeta DeAgostini/Consejo Nacional para la Cultura y las 
Artes/Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2002, v. iii.

Vázquez, Josefina Zoraida y Héctor Cuauhtémoc Hernández Silva (eds.), 
Diario Histórico de México, 1822-1848 de Carlos María Bustamante, 2 cd, 
México, El Colegio de México/Centro de Investigaciones y Estudios 
Superiores en Antropología Social, 2003.

Vigil, José María, La Reforma, en Vicente Riva Palacio (coord.), 
México a través de los siglos, México, Cumbre, 1977, t. ix.


