Los gigantes que viven dentro de las piedras.
Reflexiones metodoldgicas

The giants that live inside rocks. Methodological reflections

ALFREDO LOPEZ AUSTIN Doctor en historia por la Universidad Nacional
Auténoma de México e investigador emérito de la
misma universidad. Entre sus publicaciones pueden
citarse Cuerpo humano e ideologia. Las concepciones
de los antiguos nahuas (1980), Los mitos del
tlacuache. Caminos de la mitologia mesoamericana
(1990) y Tamoanchan y Tlalocan (1994).

RESUMEN Después de exponer los beneficios del método
comparativo, el autor analiza una serie de creencias
entre los pueblos otomies, segtin las cuales, las
piedras son habitadas por gigantes. Dicha creencia es
comparada con otras similares de pueblos pertene-
cientes a la tradicion cultural mesoamericana.

PALABRAS CLAVE paradigma, método comparativo, pueblos otomies,
religion mesoamericana

ABSTRACT After exposing the benefits of the comparative
method, the author discusses some current beliefs
among Otomi peoples, according to which, giants
live inside rocks. This belief is compared with similar
ideas from peoples of the Mesoamerican cultural
tradition.

KEYWORDS paradigm, comparative method, Otomi peoples,
Mesoamerican religion

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 49, ENERO-JUNIO 2015, P. 161-197

ECNahuatl 49_FINAL.indd 161 29/06/15 20:03



Los gigantes que viven dentro
de las piedras. Reflexiones
metodoldgicas

Alfredo Lopez Austin

LA DIADA UNIDAD/DIVERSIDAD Y EL METODO COMPARATIVO

El estudio de la diversidad cultural, enfrentado a las visiones etnocéntricas
-y en particular eurocéntricas— de la cultura, tiene una respetable edad en
los campos de la antropologia, la historia y la filosofia. Sin embargo, su
importancia ha aumentado considerablemente en las altimas décadas, lo
que ha dado como resultado no sélo el desarrollo y el incremento de los
trabajos orientados por este amplio tema, sino la proliferacion de muy
diferentes y aun contrapuestas corrientes de pensamiento. Se trata del re-
flejo en el campo cientifico de una contienda mundial entre la globalizacion
homogeneizadora, impulsada por las actuales formas del capitalismo, y la
resistencia de quienes pretenden conservar su herencia cultural, en buena
parte porque la consideran un cimiento importante para su bienestar pre-
sente y para su desarrollo y defensa frente a los cambios historicos.
Como puede suponerse, en la pluralidad de los distintos enfoques
teéricos el aspecto metodologico es fundamental; su punto diferencial de
partida es el peso que se da a las caracteristicas de la diversidad misma. Es
indiscutible que el concepto de diversidad se funda en la relatividad, pues
se refiere a la desemejanza existente entre los elementos de dos o mas con-
juntos dados. Sin embargo, algunos enfoques tienden a estudiar las unida-
des culturales como entidades particulares casi estaticas y aisladas, sin

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 49, ENERO-JUNIO 2015, P. 161-197

ECNahuatl 49_FINAL.indd 162 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 163

tomar suficientemente en cuenta su pertenencia contextual amplia y su
dindmica historica. Esta percepcion de la realidad cultural puede conducir
peligrosamente a la marginalizacion de las sociedades que no se ajustan a
los cdnones de la globalidad, anulandolas frente a ésta como células in-
defensas ante su avance. Por el contrario, al darse un mayor peso al ca-
racter relativo de la diversidad, se enfatizan la diada unidad/diversidad,
el recurso al método comparativo y el aspecto dindmico —historico— de la
diversidad misma. Con ello, las sociedades son consideradas tanto en sus
posiciones mundiales contemporaneas como en su profundidad y su pers-
pectiva historicas.

Este segundo enfoque presenta grandes ventajas. Si con él se comparan
universales de la especie humana con culturas especificas, o si se confron-
tan generalidades y particularidades de dos 0 mas culturas, es posible pe-
netrar en aspectos muy importantes de la problematica de la diversidad.
Por ejemplo, con su auxilio se pueden determinar la derivacion histérico-
genética de la variacion/unificacion o las distancias relativas existentes
entre una multiplicidad de unidades culturales, esto es, el grado de proxi-
midad/lejania. En el primer caso sera factible la visualizacion a partir
de dendrogramas de desarrollo, mientras que en el segundo lo sera a par-
tir de la construccion de diagramas de red que, si la distancia entre las uni-
dades culturales se basa en elementos mensurables, permiten determinar
con precision geométrica sus posiciones relativas. Esta tltima técnica es muy
utilizada hoy en dia en algunas ciencias sociales, entre ellas la lingiistica.

En resumen, el segundo enfoque conduce a la comprension de los
procesos historicos que han distanciado o aproximado culturalmente a las
sociedades humanas. El grado de proximidad/lejania marca las posibilida-
des de su intercomunicacion. Ya en situaciones concretas y aplicaciones
practicas, este enfoque puede servir en areas en las que existe interaccion
cultural, puesto que permite valorar adecuadamente el nivel de comunica-
bilidad entre distintas sociedades cuando son necesarias acciones conjuntas
para la atencion de intereses comunes.

Al considerar que el método comparativo es una de las bases mas
firmes del enfoque de la diada unidad/diversidad, se estima conveniente
mencionar algunos lineamientos que encauzan por vias dirigidas a una
mayor precision y seguridad.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 163 29/06/15 20:03



164 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

LAS PROPUESTAS DE ESTE TRABAJO

Pretendo aqui mostrar los beneficios de los paradigmas en la aplicacion
del método comparativo. Expongo cémo los paradigmas guian hacia la
inteleccion de una tradicion cultural dada, al descubrimiento de proble-
maticas subyacentes y al planteamiento de nuevos cotejos que revelan los
vinculos entre varios complejos culturales interrelacionados.

La unidad cultural de la que se toma el ejemplo es la tradicién mesoame-
ricana. El caso concreto inicial es una creencia que ha sido registrada actual-
mente en los pueblos otomianos. Para la exposicion de los beneficios del
paradigma se utilizé material etnografico tanto del drea otomiana como de
la macrodrea mesoamericana. Sin embargo, la recoleccion condujo al descu-
brimiento de similitudes que existen entre las creencias de la tradicion meso-
americana y las de pueblos que se encuentran mas alld de los limites
canonicos que demarcan la macroarea de la tradicion mesoamericana. Aun-
que su confrontacién con el material mesoamericano es aqui muy limitado,
su inclusion permite abordar otro importantisimo aspecto de la utilidad de
los paradigmas: hacen factible el cotejo de complejos culturales no sélo den-
tro de los limites canénicos de una macrodrea cultural, sino entre complejos
que se consideran pertenecientes a dos 0 mas macroconjuntos. Si bien no es
éste el lugar adecuado para resolver el problema de la demarcacion canoni-
ca de la macrodrea, la ocasién es muy propicia para plantear, al menos, el
problema del valor de dicha demarcacion y como, para resolverlo, el uso de
los paradigmas permitird proceder sobre un suelo mas firme. Una breve digre-
sion sera por ahora suficiente para asentar algunas bases de discusion.

Volviendo, tras la digresion, al punto de la creencia otomiana usada
como ejemplo, este estudio se divide en dos etapas. En la primera se retine
informacion etnografica y se formula un boceto de paradigma dirigido a
la comprension del complejo. Ya que el propdsito del trabajo ha sido me-
ramente metodologico, no se ha pretendido una busqueda exhaustiva del
material etnografico ni se ha desarrollado suficientemente el paradigma.
Sin embargo, ya su boceto da sentido a una informacién que, por su di-
versidad, parece inconexa a primera vista.

En la segunda etapa se aumenta el radio comparativo, extendiéndolo
a creencias iguales, parecidas o relacionadas con el primer paradigma,

ECNahuatl 49_FINAL.indd 164 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 165

ahora en complejos culturales de toda la tradicion mesoamericana. ¢Por
qué se da este paso? Los complejos culturales no son elementos aislados
en una cosmovision. Su existencia se ubica en un amplisimo sistema, por
lo que la contextualizacion es indispensable. Por lo regular, la informacion
obtenida en una sola area cultural no es suficiente para apreciar el sentido
amplio de una creencia o un complejo. Al existir toda una tradiciéon meso-
americana, a la que corresponde una considerable profundidad histérica
y una extension dilatada, es factible recurrir a la macrodarea cultural para
encontrar similitudes y diferencias que permitan contemplar el complejo
en cuestion en sus mas amplias dimensiones y en su mas preciso contexto.
De esta manera, el método comparativo aumenta considerablemente tanto
la informacion relativa al caso como la percepcion de la ubicacion de un
complejo cultural dado en sus relaciones con otros, y de todos ellos en el
gran complejo de la cosmovision.

Cabe insistir, por ultimo, en que el propésito de este trabajo es expo-
ner la aplicacion de los paradigmas en el método comparativo, ilustrando
la presentacion con un caso especifico, y mostrando algunas de las posibi-
lidades de tal aplicacion. La investigacion completa que requiere el caso
tomado como ejemplo excede los limites de este trabajo. Lo mismo puede
aclararse, y de manera mucho mas obvia, que no se pretende solucionar
aqui el dificil problema de la delimitacion de la macrodrea cultural de la
tradicion mesoamericana con relacion al Noroeste de México. Es éste,

repito, un ejercicio meramente metodologico.
LA PROBLEMATICA DE LA DEMARCACION DE LAS AREAS CULTURALES

Dado que la creencia seleccionada como caso para el presente trabajo
condujo a su comparacion con las concepciones existentes en pueblos que
no forman parte de la macrodrea de la tradicion mesoamericana, es con-
veniente plantear el asunto de los limites de las dreas y macroareas cultu-
rales. La demarcacion, pese a la importancia que tiene para la comprension
historica y etnografica, se enfrenta a serias dificultades que hacen necesaria
la permanente reflexion sobre su validez. Como primer paso, debe ser
considerada a partir de las condiciones prevalentes en las épocas de su
formulacién. Por tal motivo, al cambiar estas condiciones —sobre todo si

ECNahuatl 49_FINAL.indd 165 29/06/15 20:03



166 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

el cambio implica la posibilidad de mayor precisién—, es conveniente revi-
sar la vigencia de los limites para ratificarlos o para modificarlos, y asi
contar con un parametro de investigacion mas afinado. Sintéticamente
pueden senalarse los siguientes problemas de demarcacion:

a) Los limites establecidos dependen de los conocimientos que se tienen
en una época dada sobre las culturas de las sociedades comprendidas en un
territorio especifico. Mientras mas amplio sea el territorio, mayor sera el
riesgo de que tales conocimientos no sean uniformes ni equilibrados. Un
caso muy claro es el senalado por Wigberto Jiménez Moreno (1972: 537)
al hacer una apreciacion global de la historiografia colonial temprana refe-
rente al México antiguo. El investigador hacia notar la heterogeneidad de
la informacion, que privilegiaba al Altiplano Central de México, con rela-
cién a regiones muy importantes culturalmente, pero que no habian conta-
do con historiadores de la talla de fray Bernardino de Sahagun o fray Diego
Duran que registraran los pormenores de su historia. Son ejemplo de esta
carencia las importantisimas regiones de Yucatan y Oaxaca, de cuya histo-
ria antigua hay una documentacion colonial notoriamente pobre. Lo ante-
rior provoca que, al estudiar las tradiciones antiguas, las comparaciones
sean dificiles y predomine en ellas el modelo de sociedades como la mexica,
mas favorecidas por el conocimiento profundo que se tiene de ellas.

b) Por lo general los limites se establecen con base en rasgos culturales
y no en complejos culturales. Es ésta una de las criticas que se hacen a los
limites de Mesoamérica que sefialara Paul Kirchhoff (1967) en 1943. El
investigador, en su momento, procedié con las técnicas y segun los reque-
rimientos de la encomienda que se les hiciera cuatro afios antes a él, a Ji-
ménez Moreno y a Roberto Weitlaner, en el XXVII Congreso Internacional
de Americanistas (figura 1). Un camino diferente, la demarcacion a partir
de complejos culturales, requeriria una enorme labor de conjunto que
hasta la fecha no se ha emprendido. Sin embargo, no puede negarse que
gracias a la demarcacion de Kirchhoff, los estudios sobre Mesoamérica
han podido avanzar en forma considerable.

c) Los limites reales de las dreas culturales no son rigidos. Su iden-
tificacion precisa y su representacion grafica siempre han presentado muy
serias dificultades. A partir de este inconveniente, algunos mapas —como
lo fue el de Africa publicado por Herskovits en 1945 sefialan limites

ECNahuatl 49_FINAL.indd 166 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 167

Figura 1. Demarcacion de Mesoamérica, segun Paul Kirchhoff

demasiado regulares, incluso marcados con lineas rectas, indicando asi
al buen entendedor que son meras aproximaciones a la realidad repre-
sentada (figura 2).

d) Por lo general, el senalamiento de los limites atribuidos al definir
un 4drea o una macrodarea cultural corresponden a un momento historico
dado, no a la constante transformacion de sus dimensiones. Las culturas
no son estaticas: son entidades sujetas al devenir historico. En forma co-
rrespondiente, sus dreas son variables, lo que hace necesario que en la
referencia a sus limites se indique la época a la que se refieren. Una de las
criticas hechas a la delimitacion de Kirchhoff es, precisamente, que sus
datos corresponden solo al drea en el Posclasico Tardio. Afortunadamente
posteriores descripciones y representaciones en mapas, hechas por otros
autores, han ido aumentando la precision del cambio temporal.

e) Los limites de las dreas culturales varian en razon de los diferentes
campos de la accion social. Al menos esta observacion deriva de la critica de
Franz Boas (1964: 163), quien, al estudiar las relaciones entre raza, lenguaje
y cultura, objeté el concepto mismo de area cultural:

ECNahuatl 49_FINAL.indd 167 29/06/15 20:03



168 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

8-DESERT AREA

9/EGYPT

7-EASTERN SUDAN

A 3-ERST HORN

4 -(CONG] Al

ARg,

R,
Ic4~ "
— ATTLE

lo - KHOISAN

: (BUSAWAN) |

~
(2}
X
w
~

Figura 2. Demarcacion de areas culturales africanas, segin Melville Herskovits

Las asi llamadas “dreas de cultura”, que se usan por comodidad al
tratar los rasgos generalizados, se basan por lo comun en la identi-
dad de condiciones geograficas y econdmicas y en semejanzas de
cultura material. Si las areas de cultura estuvieran basadas en el
lenguaje, religion u organizacion social diferirian de modo funda-
mental de las aceptadas generalmente.

Quedan incluidas en el planteamiento del problema de las demarca-
ciones culturales las objeciones de Boas. Deberan replantearse por quienes
se aboquen a la solucién de tan importante asunto, que por ahora rebasa
los propositos de este trabajo. También quedan hoy fuera de discusion las
razones historicas de las similitudes existentes entre Mesoamérica y el
Noroeste, y la validez de los actuales limites septentrionales de la primera.
Sin embargo, puede insistirse, al menos, que los paradigmas serian utiles

ECNahuatl 49_FINAL.indd 168 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 169

en el debate teérico sobre la reformulacion de la delimitacion septentrional
mesoamericana.

LOS PARADIGMAS

Pedro Carrasco (1985: 182), al criticar ciertas practicas metodologicas,
afirmo lo siguiente: “se afanan [algunos difusionistas] por localizar geo-
graficamente rasgos individuales, especialmente los de cultura material, y
se ocupan menos de comparar cémo se configuran en su totalidad las so-
ciedades y culturas correspondientes”. La observacion es acertada, puesto
que en muchos casos se actua como si las culturas fuesen meras acumula-
ciones de concepciones y practicas sin correlacion alguna entre si, y no
sistemas en los que cada uno de los componentes se entrelaza con otros
elementos culturales de manera relativamente congruente hasta integrar
un cuerpo estructurado y, al mismo tiempo, dindmico.

Una de las formas de contrarrestar el vicio advertido por Carrasco es
enfocar los rasgos culturales dentro del complejo cultural del cual forman
parte, de tal manera que la comparacion entre dos culturas se establezca
entre complejos y no entre elementos aislados. Al evitar la comparacion
de meros elementos aislados se evitarian dos riesgos: el primero, basarse
en falsas similitudes, que tan frecuentemente aparecen en las comparacio-
nes superficiales, y el segundo, en sentido contrario, pasar inadvertidas
similitudes reales que no son aparentes.

En un trabajo anterior, Leonardo Lépez Lujan y yo propusimos como
solucion al problema enunciado por Carrasco el uso de paradigmas, en-
tendidos como instrumentos metodologicos que pretenden ir descubriendo
los componentes de un complejo y la interrelacion de sus elementos.! Se-

1 Es indispensable recalcar este caracter de los paradigmas, sobre todo para marcar distan-
cia frente al interesante concepto propuesto por Kuhn, sobre todo a partir de 1962 en su
libro clasico The Structure of Scientific Revolutions, en el que expone su teoria del para-
digma en relacion con las transformaciones historicas del pensamiento cientifico. En esta
obra (Kuhn 1971: 13-14, 33-34, 51-62, 70-71, 78-79, 80-84, etcétera) define, explica y
ejemplifica sus paradigmas como complejos de realizaciones que incluyen, al mismo tiem-
po, leyes, teorias, aplicaciones, instrumentaciones y aun creencias. Estos complejos cons-
tituyen compromisos compartidos por una comunidad de cientificos para la seleccion de
los problemas y la solucién de los mismos en una de las etapas historicas de que el autor

ECNahuatl 49_FINAL.indd 169 29/06/15 20:03



170

ALFREDO LOPEZ AUSTIN

flalamos entonces (Lopez Austin y Lopez Lujan 2009: 36) que un paradig-

ma cosmoldgico deberia ser definido de la siguiente manera:

a)

Es un recurso heuristico. Esta destinado al estudio de los elementos
fundamentales de una cosmovision. Es el esquema de un complejo
intelectual que incluye concepciones bdsicas sobre componentes, es-
tructuras y procesos cOsmicos.

Es un modelo. Lo es en cuanto representacion sintética de la realidad
y en cuanto construccion logica lo suficientemente operable y trans-
parente como para explicar un extenso acervo de concepciones com-
plejas, fuertemente interrelacionadas y dificilmente comprensibles en
su particularidad.

No es ni una mera elaboracion arbitraria del investigador ni la for-
mulacion explicita de la cosmovision por su creador-usuario. Es un
modelo como el referido por Alicia Barabas (2003: 17) en la perspec-
tiva etnografica. Al construir el paradigma se pretende descubrir y
exponer, al menos en parte, una abstraccion que resulta de la logica
inherente a las concepciones que se estudian.

Es un recurso destinado a la explicacion global de concepciones si-
milares en sus diversas variantes de manifestacion. Pretende trascen-
der las particularidades que se dan en el tiempo, en el espacio y en
las culturas especificas de una gran tradicion, asi como esclarecer
algunas de las formas de expresion opacas que son comunes en ritos,
mitos, metaforas, imagenes visuales y otras vias de transmision de los
principios cosmoldgicos fundamentales.

Tiene un cardcter fuertemente hipotético. Como recurso heuristico,
no sélo descubre las similitudes existentes entre dos o mds unidades

califica como propias del ejercicio de la “ciencia normal”. Segtin Kuhn, en toda revolucion
cientifica se produce la sustitucion del paradigma aceptado por otro que, a juicio de miem-
bros disidentes de la comunidad cientifica, debe ser aceptado como vilido frente a la in-
eficacia del anterior. Afios mds tarde, compelido por las criticas a los paradigmas en su
obra, sobre todo a que el término tuviera en ella mas de veinte significados, Kuhn acentué
su cardcter de constelacion de acuerdos de grupo (1971: 278-287) y de ejemplos compar-
tidos (1971: 287-293). El concepto de paradigma que hemos propuesto Lopez Lujan y yo
nada tiene que ver con la concepcién kuhniana de la transformacion de la ciencia: se re-
fiere a un instrumento analitico cuya caracterizacion queda descrita en las siguientes lineas.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 170

29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 171

culturales, sino que revela las posibilidades del enlace entre los dis-
tintos complejos culturales que forman parte de un complejo mayor
y permite ensayar el valor de equivalencias de diferentes elementos
simbdlicos de las formas de expresion.

f) Es provisional, siempre perfectible. Dados sus caracteres heuristico e
hipotético, es modificado en su permanente confrontacion con el ob-
jeto de estudio, que lo adapta y corrige constantemente, aunque ha de
conservar, durante el cambio, su coherencia interna y su estructura.

EL EJEMPLO

Existen entre los pueblos otomianos actuales las creencias en la sacralidad
de las piedras y en que dentro de algunas de ellas moran gigantes. A estas
creencias se han referido numerosos autores en lo que va del siglo, entre
los que se puede mencionar a Verénica Kugel (2002), Cristina Oehmichen
(2002), Guadalupe Barrientos Lopez (2004), Aurora Castillo Escalona
(2004), Sergio Sanchez Vazquez (2004), Yolanda Lastra (2006), Tobias
Garcia Vilchis (2012), Patricia Gallardo Armas (2012), Lourdes Baez Cu-
bero y Gabriela Garrett (2013), lo que indica no s6lo la persistencia de una
antigua concepcion, sino el interés que esta sigue despertando en el ambi-
to etnografico. Sin embargo, si se buscan las noticias mas remotas —como
lo ha hecho Kugel (2002: 100) para encontrar los antecedentes léxicos del
término usado para referirse a estas piedras maravillosas—, podra verse que
ya en 1569 Alonso de Urbina, en su Arte breve de la lengua otomi y voca-
bulario trilingiie, registra la palabra c’angandho como componente de
“piedra preciosa”, “turquesa” y “turquesado”, y dos siglos y medio des-
pués fray Joaquin Lopez Yepes (1826), en su “Catecismo otomi”, habla
del culto a las piedras preciosas o azules, y traduce las palabras cc’ang’ando
como “idolo”; ccangi como “azul”; ccdngi como “verde” y uamo como
“gigante”. Jacques Soustelle (1969: 150; 1993: 538) cita un documento de
la segunda mitad del siglo XVIIL, la Doctrina christiana, para la fdcil ense-
fianza, he inteligencia de los misterios de Ntra. Santa Fee en el idioma
pame, para bien de las almas, escrita por fray Juan Guadalupe Soriano,
franciscano descalzo, quien afirma haber quitado imagenes de piedra y
palo a los pames, y dice que éstos rendian culto a piedras azules, a las que

ECNahuatl 49_FINAL.indd 171 29/06/15 20:03



172 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

llamaban cuddo cajoo. Soustelle traduce estas palabras a partir del pame
moderno, y concluye que significan respectivamente “piedra” y “mago”.

Una informacién muy rica acerca de este complejo —se mencione 0 no
directamente a los gigantes— proviene de la segunda mitad del siglo pasado.
Si se hace una rapida revision es necesario mencionar, sin detallar aqui el
contenido de sus informes, a Soustelle (1969; 1993) cuando dice que los
otomies colocaban comida en la boca de idolos de barro; a Jacques Gali-
nier (1987; 1990), quien registra que los ancestros eran gigantes que fueron
convertidos en piedras; que los megalitos contienen gigantes, y que los
ancestros hicieron “iglesias”? que quedaron inconclusas; a Lydia van der
Fliert (1986), que no habla de los gigantes, sino de los enanos que viven
en las piedras y que registra que son los seres que existieron al principio
del mundo; y a James W. Dow (1994), quien afirma que se rinde culto a
los “antiguos” (yogi o bo’meti) que estan dentro de piedras, y que éstas se
poseen cuando se encuentran o se heredan.

BREVE REFERENCIA AL CONTENIDO DEL COMPLEJO

De la informacién obtenida de los autores mencionados, puede hacerse el
siguiente resumen:

a) Los continentes de los seres sobrenaturales.

1) Piedras (cangandbhos o c’angandhos, cuddo cajoo): naturales de for-
mas extrafas, antropomorfas, zoomorfas, verdes, azules o azul-ver-
des, fragmentos de obsidiana (chinapos), cuarzos, etcétera. (Lopez
Yepes 1826: 56-57; Soustelle 1969:150; Galinier 1987: 458-459;
1990: 197; Van de Fliert 1988: 67; Soustelle 1993: 538; Kugel 2002:
82, 102; Lastra 2006: 322; Garcia Vichis 2012: 280).

2) Megalitos y pefiascos (Galinier 1987: 447; 1990: 548).

3) Piedras que se forman donde cae un rayo (Kugel 2002: 82, 101).

4) Restos arqueologicos de piedra, esculturas (Soustelle 1969: 150; San-
chez Vazquez 2004: 298-301 ; Garcia Vilchis 2012: 280).

2 Es muy frecuente que en la terminologia de la actual tradicién mesoamericana se dé el
nombre de “iglesias” a los restos de edificios arqueoldgicos.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 172 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 173

5) Ceramica arqueologica (Sanchez Vazquez 2004: 298-301; Gallardo
Arias 2012: 53; Garcia Vilchis 2012: 280).

6) Imdgenes de madera (Soustelle 1969: 150).

7) Huesos fosiles, algunos de megafauna (Soustelle 1969: 150; Galinier
1990: 197; Garcia Vilchis 2012: 280).

8) Los continentes se renuevan cada afo (Barrientos Lopez 2004: 370).

b) Ubicacion de los continentes.

1) Lugares sagrados (Garcia Vilchis 2012: 280).

2) Sitios arqueologicos (Oehmichen 2002: 141-142; Garcia Vilchis
2012: 280).

3) Iglesias viejas (Gallardo Arias 2012: 41).

4) Cuevas, cafiadas (Kugel 2002: 101; Garcia Vilchis 2012: 280).

5) Casa del Sefior de la Abundancia, del Sefior de la Piedra, del Sefior
del Mundo [de abajo] (Galinier 1990: 555).

c) Los contenidos sobrenaturales.

1) Gigantes (uomo, wema) (Lopez Yepes 1826: 164; Galinier 1987:
447; Oehmichen 2002: 141-142; Garcia Vilchis 2012: 280; Baez
Cubero y Garret 2013).

2) Enanos (Garcia Vilchis 2012: 280).

3) Antiguos pobladores del mundo, anteriores a los hombres (Gallardo
Arias 2012: 40; Garcia Vilchis 2012: 280).

4) Ancestros (zithamu) (Galinier 1990: 548-549; Kugel 2002: 102; San-
chez Vazquez 2004: 297; Baez Cubero y Garret 2013).

5) Gentiles (xantiles), antiguas (duxki, ya yogi, bo’meti) (Dow 1974:
99; Gallardo Arias 2012: 40, 47; Garcia Vilchis 2012: 280).

6) Toltecas que eran gigantes que se convirtieron en piedra (Oehmichen
2002: 141-142).

7) Divinidades ancestrales (Galinier 1987: 447).

8) Dioses de las tormentas (Kugel 2002: 101).

9) Huesos de los ancestros (Sanchez Vazquez 2004: 291, 297; Baez
Cubero y Garret 2013).

d) Naturaleza y apariencia de los seres sobrenaturales.

1) Gigantes o enanos (Lopez Yepes 1826: 164; Galinier 1987: 447;
Oechmichen 2002: 141-142; Garcia Vilchis 2012: 280; Baez Cubero
y Garret 2013).

ECNahuatl 49_FINAL.indd 173 29/06/15 20:03



174 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

2) Altos como arboles (Gallardo Arias 2012: 40).

3) Tan altos que tenian que echarse al suelo cuando soplaba el viento
(Oehmichen 2002: 141-142).

4) Grandes y fuertes que podian arrancar arboles con las manos, o muy
débiles (Oehmichen 2002: 141; Sanchez Vazquez 2004: 297; Baez
Cubero y Garret 2013).

5) Parecen viejos, viejas, ricos (Galiner 1990: 548).

6) Parecen personas, se les llama nifios (bdtsi) (Kugel 2002: 101).

7) Barbaros o civilizados (Garcia Vilchis 2012: 280).

e) Conducta habitual de los seres sobrenaturales.

1) Pueden andar solos; o se les ve en grupos o en familias (Kugel 2002:
102; Garcia Vilchis 2012: 280; Baez Cubero y Garret 2013).

2) Golpean a la gente. Golpean a los borrachos (Garcia Vilchis 2012:
281).

3) Causan dafios a quienes les roban sus pertenencias (Garcia Vilchis
2012: 280-281).

4) Causan epidemias (Galinier 1987: 447).

5) Vagan sueltos como espiritus de la sierra (ya nddhi), como aires
[personificados| (ndihi) (Gallardo Arias 2012: 41-42).

f) Antigua existencia de los seres sobrenaturales.

1) Fueron anteriores a Cristo (antedioses) (Sanchez Vazquez 2004: 298-
301).

2) Fueron anteriores a los seres humanos; fueron quienes precedieron
a los hombres (Galinier 1990: 548-549).

3) Fueron cerros (Gallardo Arias 2012: 41).

4) Antes trabajaban de noche. Las mujeres tejen (Galinier (1990: 548).

5) Crearon el mundo de noche y lo terminaron antes del canto del gallo
(Gallardo Arias 2012: 41).

6) Construyeron los cerros, las piramides y los santuarios (Galinier
1990: 548).

7) Hicieron iglesias que quedaron inconclusas. Quedaron asi cuando el
mundo fue bendecido (Galinier 1990: 548; Sanchez Vazquez 2004:
297; Gallardo Arias 2012: 40).

8) Antes no dormian (Galinier 1990: 548).

9) Murieron en una revolucion (Galinier 1990: 548; Sanchez Vazquez
2004: 297).

ECNahuatl 49_FINAL.indd 174 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 175

10) Fueron transformados en piedras y en cerros cuando canté el gallo
(Galinier 1990: 548; Gallardo Arias 2012: 41; Ochmichen 2002:
142).

11) Desaparecieron en el fondo de los cerros (Galinier 1990: 548; San-
chez Vazquez 2004: 297).

g) Poderes de los seres sobrenaturales.

1) Son intermediarios entre los hombres y los dioses (Sanchez Vazquez
2004: 291).

2) Tienen personalidad. No hablan, pero lloran (Kugel 2002: 102; Baez
Cubero y Garret 2013).

3) Son peligrosos (Soustelle 1969: 150; Kugel 2002:101).

4) Son civilizadores. Ensefaron el trabajo agricola a los hombres y el
tejido a las mujeres. Ensefiaron el manejo de lo oculto a los especia-
listas de lo sobrenatural (Oehmichen 2002: 141-142; Baez Cubero
y Garret 2013).

5) Pueden hacer simples maldades y burlas a la gente (Kugel 2002: 102;
Garcia Vilchis 2012: 281).

6) Son patdgenos. Pueden enfermar y matar a la gente (Soustelle 1969:
150; Galinier 1987: 447; Sanchez Vazquez 2004: 295, 297; Garcia
Vilchis 2012: 280).

7) Poseen la esencia de la vida y de la salud (nzdki). Contienen la fuer-
za de la tierra (Soustelle 1969: 150; Barrientos Lopez 2004: 358-361;
Gallardo Arias 2012: 40).

8) Curan las enfermedades (Kugel 2002: 100; Sanchez Vazquez 2004:
291, 298, 297; Barrientos Lopez 2004: 358-360).

9) Auxilian en su trabajo al especialista en el manejo de lo sobrenatural
(bddi) (Baez Cubero y Garret 2013).

10) Absorben el cansancio y los malos aires. Espantan a las entidades
nocivas (Kugel 2002: 103; Sanchez Vazquez 2004: 292, 295; Ba-
rrientos Lopez 2004: 361).

11) Generan abundancia y fertilidad. Producen buenas cosechas (Gali-
nier 1987: 447; 1990: 548-549; Kugel 2002: 100; Sanchez Vazquez
2004: 295, 298-301).

12) Generan prosperidad (Van de Fliert 1988: 67; Kugel 2002: 100,
103).

13) Dan alimentos en tiempo de hambruna (Kugel 2002: 82).

ECNahuatl 49_FINAL.indd 175

29/06/15 20:03



176 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

14) Vigilan y protegen el territorio, el hogar y las milpas (Kugel 2002:
103; Sanchez Vazquez 2004: 298-301; Baez Cubero y Garret 2013).

15) Son los custodios de los recursos acuiferos (Baez Cubero y Garret
2013).

16) Ejercen a distancia influencia sobre los vivos (Sdnchez Vazquez
2004: 297).

17) Como cuarzos, su poder sagrado (s nt ski) permite ver el porvenir
(Galinier 1987: 458-458; 1990: 197).

18) Dejan de actuar en el mundo cuando cantan los gallos (Garcia Vil-
chis 2012: 281).

h) Culto que los sobrenaturales reciben de los fieles.

1) En general, reciben culto (Lopez Yepes 1826: 56-57; Kugel 2002:
101; Lastra 2006: 322).

2) Reciben ofrendas. Se les da comida y bebida, flores y velas (Souste-
lle 1969: 150; Van de Fliert 1988: 67; Soustelle 1993: 541; Kugel
2002: 101; Sanchez Vazquez 2004: 298-301).

3) Se los convoca con silbos y campanas (Gallardo Arias 2012: 41).

4) Se conservan en los altares familiares (Dow 1974:99; Kugel 2002:
82, 101).

5) Hay que guardarlos en cajas especiales para que vivan con la fami-
lia (Kugel 2002: 102).

6) Se los lleva a la iglesia en canastas cubiertas por una tela (Kugel
2002: 101).

7) Se los entierra en las esquinas o al pie de los arboles para que den
buenas cosechas (Sanchez Vazquez 2004: 298-301).

8) Se los viste como a las imagenes de los santos y a las imagenes de
papel (Baez Cubero y Garret 2013).

i) Identificacion, descripcion y relaciones de los sobrenaturales con el
cosmos.

1) Los términos wema y wemd significan respectivamente gigante y
enano. Ambos estdn en las piedras y son antiguas (Garcia Vilchis
2012: 280).

2) Los términos relacionan piedra preciosa, turquesa, aturquesado e
idolo (Lopez Yepes 1826: 110, 247, 173; Kugel 2001: 100).

ECNahuatl 49_FINAL.indd 176

29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 177

3) La Virgen de Guadalupe y el Sefior de Chalma son “antiguas”. La
Virgen esta comprendida entre los cangandhos (Gallardo Arias 2012:
40; Baez Cubero y Garret 2013).

4) Las figuras de papel atraen y hacen presentes a las “antiguas” (Ga-
llardo Arias 2012: 47).

5) Las figuras de papel tienen el poder del agua, del fuego, de la tierra,
del aire, del sefior del monte, del maiz, del frijol, de la Sirena, etcé-
tera (Gallardo Arias 2012: 51).

6) Las figuras de papel contienen las almas o semillas (nzdqui) de dis-
tintos seres (Dow 1974: 98-99).

7) Las almas o semillas (nzdqui) tienen el poder de hacer fértiles a los
animales y los campos (Dow 1974: 98-99).

8) El Sol, el agua, el cerro, el monte, el fuego... tienen personalidad. Se
desdoblan en femeninos y masculinos (Gallardo Arias 2012: 47).

9) Todo tiene poder (Gallardo Arias 2012: 51).

10) El poder de la Sirena esta en las estalagmitas, a las que se viste como
a las figuras de papel (Gallardo Arias 2012: 52).

11) Se vincula a estos sobrenaturales con el dios Moctezuma, posiblemen-
te otro nombre de Maka Hai [“la Sagrada Tierra”] (Dow 1974: 97).

12) Las almas o semillas de las cosas (zaqui) viven en la casa de la Sagra-
da Sefiora del Agua (Dow 1974: 98-99).

13) La Sagrada Sefiora del Agua (Maka X Umpg Dehe) se convierte en
la Sirena de las Montanas (Dow 1974: 98-99; Kugel 2002: 101).

14) Las piedras son llamadas Sefiora de las Aguas (muhbye) (Kugel
2002: 82).

15) El Sefior del Monte o de las Montafias es también Corazén del Mun-
do (Dow 1974: 98).

LAS BASES PARA LA FORMULACION DE UN PARADIGMA OTOMIANO
La reunion de los datos anteriores puede hacer suponer un enorme caos
de creencias, una mera acumulacion de rasgos culturales que carecen de

interrelacion. Sin embargo, sale al paso de esta apariencia Galinier (1990:
548), negandola con una sintesis admirable:

ECNahuatl 49_FINAL.indd 177

29/06/15 20:03



178

ALFREDO LOPEZ AUSTIN

Extrafio discurso, y sin embargo de una claridad asombrosa cuando

se le examina a la luz de materiales cosmologicos. Todos los testimo-

nios coinciden al presentar al universo antediluviano como un mundo

de obscuridad. Durante ese periodo, los gigantes construyeron los

cerros, las pirdimides y los santuarios. La “bendicion del mundo”,

formula cristiana, anuncia el nacimiento del Sol, réplica del de Jesu-

cristo, en una fecha que marca el fin del ciclo anterior, la “revolucion”

y la metamorfosis de los “gigantes”.

La sintesis anterior bien puede servir para la elaboracion de un para-

digma relativo a las creencias otomianas sobre los seres sobrenaturales

contenidos en las piedras, paradigma que podra ser complementado con

las siguientes ideas, derivadas también de los datos enunciados anterior-

mente (figura 3):

a)

ECNahuatl 49_FINAL.indd 178

La creencia parte de la concepcion de eras anteriores al tiempo-es-
pacio actual y de su sucesiva destruccion, eras que fueron el antece-
dente del presente mundano.

En aquellas eras vivieron seres extrafos que se convirtieron en las
criaturas de este mundo, incluyendo entre ellas a los hombres.

Los entes ocultos son ancestros de las semillas-corazones —o “al-
mas”- de las criaturas, y al mismo tiempo son los protectores de su
clase o especie. Su posibilidad de ocupacién de otros cuerpos permi-
te vincularlos con las imagenes de papel recortado.

Los entes ocultos moran en lugares sagrados o poseen formas ex-
trafias. La mayoria estd en la bodega subterranea del dios conocido
como Duefio o como Sefior del Mundo [de abajo] o Sefior de la Pie-
dra. La bodega es mencionada como la Casa del Sefor de la Abun-
dancia.

El Duefo también es identificado como el dios Moctezuma, por lo
que el paradigma debera complementarse con el complejo de este
dios, sus revivificaciones nocturnas en las zonas arqueoldgicas y la
promesa de su retorno y recuperacion de sus dominios en la super-

ficie de la tierra.

29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 179

1. La creencia parte
de la concepcion de eras
anteriores al tiempo-
espacio actual y de su
sucesiva destruccion

2. En aquellas eras 5. Los ancestros
vivieron seres extrafios convertidos en piedra
que se conviertieron en existen ocultos bajo
las criaturas, incluidos Paradigma otomiano el reinado del dios

los hombres c’cangando/wema Moctezuma

3. Los entes ocultos
son ancestros y
protectores de las
semillas-corazones de
las criaturas

4. Los entes ocultos moran
en lugares sagrados o bajo
formas extrafias. La mayoria
esta en la bodega del Duefio

Figura 3. Elementos para la formulacion del paradigma otomiano de las piedras habitadas

AREAS Y TIEMPOS DE CONCORDANCIAS

Como lo afirma Galinier, la informacion relativa al complejo puede ser
entendida cuando la cosmovision es abordada como un conjunto sistémico.
Este caracter, a su vez, puede ser comprendido de una manera mas cabal si
se lo complementa con su devenir histérico, que hace que la diada unidad/
diversidad se perciba como el producto de procesos de conservacion/trans-
formacion que pueden ser percibidos y analizados tanto diacrénica como
sincronicamente, y representados en forma esquematica en dendrogramas.

La concordancia de las concepciones otomianas con las que pueden
descubrirse en todo el territorio mesoamericano no es una novedad. Tobias
Garcia Vilchis (2012: 279) lo ratifica al referirse a estas creencias: “muchas
de las narraciones aqui descritas se encuentran entre diferentes grupos ét-
nicos de México, o entre grupos otomies de diferentes regiones geograficas
y culturales”. En efecto, lo anterior es un reflejo del permanente ejercicio
comparativo que se hace entre las concepciones de los pueblos de tradicion

ECNahuatl 49_FINAL.indd 179 29/06/15 20:03



180 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

mesoamericana. Sin embargo, como se planted anteriormente, se abre la
posibilidad de incluir en las comparaciones a pueblos que se encuentran
mas alld de los limites septentrionales de la macrodrea mesoamericana.
Cristina Oehmichen (2002: 142), al referirse al complejo de los seres sobre-
naturales ocultos en las piedras, encuentra semejanzas entre las creencias
otomianas y las yaquis, apoyada por la observacion de Maria Eugenia
Olavarria. Esta ultima investigadora sostiene en su trabajo “La mitologia
cosmogonica del Noroeste” que a partir de esta drea hay una vinculacion
de creencias que incluye el Suroeste de los Estados Unidos y Mesoamérica:

Entre la mitologia del Noroeste mexicano y la mesoamericana existe
una relacion que no sélo la proximidad geografica explica, sino que es
posible establecer la cadena de transformaciones y relaciones que unen,
por un lado, la mitologia de los indios-pueblo con la de los grupos
sonorenses (de los cuales los mitos pima y papago presentan ejemplos
concluyentes), y por otro lado, la relacion con los temas mesoameri-
canos que se vislumbra a partir de los mitos tarahumaras y tepehuanes
(Olavarria 1987b: 248).

Con los paradigmas existen, por tanto, dos posibilidades de compa-
racion: una hacia el pasado, sobre todo para contrastar los informes con la
rica documentacion colonial temprana y con la iconografia anterior a
la Conquista; otra, con los pueblos contemporaneos. A su vez, esta posi-
bilidad puede dividirse en el cotejo con pueblos pertenecientes a la misma
tradicion mesoamericana y con pueblos del Noroeste mexicano.

EJEMPLOS DE PUNTOS DE COMPARACION CON EL PASADO

Provienen de las fuentes documentales coloniales tempranas del Centro de
México numerosas creencias que pueden cotejarse con las mencionadas en
el complejo otomiano, particularmente cuando se atribuye a los gigantes
la construccion de los edificios arqueoldgicos. En la obra de Sahagin
(2000, I1I: 974), por ejemplo, hay una muy breve mencion en la que se dice
que los gigantes fueron quienes fabricaron las grandes piramides de Teo-
tihuacan y Cholollan:

ECNahuatl 49_FINAL.indd 180 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 181

Y los timulos que hicieron al Sol y a la Luna son como grandes mon-
tes, edificados a mano, que parecen ser montes naturales, y no lo son.
Y aun parece ser cosa increible decir que son edificados a mano; y
cierto, lo son, porque los que los hicieron entonces eran gigantes, y aun
esto se ve claro en el cerro o monte de Cholollan, que se ve claro estar
hecho a mano porque tiene adobes y encalado.

Afos después, Torquemada (1975-1983, I: 51-55, 61) insiste en esta
idea, al hacer a los gigantes constructores de “edificios soberbios”, y vin-
cula la existencia de estos monumentales seres con el diluvio. Sin embargo,
en este ultimo punto sus opiniones son confusas, ya que pretende concor-
dar los informes indigenas y las noticias del hallazgo de restos de fauna
pleistocénica —que cree perteneciente a los gigantes— con la historia del
Viejo Mundo, fundamentada en la Biblia. Afirma que los gigantes fueron
los primeros habitantes del territorio, pues eran antediluvianos. Dice que
muchos de ellos murieron en el gran cataclismo; pero salva de la muerte a
algunos que después se reprodujeron y guerrearon contra los hombres del
tiempo mundano. Asegura que finalmente todos los gigantes murieron, ya
victimas de las guerras, ya a causa de sus propias necesidades, pues al final
no encontraban alimento suficiente para mantener sus enormes cuerpos.

Derivan de las fuentes documentales coloniales tempranas del Centro
de México numerosos ejemplos que pueden compararse con el paradigma
otomiano. Uno de ellos se refiere al mito de los cuatro soles antecedentes
del actual. Seguiin este mito cada Sol presidié una era. El dios dominante
se debilit6 ante al advenimiento del siguiente y perdi6 la supremacia ante
un gran cataclismo.

Como se vio anteriormente, entre las caracteristicas de los seres sobre-
naturales del complejo otomi se menciona que los gigantes eran altos como
arboles (Gallardo Arias 2012: 40), y lo eran tanto que tenian que echarse
al suelo cuando soplaba el viento para no ser derribados (Oehmichen 2002:
141-142). Los Anales de Cuaubtitlin (1945: 5), documento del siglo XVI
escrito en lengua ndhuatl, define el segundo Sol de la siguiente manera:

El segundo Sol que hubo y era signo del 4 océlotl, se llama Ocelotona-
tiuh. En él sucedié que se hundi6 el cielo; entonces el Sol no caminaba

ECNahuatl 49_FINAL.indd 181 29/06/15 20:03



182 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

de donde es mediodia y se oscurecia; y cuando se oscurecio, las gen-
tes eran comidas. En este Sol vivian gigantes; dejaron dicho los viejos
que su salutacién era “no se caiga usted”, porque el que se caia, se
caia para siempre.

La caida debi6 ser tan grave que cuando se representan las imagenes
de los soles en el Codice Vaticano A 3738 (1996: fol. 4v) (figura 4), el gi-
gante dibujado se encuentra no de pie, sino derribado en el suelo.

El segundo ejemplo se refiere a una creencia de los antiguos nahuas:
los seres primigenios —en este caso el protector o patrono de los peces— se
albergaban en imagenes de piedra, dentro de las cuales protegian a su
clase. La noticia viene de fray Gerénimo de Mendieta, quien en su Histo-
ria eclesidstica indiana (1945, I: 95) narra este episodio:

Y acaeci6 cerca de éstos, en cierto pueblo de la laguna, cuando les
quitaban sus idolos, una gracia: que como les llevaron los religiosos
estos sus tales dioses, ranas y sapos y los demds que tenian de piedra,
pasando después por alli y pidiéndoles algun pescado para comer,
respondieron que les habian llevado los dioses de los peces, y que por
esto ya no los pescaban.

Otros testimonios registrados en antiguos documentos coloniales se
refieren a que las piedras hirvieron al terminar uno de los soles (Anales de
Cuaubhtitlan 1992: 5); a que la fuerza de los gigantes del otro tiempo eran
tantas que arrancaban los arboles con las manos (Historia de los mexica-
nos por sus pinturas 1965: 27-28); a que los protohombres s6lo tenian la
parte superior del cuerpo, jamas se cortaban los cabellos y vestian pieles
de animales (Historia de México 1965: 91-92), etcétera.

EJEMPLOS DE PUNTOS DE COMPARACION CON CREENCIAS
DE SOCIEDADES CONTEMPORANEAS DE TRADICION MESOAMERICANA

Entre una enorme cantidad de informacion, se eligen aqui algunos ejem-

plos importantes. El primero se obtiene de Carrasco (1976: 104-107),
quien relata que, segtn los tarascos, con el diluvio se extinguid la raza de

ECNahuatl 49_FINAL.indd 182 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 183

Apeditualiel;

udlevnoguian el uea mith s anea
@000 000 o,

$8808

o 38044

00, e momaanoguesti' e ontoarn:
£

Cﬂttﬂléfﬂu zfi’ef o Neioms in'le jﬂ d zﬂj:tﬁm/t rfm—t‘hdf/;m/,mb {\;am%w e L

Figura 4. Fin del Sol de Agua y muerte de gigante

los gigantes khuanhdri, seres de gran fuerza que antecedieron a los hom-
bres en el mundo. Los khuanhdri habian sido seres de gran fuerza; en su
momento construyeron los sitios prehispanicos y las iglesias, e instalaron
en éstas las campanas. En su papel de civilizadores, sefialaron los linderos
de los pueblos y les dieron sus nombres. Sin embargo, no profesaban la
verdadera religion. Andaban desnudos y eran canibales. Cuando Dios
bendijo el mundo, su raza qued6 destruida por un cataclismo; quedaron
sepultados, convertidos en piedra. Pueden verse en la actualidad como
restos que surgen a la tierra cuando se excavan los sitios arqueologicos.

Gente muy parecida a los khuanhadri de los tarascos son los zayamuini-
cob de los mayas, segun nos los describe Thompson (1975: 408-409). Fueron
los zayamuinicob seres ancestrales, enanos, jorobados, que vivieron antes de
que saliera el sol. Su fuerza era tal que podian llevar a cuestas grandes pesos.
Ellos construyeron los sitios arqueoldgicos; pero no tenian que cargar las
piedras: simplemente silbaban y los materiales se movian. Sin embargo, fue-
ron gente mala que fue castigada y destruida con una inundacion.

Entre otros pueblos mayenses, los tzotziles afirman que los hombres
de las etapas anteriores eran imperfectos. No sabian morir, y esto no

ECNahuatl 49_FINAL.indd 183 29/06/15 20:03



184 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

agrado a los dioses, por lo que les enviaron el diluvio (Holland 1963: 71).
No eran realmente hombres, sino seres que pueden ser catalogados como
demonios, monos y judios (epitetos aplicables a los antecesores humanos),
hostiles al orden y al Sol (Gossen 1979: 53). Actualmente los enanos viven
debajo de la tierra (Thompson 1975: 416).

Los tzeltales creen que aquellos hombres no tenian articulaciones. Para
descansar tenian que dejarse caer en la cama, ya que no podian doblarse.
Esto tuvo que remediarlo un santo, que les hizo sus coyunturas para que
se hicieran hombres. Los protohombres no trabajaban y movian las cosas
con simples silbidos (Hermitte 1970: 23). Carecian de vestidos y no sabian
como hacer fuego (Thompson 1975: 417). Todos estos hombres murieron
cuando vino la destruccion del mundo anterior. Las piedras estaban vivas;
pero hirvieron cuando se destruy6 el mundo (Hermitte 1970: 23). Al igual
que los tzotziles, los tzeltales creen que los enanos viven debajo de la tierra,
y que son muy morenos (Thompson 1975: 417).

Los quichés afirman que seres sobrenaturales, a quienes llaman los
antiguos reyes, viven en las ruinas arqueologicas (Tax 1947: 471). Entre
los mayas peninsulares se considera que las costumbres de los antiguos
enanos se volvieron muy relajadas, y que por esto Dios les envi6 el diluvio
(Villa Rojas 1978: 439); que los sitios arqueoldgicos estan poblados por
el arux (Villa Rojas 1978: 297), y que los protohombres, a los que llaman
itzds, hacian construcciones durante la noche: silbaban, y las piedras se
acomodaban solas. A la postre, se fueron a vivir bajo la tierra y sus ciuda-
des quedaron encantadas. Por eso en Coba durante la noche se oyen cor-
netas, tambores, aplausos y vocerio (Villa Rojas 1978: 439).

Las creencias de los actuales nahuas son muy semejantes. Asi, en el
centro del pais se afirma que los tepalcates son en realidad gentiles? soli-
dificados por su mala conducta (Fagetti 1998: 23-24). Para los nahuas
veracruzanos, los chaneque* viven bajo la tierra y, como mencionan los
otomies, en familias. Son de baja estatura; comen carne humana; cuando

el sol se pone arrean a los animales con silbidos, y emiten sonidos como

3 El nombre de “gentiles” o xantiles se aplica tanto a los protoseres como a las figuras
arqueologicas que los contienen.

4La palabra chane y su plural chaneque designan a los seres sobrenaturales protectores de
los sitios naturales.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 184 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 185

de campanas y cantos de gallos (Garcia de Leon 1969: 292-294). Asi
como se ha visto que los otomies aseguran que estos sobrenaturales fue-
ron cerros (Gallardo Arias 2012: 41), los nahuas veracruzanos dicen que
las montafias tienen personalidad y castigan las transgresiones de los
humanos (Gomez Martinez 2004: 268). Para los nahuas de la region del
Balsas existe una relacion muy estrecha entre las piedras y los huesos
(Good Eshelman 2004: 171-173).

Los zapotecos dicen que cuando el Sol y la Luna aparecieron por vez
primera, los hombres que entonces existian se transformaron en piedras
(Heyden 1987: 105). Parsons (1936: 221-222, 289-292) aclara que quienes
asi fueron convertidos son los subditos del rey Moctezuma, y que ahora
tiene una existencia subterrdanea. Una gran cantidad de pueblos, tanto
mesoamericanos como septentrionales, participa de esta creencia en el
dios-rey, al que se llama de diferentes maneras, segtin la region, pero con
predominio del nombre de Moctezuma o Montezuma (L6pez Austin
2011). Baste aqui sumar a los totonacos (Ichon 1973: 146-147) en la lista
de sus cultores. Por ultimo, un pueblo de Occidente cuyas creencias se
relacionan con los pueblos del Noroeste, los coras, hablan de los proto-
hombres como hombres imperfectos, sin brazos o sin pies, sin 0jos y sin

oidos (Olavarria 1987a: 211-212).

EJEMPLOS DE PUNTOS DE COMPARACION CON CREENCIAS DE SOCIEDADES
DEL NOROESTE MEXICANO

Para ilustrar la cercania entre las creencias de los pueblos del Noroeste
mexicano y las de la tradicion mesoamericana, se mencionan aqui sintéti-
camente los registros obtenidos entre los yaquis y los pimas. Los yaquis se
refieren a los sures, seres muy pequenos, peludos y barbones. En su tiempo
eran extraordinariamente longevos. Vivian como animales y comian carne
cruda. Sus vestidos se limitaban a pieles de animales. Después vino el gran
cambio, que entre ellos es llamado “el bautismo”, tras el cual muchos
sures huyeron y se convirtieron en animales. Los que decidieron permane-
cer aqui se transformaron en hombres, o conservaron su antigua natura-
leza. Actualmente estos tltimos viven bajo la tierra o en el fondo del mar
(Mondragén et al. 1996: 11-33; Olavarria et al. 2007: 17).

ECNahuatl 49_FINAL.indd 185 29/06/15 20:03



186 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

Al denominar “bautismo” al gran cataclismo que dio paso del otro
tiempo-espacio al tiempo-espacio mundano, los yaquis hacen una equiva-
lencia del tiempo premundano al tiempo anterior a la evangelizacion cris-
tiana. Segun se vio anteriormente, ya Galinier hace notar que esta
catastrofica transformacion era denominada la “bendicion del mundo™.
En un cuadro publicado hace algunos anos me refiero al cambio de sim-
bolos provocados por la introduccién del cristianismo en la tradicion
mesoamericana. Los personajes y las acciones miticas tomaron nombres
cristianos, pero se conservaron los contenidos basicos de los relatos. (L6-
pez Austin 2009: 45) (figura ).

La influencia cristiana aparece claramente en las actuales creencias
pimas. Como es bien sabido, el descubrimiento de América reavivo en la
imaginacion europea las descripciones de seres monstruosos provenientes
de la Antigiiedad —las de Plinio el Viejo son buenos ejemplos—, renovadas
en la Edad Media, ilustradas después en las ediciones de obras como E/
millon de Marco Polo o las Cronicas de Nuremberg, y, ya en este conti-
nente, convertidas en guias para las entradas a territorios desconocidos.
Los pimas se refieren a los seres anteriores al diluvio como criaturas defor-
mes, semejantes a los humanos, con una sola pierna, con orejas inmensas,
con cuerpos sin perforaciones, con fuego en sus rodillas, seres que tras la
inundacion fueron convertidos en piedras en la Montafa Torcida (Olava-
rrieta 1987b: 265-269). Si bien la similitud con la tradicién mesoamerica-
na se advierte en las menciones de cuerpos sin perforaciones y de la
Montana Torcida, no pueden pasar inadvertidas las referencias europeas
a los panotios’ (figura 6) y a los esciapodos® (figura 7).

5Isidoro de Sevilla (San Isidoro de Sevilla [libro XI, cap. III] 1983, II: 51) registra: “Cuen-
tan que en la Escitia viven los panotios, con orejas tan grandes que les cubren todo el
cuerpo. En griego padn significa ‘todo’ y 6ta ‘orejas’.”

6 Cayo Plinio Segundo [libro VII, cap. IT]) 1966, I: 307) les llama monoscelos: “Y que hay
otro linaje de hombres llamados monoscelos, de una sola pierna y maravillosa ligereza
en el salto, los cuales se llaman también scidpodas porque en el tiempo de grande calor,
echados en el suelo boca arriba, se amparan con la sombra de los pies, y que no estan
muy apartados de los trogloditas.” Agustin de Hipona (San Agustin [Libro XVI, cap.
VIII] 2000: 367) repite esta informacion de Plinio el Viejo: “Asimismo afirman que hay
una nacién en que no tienen mds que una pierna, y que no doblan la rodilla, y son de
admirable velocidad, a los cuales llaman sciépodas, porque, en el estio, a la hora de siesta,
se echan boca arriba y se cubren con la sombra del pie.”

ECNahuatl 49_FINAL.indd 186 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS

187

PARADIGMA ORIGINAL

EVANGELIZACION

PARADIGMA COLONIAL

El mundo empieza a existir
cuando el Sol lanza sus rayos
y empieza su curso

Los hombres del Nuevo
Mundo se salvaran a partir de
la evangelizacion

El mundo empieza con el
nacimiento [0 con la muerte]
de Cristo, o con la bendicién
del sacerdote

Algunos protoseres
mundanos, convertidos
en criaturas, quedan en la
superficie de la tierra

La recepcion de los nedfitos
se marca con el simbolo de
la cruz

Cuando el evangelizador hace
el signo de la cruz se produce
la gran transformacion

Algunos de los protoseres
mundanos se protegen de la
luz solar y se van al mundo
de la muerte

Los que no aceptan la
evangelizacion huyen al
monte. Son como animales
que no aceptan la verdad.
No alcanzaran la vida eterna

Los que no aceptan la sefial
de la cruz algunos se hacen
animales montaraces

Uno de los protoseres se
transformd en criatura-mono

Entre los que no aceptan la
sefial de la cruz algunos se
hacen monos

Los dioses hicieron al ser
humano beneficiario de la

Los animales del monte son
seres que el hombre puede

comer
Los antepasados son seres
anteriores a la existencia del
mundo

carne de los animales

Los que estan en el mundo
de la muerte existen en un
tiempo no mundano

Los antepasados de los
hombres del Nuevo Mundo no
alcanzaran la vida eterna

Figura 5. Transformacion del paradigma mitico debido a la evangelizacién

Una vez reunido un material comparativo suficiente entre la tradicion
mesoamericana y los pueblos del Noroeste mexicano, de tal manera que
pueda tenerse una informacion solida en la confrontacion de paradigmas,
habra que pasar al estudio de las razones de las semejanzas. En términos
muy generales, podra entenderse entonces qué tanto se debe ésta a los
contactos entre dos areas culturales vecinas y qué tanto deriva de una
antiquisima base que cubre una extension muy amplia del territorio con-
tinental, cimiento de culturas que se desarrollaron en forma muy diferen-
te a partir de concepciones profundas que les fueron comunes.

LAS BASES PARA LA FORMULACION DE UN PARADIGMA
EN LA TRADICION MESOAMERICANA

Conforme se profundiza en una temdtica en busca de material para for-
mular un paradigma, el acervo aumenta en tanto se ensancha el drea de

ECNahuatl 49_FINAL.indd 187 29/06/15 20:03



188 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

Figura 7. Escidpodo

ECNahuatl 49_FINAL.indd 188 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 189

comparacion y se agregan al complejo central otros que le estan intima-
mente relacionados. Sin embargo, hay que partir de la idea de que la cos-
movision es un macrosistema holistico, por lo cual existe el riesgo de
formar una red demasiado extensa. Es necesario encontrar una dimension
critica. Hay que tener presente que el paradigma es un modelo, y que una
de sus caracteristicas bdsicas como tal es la posibilidad de su facil manejo:
el limite adecuado es el que marca el punto de equilibrio entre la transpa-
rencia y la operatividad.

En el caso de los gigantes que ahora nos ocupa, el paradigma debera
tomar en cuenta el contexto mitico mds general, que es el que explica la
concepcion del transito del tiempo premundano al mundano. Los seres
sobrenaturales estudiados son los anteriores a las criaturas, sus anteceden-
tes, mismos que fueron transformados para formar a los seres de este
tiempo-espacio (figura 8):

a) Los dioses son seres proteicos en el tiempo del mito. Sus aventuras los
van transformando hasta que adquieren las caracteristicas que deberan
conservar como entes de naturaleza firme.

b) Las aventuras miticas producen un estado de desorden creciente al cual
se refieren algunas narraciones miticas como una etapa pecaminosa
(ingestion de carne cruda, ignorancia, canibalismo, incesto, asesinato,
etcétera). Se hace necesaria la drastica intervencion del Sol, quien or-
dena la muerte de todos los dioses.” Su accion queda definida como un
gran cataclismo que destruye a los seres premundanos.

c) El Sol crea las leyes que regirdn en el mundo por crear. Renacen los
dioses destinados a él; pero lo hacen ya en formas sujetas al orden
mundano. Para ello adoptan distintas formas y funciones:

1) Tras el gran cataclismo, algunos de los dioses se transforman en par-
tes del aparato cdésmico. Podemos sefialar como ejemplo el caso de
Can Chicchan, que fue convertido en el “quemador” del oriente (Li-
bro de Chilam Balam de Chumayel 1973: 100).}

7 En el caso del mito de la sucesion de los cinco soles, este movimiento se produce al esta-
blecerse el dominio del dltimo: el Quinto Sol.

8 Los cuatro “quemadores” eran entre los antiguos mayas los dispositivos indispensables
para el transito de los dioses-tiempo, provenientes del ambito divino (anecimeno) al

ECNahuatl 49_FINAL.indd 189 29/06/15 20:03



190 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

Transformaciones
miticas de los dioses

El desorden final
y la intervencion ordenadora
del Sol

El establecimiento del orden mundano y el distinto
destino de los dioses en el mundo

Dioses patronos )
Partes del Tiempos y otros
- de cada clase de Meteoros A
aparato cosmico . flujos divinos
criaturas >
17 v ) .

) . eres Dioses

Guardianes Criaturas — )
humanos en latencia

Figura 8. Elementos para la formulacion del paradigma mesoamericano de las piedras habitadas

2) Hay dioses que pasan en forma constante del anectimeno (tiempo-
espacio divino) al ecumeno (tiempo-espacio mundano). Son dioses
que forman los flujos divinos, entre los que el principal es el tiempo.

3) Dioses meteoros, principalmente los acuosos, edlicos y eléctricos.

4) Guardianes. Estan encargados de proteger y conservar bosques, ma-
nantiales, corrientes de agua, etcétera. Un ejemplo son los chaneque.

5) Criaturas. Tras su muerte y resurreccion, muchos dioses se convirtie-
ron en la parte interior e imperceptible de las criaturas, lo que hace
que todos los elementos, astros, minerales, vegetales y animales po-
sean “almas” que les otorgan personalidad, aunque ésta esté oculta.
Tras la muerte o destruccion de las criaturas, las “almas” viajan al
inframundo, cumpliendo una parte del ciclo de vida/muerte. La cria-
tura por excelencia es el ser humano.

mundano (ecimeno). Es posible que se concibiera el transito como un paso violento,
reproduccion catastrofica, ignea, del cataclismo general que cre6 el mundo.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 190 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 191

6) Padres-madres, o sea “semillas-corazones” de las criaturas. Pertenecen
al anecimeno, ya que su ubicacion se encuentra en el interior del
Monte Sagrado; pero salen ocasionalmente al ectimeno o residen den-
tro de objetos mundanos, principalmente dentro de imagenes. Su fun-
cion es la proteccion y la reproduccion de los individuos de su especie
o clase. Su aspecto es por lo regular el de su especie o clase, pero sus
dimensiones son mayores, son color blanco o estan coronados.

7) Seres divinos latentes o remanentes. Su ubicacion normal es el ane-
cumeno o el interior de objetos mundanos, principalmente montes,
pefias, piedras y sitios arqueoldgicos; pero salen ocasionalmente al
ecumeno, principalmente durante la noche. Se cree que el ejército del
dios Montezuma se encuentra latente, listo para surgir cuando el dios
decida gobernar de nuevo sobre la tierra. Un ejemplo de ser rema-
nente que vive oculto en el bosque es el gigante actualmente conoci-
do con el apelativo espaiiol de Salvajo.

Considero que el enunciado de los apartados anteriores es suficiente
para demostrar los beneficios tanto de la aplicacion de los paradigmas
como de la necesidad de encontrar contextos mayores de comparaciéon —de
dimensiones criticas y productivas— en que los complejos culturales pueden
ser entendidos de una manera mas clara y completa. El caso inicial que se
ha tomado como ejemplo —la creencia en gigantes o enanos que viven
dentro de las piedras— puede tener una respuesta satisfactoria en su ambi-
to otomiano; pero los resultados se potencian cuando la perspectiva au-
menta con la apreciacion historica y hasta comprender un gran nimero de
creencias similares y relacionadas en el gran ambito de la tradicion meso-
americana. La variedad misma se convierte, mas que en un elemento de
confusion, en una posibilidad de inteleccion de equivalencias o en una
marca que debe ser tomada en cuenta para captar la disyuncion histérica
o el motivo de la creacion diferenciada. Aunque en este trabajo la compa-
racion ha sido muy limitada, ya que so6lo ha servido para ejemplificar un
recurso metodologico, la misma presentacion de los casos de similitud o
relacion entre creencias hace innegables los vinculos mesoamericanos, y
aun los existentes con sociedades proximas. Si en el futuro este tema se

desarrolla como investigacion monogrifica, quienes lo aborden encontraran

ECNahuatl 49_FINAL.indd 191 29/06/15 20:03



192 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

enormes posibilidades comparativas. Por lo pronto, a partir de la amplia-
cion del paradigma a la macrodrea, ya es posible identificar a gigantes y
enanos como seres que fungieron como protocriaturas, y en términos mas
especificos como protohombres, en el tiempo mitico liminal a la creacion
del mundo. Fueron entes sobrenaturales con personalidad semejante a la
humana que, para cumplir su destino en el tiempo-espacio mundano, tu-
vieron que ser previamente destruidos por el gran cataclismo transforma-
dor. Su ubicacion puede precisarse en varias de las categorias enunciadas
en que se transformaron los seres miticos en la creacion del mundo o como
flujos ciclicos que lo mueven. Pero esta conclusiéon deberd corroborarse
cuando se haga el estudio que el tema merece.

Anales de Cuaubtitlin

1945 En Cédice Chimalpopoca, trad. de Primo Feliciano Velazquez, Méxi-
co, Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Historia,
p. 1-118, 145-164 y facs.

Baez Cubero, Lourdes y Gabriela Garrett

2013 “Notas sobre los zithamu entre los otomies orientales de Hidalgo”, in-
formacién derivada de un proyecto de investigacion iniciado en 2006.
Comunicacién personal de Lourdes Bdez Cubero, 16 de agosto de 2013.

Barabas, Alicia M.

2003 “Introduccion. Una mirada etnografica sobre los territorios simbdlicos
indigenas”, en A. M. Barabas (coord.), Didlogos con el territorio. Sim-
bolizaciones sobre el espacio en las culturas indigenas de México, Méxi-
co, Instituto Nacional de Antropologia e Historia, v. I, p. 13-36.

Barrientos Lopez, Guadalupe

2004 “El cerrito Tepexpan: sustentador de vida. Un santuario indigena en el
Valle de Ixtlahuaca”, en J. Broda y C. Good Eshelman (coords.), Histo-
ria y vida ceremonial en las comunidades mesoamericanas: los ritos agrico-
las, México, Instituto Nacional de Antropologia e Historia/Universidad
Nacional Auténoma de México, p. 351-372.

Boas, Franz

1964 Cuestiones fundamentales de antropologia cultural, Buenos Aires, Edi-
ciones Solar / Libreria Hachette.

Carrasco, Pedro

1985 “América indigena”, en N. Sanchez-Albornoz (dir.), Historia de Améri-
ca Latina, v. 1, Madrid, Alianza, p. 9-266.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 192 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 193

Carrasco, Pedro

1976 El catolicismo popular de los tarascos, México, Secretaria de Educacion
Publica.

Castillo Escalona, Aurora

2004 “Espacios sagrados. Una expresion de continuidad cultural”, Estudios
de Cultura Otopame, v. 4, p. 155-169.

Cayo Plinio Segundo

1966- Historia natural, trasladada y anotada por Francisco Herndndez [y Ger6-

1967 nimo de Huerta], 3 v., México, Universidad Nacional de México, 1966
y 1976 [volumenes 1V, V y Vb de las Obras completas de Francisco Her-
nandez].

Codice Vaticano A. 3738

1996 Ed. facs., México, Fondo de Cultura Econémica / ADV.

Dow, James W.,

1974 Santos y supervivencias: Funciones de la religion en una comunidad
otomi, México, México, Instituto Nacional Indigenista.

Fagetti, Antonella

1988 Tentzonhuehue. El simbolismo del cuerpo y la naturaleza, México, Pla-
za 'y Valdés.

Galinier, Jacques

1987 Pueblos de la Sierra Madre: etnografia de la comunidad otomi, México,
Instituto Nacional Indigenista / Centre d’Etudes Mexicaines et Centra-
méricaines.

Galinier, Jacques

1990 La mitad del mundo. Cuerpo y cosmos en los rituales otomies, México,
Universidad Nacional Auténoma de México / Centro de Estudios Mexi-
canos y Centroamericanos / Instituto Nacional Indigenista.

Gallardo Arias, Patricia

2012 Ritual, palabra y cosmos otomi. Yo soy costumbre, yo soy antigua, Mé-
xico, Universidad Nacional Autonoma de México, Instituto de Investi-
gaciones Historicas.

Garcia de Le6n, Antonio

1969 “El universo de lo sobrenatural entre los nahuas de Pajapan, Veracruz”,
Estudios de Cultura Ndbuatl, v. 8, p. 279-311.

Garcia Vilchis, Tobias

2012 “Mitos otomies del Valle del Mezquital, Hidalgo”, en L. Baez Cubero
et al. (coords.), Los pueblos indigenas de Hidalgo. Atlas etnogrdfico,

ECNahuatl 49_FINAL.indd 193 29/06/15 20:03



194 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

Meéxico, Gobierno del Estado de Hidalgo / Instituto Nacional de Antro-
pologia e Historia, p. 279-289.

GoOmez Martinez, Arturo

2004 “Culto a los cerros y espacio ritual en Chicontepec, Veracruz”, en J.
Broda y C. Good Eshelman (coords.), Historia y vida ceremonial en las
comunidades mesoamericanas: los ritos agricolas, México, Instituto Na-
cional de Antropologia e Historia / Universidad Nacional Auténoma de
México, p. 255-269.

Good Eshelman, Catharine

2004 “Trabajando juntos: los vivos, los muertos, la tierra y el maiz”, en J.
Broda y C. Good Eshelman (coords.), Historia y vida ceremonial en las
comunidades mesoamericanas: los ritos agricolas, México, Instituto Na-
cional de Antropologia e Historia / Universidad Nacional Auténoma de
México, p. 289-303.

Gossen, Gary H.

1979 Los chamulas en el mundo del Sol, México, Instituto Nacional Indigenista.

Hermitte, M. Esther

1970 Poder sobrenatural y control social, México, Instituto Indigenista Inte-
ramericano.

Herskovits, Melville J.

1945 Backgrounds of African Art, Denver, Denver Museum of Art.

Heyden, Doris

1987 “’Uno Venado’ y la creacién del cosmos en la crénica y los codices de
Oaxaca”, en J. Monjaras-Ruiz (coord.), Mitos cosmogénicos del Mé-
xico antiguo, México, Instituto Nacional de Antropologia e Historia,
p. 87-124.

Historia de los mexicanos por sus pinturas

1965 En A. M. Garibay K. (ed.), Teogonia e historia de los mexicanos. Tres
opusculos del siglo XVI, México, Porria (“Sepan cuantos...”: 37),
p- 21-90.

Historia de México (Histoire du Mechique)

1965 En A. M. Garibay K. (ed.), Teogonia e historia de los mexicanos. Tres opiis-
culos del siglo XVI, México, Porria (“Sepan cuantos...”: 37), p. 91-120.

Holland, William R.

1963 Medicina maya en los Altos de Chiapas. Un estudio del cambio socio-
cultural, México, Instituto Nacional Indigenista.

Ichon, Alain

1973 La religion de los totonacas de la sierra, México, Instituto Nacional
Indigenista.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 194 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 195

Jiménez Moreno, Wigberto

1972 “Historiografia prehispanica”, en W. Jiménez Moreno y L. Gonzalez,
“Historiografia prehispdnica y colonial de México”, sobretiro de Enci-
clopedia de México, México, 1972, v. VI, p. 537-556.

Kirchhoff, Paul

1967 Mesoamérica. Sus limites geogrdficos, composicion étnica y caracteres
culturales, 3 ed., México, Escuela Nacional de Antropologia e Historia-
Sociedad de Alumnos.

Kugel, Verénica

2002 “:Sincretismo o idolatria? Dos percepciones y una relacion de fuerzas
desigual en un documento del archivo parroquial de Cardonal (s.
XVII)”, Estudios de Cultura Otopame, v. 3, p. 77-104.

Kuhn, Thomas S.

1971 La estructura de las revoluciones cientificas, México, Fondo de Cultura
Econémica (Breviarios, 123).

Lastra, Yolanda

2006 Los otomies. Su lengua y su historia, México, Universidad Nacional
Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas.

Libro de Chilam Balam de Chumayel

1973 Traducido por Antonio Mediz Bolio, México, Universidad Nacional
Auténoma de México.

Lopez Austin, Alfredo

2009 “El dios en el cuerpo”, Dimension Antropoldgica, v. 46, mayo-agosto,
p. 7-45.

Lopez Austin, Alfredo

2011 “Los reyes subterrdneos”, en N. Ragot, S. Peperstraete y G. Olivier
(dirs.), La quéte du Serpent a Plumes. Arts et religions de I’Amérique
Précolombienne. Hommage a Michel Graulich, Turnhout, Brepols,
p. 39-56.

Lopez Austin, Alfredo y Leonardo Lopez Lujan

2009 Monte Sagrado-Templo Mayor. El cerro y la pirdmide en la tradicion
religiosa mesoamericana, México, Instituto Nacional de Antropologia e
Historia / Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de In-
vestigaciones Antropoldgicas.

Lopez Yepes, fray Joaquin

1826 Catecismo vy declaracion de la doctrina cristiana en lengua otomi, con
un vocabulario del mismo idioma, Megico, Oficina del ciudadano Ale-
jandro Valdés.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 195 29/06/15 20:03



196 ALFREDO LOPEZ AUSTIN

Mendieta, fray Gerdénimo de

1945 Historia eclesidstica indiana, 4 v., México, Salvador Chivez Hayhoe.

Mondragén, Lucia, Jacqueline Tello y Argelia Valdez

1996 Relatos yaqui, Kejiak nookim, México, Consejo Nacional para la Cul-
tura y las Artes, Direccién General de Culturas Populares (Lenguas de
México, 14), p. 9-56.

Oehmichen, Cristina

2002 “Comunidad y cosmovision entre los mazahuas radicados en la ciudad
de México”, Estudios de Cultura Otopame, v. 3, p. 123-148.

Olavarria P., Maria Eugenia

1987a “La mitologia cosmogonica del Occidente de México”, en J. Monjaras-
Ruiz (coord.), Mitos cosmogonicos del México antiguo, México, Insti-
tuto Nacional de Antropologia e Historia, p. 209-243.

1987b “La mitologia cosmogonica del Noroeste”, en J. Monjaras-Ruiz (coord.),
Mitos cosmogonicos del México antiguo, México, Instituto Nacional de
Antropologia e Historia, p. 245-304.

Olavarria, Marfa Eugenia, Cristina Aguilar Rivas y Erica Merino Gonzalez

2007 “Persona, dones y entidades espirituales. La mitologia yaqui hoy”, en B.
R. Castellon Huerta, Relatos ocultos en la niebla vy el tiempo. Seleccion
de mitos y estudios, México, Instituto Nacional de Antropologia e His-
toria, p. 17-50.

Parsons, Elsie C.

1936 Mitla. Town of the Souls and Other Zapoteco-Speaking Pueblos of Oa-
xaca, Mexico, Chicago, The University of Chicago Press.

Sahagun, fray Bernardino de

2000 Historia general de las cosas de Nueva Esparia, 3 v., México, Consejo
Nacional para la Cultura y las Artes.

San Agustin

2000 La ciudad de Dios, México, Porria.

San Isidoro de Sevilla

1982 Etimologias, 2 v., Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos.

Sanchez Vazquez, Sergio

2004 “Wemas y cangandhos: Limpias con piedras en el Valle del Mezquital”,
en J. Broda y C. Good Eshelman (coords.), Historia y vida ceremonial
en las comunidades mesoamericanas: los ritos agricolas, México, Insti-
tuto Nacional de Antropologia e Historia / Universidad Nacional Aut6-
noma de México, p. 289-303.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 196 29/06/15 20:03



LOS GIGANTES QUE VIVEN DENTRO DE LAS PIEDRAS 197

Soustelle, Jacques

1969 Los cuatro Soles. Origen y ocaso de las culturas, Madrid, Guadarrama,
Omega.

1993 La familia otomi-pame del México central, México, Centro de Estudios
Mexicanos y Centroamericanos / Fondo de Cultura Econdmica.

Tax, Sol

1947 Notes on Santo Tomas Chichicastenango, Microfilm Collection of Ma-
nuscripts on Middle American Cultural Anthropology, n. 16, Chicago,
University of Chicago Library.

Thompson, J. Eric S.

1975 Historia vy religion de los mayas, México, Siglo Veintiuno.

Torquemada, fray Juan de

1975- Monarquia indiana. De los veinte y un libros rituales y monarquia

1983 indiana, con el origen y guerras de los indios occidentales, de sus pobla-
zones, descubrimiento, conquista, conversion y otras cosas maravillosas
de la mesma tierra, 8 v., México, Universidad Nacional Auténoma de
México-Instituto de Investigaciones Historicas.

Van de Fliert, Lydia

1988 Otomi. En busca de la vida (ar nidiiho hongar nzaki), México, Universi-
dad Auténoma de Querétaro.

Villa Rojas, Alfonso

1978 Los elegidos de Dios. Etnografia de los mayas de Quintana Roo, Méxi-
co, Instituto Nacional Indigenista.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 197 29/06/15 20:03



