
estudios de cultura náhuatl 49, enero-junio 2015, p. 161-197

ALFREDO LÓPEZ AUSTIN

RESUMEN

PALABRAS CLAVE

ABSTRACT

KEYWORDS

Los gigantes que viven dentro de las piedras. 
Reflexiones metodológicas

The giants that live inside rocks. Methodological reflections

Doctor en historia por la Universidad Nacional 
Autónoma de México e investigador emérito de la 
misma universidad. Entre sus publicaciones pueden 
citarse Cuerpo humano e ideología. Las concepciones 
de los antiguos nahuas (1980), Los mitos del 
tlacuache. Caminos de la mitología mesoamericana 
(1990) y Tamoanchan y Tlalocan (1994).

Después de exponer los beneficios del método 
comparativo, el autor analiza una serie de creencias 
entre los pueblos otomíes, según las cuales, las 
piedras son habitadas por gigantes. Dicha creencia es 
comparada con otras similares de pueblos pertene-
cientes a la tradición cultural mesoamericana.

paradigma, método comparativo, pueblos otomíes, 
religión mesoamericana

After exposing the benefits of the comparative 
method, the author discusses some current beliefs 
among Otomi peoples, according to which, giants 
live inside rocks. This belief is compared with similar 
ideas from peoples of the Mesoamerican cultural 
tradition.

paradigm, comparative method, Otomi peoples, 
Mesoamerican religion

ECNahuatl 49_FINAL.indd   161 29/06/15   20:03



estudios de cultura náhuatl 49, enero-junio 2015, p. 161-197

Los gigantes que viven dentro  
de las piedras. Reflexiones 
metodológicas

Alfredo López Austin

LA DÍADA UNIDAD/DIVERSIDAD Y EL MÉTODO COMPARATIVO

El estudio de la diversidad cultural, enfrentado a las visiones etnocéntricas 
–y en particular eurocéntricas– de la cultura, tiene una respetable edad en 
los campos de la antropología, la historia y la filosofía. Sin embargo, su 
importancia ha aumentado considerablemente en las últimas décadas, lo 
que ha dado como resultado no sólo el desarrollo y el incremento de los 
trabajos orientados por este amplio tema, sino la proliferación de muy 
diferentes y aun contrapuestas corrientes de pensamiento. Se trata del re-
flejo en el campo científico de una contienda mundial entre la globalización 
homogeneizadora, impulsada por las actuales formas del capitalismo, y la 
resistencia de quienes pretenden conservar su herencia cultural, en buena 
parte porque la consideran un cimiento importante para su bienestar pre-
sente y para su desarrollo y defensa frente a los cambios históricos.

Como puede suponerse, en la pluralidad de los distintos enfoques 
teóricos el aspecto metodológico es fundamental; su punto diferencial de 
partida es el peso que se da a las características de la diversidad misma. Es 
indiscutible que el concepto de diversidad se funda en la relatividad, pues 
se refiere a la desemejanza existente entre los elementos de dos o más con-
juntos dados. Sin embargo, algunos enfoques tienden a estudiar las unida-
des culturales como entidades particulares casi estáticas y aisladas, sin 

ECNahuatl 49_FINAL.indd   162 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 163

tomar suficientemente en cuenta su pertenencia contextual amplia y su 
dinámica histórica. Esta percepción de la realidad cultural puede conducir 
peligrosamente a la marginalización de las sociedades que no se ajustan a 
los cánones de la globalidad, anulándolas frente a ésta como células in-
defensas ante su avance. Por el contrario, al darse un mayor peso al ca-
rácter relativo de la diversidad, se enfatizan la díada unidad/diversidad, 
el recurso al método comparativo y el aspecto dinámico –histórico– de la 
diversidad misma. Con ello, las sociedades son consideradas tanto en sus 
posiciones mundiales contemporáneas como en su profundidad y su pers-
pectiva históricas.

Este segundo enfoque presenta grandes ventajas. Si con él se comparan 
universales de la especie humana con culturas específicas, o si se confron-
tan generalidades y particularidades de dos o más culturas, es posible pe-
netrar en aspectos muy importantes de la problemática de la diversidad. 
Por ejemplo, con su auxilio se pueden determinar la derivación histórico-
genética de la variación/unificación o las distancias relativas existentes 
entre una multiplicidad de unidades culturales, esto es, el grado de proxi-
midad/lejanía. En el primer caso será factible la visualización a partir 
de dendrogramas de desarrollo, mientras que en el segundo lo será a par-
tir de la construcción de diagramas de red que, si la distancia entre las uni-
dades culturales se basa en elementos mensurables, permiten determinar 
con precisión geométrica sus posiciones relativas. Esta última técnica es muy 
utilizada hoy en día en algunas ciencias sociales, entre ellas la lingüística. 

En resumen, el segundo enfoque conduce a la comprensión de los 
procesos históricos que han distanciado o aproximado culturalmente a las 
sociedades humanas. El grado de proximidad/lejanía marca las posibilida-
des de su intercomunicación. Ya en situaciones concretas y aplicaciones 
prácticas, este enfoque puede servir en áreas en las que existe interacción 
cultural, puesto que permite valorar adecuadamente el nivel de comunica-
bilidad entre distintas sociedades cuando son necesarias acciones conjuntas 
para la atención de intereses comunes.

Al considerar que el método comparativo es una de las bases más 
firmes del enfoque de la díada unidad/diversidad, se estima conveniente 
mencionar algunos lineamientos que encauzan por vías dirigidas a una 
mayor precisión y seguridad.

ECNahuatl 49_FINAL.indd   163 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin164

LAS PROPUESTAS DE ESTE TRABAJO

Pretendo aquí mostrar los beneficios de los paradigmas en la aplicación 
del método comparativo. Expongo cómo los paradigmas guían hacia la 
intelección de una tradición cultural dada, al descubrimiento de proble-
máticas subyacentes y al planteamiento de nuevos cotejos que revelan los 
vínculos entre varios complejos culturales interrelacionados.

La unidad cultural de la que se toma el ejemplo es la tradición mesoame-
ricana. El caso concreto inicial es una creencia que ha sido registrada actual-
mente en los pueblos otomianos. Para la exposición de los beneficios del 
paradigma se utilizó material etnográfico tanto del área otomiana como de 
la macroárea mesoamericana. Sin embargo, la recolección condujo al descu-
brimiento de similitudes que existen entre las creencias de la tradición meso-
americana y las de pueblos que se encuentran más allá de los límites 
canónicos que demarcan la macroárea de la tradición mesoamericana. Aun-
que su confrontación con el material mesoamericano es aquí muy limitado, 
su inclusión permite abordar otro importantísimo aspecto de la utilidad de 
los paradigmas: hacen factible el cotejo de complejos culturales no sólo den-
tro de los límites canónicos de una macroárea cultural, sino entre complejos 
que se consideran pertenecientes a dos o más macroconjuntos. Si bien no es 
éste el lugar adecuado para resolver el problema de la demarcación canóni-
ca de la macroárea, la ocasión es muy propicia para plantear, al menos, el 
problema del valor de dicha demarcación y cómo, para resolverlo, el uso de 
los paradigmas permitirá proceder sobre un suelo más firme. Una breve digre-
sión será por ahora suficiente para asentar algunas bases de discusión.

Volviendo, tras la digresión, al punto de la creencia otomiana usada 
como ejemplo, este estudio se divide en dos etapas. En la primera se reúne 
información etnográfica y se formula un boceto de paradigma dirigido a 
la comprensión del complejo. Ya que el propósito del trabajo ha sido me-
ramente metodológico, no se ha pretendido una búsqueda exhaustiva del 
material etnográfico ni se ha desarrollado suficientemente el paradigma. 
Sin embargo, ya su boceto da sentido a una información que, por su di-
versidad, parece inconexa a primera vista.

En la segunda etapa se aumenta el radio comparativo, extendiéndolo 
a creencias iguales, parecidas o relacionadas con el primer paradigma, 

ECNahuatl 49_FINAL.indd   164 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 165

ahora en complejos culturales de toda la tradición mesoamericana. ¿Por 
qué se da este paso? Los complejos culturales no son elementos aislados 
en una cosmovisión. Su existencia se ubica en un amplísimo sistema, por 
lo que la contextualización es indispensable. Por lo regular, la información 
obtenida en una sola área cultural no es suficiente para apreciar el sentido 
amplio de una creencia o un complejo. Al existir toda una tradición meso-
americana, a la que corresponde una considerable profundidad histórica 
y una extensión dilatada, es factible recurrir a la macroárea cultural para 
encontrar similitudes y diferencias que permitan contemplar el complejo 
en cuestión en sus más amplias dimensiones y en su más preciso contexto. 
De esta manera, el método comparativo aumenta considerablemente tanto 
la información relativa al caso como la percepción de la ubicación de un 
complejo cultural dado en sus relaciones con otros, y de todos ellos en el 
gran complejo de la cosmovisión.

Cabe insistir, por último, en que el propósito de este trabajo es expo-
ner la aplicación de los paradigmas en el método comparativo, ilustrando 
la presentación con un caso específico, y mostrando algunas de las posibi-
lidades de tal aplicación. La investigación completa que requiere el caso 
tomado como ejemplo excede los límites de este trabajo. Lo mismo puede 
aclararse, y de manera mucho más obvia, que no se pretende solucionar 
aquí el difícil problema de la delimitación de la macroárea cultural de la 
tradición mesoamericana con relación al Noroeste de México. Es éste, 
repito, un ejercicio meramente metodológico.

LA PROBLEMÁTICA DE LA DEMARCACIÓN DE LAS ÁREAS CULTURALES

Dado que la creencia seleccionada como caso para el presente trabajo 
condujo a su comparación con las concepciones existentes en pueblos que 
no forman parte de la macroárea de la tradición mesoamericana, es con-
veniente plantear el asunto de los límites de las áreas y macroáreas cultu-
rales. La demarcación, pese a la importancia que tiene para la comprensión 
histórica y etnográfica, se enfrenta a serias dificultades que hacen necesaria 
la permanente reflexión sobre su validez. Como primer paso, debe ser 
considerada a partir de las condiciones prevalentes en las épocas de su 
formulación. Por tal motivo, al cambiar estas condiciones –sobre todo si 

ECNahuatl 49_FINAL.indd   165 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin166

el cambio implica la posibilidad de mayor precisión–, es conveniente revi-
sar la vigencia de los límites para ratificarlos o para modificarlos, y así 
contar con un parámetro de investigación más afinado. Sintéticamente 
pueden señalarse los siguientes problemas de demarcación:

a) Los límites establecidos dependen de los conocimientos que se tienen 
en una época dada sobre las culturas de las sociedades comprendidas en un 
territorio específico. Mientras más amplio sea el territorio, mayor será el 
riesgo de que tales conocimientos no sean uniformes ni equilibrados. Un 
caso muy claro es el señalado por Wigberto Jiménez Moreno (1972: 537) 
al hacer una apreciación global de la historiografía colonial temprana refe-
rente al México antiguo. El investigador hacía notar la heterogeneidad de 
la información, que privilegiaba al Altiplano Central de México, con rela-
ción a regiones muy importantes culturalmente, pero que no habían conta-
do con historiadores de la talla de fray Bernardino de Sahagún o fray Diego 
Durán que registraran los pormenores de su historia. Son ejemplo de esta 
carencia las importantísimas regiones de Yucatán y Oaxaca, de cuya histo-
ria antigua hay una documentación colonial notoriamente pobre. Lo ante-
rior provoca que, al estudiar las tradiciones antiguas, las comparaciones 
sean difíciles y predomine en ellas el modelo de sociedades como la mexica, 
más favorecidas por el conocimiento profundo que se tiene de ellas.

b) Por lo general los límites se establecen con base en rasgos culturales 
y no en complejos culturales. Es ésta una de las críticas que se hacen a los 
límites de Mesoamérica que señalara Paul Kirchhoff (1967) en 1943. El 
investigador, en su momento, procedió con las técnicas y según los reque-
rimientos de la encomienda que se les hiciera cuatro años antes a él, a Ji-
ménez Moreno y a Roberto Weitlaner, en el XXVII Congreso Internacional 
de Americanistas (figura 1). Un camino diferente, la demarcación a partir 
de complejos culturales, requeriría una enorme labor de conjunto que 
hasta la fecha no se ha emprendido. Sin embargo, no puede negarse que 
gracias a la demarcación de Kirchhoff, los estudios sobre Mesoamérica 
han podido avanzar en forma considerable.

c) Los límites reales de las áreas culturales no son rígidos. Su iden-
tificación precisa y su representación gráfica siempre han presentado muy 
serias dificultades. A partir de este inconveniente, algunos mapas –como 
lo fue el de África publicado por Herskovits en 1945– señalan límites 

ECNahuatl 49_FINAL.indd   166 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 167

demasiado regulares, incluso marcados con líneas rectas, indicando así 
al buen entendedor que son meras aproximaciones a la realidad repre-
sentada (figura 2).

d) Por lo general, el señalamiento de los límites atribuidos al definir 
un área o una macroárea cultural corresponden a un momento histórico 
dado, no a la constante transformación de sus dimensiones. Las culturas 
no son estáticas: son entidades sujetas al devenir histórico. En forma co-
rrespondiente, sus áreas son variables, lo que hace necesario que en la 
referencia a sus límites se indique la época a la que se refieren. Una de las 
críticas hechas a la delimitación de Kirchhoff es, precisamente, que sus 
datos corresponden sólo al área en el Posclásico Tardío. Afortunadamente 
posteriores descripciones y representaciones en mapas, hechas por otros 
autores, han ido aumentando la precisión del cambio temporal.

e) Los límites de las áreas culturales varían en razón de los diferentes 
campos de la acción social. Al menos esta observación deriva de la crítica de 
Franz Boas (1964: 163), quien, al estudiar las relaciones entre raza, lenguaje 
y cultura, objetó el concepto mismo de área cultural: 

Figura 1. Demarcación de Mesoamérica, según Paul Kirchhoff

ECNahuatl 49_FINAL.indd   167 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin168

Las así llamadas “áreas de cultura”, que se usan por comodidad al 
tratar los rasgos generalizados, se basan por lo común en la identi-
dad de condiciones geográficas y económicas y en semejanzas de 
cultura material. Si las áreas de cultura estuvieran basadas en el 
lenguaje, religión u organización social diferirían de modo funda-
mental de las aceptadas generalmente.

Quedan incluidas en el planteamiento del problema de las demarca-
ciones culturales las objeciones de Boas. Deberán replantearse por quienes 
se aboquen a la solución de tan importante asunto, que por ahora rebasa 
los propósitos de este trabajo. También quedan hoy fuera de discusión las 
razones históricas de las similitudes existentes entre Mesoamérica y el 
Noroeste, y la validez de los actuales límites septentrionales de la primera. 
Sin embargo, puede insistirse, al menos, que los paradigmas serían útiles 

Figura 2. Demarcación de áreas culturales africanas, según Melville Herskovits

ECNahuatl 49_FINAL.indd   168 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 169

en el debate teórico sobre la reformulación de la delimitación septentrional 
mesoamericana.

LOS PARADIGMAS

Pedro Carrasco (1985: 182), al criticar ciertas prácticas metodológicas, 
afirmó lo siguiente: “se afanan [algunos difusionistas] por localizar geo-
gráficamente rasgos individuales, especialmente los de cultura material, y 
se ocupan menos de comparar cómo se configuran en su totalidad las so-
ciedades y culturas correspondientes”. La observación es acertada, puesto 
que en muchos casos se actúa como si las culturas fuesen meras acumula-
ciones de concepciones y prácticas sin correlación alguna entre sí, y no 
sistemas en los que cada uno de los componentes se entrelaza con otros 
elementos culturales de manera relativamente congruente hasta integrar 
un cuerpo estructurado y, al mismo tiempo, dinámico.

Una de las formas de contrarrestar el vicio advertido por Carrasco es 
enfocar los rasgos culturales dentro del complejo cultural del cual forman 
parte, de tal manera que la comparación entre dos culturas se establezca 
entre complejos y no entre elementos aislados. Al evitar la comparación 
de meros elementos aislados se evitarían dos riesgos: el primero, basarse 
en falsas similitudes, que tan frecuentemente aparecen en las comparacio-
nes superficiales, y el segundo, en sentido contrario, pasar inadvertidas 
similitudes reales que no son aparentes.

En un trabajo anterior, Leonardo López Luján y yo propusimos como 
solución al problema enunciado por Carrasco el uso de paradigmas, en-
tendidos como instrumentos metodológicos que pretenden ir descubriendo 
los componentes de un complejo y la interrelación de sus elementos.1 Se-

1	Es indispensable recalcar este carácter de los paradigmas, sobre todo para marcar distan-
cia frente al interesante concepto propuesto por Kuhn, sobre todo a partir de 1962 en su 
libro clásico The Structure of Scientific Revolutions, en el que expone su teoría del para-
digma en relación con las transformaciones históricas del pensamiento científico. En esta 
obra (Kuhn 1971: 13-14, 33-34, 51-62, 70-71, 78-79, 80-84, etcétera) define, explica y 
ejemplifica sus paradigmas como complejos de realizaciones que incluyen, al mismo tiem-
po, leyes, teorías, aplicaciones, instrumentaciones y aun creencias. Estos complejos cons-
tituyen compromisos compartidos por una comunidad de científicos para la selección de 
los problemas y la solución de los mismos en una de las etapas históricas de que el autor 

ECNahuatl 49_FINAL.indd   169 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin170

ñalamos entonces (López Austin y López Luján 2009: 36) que un paradig-
ma cosmológico debería ser definido de la siguiente manera:

a) 	Es un recurso heurístico. Está destinado al estudio de los elementos 
fundamentales de una cosmovisión. Es el esquema de un complejo 
intelectual que incluye concepciones básicas sobre componentes, es-
tructuras y procesos cósmicos.

b)	 Es un modelo. Lo es en cuanto representación sintética de la realidad 
y en cuanto construcción lógica lo suficientemente operable y trans-
parente como para explicar un extenso acervo de concepciones com-
plejas, fuertemente interrelacionadas y difícilmente comprensibles en 
su particularidad.

c) 	 No es ni una mera elaboración arbitraria del investigador ni la for-
mulación explícita de la cosmovisión por su creador-usuario. Es un 
modelo como el referido por Alicia Barabas (2003: 17) en la perspec-
tiva etnográfica. Al construir el paradigma se pretende descubrir y 
exponer, al menos en parte, una abstracción que resulta de la lógica 
inherente a las concepciones que se estudian.

d) 	Es un recurso destinado a la explicación global de concepciones si-
milares en sus diversas variantes de manifestación. Pretende trascen-
der las particularidades que se dan en el tiempo, en el espacio y en 
las culturas específicas de una gran tradición, así como esclarecer 
algunas de las formas de expresión opacas que son comunes en ritos, 
mitos, metáforas, imágenes visuales y otras vías de transmisión de los 
principios cosmológicos fundamentales.

e) 	 Tiene un carácter fuertemente hipotético. Como recurso heurístico, 
no sólo descubre las similitudes existentes entre dos o más unidades 

califica como propias del ejercicio de la “ciencia normal”. Según Kuhn, en toda revolución 
científica se produce la sustitución del paradigma aceptado por otro que, a juicio de miem-
bros disidentes de la comunidad científica, debe ser aceptado como válido frente a la in-
eficacia del anterior. Años más tarde, compelido por las críticas a los paradigmas en su 
obra, sobre todo a que el término tuviera en ella más de veinte significados, Kuhn acentuó 
su carácter de constelación de acuerdos de grupo (1971: 278-287) y de ejemplos compar-
tidos (1971: 287-293). El concepto de paradigma que hemos propuesto López Luján y yo 
nada tiene que ver con la concepción kuhniana de la transformación de la ciencia: se re-
fiere a un instrumento analítico cuya caracterización queda descrita en las siguientes líneas.

ECNahuatl 49_FINAL.indd   170 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 171

culturales, sino que revela las posibilidades del enlace entre los dis-
tintos complejos culturales que forman parte de un complejo mayor 
y permite ensayar el valor de equivalencias de diferentes elementos 
simbólicos de las formas de expresión.

f) 	 Es provisional, siempre perfectible. Dados sus caracteres heurístico e 
hipotético, es modificado en su permanente confrontación con el ob-
jeto de estudio, que lo adapta y corrige constantemente, aunque ha de 
conservar, durante el cambio, su coherencia interna y su estructura.

EL EJEMPLO 

Existen entre los pueblos otomianos actuales las creencias en la sacralidad 
de las piedras y en que dentro de algunas de ellas moran gigantes. A estas 
creencias se han referido numerosos autores en lo que va del siglo, entre 
los que se puede mencionar a Verónica Kugel (2002), Cristina Oehmichen 
(2002), Guadalupe Barrientos López (2004), Aurora Castillo Escalona 
(2004), Sergio Sánchez Vázquez (2004), Yolanda Lastra (2006), Tobías 
García Vilchis (2012), Patricia Gallardo Armas (2012), Lourdes Báez Cu-
bero y Gabriela Garrett (2013), lo que indica no sólo la persistencia de una 
antigua concepción, sino el interés que esta sigue despertando en el ámbi-
to etnográfico. Sin embargo, si se buscan las noticias más remotas –como 
lo ha hecho Kugel (2002: 100) para encontrar los antecedentes léxicos del 
término usado para referirse a estas piedras maravillosas–, podrá verse que 
ya en 1569 Alonso de Urbina, en su Arte breve de la lengua otomí y voca-
bulario trilingüe, registra la palabra c’angandho como componente de 
“piedra preciosa”, “turquesa” y “turquesado”, y dos siglos y medio des-
pués fray Joaquín López Yepes (1826), en su “Catecismo otomí”, habla 
del culto a las piedras preciosas o azules, y traduce las palabras cc’ang’ando 
como “ídolo”; ccangi como “azul”; ccángi como “verde” y uǝmo como 
“gigante”. Jacques Soustelle (1969: 150; 1993: 538) cita un documento de 
la segunda mitad del siglo xviii, la Doctrina christiana, para la fácil ense-
ñanza, he inteligencia de los misterios de Ntra. Santa Fee en el idioma 
pame, para bien de las almas, escrita por fray Juan Guadalupe Soriano, 
franciscano descalzo, quien afirma haber quitado imágenes de piedra y 
palo a los pames, y dice que éstos rendían culto a piedras azules, a las que 

ECNahuatl 49_FINAL.indd   171 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin172

llamaban cuddo cajoo. Soustelle traduce estas palabras a partir del pame 
moderno, y concluye que significan respectivamente “piedra” y “mago”.

Una información muy rica acerca de este complejo –se mencione o no 
directamente a los gigantes– proviene de la segunda mitad del siglo pasado. 
Si se hace una rápida revisión es necesario mencionar, sin detallar aquí el 
contenido de sus informes, a Soustelle (1969; 1993) cuando dice que los 
otomíes colocaban comida en la boca de ídolos de barro; a Jacques Gali-
nier (1987; 1990), quien registra que los ancestros eran gigantes que fueron 
convertidos en piedras; que los megalitos contienen gigantes, y que los 
ancestros hicieron “iglesias”2 que quedaron inconclusas; a Lydia van der 
Fliert (1986), que no habla de los gigantes, sino de los enanos que viven 
en las piedras y que registra que son los seres que existieron al principio 
del mundo; y a James W. Dow (1994), quien afirma que se rinde culto a 
los “antiguos” (yogi o bo’meti) que están dentro de piedras, y que éstas se 
poseen cuando se encuentran o se heredan.

BREVE REFERENCIA AL CONTENIDO DEL COMPLEJO

De la información obtenida de los autores mencionados, puede hacerse el 
siguiente resumen:

a)	 Los continentes de los seres sobrenaturales.
1)	 Piedras (cangandhos o c’angandhos, cuddo cajoo): naturales de for-

mas extrañas, antropomorfas, zoomorfas, verdes, azules o azul-ver-
des, fragmentos de obsidiana (chinapos), cuarzos, etcétera. (López 
Yepes 1826: 56-57; Soustelle 1969:150; Galinier 1987: 458-459; 
1990: 197; Van de Fliert 1988: 67; Soustelle 1993: 538; Kugel 2002: 
82, 102; Lastra 2006: 322; Garcia Vichis 2012: 280). 

2)	 Megalitos y peñascos (Galinier 1987: 447; 1990: 548).
3)	 Piedras que se forman donde cae un rayo (Kugel 2002: 82, 101).
4)	 Restos arqueológicos de piedra, esculturas (Soustelle 1969: 150; Sán-

chez Vázquez 2004: 298-301 ; García Vilchis 2012: 280).

2	Es muy frecuente que en la terminología de la actual tradición mesoamericana se dé el 
nombre de “iglesias” a los restos de edificios arqueológicos.

ECNahuatl 49_FINAL.indd   172 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 173

5)	 Cerámica arqueológica (Sánchez Vázquez 2004: 298-301; Gallardo 
Arias 2012: 53; García Vilchis 2012: 280).

6)	 Imágenes de madera (Soustelle 1969: 150).
7)	 Huesos fósiles, algunos de megafauna (Soustelle 1969: 150; Galinier 

1990: 197; García Vilchis 2012: 280).
8)	 Los continentes se renuevan cada año (Barrientos López 2004: 370).

b)	 Ubicación de los continentes.
1)	 Lugares sagrados (García Vilchis 2012: 280).
2)	 Sitios arqueológicos (Oehmichen 2002: 141-142; García Vilchis 

2012: 280).
3)	 Iglesias viejas (Gallardo Arias 2012: 41).
4)	 Cuevas, cañadas (Kugel 2002: 101; García Vilchis 2012: 280).
5)	 Casa del Señor de la Abundancia, del Señor de la Piedra, del Señor 

del Mundo [de abajo] (Galinier 1990: 555).
c)	 Los contenidos sobrenaturales.

1)	 Gigantes (uǝmo, wema) (López Yepes 1826: 164; Galinier 1987: 
447; Oehmichen 2002: 141-142; García Vilchis 2012: 280; Báez 
Cubero y Garret 2013).

2)	 Enanos (García Vilchis 2012: 280).
3)	 Antiguos pobladores del mundo, anteriores a los hombres (Gallardo 

Arias 2012: 40; García Vilchis 2012: 280).
4)	 Ancestros (zithamu) (Galinier 1990: 548-549; Kugel 2002: 102; Sán-

chez Vázquez 2004: 297; Báez Cubero y Garret 2013).
5)	 Gentiles (xantiles), antiguas (dùxki, ya yógi, bo’meti) (Dow 1974: 

99; Gallardo Arias 2012: 40, 47; García Vilchis 2012: 280).
6)	 Toltecas que eran gigantes que se convirtieron en piedra (Oehmichen 

2002: 141-142).
7)	 Divinidades ancestrales (Galinier 1987: 447).
8)	 Dioses de las tormentas (Kugel 2002: 101).
9)	 Huesos de los ancestros (Sánchez Vázquez 2004: 291, 297; Báez 

Cubero y Garret 2013).
d)	 Naturaleza y apariencia de los seres sobrenaturales.

1)	 Gigantes o enanos (López Yepes 1826: 164; Galinier 1987: 447; 
Oehmichen 2002: 141-142; García Vilchis 2012: 280; Báez Cubero 
y Garret 2013).

ECNahuatl 49_FINAL.indd   173 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin174

2)	 Altos como árboles (Gallardo Arias 2012: 40).
3)	 Tan altos que tenían que echarse al suelo cuando soplaba el viento 

(Oehmichen 2002: 141-142).
4)	 Grandes y fuertes que podían arrancar árboles con las manos, o muy 

débiles (Oehmichen 2002: 141; Sánchez Vázquez 2004: 297; Báez 
Cubero y Garret 2013).

5)	 Parecen viejos, viejas, ricos (Galiner 1990: 548).
6)	 Parecen personas, se les llama niños (bätsi) (Kugel 2002: 101).
7)	 Bárbaros o civilizados (García Vilchis 2012: 280).

e)	 Conducta habitual de los seres sobrenaturales.
1)	 Pueden andar solos; o se les ve en grupos o en familias (Kugel 2002: 

102; García Vilchis 2012: 280; Báez Cubero y Garret 2013).
2)	 Golpean a la gente. Golpean a los borrachos (García Vilchis 2012: 

281).
3)	 Causan daños a quienes les roban sus pertenencias (García Vilchis 

2012: 280-281).
4)	 Causan epidemias (Galinier 1987: 447).
5)	 Vagan sueltos como espíritus de la sierra (ya ndähi), como aires 

[personificados] (ndähi) (Gallardo Arias 2012: 41-42).
f) 	 Antigua existencia de los seres sobrenaturales.

1)	 Fueron anteriores a Cristo (antedioses) (Sánchez Vázquez 2004: 298-
301).

2)	 Fueron anteriores a los seres humanos; fueron quienes precedieron 
a los hombres (Galinier 1990: 548-549).

3)	 Fueron cerros (Gallardo Arias 2012: 41).
4)	 Antes trabajaban de noche. Las mujeres tejen (Galinier (1990: 548).
5)	 Crearon el mundo de noche y lo terminaron antes del canto del gallo 

(Gallardo Arias 2012: 41).
6)	 Construyeron los cerros, las pirámides y los santuarios (Galinier 

1990: 548).
7)	 Hicieron iglesias que quedaron inconclusas. Quedaron así cuando el 

mundo fue bendecido (Galinier 1990: 548; Sánchez Vázquez 2004: 
297; Gallardo Arias 2012: 40).

8)	 Antes no dormían (Galinier 1990: 548).
9)	 Murieron en una revolución (Galinier 1990: 548; Sánchez Vázquez 

2004: 297).

ECNahuatl 49_FINAL.indd   174 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 175

10)	 Fueron transformados en piedras y en cerros cuando cantó el gallo 
(Galinier 1990: 548; Gallardo Arias 2012: 41; Oehmichen 2002: 
142).

11)	 Desaparecieron en el fondo de los cerros (Galinier 1990: 548; Sán-
chez Vázquez 2004: 297).

g)	 Poderes de los seres sobrenaturales.
1)	 Son intermediarios entre los hombres y los dioses (Sánchez Vázquez 

2004: 291).
2)	 Tienen personalidad. No hablan, pero lloran (Kugel 2002: 102; Báez 

Cubero y Garret 2013).
3)	 Son peligrosos (Soustelle 1969: 150; Kugel 2002:101).
4)	 Son civilizadores. Enseñaron el trabajo agrícola a los hombres y el 

tejido a las mujeres. Enseñaron el manejo de lo oculto a los especia-
listas de lo sobrenatural (Oehmichen 2002: 141-142; Báez Cubero 
y Garret 2013).

5)	 Pueden hacer simples maldades y burlas a la gente (Kugel 2002: 102; 
García Vilchis 2012: 281).

6)	 Son patógenos. Pueden enfermar y matar a la gente (Soustelle 1969: 
150; Galinier 1987: 447; Sánchez Vázquez 2004: 295, 297; García 
Vilchis 2012: 280).

7)	 Poseen la esencia de la vida y de la salud (nzáki). Contienen la fuer-
za de la tierra (Soustelle 1969: 150; Barrientos López 2004: 358-361; 
Gallardo Arias 2012: 40).

8)	 Curan las enfermedades (Kugel 2002: 100; Sánchez Vázquez 2004: 
291, 295, 297; Barrientos López 2004: 358-360).

9)	 Auxilian en su trabajo al especialista en el manejo de lo sobrenatural 
(bädi) (Báez Cubero y Garret 2013).

10)	 Absorben el cansancio y los malos aires. Espantan a las entidades 
nocivas (Kugel 2002: 103; Sánchez Vázquez 2004: 292, 295; Ba-
rrientos López 2004: 361).

11)	 Generan abundancia y fertilidad. Producen buenas cosechas (Gali-
nier 1987: 447; 1990: 548-549; Kugel 2002: 100; Sánchez Vázquez 
2004: 295, 298-301).

12)	 Generan prosperidad (Van de Fliert 1988: 67; Kugel 2002: 100, 
103).

13)	 Dan alimentos en tiempo de hambruna (Kugel 2002: 82).

ECNahuatl 49_FINAL.indd   175 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin176

14)	 Vigilan y protegen el territorio, el hogar y las milpas (Kugel 2002: 
103; Sánchez Vázquez 2004: 298-301; Báez Cubero y Garret 2013).

15)	 Son los custodios de los recursos acuíferos (Báez Cubero y Garret 
2013).

16)	 Ejercen a distancia influencia sobre los vivos (Sánchez Vázquez 
2004: 297).

17)	 Como cuarzos, su poder sagrado (šʉntʉski) permite ver el porvenir 
(Galinier 1987: 458-458; 1990: 197).

18)	 Dejan de actuar en el mundo cuando cantan los gallos (García Vil-
chis 2012: 281).

h)	 Culto que los sobrenaturales reciben de los fieles.
1)	 En general, reciben culto (López Yepes 1826: 56-57; Kugel 2002: 

101; Lastra 2006: 322).
2)	 Reciben ofrendas. Se les da comida y bebida, flores y velas (Souste-

lle 1969: 150; Van de Fliert 1988: 67; Soustelle 1993: 541; Kugel 
2002: 101; Sánchez Vázquez 2004: 298-301).

3)	 Se los convoca con silbos y campanas (Gallardo Arias 2012: 41).
4)	 Se conservan en los altares familiares (Dow 1974:99; Kugel 2002: 

82, 101).
5)	 Hay que guardarlos en cajas especiales para que vivan con la fami-

lia (Kugel 2002: 102).
6)	 Se los lleva a la iglesia en canastas cubiertas por una tela (Kugel 

2002: 101).
7)	 Se los entierra en las esquinas o al pie de los árboles para que den 

buenas cosechas (Sánchez Vázquez 2004: 298-301).
8)	 Se los viste como a las imágenes de los santos y a las imágenes de 

papel (Báez Cubero y Garret 2013).
i)	 Identificación, descripción y relaciones de los sobrenaturales con el 

cosmos.
1)	 Los términos wema y wemá significan respectivamente gigante y 

enano. Ambos están en las piedras y son antiguas (García Vilchis 
2012: 280).

2)	 Los términos relacionan piedra preciosa, turquesa, aturquesado e 
ídolo (López Yepes 1826: 110, 247, 173; Kugel 2001: 100).

ECNahuatl 49_FINAL.indd   176 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 177

3)	 La Virgen de Guadalupe y el Señor de Chalma son “antiguas”. La 
Virgen está comprendida entre los cangandhos (Gallardo Arias 2012: 
40; Báez Cubero y Garret 2013). 

4)	 Las figuras de papel atraen y hacen presentes a las “antiguas” (Ga-
llardo Arias 2012: 47).

5)	 Las figuras de papel tienen el poder del agua, del fuego, de la tierra, 
del aire, del señor del monte, del maíz, del frijol, de la Sirena, etcé-
tera (Gallardo Arias 2012: 51).

6)	 Las figuras de papel contienen las almas o semillas (nzáqui) de dis-
tintos seres (Dow 1974: 98-99). 

7)	 Las almas o semillas (nzáqui) tienen el poder de hacer fértiles a los 
animales y los campos (Dow 1974: 98-99).

8)	 El Sol, el agua, el cerro, el monte, el fuego… tienen personalidad. Se 
desdoblan en femeninos y masculinos (Gallardo Arias 2012: 47).

9)	 Todo tiene poder (Gallardo Arias 2012: 51).
10)	 El poder de la Sirena está en las estalagmitas, a las que se viste como 

a las figuras de papel (Gallardo Arias 2012: 52).
11)	 Se vincula a estos sobrenaturales con el dios Moctezuma, posiblemen-

te otro nombre de Maka Häi [“la Sagrada Tierra”] (Dow 1974: 97).
12)	 Las almas o semillas de las cosas (zaqui) viven en la casa de la Sagra-

da Señora del Agua (Dow 1974: 98-99).
13)	 La Sagrada Señora del Agua (Maka X Umpø Dehe) se convierte en 

la Sirena de las Montañas (Dow 1974: 98-99; Kugel 2002: 101).
14)	 Las piedras son llamadas Señora de las Aguas (muhyɛ) (Kugel 

2002: 82).
15)	 El Señor del Monte o de las Montañas es también Corazón del Mun-

do (Dow 1974: 98).

LAS BASES PARA LA FORMULACIÓN DE UN PARADIGMA OTOMIANO

La reunión de los datos anteriores puede hacer suponer un enorme caos 
de creencias, una mera acumulación de rasgos culturales que carecen de 
interrelación. Sin embargo, sale al paso de esta apariencia Galinier (1990: 
548), negándola con una síntesis admirable:

ECNahuatl 49_FINAL.indd   177 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin178

Extraño discurso, y sin embargo de una claridad asombrosa cuando 
se le examina a la luz de materiales cosmológicos. Todos los testimo-
nios coinciden al presentar al universo antediluviano como un mundo 
de obscuridad. Durante ese período, los gigantes construyeron los 
cerros, las pirámides y los santuarios. La “bendición del mundo”, 
fórmula cristiana, anuncia el nacimiento del Sol, réplica del de Jesu-
cristo, en una fecha que marca el fin del ciclo anterior, la “revolución” 
y la metamorfosis de los “gigantes”. 

La síntesis anterior bien puede servir para la elaboración de un para-
digma relativo a las creencias otomianas sobre los seres sobrenaturales 
contenidos en las piedras, paradigma que podrá ser complementado con 
las siguientes ideas, derivadas también de los datos enunciados anterior-
mente (figura 3):

a)	 La creencia parte de la concepción de eras anteriores al tiempo-es-
pacio actual y de su sucesiva destrucción, eras que fueron el antece-
dente del presente mundano.

b) 	En aquellas eras vivieron seres extraños que se convirtieron en las 
criaturas de este mundo, incluyendo entre ellas a los hombres.

c) 	 Los entes ocultos son ancestros de las semillas-corazones –o “al-
mas”– de las criaturas, y al mismo tiempo son los protectores de su 
clase o especie. Su posibilidad de ocupación de otros cuerpos permi-
te vincularlos con las imágenes de papel recortado.

d) 	Los entes ocultos moran en lugares sagrados o poseen formas ex-
trañas. La mayoría está en la bodega subterránea del dios conocido 
como Dueño o como Señor del Mundo [de abajo] o Señor de la Pie-
dra. La bodega es mencionada como la Casa del Señor de la Abun-
dancia.

e) 	 El Dueño también es identificado como el dios Moctezuma, por lo 
que el paradigma deberá complementarse con el complejo de este 
dios, sus revivificaciones nocturnas en las zonas arqueológicas y la 
promesa de su retorno y recuperación de sus dominios en la super-
ficie de la tierra.

ECNahuatl 49_FINAL.indd   178 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 179

ÁREAS Y TIEMPOS DE CONCORDANCIAS

Como lo afirma Galinier, la información relativa al complejo puede ser 
entendida cuando la cosmovisión es abordada como un conjunto sistémico. 
Este carácter, a su vez, puede ser comprendido de una manera más cabal si 
se lo complementa con su devenir histórico, que hace que la díada unidad/
diversidad se perciba como el producto de procesos de conservación/trans-
formación que pueden ser percibidos y analizados tanto diacrónica como 
sincrónicamente, y representados en forma esquemática en dendrogramas. 

La concordancia de las concepciones otomianas con las que pueden 
descubrirse en todo el territorio mesoamericano no es una novedad. Tobías 
García Vilchis (2012: 279) lo ratifica al referirse a estas creencias: “muchas 
de las narraciones aquí descritas se encuentran entre diferentes grupos ét-
nicos de México, o entre grupos otomíes de diferentes regiones geográficas 
y culturales”. En efecto, lo anterior es un reflejo del permanente ejercicio 
comparativo que se hace entre las concepciones de los pueblos de tradición 

Figura 3. Elementos para la formulación del paradigma otomiano de las piedras habitadas

1. La creencia parte 
de la concepción de eras 

anteriores al tiempo-
espacio actual y de su 
sucesiva destrucción

2. En aquellas eras 
vivieron seres extraños 
que se conviertieron en 
las criaturas, incluidos 

los hombres

3. Los entes ocultos 
son ancestros y 

protectores de las 
semillas-corazones de 

las criaturas

4. Los entes ocultos moran 
en lugares sagrados o bajo 

formas extrañas. La mayoría 
está en la bodega del Dueño

Paradigma otomiano 
c’cangando/wema

5. Los ancestros 
convertidos en piedra 
existen ocultos bajo 
el reinado del dios 

Moctezuma

ECNahuatl 49_FINAL.indd   179 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin180

mesoamericana. Sin embargo, como se planteó anteriormente, se abre la 
posibilidad de incluir en las comparaciones a pueblos que se encuentran 
más allá de los límites septentrionales de la macroárea mesoamericana. 
Cristina Oehmichen (2002: 142), al referirse al complejo de los seres sobre-
naturales ocultos en las piedras, encuentra semejanzas entre las creencias 
otomianas y las yaquis, apoyada por la observación de María Eugenia 
Olavarría. Esta última investigadora sostiene en su trabajo “La mitología 
cosmogónica del Noroeste” que a partir de esta área hay una vinculación 
de creencias que incluye el Suroeste de los Estados Unidos y Mesoamérica:

Entre la mitología del Noroeste mexicano y la mesoamericana existe 
una relación que no sólo la proximidad geográfica explica, sino que es 
posible establecer la cadena de transformaciones y relaciones que unen, 
por un lado, la mitología de los indios-pueblo con la de los grupos 
sonorenses (de los cuales los mitos pima y pápago presentan ejemplos 
concluyentes), y por otro lado, la relación con los temas mesoameri-
canos que se vislumbra a partir de los mitos tarahumaras y tepehuanes 
(Olavarría 1987b: 248).

Con los paradigmas existen, por tanto, dos posibilidades de compa-
ración: una hacia el pasado, sobre todo para contrastar los informes con la 
rica documentación colonial temprana y con la iconografía anterior a 
la Conquista; otra, con los pueblos contemporáneos. A su vez, esta posi-
bilidad puede dividirse en el cotejo con pueblos pertenecientes a la misma 
tradición mesoamericana y con pueblos del Noroeste mexicano.

EJEMPLOS DE PUNTOS DE COMPARACIÓN CON EL PASADO 

Provienen de las fuentes documentales coloniales tempranas del Centro de 
México numerosas creencias que pueden cotejarse con las mencionadas en 
el complejo otomiano, particularmente cuando se atribuye a los gigantes 
la construcción de los edificios arqueológicos. En la obra de Sahagún 
(2000, III: 974), por ejemplo, hay una muy breve mención en la que se dice 
que los gigantes fueron quienes fabricaron las grandes pirámides de Teo-
tihuacan y Cholollan:

ECNahuatl 49_FINAL.indd   180 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 181

Y los túmulos que hicieron al Sol y a la Luna son como grandes mon-
tes, edificados a mano, que parecen ser montes naturales, y no lo son. 
Y aun parece ser cosa increíble decir que son edificados a mano; y 
cierto, lo son, porque los que los hicieron entonces eran gigantes, y aun 
esto se ve claro en el cerro o monte de Cholollan, que se ve claro estar 
hecho a mano porque tiene adobes y encalado.

Años después, Torquemada (1975-1983, I: 51-55, 61) insiste en esta 
idea, al hacer a los gigantes constructores de “edificios soberbios”, y vin-
cula la existencia de estos monumentales seres con el diluvio. Sin embargo, 
en este último punto sus opiniones son confusas, ya que pretende concor-
dar los informes indígenas y las noticias del hallazgo de restos de fauna 
pleistocénica –que cree perteneciente a los gigantes– con la historia del 
Viejo Mundo, fundamentada en la Biblia. Afirma que los gigantes fueron 
los primeros habitantes del territorio, pues eran antediluvianos. Dice que 
muchos de ellos murieron en el gran cataclismo; pero salva de la muerte a 
algunos que después se reprodujeron y guerrearon contra los hombres del 
tiempo mundano. Asegura que finalmente todos los gigantes murieron, ya 
víctimas de las guerras, ya a causa de sus propias necesidades, pues al final 
no encontraban alimento suficiente para mantener sus enormes cuerpos. 

Derivan de las fuentes documentales coloniales tempranas del Centro 
de México numerosos ejemplos que pueden compararse con el paradigma 
otomiano. Uno de ellos se refiere al mito de los cuatro soles antecedentes 
del actual. Según este mito cada Sol presidió una era. El dios dominante 
se debilitó ante al advenimiento del siguiente y perdió la supremacía ante 
un gran cataclismo.

Como se vio anteriormente, entre las características de los seres sobre-
naturales del complejo otomí se menciona que los gigantes eran altos como 
árboles (Gallardo Arias 2012: 40), y lo eran tanto que tenían que echarse 
al suelo cuando soplaba el viento para no ser derribados (Oehmichen 2002: 
141-142). Los Anales de Cuauhtitlán (1945: 5), documento del siglo xvi 
escrito en lengua náhuatl, define el segundo Sol de la siguiente manera:

El segundo Sol que hubo y era signo del 4 océlotl, se llama Ocelotona-
tiuh. En él sucedió que se hundió el cielo; entonces el Sol no caminaba 

ECNahuatl 49_FINAL.indd   181 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin182

de donde es mediodía y se oscurecía; y cuando se oscureció, las gen-
tes eran comidas. En este Sol vivían gigantes; dejaron dicho los viejos 
que su salutación era “no se caiga usted”, porque el que se caía, se 
caía para siempre. 

La caída debió ser tan grave que cuando se representan las imágenes 
de los soles en el Códice Vaticano A 3738 (1996: fol. 4v) (figura 4), el gi-
gante dibujado se encuentra no de pie, sino derribado en el suelo.   

El segundo ejemplo se refiere a una creencia de los antiguos nahuas: 
los seres primigenios –en este caso el protector o patrono de los peces– se 
albergaban en imágenes de piedra, dentro de las cuales protegían a su 
clase. La noticia viene de fray Gerónimo de Mendieta, quien en su Histo-
ria eclesiástica indiana (1945, I: 95) narra este episodio:

Y acaeció cerca de éstos, en cierto pueblo de la laguna, cuando les 
quitaban sus ídolos, una gracia: que como les llevaron los religiosos 
estos sus tales dioses, ranas y sapos y los demás que tenían de piedra, 
pasando después por allí y pidiéndoles algún pescado para comer, 
respondieron que les habían llevado los dioses de los peces, y que por 
esto ya no los pescaban.

Otros testimonios registrados en antiguos documentos coloniales se 
refieren a que las piedras hirvieron al terminar uno de los soles (Anales de 
Cuauhtitlán 1992: 5); a que la fuerza de los gigantes del otro tiempo eran 
tantas que arrancaban los árboles con las manos (Historia de los mexica-
nos por sus pinturas 1965: 27-28); a que los protohombres sólo tenían la 
parte superior del cuerpo, jamás se cortaban los cabellos y vestían pieles 
de animales (Historia de México 1965: 91-92), etcétera.

EJEMPLOS DE PUNTOS DE COMPARACIÓN CON CREENCIAS 

DE SOCIEDADES CONTEMPORÁNEAS DE TRADICIÓN MESOAMERICANA

Entre una enorme cantidad de información, se eligen aquí algunos ejem-
plos importantes. El primero se obtiene de Carrasco (1976: 104-107), 
quien relata que, según los tarascos, con el diluvio se extinguió la raza de 

ECNahuatl 49_FINAL.indd   182 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 183

los gigantes khuanhári, seres de gran fuerza que antecedieron a los hom-
bres en el mundo. Los khuanhári habían sido seres de gran fuerza; en su 
momento construyeron los sitios prehispánicos y las iglesias, e instalaron 
en éstas las campanas. En su papel de civilizadores, señalaron los linderos 
de los pueblos y les dieron sus nombres. Sin embargo, no profesaban la 
verdadera religión. Andaban desnudos y eran caníbales. Cuando Dios 
bendijo el mundo, su raza quedó destruida por un cataclismo; quedaron 
sepultados, convertidos en piedra. Pueden verse en la actualidad como 
restos que surgen a la tierra cuando se excavan los sitios arqueológicos.

Gente muy parecida a los khuanhári de los tarascos son los zayamuini-
cob de los mayas, según nos los describe Thompson (1975: 408-409). Fueron 
los zayamuinicob seres ancestrales, enanos, jorobados, que vivieron antes de 
que saliera el sol. Su fuerza era tal que podían llevar a cuestas grandes pesos. 
Ellos construyeron los sitios arqueológicos; pero no tenían que cargar las 
piedras: simplemente silbaban y los materiales se movían. Sin embargo, fue-
ron gente mala que fue castigada y destruida con una inundación.

Entre otros pueblos mayenses, los tzotziles afirman que los hombres 
de las etapas anteriores eran imperfectos. No sabían morir, y esto no 

Figura 4. Fin del Sol de Agua y muerte de gigante

ECNahuatl 49_FINAL.indd   183 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin184

agradó a los dioses, por lo que les enviaron el diluvio (Holland 1963: 71). 
No eran realmente hombres, sino seres que pueden ser catalogados como 
demonios, monos y judíos (epítetos aplicables a los antecesores humanos), 
hostiles al orden y al Sol (Gossen 1979: 53). Actualmente los enanos viven 
debajo de la tierra (Thompson 1975: 416). 

Los tzeltales creen que aquellos hombres no tenían articulaciones. Para 
descansar tenían que dejarse caer en la cama, ya que no podían doblarse. 
Esto tuvo que remediarlo un santo, que les hizo sus coyunturas para que 
se hicieran hombres. Los protohombres no trabajaban y movían las cosas 
con simples silbidos (Hermitte 1970: 23). Carecían de vestidos y no sabían 
cómo hacer fuego (Thompson 1975: 417). Todos estos hombres murieron 
cuando vino la destrucción del mundo anterior. Las piedras estaban vivas; 
pero hirvieron cuando se destruyó el mundo (Hermitte 1970: 23). Al igual 
que los tzotziles, los tzeltales creen que los enanos viven debajo de la tierra, 
y que son muy morenos (Thompson 1975: 417). 

Los quichés afirman que seres sobrenaturales, a quienes llaman los 
antiguos reyes, viven en las ruinas arqueológicas (Tax 1947: 471). Entre 
los mayas peninsulares se considera que las costumbres de los antiguos 
enanos se volvieron muy relajadas, y que por esto Dios les envió el diluvio 
(Villa Rojas 1978: 439); que los sitios arqueológicos están poblados por 
el arux (Villa Rojas 1978: 297), y que los protohombres, a los que llaman 
itzás, hacían construcciones durante la noche: silbaban, y las piedras se 
acomodaban solas. A la postre, se fueron a vivir bajo la tierra y sus ciuda-
des quedaron encantadas. Por eso en Cobá durante la noche se oyen cor-
netas, tambores, aplausos y vocerío (Villa Rojas 1978: 439).

Las creencias de los actuales nahuas son muy semejantes. Así, en el 
centro del país se afirma que los tepalcates son en realidad gentiles3 soli-
dificados por su mala conducta (Fagetti 1998: 23-24). Para los nahuas 
veracruzanos, los chaneque4 viven bajo la tierra y, como mencionan los 
otomíes, en familias. Son de baja estatura; comen carne humana; cuando 
el sol se pone arrean a los animales con silbidos, y emiten sonidos como 

3	El nombre de “gentiles” o xantiles se aplica tanto a los protoseres como a las figuras 
arqueológicas que los contienen.

4	La palabra chane y su plural chaneque designan a los seres sobrenaturales protectores de 
los sitios naturales.

ECNahuatl 49_FINAL.indd   184 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 185

de campanas y cantos de gallos (García de León 1969: 292-294). Así 
como se ha visto que los otomíes aseguran que estos sobrenaturales fue-
ron cerros (Gallardo Arias 2012: 41), los nahuas veracruzanos dicen que 
las montañas tienen personalidad y castigan las transgresiones de los 
humanos (Gómez Martínez 2004: 268). Para los nahuas de la región del 
Balsas existe una relación muy estrecha entre las piedras y los huesos 
(Good Eshelman 2004: 171-173).

Los zapotecos dicen que cuando el Sol y la Luna aparecieron por vez 
primera, los hombres que entonces existían se transformaron en piedras 
(Heyden 1987: 105). Parsons (1936: 221-222, 289-292) aclara que quienes 
así fueron convertidos son los súbditos del rey Moctezuma, y que ahora 
tiene una existencia subterránea. Una gran cantidad de pueblos, tanto 
mesoamericanos como septentrionales, participa de esta creencia en el 
dios-rey, al que se llama de diferentes maneras, según la región, pero con 
predominio del nombre de Moctezuma o Montezuma (López Austin 
2011). Baste aquí sumar a los totonacos (Ichon 1973: 146-147) en la lista 
de sus cultores. Por último, un pueblo de Occidente cuyas creencias se 
relacionan con los pueblos del Noroeste, los coras, hablan de los proto-
hombres como hombres imperfectos, sin brazos o sin pies, sin ojos y sin 
oídos (Olavarría 1987a: 211-212).

EJEMPLOS DE PUNTOS DE COMPARACIÓN CON CREENCIAS DE SOCIEDADES  

DEL NOROESTE MEXICANO

Para ilustrar la cercanía entre las creencias de los pueblos del Noroeste 
mexicano y las de la tradición mesoamericana, se mencionan aquí sintéti-
camente los registros obtenidos entre los yaquis y los pimas. Los yaquis se 
refieren a los sures, seres muy pequeños, peludos y barbones. En su tiempo 
eran extraordinariamente longevos. Vivían como animales y comían carne 
cruda. Sus vestidos se limitaban a pieles de animales. Después vino el gran 
cambio, que entre ellos es llamado “el bautismo”, tras el cual muchos 
sures huyeron y se convirtieron en animales. Los que decidieron permane-
cer aquí se transformaron en hombres, o conservaron su antigua natura-
leza. Actualmente estos últimos viven bajo la tierra o en el fondo del mar 
(Mondragón et al. 1996: 11-33; Olavarría et al. 2007: 17).

ECNahuatl 49_FINAL.indd   185 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin186

Al denominar “bautismo” al gran cataclismo que dio paso del otro 
tiempo-espacio al tiempo-espacio mundano, los yaquis hacen una equiva-
lencia del tiempo premundano al tiempo anterior a la evangelización cris-
tiana. Según se vio anteriormente, ya Galinier hace notar que esta 
catastrófica transformación era denominada la “bendición del mundo”. 
En un cuadro publicado hace algunos años me refiero al cambio de sím-
bolos provocados por la introducción del cristianismo en la tradición 
mesoamericana. Los personajes y las acciones míticas tomaron nombres 
cristianos, pero se conservaron los contenidos básicos de los relatos. (Ló-
pez Austin 2009: 45) (figura 5).

La influencia cristiana aparece claramente en las actuales creencias 
pimas. Como es bien sabido, el descubrimiento de América reavivó en la 
imaginación europea las descripciones de seres monstruosos provenientes 
de la Antigüedad –las de Plinio el Viejo son buenos ejemplos–, renovadas 
en la Edad Media, ilustradas después en las ediciones de obras como El 
millón de Marco Polo o las Crónicas de Nuremberg, y, ya en este conti-
nente, convertidas en guías para las entradas a territorios desconocidos. 
Los pimas se refieren a los seres anteriores al diluvio como criaturas defor-
mes, semejantes a los humanos, con una sola pierna, con orejas inmensas, 
con cuerpos sin perforaciones, con fuego en sus rodillas, seres que tras la 
inundación fueron convertidos en piedras en la Montaña Torcida (Olava-
rrieta 1987b: 265-269). Si bien la similitud con la tradición mesoamerica-
na se advierte en las menciones de cuerpos sin perforaciones y de la 
Montaña Torcida, no pueden pasar inadvertidas las referencias europeas 
a los panotios5 (figura 6) y a los escíapodos6 (figura 7).

5	Isidoro de Sevilla (San Isidoro de Sevilla [libro XI, cap. III] 1983, II: 51) registra: “Cuen-
tan que en la Escitia viven los panotios, con orejas tan grandes que les cubren todo el 
cuerpo. En griego pân significa ‘todo’ y óta ‘orejas’.”

6	Cayo Plinio Segundo [libro VII, cap. II]) 1966, I: 307) les llama monoscelos: “Y que hay 
otro linaje de hombres llamados monoscelos, de una sola pierna y maravillosa ligereza 
en el salto, los cuales se llaman también sciápodas porque en el tiempo de grande calor, 
echados en el suelo boca arriba, se amparan con la sombra de los pies, y que no están 
muy apartados de los trogloditas.” Agustín de Hipona (San Agustín [Libro XVI, cap. 
VIII] 2000: 367) repite esta información de Plinio el Viejo: “Asimismo afirman que hay 
una nación en que no tienen más que una pierna, y que no doblan la rodilla, y son de 
admirable velocidad, a los cuales llaman sciópodas, porque, en el estío, a la hora de siesta, 
se echan boca arriba y se cubren con la sombra del pie.”

ECNahuatl 49_FINAL.indd   186 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 187

Una vez reunido un material comparativo suficiente entre la tradición 
mesoamericana y los pueblos del Noroeste mexicano, de tal manera que 
pueda tenerse una información sólida en la confrontación de paradigmas, 
habrá que pasar al estudio de las razones de las semejanzas. En términos 
muy generales, podrá entenderse entonces qué tanto se debe ésta a los 
contactos entre dos áreas culturales vecinas y qué tanto deriva de una 
antiquísima base que cubre una extensión muy amplia del territorio con-
tinental, cimiento de culturas que se desarrollaron en forma muy diferen-
te a partir de concepciones profundas que les fueron comunes.

LAS BASES PARA LA FORMULACIÓN DE UN PARADIGMA  

EN LA TRADICIÓN MESOAMERICANA

Conforme se profundiza en una temática en busca de material para for-
mular un paradigma, el acervo aumenta en tanto se ensancha el área de 

Figura 5. Transformación del paradigma mítico debido a la evangelización

PARADIGMA ORIGINAL EVANGELIZACIÓN PARADIGMA COLONIAL
El mundo empieza a existir 
cuando el Sol lanza sus rayos 
y empieza su curso

Los hombres del Nuevo 
Mundo se salvarán a partir de 
la evangelización

El mundo empieza con el 
nacimiento [o con la muerte] 
de Cristo, o con la bendición 
del sacerdote

Algunos protoseres 
mundanos, convertidos 
en criaturas, quedan en la 
superficie de la tierra

La recepción de los neófitos 
se marca con el símbolo de 
la cruz

Cuando el evangelizador hace 
el signo de la cruz se produce 
la gran transformación

Algunos de los protoseres 
mundanos se protegen de la 
luz solar y se van al mundo 
de la muerte

Los que no aceptan la 
evangelización huyen al 
monte. Son como animales 
que no aceptan la verdad.
No alcanzarán la vida eterna

Los que no aceptan la señal 
de la cruz algunos se hacen 
animales montaraces 

Uno de los protoseres se 
transformó en criatura-mono

Entre los que no aceptan la 
señal de la cruz algunos se 
hacen monos 

Los dioses hicieron al ser 
humano beneficiario de la 
carne de los animales

Los animales del monte son 
seres que el hombre puede 
comer

Los que están en el mundo 
de la muerte existen en un 
tiempo no mundano

Los antepasados de los 
hombres del Nuevo Mundo no 
alcanzarán la vida eterna

Los antepasados son seres 
anteriores a la existencia del 
mundo

ECNahuatl 49_FINAL.indd   187 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin188

Figura 6. Panotio

Figura 7. Esciápodo

ECNahuatl 49_FINAL.indd   188 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 189

comparación y se agregan al complejo central otros que le están íntima-
mente relacionados. Sin embargo, hay que partir de la idea de que la cos-
movisión es un macrosistema holístico, por lo cual existe el riesgo de 
formar una red demasiado extensa. Es necesario encontrar una dimensión 
crítica. Hay que tener presente que el paradigma es un modelo, y que una 
de sus características básicas como tal es la posibilidad de su fácil manejo: 
el límite adecuado es el que marca el punto de equilibrio entre la transpa-
rencia y la operatividad.

En el caso de los gigantes que ahora nos ocupa, el paradigma deberá 
tomar en cuenta el contexto mítico más general, que es el que explica la 
concepción del tránsito del tiempo premundano al mundano. Los seres 
sobrenaturales estudiados son los anteriores a las criaturas, sus anteceden-
tes, mismos que fueron transformados para formar a los seres de este 
tiempo-espacio (figura 8):

a)	 Los dioses son seres proteicos en el tiempo del mito. Sus aventuras los 
van transformando hasta que adquieren las características que deberán 
conservar como entes de naturaleza firme.

b)	 Las aventuras míticas producen un estado de desorden creciente al cual 
se refieren algunas narraciones míticas como una etapa pecaminosa 
(ingestión de carne cruda, ignorancia, canibalismo, incesto, asesinato, 
etcétera). Se hace necesaria la drástica intervención del Sol, quien or-
dena la muerte de todos los dioses.7 Su acción queda definida como un 
gran cataclismo que destruye a los seres premundanos.

c)	 El Sol crea las leyes que regirán en el mundo por crear. Renacen los 
dioses destinados a él; pero lo hacen ya en formas sujetas al orden 
mundano. Para ello adoptan distintas formas y funciones:

1)	 Tras el gran cataclismo, algunos de los dioses se transforman en par-
tes del aparato cósmico. Podemos señalar como ejemplo el caso de 
Can Chicchán, que fue convertido en el “quemador” del oriente (Li-
bro de Chilam Balam de Chumayel 1973: 100).8 

7	En el caso del mito de la sucesión de los cinco soles, este movimiento se produce al esta-
blecerse el dominio del último: el Quinto Sol.

8	Los cuatro “quemadores” eran entre los antiguos mayas los dispositivos indispensables 
para el tránsito de los dioses-tiempo, provenientes del ámbito divino (anecúmeno) al 

ECNahuatl 49_FINAL.indd   189 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin190

2)	 Hay dioses que pasan en forma constante del anecúmeno (tiempo-
espacio divino) al ecúmeno (tiempo-espacio mundano). Son dioses 
que forman los flujos divinos, entre los que el principal es el tiempo.

3) 	Dioses meteoros, principalmente los acuosos, eólicos y eléctricos. 
4) 	Guardianes. Están encargados de proteger y conservar bosques, ma-

nantiales, corrientes de agua, etcétera. Un ejemplo son los chaneque.
5) 	Criaturas. Tras su muerte y resurrección, muchos dioses se convirtie-

ron en la parte interior e imperceptible de las criaturas, lo que hace 
que todos los elementos, astros, minerales, vegetales y animales po-
sean “almas” que les otorgan personalidad, aunque ésta esté oculta. 
Tras la muerte o destrucción de las criaturas, las “almas” viajan al 
inframundo, cumpliendo una parte del ciclo de vida/muerte. La cria-
tura por excelencia es el ser humano. 

mundano (ecúmeno). Es posible que se concibiera el tránsito como un paso violento, 
reproducción catastrófica, ígnea, del cataclismo general que creó el mundo.

Figura 8. Elementos para la formulación del paradigma mesoamericano de las piedras habitadas

Dioses patronos 
de cada clase de 

criaturas
Partes del 

aparato cósmico

Transformaciones 
míticas de los dioses

El desorden final  
y la intervención ordenadora 

del Sol

El establecimiento del orden mundano y el distinto 
destino de los dioses en el mundo

Guardianes Criaturas Seres 
humanos

Dioses  
en latencia

Meteoros Tiempos y otros 
flujos divinos

ECNahuatl 49_FINAL.indd   190 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 191

6)	 Padres-madres, o sea “semillas-corazones” de las criaturas. Pertenecen 
al anecúmeno, ya que su ubicación se encuentra en el interior del 
Monte Sagrado; pero salen ocasionalmente al ecúmeno o residen den-
tro de objetos mundanos, principalmente dentro de imágenes. Su fun-
ción es la protección y la reproducción de los individuos de su especie 
o clase. Su aspecto es por lo regular el de su especie o clase, pero sus 
dimensiones son mayores, son color blanco o están coronados.

7) 	Seres divinos latentes o remanentes. Su ubicación normal es el ane-
cúmeno o el interior de objetos mundanos, principalmente montes, 
peñas, piedras y sitios arqueológicos; pero salen ocasionalmente al 
ecúmeno, principalmente durante la noche. Se cree que el ejército del 
dios Montezuma se encuentra latente, listo para surgir cuando el dios 
decida gobernar de nuevo sobre la tierra. Un ejemplo de ser rema-
nente que vive oculto en el bosque es el gigante actualmente conoci-
do con el apelativo español de Salvajo.

Considero que el enunciado de los apartados anteriores es suficiente 
para demostrar los beneficios tanto de la aplicación de los paradigmas 
como de la necesidad de encontrar contextos mayores de comparación –de 
dimensiones críticas y productivas– en que los complejos culturales pueden 
ser entendidos de una manera más clara y completa. El caso inicial que se 
ha tomado como ejemplo –la creencia en gigantes o enanos que viven 
dentro de las piedras– puede tener una respuesta satisfactoria en su ámbi-
to otomiano; pero los resultados se potencian cuando la perspectiva au-
menta con la apreciación histórica y hasta comprender un gran número de 
creencias similares y relacionadas en el gran ámbito de la tradición meso-
americana. La variedad misma se convierte, más que en un elemento de 
confusión, en una posibilidad de intelección de equivalencias o en una 
marca que debe ser tomada en cuenta para captar la disyunción histórica 
o el motivo de la creación diferenciada. Aunque en este trabajo la compa-
ración ha sido muy limitada, ya que sólo ha servido para ejemplificar un 
recurso metodológico, la misma presentación de los casos de similitud o 
relación entre creencias hace innegables los vínculos mesoamericanos, y 
aun los existentes con sociedades próximas. Si en el futuro este tema se 
desarrolla como investigación monográfica, quienes lo aborden encontrarán 

ECNahuatl 49_FINAL.indd   191 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin192

enormes posibilidades comparativas. Por lo pronto, a partir de la amplia-
ción del paradigma a la macroárea, ya es posible identificar a gigantes y 
enanos como seres que fungieron como protocriaturas, y en términos más 
específicos como protohombres, en el tiempo mítico liminal a la creación 
del mundo. Fueron entes sobrenaturales con personalidad semejante a la 
humana que, para cumplir su destino en el tiempo-espacio mundano, tu-
vieron que ser previamente destruidos por el gran cataclismo transforma-
dor. Su ubicación puede precisarse en varias de las categorías enunciadas 
en que se transformaron los seres míticos en la creación del mundo o como 
flujos cíclicos que lo mueven. Pero esta conclusión deberá corroborarse 
cuando se haga el estudio que el tema merece.

Anales de Cuauhtitlán
1945	 En Códice Chimalpopoca, trad. de Primo Feliciano Velázquez, Méxi-

co, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Historia, 
p. 1-118, 145-164 y facs.

Báez Cubero, Lourdes y Gabriela Garrett
2013	 “Notas sobre los zithamu entre los otomíes orientales de Hidalgo”, in-

formación derivada de un proyecto de investigación iniciado en 2006. 
Comunicación personal de Lourdes Báez Cubero, 16 de agosto de 2013.

Barabas, Alicia M.
2003	 “Introducción. Una mirada etnográfica sobre los territorios simbólicos 

indígenas”, en A. M. Barabas (coord.), Diálogos con el territorio. Sim-
bolizaciones sobre el espacio en las culturas indígenas de México, Méxi-
co, Instituto Nacional de Antropología e Historia, v. I, p. 13-36.

Barrientos López, Guadalupe
2004	 “El cerrito Tepexpan: sustentador de vida. Un santuario indígena en el 

Valle de Ixtlahuaca”, en J. Broda y C. Good Eshelman (coords.), Histo-
ria y vida ceremonial en las comunidades mesoamericanas: los ritos agríco
las, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia/Universidad 
Nacional Autónoma de México, p. 351-372.

Boas, Franz
1964	 Cuestiones fundamentales de antropología cultural, Buenos Aires, Edi-

ciones Solar / Librería Hachette.
Carrasco, Pedro
1985	 “América indígena”, en N. Sánchez-Albornoz (dir.), Historia de Améri-

ca Latina, v. I, Madrid, Alianza, p. 9-266.

ECNahuatl 49_FINAL.indd   192 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 193

Carrasco, Pedro
1976	 El catolicismo popular de los tarascos, México, Secretaría de Educación 

Pública.
Castillo Escalona, Aurora
2004	 “Espacios sagrados. Una expresión de continuidad cultural”, Estudios 

de Cultura Otopame, v. 4, p. 155-169.
Cayo Plinio Segundo
1966-	Historia natural, trasladada y anotada por Francisco Hernández [y Geró-
1967	 nimo de Huerta], 3 v., México, Universidad Nacional de México, 1966 

y 1976 [volúmenes iv, v y vb de las Obras completas de Francisco Her-
nández].

Códice Vaticano A. 3738 
1996	 Ed. facs., México, Fondo de Cultura Económica / ADV.
Dow, James W.,
 1974	Santos y supervivencias: Funciones de la religión en una comunidad 

otomí, México, México, Instituto Nacional Indigenista.
Fagetti, Antonella
1988	 Tentzonhuehue. El simbolismo del cuerpo y la naturaleza, México, Pla-

za y Valdés.
Galinier, Jacques
1987	 Pueblos de la Sierra Madre: etnografía de la comunidad otomí, México, 

Instituto Nacional Indigenista / Centre d’Études Mexicaines et Centra-
méricaines.

Galinier, Jacques
1990	 La mitad del mundo. Cuerpo y cosmos en los rituales otomíes, México, 

Universidad Nacional Autónoma de México / Centro de Estudios Mexi-
canos y Centroamericanos / Instituto Nacional Indigenista.

Gallardo Arias, Patricia
2012	 Ritual, palabra y cosmos otomí. Yo soy costumbre, yo soy antigua, Mé-

xico, Universidad Nacional Autonoma de México, Instituto de Investi-
gaciones Históricas.

García de León, Antonio
1969	 “El universo de lo sobrenatural entre los nahuas de Pajapan, Veracruz”, 

Estudios de Cultura Náhuatl, v. 8, p. 279-311.
García Vilchis, Tobías
2012	 “Mitos otomíes del Valle del Mezquital, Hidalgo”, en L. Báez Cubero 

et al. (coords.), Los pueblos indígenas de Hidalgo. Atlas etnográfico, 

ECNahuatl 49_FINAL.indd   193 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin194

México, Gobierno del Estado de Hidalgo / Instituto Nacional de Antro-
pología e Historia, p. 279-289.

Gómez Martínez, Arturo
2004	 “Culto a los cerros y espacio ritual en Chicontepec, Veracruz”, en J. 

Broda y C. Good Eshelman (coords.), Historia y vida ceremonial en las 
comunidades mesoamericanas: los ritos agrícolas, México, Instituto Na-
cional de Antropología e Historia / Universidad Nacional Autónoma de 
México, p. 255-269.

Good Eshelman, Catharine
2004	 “Trabajando juntos: los vivos, los muertos, la tierra y el maíz”, en J. 

Broda y C. Good Eshelman (coords.), Historia y vida ceremonial en las 
comunidades mesoamericanas: los ritos agrícolas, México, Instituto Na-
cional de Antropología e Historia / Universidad Nacional Autónoma de 
México, p. 289-303.

Gossen, Gary H.
1979	 Los chamulas en el mundo del Sol, México, Instituto Nacional Indigenista.
Hermitte, M. Esther
1970	 Poder sobrenatural y control social, México, Instituto Indigenista Inte-

ramericano.
Herskovits, Melville J.
1945	 Backgrounds of African Art, Denver, Denver Museum of Art.
Heyden, Doris
1987	 “’Uno Venado’ y la creación del cosmos en la crónica y los códices de 

Oaxaca”, en J. Monjarás-Ruiz (coord.), Mitos cosmogónicos del Mé-
xico antiguo, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia,  
p. 87-124.

Historia de los mexicanos por sus pinturas
1965	 En A. M. Garibay K. (ed.), Teogonía e historia de los mexicanos. Tres 

opúsculos del siglo xvi, México, Porrúa (“Sepan cuantos...”: 37),  
p. 21-90.

Historia de México (Histoire du Mechique)
1965	 En A. M. Garibay K. (ed.), Teogonía e historia de los mexicanos. Tres opús-

culos del siglo xvi, México, Porrúa (“Sepan cuantos...”: 37), p. 91-120.
Holland, William R.
1963	 Medicina maya en los Altos de Chiapas. Un estudio del cambio socio-

cultural, México, Instituto Nacional Indigenista.
Ichon, Alain
1973	 La religión de los totonacas de la sierra, México, Instituto Nacional 

Indigenista.

ECNahuatl 49_FINAL.indd   194 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 195

Jiménez Moreno, Wigberto
1972	 “Historiografía prehispánica”, en W. Jiménez Moreno y L. González, 

“Historiografía prehispánica y colonial de México”, sobretiro de Enci-
clopedia de México, México, 1972, v. VI, p. 537-556.

Kirchhoff, Paul
1967	 Mesoamérica. Sus límites geográficos, composición étnica y caracteres 

culturales, 3ª ed., México, Escuela Nacional de Antropología e Historia-
Sociedad de Alumnos.

Kugel, Verónica
2002	 “¿Sincretismo o idolatría? Dos percepciones y una relación de fuerzas 

desigual en un documento del archivo parroquial de Cardonal (s. 
XVIII)”, Estudios de Cultura Otopame, v. 3, p. 77-104.

Kuhn, Thomas S.
1971	 La estructura de las revoluciones científicas, México, Fondo de Cultura 

Económica (Breviarios, 123).
Lastra, Yolanda
2006	 Los otomíes. Su lengua y su historia, México, Universidad Nacional 

Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas.
Libro de Chilam Balam de Chumayel
1973	 Traducido por Antonio Mediz Bolio, México, Universidad Nacional 

Autónoma de México.
López Austin, Alfredo
2009	 “El dios en el cuerpo”, Dimensión Antropológica, v. 46, mayo-agosto, 

p. 7-45.
López Austin, Alfredo
2011	 “Los reyes subterráneos”, en N. Ragot, S. Peperstraete y G. Olivier 

(dirs.), La quête du Serpent à Plumes. Arts et religions de l’Amérique 
Précolombienne. Hommage à Michel Graulich, Turnhout, Brepols,  
p. 39-56.

López Austin, Alfredo y Leonardo López Luján
2009 	Monte Sagrado-Templo Mayor. El cerro y la pirámide en la tradición 

religiosa mesoamericana, México, Instituto Nacional de Antropología e 
Historia / Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de In-
vestigaciones Antropológicas.

López Yepes, fray Joaquín
1826	 Catecismo y declaración de la doctrina cristiana en lengua otomí, con 

un vocabulario del mismo idioma, Megico, Oficina del ciudadano Ale-
jandro Valdés.

ECNahuatl 49_FINAL.indd   195 29/06/15   20:03



alfredo lópez austin196

Mendieta, fray Gerónimo de
1945	 Historia eclesiástica indiana, 4 v., México, Salvador Chávez Hayhoe.
Mondragón, Lucía, Jacqueline Tello y Argelia Valdez
1996	 Relatos yaqui, Kejiak nookim, México, Consejo Nacional para la Cul-

tura y las Artes, Dirección General de Culturas Populares (Lenguas de 
México, 14), p. 9-56.

Oehmichen, Cristina 
2002	 “Comunidad y cosmovisión entre los mazahuas radicados en la ciudad 

de México”, Estudios de Cultura Otopame, v. 3, p. 123-148.
Olavarría P., María Eugenia
1987a	“La mitología cosmogónica del Occidente de México”, en J. Monjarás-

Ruiz (coord.), Mitos cosmogónicos del México antiguo, México, Insti-
tuto Nacional de Antropología e Historia, p. 209-243.

1987b	“La mitología cosmogónica del Noroeste”, en J. Monjarás-Ruiz (coord.), 
Mitos cosmogónicos del México antiguo, México, Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, p. 245-304.

Olavarría, María Eugenia, Cristina Aguilar Rivas y Érica Merino González
2007	 “Persona, dones y entidades espirituales. La mitología yaqui hoy”, en B. 

R. Castellón Huerta, Relatos ocultos en la niebla y el tiempo. Selección 
de mitos y estudios, México, Instituto Nacional de Antropología e His-
toria, p. 17-50.

Parsons, Elsie C.
1936	 Mitla. Town of the Souls and Other Zapoteco-Speaking Pueblos of Oa-

xaca, Mexico, Chicago, The University of Chicago Press.
Sahagún, fray Bernardino de
2000	 Historia general de las cosas de Nueva España, 3 v., México, Consejo 

Nacional para la Cultura y las Artes.
San Agustín
2000	 La ciudad de Dios, México, Porrúa.
San Isidoro de Sevilla
1982	 Etimologías, 2 v., Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos. 
Sánchez Vázquez, Sergio
2004	 “Wemas y cangandhos: Limpias con piedras en el Valle del Mezquital”, 

en J. Broda y C. Good Eshelman (coords.), Historia y vida ceremonial 
en las comunidades mesoamericanas: los ritos agrícolas, México, Insti-
tuto Nacional de Antropología e Historia / Universidad Nacional Autó-
noma de México, p. 289-303.

ECNahuatl 49_FINAL.indd   196 29/06/15   20:03



los gigantes que viven dentro de las piedras 197

Soustelle, Jacques
1969	 Los cuatro Soles. Origen y ocaso de las culturas, Madrid, Guadarrama, 

Omega.
1993	 La familia otomí-pame del México central, México, Centro de Estudios 

Mexicanos y Centroamericanos / Fondo de Cultura Económica.
Tax, Sol
1947	 Notes on Santo Tomas Chichicastenango, Microfilm Collection of Ma-

nuscripts on Middle American Cultural Anthropology, n. 16, Chicago, 
University of Chicago Library.

Thompson, J. Eric S.
1975	 Historia y religión de los mayas, México, Siglo Veintiuno.
Torquemada, fray Juan de
1975-	Monarquía indiana. De los veinte y un libros rituales y monarquía 
1983 	indiana, con el origen y guerras de los indios occidentales, de sus pobla-

zones, descubrimiento, conquista, conversión y otras cosas maravillosas 
de la mesma tierra, 8 v., México, Universidad Nacional Autónoma de 
México-Instituto de Investigaciones Históricas.

Van de Fliert, Lydia
1988	 Otomí. En busca de la vida (ar ñäñho hongar nzaki), México, Universi-

dad Autónoma de Querétaro.
Villa Rojas, Alfonso
1978	 Los elegidos de Dios. Etnografía de los mayas de Quintana Roo, Méxi-

co, Instituto Nacional Indigenista.

ECNahuatl 49_FINAL.indd   197 29/06/15   20:03


