Tamoanchan: una imagen verbal del origen

Tamoanchan: a verbal image of the origin

PATRICK JOHANSSON K. Doctor en letras por la Universidad de Paris, Sorbo-
na. Profesor en la Facultad de Filosofia y Letras de la
UNAM e investigador del Instituto de Investigaciones
Historicas de la misma universidad. Autor de
diversas obras, entre ellas La palabra, la imagen y el
manuscrito. Lecturas indigenas de un texto pictorico
en el siglo XVI.

RESUMEN Lugar mitico simbdlicamente definido en los relatos,
las imagenes y los ritos que lo entrafian, Tamoanchan
se sittia también en la dimensién sonora de la
palabra que lo refiere. A la hierofania acustica
de la palabra se afiade su arraigo etimoldgico, el cual
manifiesta el tenor primigenio del concepto. Después
de algunas consideraciones generales sobre una
“teologia” prehispanica del sonido, analizaremos el
término que designa el lugar/concepto mitico
indigena conocido como Tamoanchan, desde los
ambitos lingtiisticos nahuatl y téenek.

PALABRAS CLAVE Tamoanchan, sonido, palabra, sentido, etimologia,
nahuatl, téenek, travesia, casa, existencia.

ABSTRACT Mythical place symbolically defined in narrative
accounts, images and rituals, Tamoanchan can also
be situated in the sonorous dimension of the term
that refers it. To the acoustic hierophany of the word
should be added an etymological root, which might
provide information on the original meaning of the
concept. After some general considerations about a
Pre-hispanic “theology” of sounds, we will analyze
the term which designs the place/concept known as
Tamoanchan, in nahuatl and teenek languages.

KEYWORDS Tamoanchan, sound, word, meaning, etymology,
nahuatl, teenek, crossing, house, existence.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 49, ENERO-JUNIO 2015, P. 59-92

ECNahuatl 49_FINAL.indd 59 29/06/15 20:03



Tamoanchan: una imagen verbal
del origen

Patrick Johansson K.

Lugar mitico donde Quetzalcéatl llevo los huesos para crear a la humani-
dad, donde fue a dejar el grano de maiz, donde el murciélago llevo las
partes intimas de Xochiquétzal para que nacieran las flores y donde naci6
Cintéotl, entre muchos otros sucesos, Tamoanchan tiene sin duda alguna
un caracter simboélico matricial. Es también, segtin ciertas fuentes,! un
lugar situado en la Huasteca, donde estuvieron los mexicas antes de sepa-
rarse de los pueblos que los acompafiaban. Paradigma esencial en los mitos
cosmogonicos, es evocado reiteradamente también en cantos floridos (xo-
chicuicatl) o cantares sagrados (teocuicatl).

El lugar y el concepto correspondiente estan representados en los co-
dices mediante un lenguaje “icono-grafico” que confiere una forma espe-
cifica a la idea y permite su aprehension visual. La imagen emblematica de
Tamoanchan (figura 1) es la de una planta o un arbol quebrado (tlapani)
del que mana sangre (eztli). Cabe preguntarse, en la parte liminar de este
articulo, si existe una relacion entre la imagen visual de Tamoanchan y la
imagen acustica que constituyen sus tres (o cuatro) silabas, debidamente
pronunciadas, con el probable predicado semantico que entrafan.?

1 Cédice florentino, libro X, capitulo 29.

2 La grafia alfabética del sonido percibido por los frailes podria ser determinante. En efec-
to, el segmento oa(n) representa generalmente la semi consonante [wa] pero podria leer-
se de manera dierética o0-a, con dos silabas distintas.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 49, ENERO-JUNIO 2015, P. 59-92

ECNahuatl 49_FINAL.indd 60 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN o1

‘ﬁmomrhm_.gjcurﬁzﬁ%f@:mu ,
B I “omemee., ally o se (a5 &

o

Y ‘ﬁﬁ'&[ ;

S

{ r/ //Qlfﬂéé/{

Figura 1. El arbol quebrado de Tamoanchan. Codice telleriano-remensis, fol. 13r.

El nombre mediante el cual es referido el lugar, significante verbal es-
culpido en la dimension sonora de una lengua, tiene un valor propio, mas
alla del significado que encierra. Aspectos determinantes del origen podrian
estar contenidos tanto en las silabas que lo componen, como en el seman-
tismo difuso de la palabra y, eventualmente, en su etimologia. El nombre
de una cosa es “el sonido producido por la accion de las fuerzas movedizas

” 3 escribié Avalon. Estas fuerzas movedizas remiten al

que lo constituyen”,
soplo, a la diccidn, al significado y, mas generalmente, al espiritu.

La palabra Tamoanchan parece corresponder a la lengua ndhuatl. Sin
embargo, no tiene un significado claramente aprehensible en esta lengua,
aun cuando la tltima silaba chan, es homénima del radical léxico de
chantli (casa u hogar). Esta palabra se encuentra raramente en su estado
absoluto (chantli) y mas cominmente en una forma posesiva como tochan
(nuestra casa) o ichan (su casa).

Si no pertenece al ambito lingtiistico ndhuatl, la palabra podria
tener un origen huasteco, provenir de la lengua téenek y haber sufrido

cambios al ser pronunciada por nahua hablantes, evolucionando asimismo

3 “le son produit par ’action des forces mouvantes qui le constituent”. Avalon, citado por
Chevalier y Gheerbrant p. 675.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 61 29/06/15 20:03



62 PATRICK JOHANSSON K.

sobre un eje diacrénico en funcion de pardmetros tanto fonoldgicos como
religiosos.

Consideraremos aqui las distintas facetas de la palabra Tamoanchan:
el registro sonoro de su significante y su arraigo etimoldgico, los nexos
simbdlicos que entrafia su significado, asi como lo que representa su refe-
rente en el pensamiento nahuatl prehispanico.

EL SONIDO: UNA LUZ ACUSTICA

Segun lo plantean los mitos cosmogonicos y lo demuestra el mundo natu-
ral en que se integra el hombre, un caos sonoro se manifest6 en la primera
etapa formativa del mundo, cuando todavia no amanecia. En un mito
nihuatl de probable procedencia tolteca y quizas de origen huasteco, en el
contexto narrativo de la creacion del hombre, Quetzalcéatl va al Mictlan
para pedir a Mictlantecuhtli los huesos-jade que atesora con el fin de crear
a la humanidad. A peticion del dios de la muerte, Quetzalcoatl-Ehécatl
sopla en su caracol sin que se produzca sonido alguno. Pese al aire que
penetraba con fuerza en las circunvoluciones femeninas del caracol, no
salia de él ningtn sonido: el caracol no estaba agujerado. Los gusanos
llegaron al rescate, agujeraron el instrumento marino, después de lo cual
se metieron el abejorro (xicotl) y la abeja (pipiolin), cuyo zumbido permi-
tié que se hiciera una luz sonora en las tinieblas del inframundo.

La primera luz existencial (después de la luz esencial del axis mundi
igneo: el fuego y quizas del “crepitar” que lo caracteriza) fue un sonido.
Resulta interesante observar que el aire (ehecatl) sin sonido no pudo fecun-
dar la muerte para que naciera el hombre. Es cuando Mictlantecuhtli oy6
el sonido del caracol (ohualcac in Mictlantecubtli) que se inici6é propiamen-
te la gestacion del ser en las entrafias genésicas de la muerte.* En cuanto al
sonido producido, éste representa las nupcias de lo natural y lo cultural, ya
que el soplo de Ehécatl es un hecho cultural, mientras que el sonido produ-
cido es el zumbido natural de los insectos que se introdujeron en el caracol.
Los abejorros y las abejas encarnaron entonces el sonido del caracol, el cual,

4 Cf. Johansson, “La fecundacion del hombre en el Mictlan y el origen de la vida breve”,
Estudios de Cultura Ndhuatl, 27, p. 68-88.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 62 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 63

consecuentemente, penetro en el oido de Mictlantecuhtli, fecundando asi la
muerte. Al pasar por las circunvoluciones del caracol, el aire y el sonido
producido adquirieron la forma en espiral de su contenedor: una voluta,
representacion grafico-arquetipica de un elemento acustico.

Este sonido primordial, alma sonora del ser en gestacion en el contex-
to mitologico aqui mencionado, se vera pronto esculpido por el ingenio
humano para volverse palabra, expresada también graficamente mediante
una voluta. Es interesante constatar que la palabra téenek que correspon-
dia a la pintura o escritura (tlabcuilolli en nahuatl) era y sigue siendo
zuchum, término que refiere el aliento o suspiro.

Asi como el Sol y la Luna se gestaron en las entrafas teludricas del in-
framundo, como las flores fueron creadas en el Mictlan, el sonido primor-
dial se produjo también en los dominios del dios-muerte Mictlantecuhtli.

El ruido: una luz sonora

El sonido producido por el caracol de Quetzalcoatl-Ehécatl, ademas de la
indole animica que manifiesta, tiene el valor sinestésico de una luz en la os-
curidad silenciosa del inframundo. Los abejorros y las abejas silvestres son
insectos esencialmente solares en la simbologia indigena, por lo que el zum-
bido que genera su aleteo y que determin el caracter “nasal” del sonido
del caracol serd también solar.

En este mismo rubro de la luminosidad del sonido, es preciso citar la
actitud que adoptaban los antiguos mexicanos en circunstancias de eclip-
ses. Segun lo afirman los informantes de Sahagun, para conjurar las tinie-
blas y propiciar un pronto retorno de la luz solar, gritaban y producian
ruidos especificos al golpearse la boca con la mano:

In maceoalti netenujteco, netempa- La gente se pega en la boca, se gol-

paujlo, tlacaoaca, tlacagaoatzalo, pea repetidamente los labios; hacen

tzatzioa.’ ruido como de susurro, agitan hojas
secas, gritan.

5 Cdédice florentino, libro VII, capitulo 1.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 63 29/06/15 20:03



64 PATRICK JOHANSSON K.

En estos momentos criticos los indigenas no elevaban plegarias ni
cantos, sino que producian ruidos y generaban una cacofonia parecida
a la que habia prevalecido en las primeras etapas de la creacion del mundo,
la cual habia culminado con la aparicion de la luz orientada del amane-
cer.® La luminosidad potencial del sonido es un rasgo eidético que pare-
ce haber sido comun a la mayoria de las culturas mesoamericanas. Este
hecho generd rituales especificos, realizados generalmente en la madru-
gada, que tendian a propiciar el advenimiento del alba y la cratofania
del Sol mediante una produccion de ruidos que propiciaban la “gesta-
cion” del astro-rey en su matriz telurica nocturna y su “re-nacimiento”
cotidiano en el Este.”

El sonido y los sentidos

El sonido tiene propiedades actsticas que definen una gama extensa de
matices expresivos. El timbre, la altura, el volumen, la duracion, la inten-
sidad, el tono, la tesitura, el ritmo, la sucesion melodica o no, y otras
modalidades de produccion sonora son variantes acusticas que definieron
un lenguaje sibilino y una subsecuente hermenéutica.

De la misma forma, el registro auditivo constituye con la imagen una
red de aprehension cognitiva en la que se procesan y organizan las sensa-
ciones y percepciones del medio. Si bien el olfato, el sabor y el tacto tienen
un valor cognitivo indudable y son omnipresentes en todos los dmbitos
de la vida cotidiana, incluyendo los contextos rituales, y que el saber in-
digena es por definicion un saber “sensible” que moviliza todos los sen-
tidos, su caracter efimero e inasible y la imposibilidad material de su
conservacion hizo que su forma evanescente y su semantismo se “canali-
zaran” para su preservacion hacia lo sonoro y lo visual para una mejor
aprehension cognitiva.

6 También en este contexto el ruido producido representaba una luz sonora en la oscuridad,
la cual propiciaba la reaparicion de la luz del dia. Hoy en dia, los indigenas de la Sierra
Norte de Puebla golpean botellas o latas mientras dura un eclipse de sol para lograr un
efecto similar.

7 Cf. Johansson, “La imagen del ruido y el ruido de la imagen en la pintura mural de Ta-
muin”, en La pintura mural de la Huasteca (en prensa).

ECNahuatl 49_FINAL.indd 64 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 65

El lenguaje es la maxima expresion de este proceso, pero los sonidos
-y aun los ruidos— podrian haber referido un color, un olor, un sabor o una
sensacion tactil en culturas eminentemente sinestésicas. Podemos concebir
que el sonido tuviera un color y que un color se pudiera escuchar; que el
olor tuviera un sonido especifico y una forma grafica que lo refiriera; que
la textura de un objeto se oyera en la tesitura de un ruido “liso” o “raspo-
s0”; que se pudiera saborear algo mediante el oido o la mirada y que todo,
en ultima instancia, permaneciera en una palabra o una imagen.®

El sonido y la palabra

La lengua nahuatl y la lengua huasteca, como todas las lenguas mesoame-
ricanas esculpidas en la materia sonora, mantienen con dicha materia es-
trechas relaciones semioldgicas. Las formas del sonido no articulado, si
bien no llegan siempre al umbral del semantismo pleno, no dejan por eso
de tener un valor simbélico y una funcion especifica. Cuando formas so-
noras especificas “con-figuran” palabras, el sonido se hace lenguaje. Si el
espectro sonoro tipico de los nahuas o de los huastecos tuvo un alto valor
identitario, la poesia ndhuatl “al estilo huasteco” (cuextecayotl) es un
ejemplo de la fusion del lenguaje en una masa sonora o, mejor dicho, de
la reabsorcion del lenguaje por el sonido.’

TAMOANCHAN: EL LUGAR MITICO

Segun se colige de los relatos que lo evocan, Tamoanchan es sin duda al-
guna un lugar mitico, un nexo de sentido en una trama textual mediante
la cual las colectividades nahuas interiorizaban y organizaban su percep-
cién del mundo. El concepto, y el vocablo que le corresponde, no sélo no
se pueden aislar de su “con-texto”, sino que se ven determinados por la
configuracion diegética a la que se integran. A continuacién evocaremos

algunos textos en los cuales figura Tamoanchan.

8 Idem.
9 Cf. Johansson, “La imagen del huasteco en el espejo de la cultura ndhuatl”, Estudios de
Cultura Ndhuatl, 44, p. 113-116.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 65 29/06/15 20:03



66 PATRICK JOHANSSON K.

Un lugar en el inframundo

Una informacion, proporcionada por Mufioz Camargo, sitia en el infra-
mundo (Mictlan) el concepto espacio-temporal Tamoanchan.

Tamohuan ichan, xochitl ihcacan, Tamoanchan, lugar donde se yer-

chicuhnauh nepaniuhcan, itzeheca- guen las flores, noveno nivel [del
ya.l inframundo], lugar de vientos frios

[de obsidianal.

La casa donde se baja, el lugar donde nacen las flores, la cifra nueve,
el lugar de vientos frios remiten, segin lo confirman las fuentes, a una
region del inframundo, el Mictlan, el cual representa un espacio de ge-
neracion y regeneracion para los antiguos nahuas, un verdadero vientre
materno.

El lugar donde fue creado el hombre
En el mito de la creacion del hombre, Tamoanchan es el lugar donde esta

la diosa Quilaztli, la Cihuacoatl, y donde Quetzalcéatl lleva los huesos que

servirdn para generar al ser humano.

Auh niman ye connechicoa, conpe-
pen, conquimillo; niman ic quitquic
in Tamoanchan, auh in oconaxiti
niman ye quiteci itoca Quilachtli ye-
huatl in Cihuacoatl niman ye ic qui-
tema in chalchiuhapazco, auh niman
ye ipan motepoli¢o in Quetzalcoatl.!

Luego los retne, los recogio, los en-
volvid, luego los llevo a Tamoanchan,
y cuando llegé luego ya los muele la
que se llama Quilaztli, ella es la Ci-
huacéatl; luego ya entonces llena el
barrefio de jade y luego ya sobre ellos
[los huesos] sangra su miembro.

Mas alla de un lugar ut6pico en el espacio-tiempo del relato o en la

geografia interior del indigena nahuatl, Tamoanchan es una matriz verbal

10 Mufioz Camargo, fol. 153r.
11 Lehmann und Kutscher, p. 338.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 66 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 67

(idéntica al barrefio matricial en el que se realiza la fecundacion del ser)
que gesta un sentido sensible.

El lugar de procedencia de los difuntos

Asi como los huesos fueron fecundados en Tamoanchan por la sangre
sacrificial con valor espermatico de Quetzalcoatl, los que existieron una
vez y que se encuentran ahora en el inframundo salen de Tamoanchan
para regresar a la tierra. Un canto mortuorio nahuatl parece expresar este

hecho:

In tamoan Ichan, X6chitl ye icacan  En la casa de Tamoan, en el lugar
ompa ye huitze ya in toteucuan hui- donde se yergue la flor, de alla vie-
ya in ti Motecuhzomatzin in toto- nen ya nuestros seflores, ti, Mote-
quihuatzin.'? cuhzoma, [él] Totoquihuatzin.

Un espacio-tiempo generador, en los cantos sagrados

La palabra Tamoanchan aparece frecuentemente en los cantos sagrados
que refieren de una manera u otra la creacién mitologica de seres animales
o vegetales. En un teocuicatl, el canto a la madre de los dioses (Teteo innan
incuic), Tamoanchan es un lugar donde brotan las flores.

jAhuiya! Iztac xochitla o ya iAbuia! Flores blancas o ya tu flor

moxocha Ella, nuestra madre, la que tiene el

yehua tonan a teumechave afeite divino de luna'*

moquizican Tamoanchan.!3 Tu lugar de partida [es] Tamoan-
chan.

En un canto correspondiente a la fiesta Atamalcualiztli, Tamoanchan
es el lugar donde naci6 el maiz:

12 Cantares mexicanos 11, t. 1, p. 212.
13 Primeros memoriales, fol. 275r-275v.
14 Teo-mez(tli)-xahu(a)-e.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 67 29/06/15 20:03



68

Yecoc ye tonan, yecoc ye teotl, Tla-
zolteotl a oaya oouaya ye
Otlacatqui centeutl tamiyoanichan

In xochitl ihcacan, in ce-xochitl in."*

PATRICK JOHANSSON K.

Llegé nuestra madre, llegd ya la
diosa Tlazoltéotl a oaya oouaya ye
Naci6 Cintéutl en Tamiyoanichan

En el lugar donde se yerguen las flo-

res, el [signo] 1-flor.

El signo 1-flor aqui evocado se relaciona con la diosa madre Tlazol-
téotl, con las tejedoras y, mas generalmente, con el sexo y la fertilidad.'
Una imagen del Cédice matritense (figura 2) muestra a la diosa Tlazoltéotl
con el telar de cintura atado al xochicuahuitl (el arbol florido) que se en-
cuentra en Tamoanchan. En el mismo canto, el paralelismo entre dos es-

trofas permite confirmar que Tamoanchan es también un lugar de gestacion
(figura 3).

Otlacatqui centeotl Atlyayahuican ~ Nacié Centéotl en el lugar del agua

in tlacapillachivaloyan chalchiuh- negra, en el lugar donde se hace la
michvacan."” descendencia de los hombres, en el

lugar de peces de jade.
Xochiquetzal, la diosa del amor, también viene de Tamoanchan.

Atlayahuican nixochiquetzalli Lugar de agua negra, yo Xochi-
(i)tloc ya nibuitza ya motencaliuan — quetzal de alld vengo ya de tus

Tamoanchan oay'® casas de bafios,"” Tamoanchan oay.

Ademas del bafio de vapor que recuerda inconfundiblemente la gesta-
cién y el nacimiento de los hombres, es preciso recordar aqui que las flores
fragantes, omnipresentes en Tamoanchan, nacieron de las partes intimas

de Xochiquétzal y, mds precisamente, del clitoris de la diosa, arrancado

15 Primeros memoriales, fol. 279r.

16 Cf. Codice florentino, libro 1V, cap. VIL

17 Primeros memoriales, fol. 279r.

18 Xochiquetzal icuic, en Primeros memoriales, fol. 277v.
19 Tencalli es otra palabra para temazcal.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 68 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 09

LA
wn

Figura 2. Xochicuahuitl. El &rbol florido de Tamoanchan en la fiesta Atamalcualiztli.
Cddice matritense del Palacio Real de Madrid, fol. 254r

ECNahuatl 49_FINAL.indd 69 29/06/15 20:03



70 PATRICK JOHANSSON K.

Figura 3. Atl yayahuican, Tlacapillachihualoyan "el lugar del agua negra, lugar de la descendencia
de los hombres”, Cédice Borgia, 1dmina 31

ECNahuatl 49_FINAL.indd 70 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 71

por el murciélago.?’ Los dioses lavaron esta parte del 6rgano sexual de la
diosa y derramaron el agua de la que salieron flores que no huelen bien.
El murciélago la llevo luego al Mictlan donde se lavo otra vez: “y del agua
de ello salio, salieron rosas olorosas que ellos llaman suchiles [...] y asi
tienen que las rosas olorosas vinieron del otro mundo”.?!

Aun cuando no lo precisa el texto, la region del inframundo donde se
realizé la transmutacion mitoldgica del clitoris cercenado de Xochiquétzal

en flor es muy probablemente Tamoanchan.
El descubrimiento del maiz
Asi como Quetzalcéatl llevo los huesos a Tamoanchan para que fuera

creado el hombre, el grano de maiz descubierto por el dios fue llevado al

mismo lugar donde se formé su cuerpo.

Niman quitqui in tamoanchan Luego lo lleva [el grano de maiz] a
auh niman ye quicuacua in teteo Tamoanchan.
niman ye ic totenco quitlalia.” Y luego ya lo mastican los dioses.

Luego ya entonces lo ponen sobre
nuestros labios.

El lugar donde se arraiga el arbol florido

El concepto de raiz, y por ende de verdad, esta vinculado con Tamoanchan:

Xochinquahuitl En la raiz del 4rbol florido

y nelhuayocan a ychan in Dios esta la casa de dios,

oncan cueponticac alla florece.

y quetzalmiahuayocan En el lugar de las espigas de quetzal
hualaci an ¢aquan vino el zacuan,

20 Cf. Johansson, en Estudios de Cultura Ndhuatl, 44, p. 101-103.
21 Cf. Cédice magliabechiano, fol. 62.
22 Lehmann und Kutscher, p. 339.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 71 29/06/15 20:03



72

ye’co xiuhquechol
mahuiquin quetzaltototl a ohuaya?

PATRICK JOHANSSON K.

llego el xiuhquechol,
el timido ave quetzal a obuaya.**

La interpolacion flagrante del texto muestra que Tamoanchan fue asi-
milado por los frailes al Paraiso Terrenal “la casa del Dios”; con base,
probablemente, en el significado que tenia para los antiguos nahuas y que
podia ser explotado para la evangelizacion.

TAMOANCHAN: UN LUGAR MITICO-HISTORICO EN LA HUASTECA

En un contexto probablemente mitico, pero con referencias geograficas
que remiten a la historia del pueblo mexica, se evoca una estancia de los
migrantes en Tamoanchan.” La referencia a la didspora tribal, en Tamoan-
chan, de los pueblos que habian llegado a Panotla, cobra en este contexto
un valor mitolégico. El texto aducido a continuacion alude esencialmente
al origen de los mexicas, pero la primera parte refiere la division en Ta-
moanchan de un grupo que conformaba “un pequeno mundo” (cemanaoa-
tontli) en distintas parcialidades. El lugar donde llegan primero es
Panoayan (el lugar de la travesia).

In jqujn in canj, in aocac vel com-
poa, in aocac uel conjlnamjquj,
in aqujque njcan qujnchaiaoaco in
coltin in ¢itin, in aqujque in mitoa
in acique, in écoque, in ochpanaco, in
tlatzonjlpico, in tlatepachoco, in nj-
can tlalpan in ¢an jc mocenteneoa:
in iuhqujma centetl cemanaoatontli
mochiuhticatca. Atlan: acaltica, in
oallaque, mjec tlamanti: Auh vncan

En un tiempo, en un lugar que nadie
ya conoce, que nadie recuerda ya,
los que vinieron para dispersarse, los
abuelos, las abuelas, los que se dice
que llegaron, que arribaron, vinie-
ron barriendo el camino, venian con
su cabello atado, vinieron a gober-
nar esta tierra, tenian un mismo
nombre, formaban una especie de
mismo pequefio mundo. Venian del

23 Cantares mexicanos, t. I, p. 210 (276).
24 Traduccion de Patrick Johansson.
25 Cédice florentino, libro X, capitulo 9.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 72 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 73

atenquj¢aco in mjctlampa atenco:
auh in vncan cacanaco imacal, Mo-
tocaioti Panutla, qujtoznequj, pa-
nuoaia: axcan mjtoa Pantla.?

agua; llegaron en barcas y en mu-
chos grupos. Y alla vinieron a des-
embarcar en las playas, en las playas
del norte. Y el lugar donde llegaron
con sus barcas, se llama Panutla
quiere decir “lugar de la travesia”,
hoy se dice Pantla.

Guiados por sus sacerdotes y sabios llamados amoxhuaque los (po-

seedores de libros),”” el grupo lleg6 a un lugar llamado Tamoanchan:

Njman ic oallaque, vncan 4cico in
jtocaiocan tamooanchan qg.n. temo-
oa tochan. Auh uncan vecaoaque.?®

Luego vinieron, alla llegaron, a un
lugar llamado Tamoanchan, es decir
buscan® nuestra casa. Y alla perma-
necieron mucho tiempo.

En este lugar ocurre una separacion: los poseedores de libros, instrui-

dos por su dios Tloque Nahuaque, emprenden de nuevo su camino llevan-

dose la tinta negra y roja, los libros, las artes, y dejando las demas

parcialidades del grupo en Tamoanchan:

Niman ic iaque, in teumamadque: in
qujmilli, in tlaqujmjlolli qujtqui:
quil qujnnotztiuh in jnteouh: auh
injc iaque, ie Tonatiuh yixcopa itztia-
que, qujtqujque in tlilli, in tlapalli, in
amoxtli, in tlacujlolli qujtqujque

Luego salieron los portadores del
dios, los que cargaban el envoltorio,
el bulto. Se dice que les iba hablan-
do su dios. Y cuando se fueron, se
fueron hacia el sol. Se llevaron la
tinta negra y roja, los libros, las pin-

26 Cadice florentino, libro X, capitulo 29.

27 Es decir, sabios conocedores de las pinturas.

28 Cddice florentino, libro X, capitulo 29.

29 Temoa (buscar), en el modo indicativo, sin pronombre personal sujeto, remite a la terce-
ra persona del singular temoa o del plural temoah, ya que no se transcribia, generalmen-
te, la aspirada final correspondiente al plural del verbo. Podria ser también el verbo
“bajar” (temo) en modo impersonal: teroa, con lo cual la traduccién seria: “nuestra casa
donde se baja”.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 73

29/06/15 20:03



74 PATRICK JOHANSSON K.

in tlamatiliztli: mochi qujtqujque in turas. Se llevaron el conocimiento.

cujcaamatl, in tlapitzalli.> Se llevaron todo, los libros de can-

tos, las flautas.

No esta del todo claro cual es la identidad tribal de este primer grupo
que se separa, pero su atributo principal era el de ser “sabios” y, mds ge-
neralmente, portadores de la cultura. Cuatro de ellos, sin embargo, per-
manecieron en Tamoanchan. Se llamaban Oxomoco, Cipacténal,

Tlaltetecui, Xochicahuaca. Se reunieron y dijeron:

Tonaz, tlatviz: quen nemjz, quen
onoz in maceoalli: ca oia, ca oqujt-
quique, in tlilli, in tlapalli: auh quen
onoz in maceoalli, quen manjz in
tlalli, tepetl, quen onoaz, tlé tlaotlat-
qujz, tlé tlamamaz, tleh tlavicaz, tlé
tlaotlatoctiz, tlé machiotl, tlé oc-
tacatl iez, tlé neixcujtilli iez, tlé itech
peoaloz, tlé ocutl, tlé tlaujlli mo-
chioaz.’!

Habra luz, amanecerd. ¢Como vivi-
rd, como se establecera la gente? Se
fue, se llevaron lo negro y lo rojo
(tinta negra, tinta roja). Ahora
¢como se establecera la gente?,
¢como se extendera la tierra, el mon-
te?, ¢como se establecerd el agua?,
¢qué se tributara?, ¢qué se cargara?,
¢qué fines se alcanzaran?, ¢qué es lo
que seguiremos en el camino?, ¢cual
sera el modelo?, ¢cudl sera la vara
para medir?, ¢cudl sera el ejemplo?,
¢a partir de qué se comenzara?, ;qué
ocote, qué luz se hara?3?

La separacion del pueblo mexica de los demas pueblos constituye sin

duda una ruptura, asi como la asuncién de un destino propio, parecido a
lo que serfa un nacimiento. Ahora bien, es interesante observar que la re-
presentacion iconogrifica de Tamoanchan es precisamente una planta o
un arbol florido quebrado (figuras 1, 4 y 5). Un cantar nahuatl evoca la
ruptura del arbol florido en un lugar de separacion:

30 Cddice florentino, libro X, capitulo 29.
31 Cédice florentino, libro X, capitulo 29.
32 Cf. Johansson, Estudios de Cultura Ndhuatl, 44, p. 68-70.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 74 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 75

Xelihuacan oo xelihuacan En el lugar de la separacion oo en
In quetzaco xochicuahuitl el lugar de la separacion

Ic paqui tlapani Vino a erguirse el arbol florido.
Yectli yan nocuic Se alegra, se rompe.

On hama yya ca ayahui Mi canto hermoso.

ohuaya 0.3 On hama yya ca ayahui ohuaya o.

En otro contexto mitico-histérico, la separacion de los aztecas de los
demas pueblos en Cudhuitl Itzintla (al pie del arbol), tal y como aparece
en la Tira de la peregrinacion, podria reproducir lo ocurrido en Tamoan-
chan (figura 4). Durante su estancia en Tamoanchan, los pueblos que alli
residian iban a Teotihuacan:

Aubh in uncan in tamoanchan, un- Y alld en Tamoanchan, de all4 sa-
can oneooia, in untlatlatlauhtiloia lian, se hacian ofrendas en un lu-
in itocaioca teotioaca.?* gar llamado Teotihuacan.?

LA IMAGEN DE TAMOANCHAN EN LOS CODICES

Las representaciones pictoricas de Tamoanchan abundan en los cédices
nahuas prehispanicos o en las copias que se hicieron de ellos después de la
Conquista. La mas frecuente y emblematica parece ser la imagen de un
arbol florido (xochicuahuitl) quebrado (tlapanqui) del que mana sangre
(eztli) (figuras 1y 5).

En la imagen del Cédice telleriano remensis, unas anotaciones en espa-
ol glosan, no la imagen sino el nombre del lugar que refiere “Tamoanchan

33 “Romances de los Sefiores de la Nueva Espana”, fol. 41r. en Poesia ndhuatl, t. 1, p. 96-97.

34 Cddice florentino, libro X, capitulo 29.

35 En su traduccion al inglés, Dibble y Anderson expresan implicitamente que los que en-
tonces permanecian en Tamoanchan habian salido de manera definitiva a Teotihuacan
(“And they departed from there, from Tamoanchan”, Florentine Codex, book X, p. 191).
Sin embargo, el verbo oneooaia (onehuaya) esta conjugado en tiempo imperfecto, por lo
que se debe de traducir “iban” o “salian”, lo que sugiere por tanto que “iban y venian”
de Tamoanchan a Teotihuacan. La duplicacion del morfema tla- en tlatlatlautiloya ma-
nifiesta asimismo la iteracion de las ofrendas rituales efectuadas en Teotihuacan, lo que
podria implicar idas y vueltas desde Tamoanchan mds que muchas ofrendas realizadas
en distintos lugares del centro ceremonial teotihuacano.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 75 29/06/15 20:03



76 PATRICK JOHANSSON K.

Figura 5. El arbol quebrado de Tamoanchan, Codice Borgia, lamina 24

ECNahuatl 49_FINAL.indd 76 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 77

xuchitl ycacan que quiere decir en romance alli es su casa donde abaxaron
y donde estan sus rosas”.>® Esta glosa es sin duda la version en espariol de
la explicacion en nahuatl de un informante. En esta misma lamina, otra
anotacion alfabética completa la primera: “En este lugar que se dice ta-
moanchan y xuchitl ycacan es el lugar donde fueron criados los dioses que
ellos tenian y asi es tanto como decir el parayso terrenal”.?”

La asimilacion de Tamoanchan al paraiso terrenal resulta probable-
mente una interpretacion del anotador en funcion de lo que decia el infor-
mante. Sin embargo, la asimilacion desvirtia probablemente el significado
tanto de la palabra como de la imagen cuando ubica en Tamoanchan el
lugar donde “pec6” un numen indigena llamado Oxomoco. En la [amina
asociada a la imagen de Tamoanchan se observa a Itzpapalotl (fol. 18v),
deidad que preside a la trecena 1-calli (1-casa), en la cual se sitta la escena
del arbol quebrado. La glosa correspondiente a la imagen de Itzpapalotl
dice lo siguiente: “Deziase Xomoco y despues que peco se dize Itzpapalotl
o cuchillo de mariposas”.?

En este mismo contexto interpretativo, segin otra glosa de la lamina
13r del Codice telleriano remensis (figura 1), los dioses que habitaban
aquel lugar cortaron las “rosas y las ramas de los arboles”, provocando la
ira de Tonacatecuhtli y de su mujer Tonacacihuatl, quienes los echaron de
Tamoanchan. La comparacion con la expulsion de Adan y Eva del paraiso
cristiano es flagrante, pero mas alla de la asimilacién abusiva, corrobora
el caracter originario de Tamoanchan.

Ahora bien, si la ruptura del arbol y la savia hemadtica que sale de la
herida no tienen nada que ver con el pecado (nocién desconocida por los
indigenas antes de la conquista), ¢qué representan?

La ruptura del arbol florido (xochicuahuitl)
y la sangre que de él mana

El arbol florido que se erguia en Tamoanchan X6chitl Thcacan podria estar
vinculado, simbolicamente, con una nocién de desprendimiento, de separacion

36 Cédice telleriano remensis, fol. 13r.
37 Cédice telleriano remensis, fol. 13r.
38 Cddice telleriano remesis, fol. 18v.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 77 29/06/15 20:03



78 PATRICK JOHANSSON K.

Figura 6. “El arbol florido enhiesto en la cueva de Chicomoztoc”, Cddice mexicanus,
ldminas XXII'y XXIII

de un tronco original. La palabra ndhuatl para romper o quebrar (tlapani)
se encuentra también en contextos genealogicos de linaje. En efecto, tla-
panca, variante sustantiva del verbo tlapani, designa al hijo de noble na-
cimiento, de noble linaje. En el caso aducido de la separacion de los
pueblos ocurrida en el Tamoanchan de la Huasteca, el linaje de los aztecas/
mexicas se habria desprendido del tronco comun de los pueblos con los
que se formaban este pequefio mundo (cemanahuatontli). En una imagen
del Codice mexicanus se observa un arbol florido enhiesto en la cueva de
Chicomoztoc (figura 6) de la que salieron los pueblos migrantes y se sepa-
raron. En la imagen figura un colibri que desciende (temoa), por lo que
dicho lugar podria también representar Tamoanchan. En el Cédice Botu-
rini, el texto pictografico que alude a la separacion de los aztecas de los
demads pueblos en Cudhuitl Itzintla muestra asimismo un darbol quebrado
que podria aludir, ideograficamente, a Tamoanchan (figura 4).

Sin embargo, otros textos pictoricos muestran a Tamoanchan de ma-
nera distinta: como un lugar del inframundo donde se gesta todo cuanto
llega a la existencia (figura 3). En esta imagen del Cédice Borgia se observan
las advocaciones de la diosa madre en distintas formas de parto, el agua
negra atlyayahuitl, los barrefios matriciales, el nacimiento de Cintéotl, el

ECNahuatl 49_FINAL.indd 78 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 79

dios joven del maiz y del hombre, una oposicion cromatica negro/rojo
(tlilliltlapalli), una configuracion rectangular abierta por un lado que de-
nota “la casa” (chantli) y, mas generalmente, un “bullicio” actancial que
remite en ultima instancia a la fecundacion. En este mismo Cédice Borgia
(figura 5), una representacion de Tamoanchan sugiere que el hecho de
“descender” (temoa) podria constituir el nucleo [éxico del nombre que
refiere el lugar. En efecto, el personaje abrazado de la planta quebrada esta
en una posicion de descenso.

Los distintos contextos aqui aducidos definen el caracter semdntico de
Tamoanchan como un lugar matricial situado en la geografia interior del

indigena donde se originan seres, alimentos, plantas y naciones.
EL ORIGEN DE LA PALABRA TAMOANCHAN

La etimologia de una palabra es, como lo indica la locucion griega a partir
de la cual se formé,* la verdad, la raiz de dicha palabra, es decir, la idea
primigenia que presidié a la configuracion verbal de una nocion o de un
concepto. En nahuatl el término que refiere la “raiz” (nelbuayotl) esta
compuesta del lexema nel(li) (verdad), del morfema -hua, el cual indica la
posesion o la simple presencia de algo, y -yotl, un morfema de abstraccion.
Literalmente nelbuayotl seria “lo que contiene la verdad”, la esencia con-
ceptual del sentido producido por la palabra.

Como ya lo hemos sefialado, el significante tamoanchan no tiene un
significado directamente aprehensible. Es un nombre de lugar que tiene una
funcion esencialmente vocativa, por lo que los elementos verbales que la
componen perdieron sus contornos gramaticales o léxicos mediante la “ero-
sion” fonética que resulté de su enunciacion reiterada en contextos solem-
nes en los que la imagen acustica del concepto se impuso paulatinamente al
sentido que podrian haber tenido un dia sus partes constitutivas. La imagen
epiférica del sonido se impuso al sentido diaférico que podria haber tenido
el predicado. Sin embargo, si bien la funcion vocativa desplazo el predicado
“etimo-logico”, la logica que presidié a la configuracion lingtistica de la
idea podria estar presente en el palimpsesto verbal de la palabra.

39 toporoyua: etymos “verdadero” y logos “ciencia”.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 79 29/06/15 20:03



80 PATRICK JOHANSSON K.

Version de los informantes de Sahagin

La inquietud por conocer el origen de la palabra Tamoanchan no es nueva.
En efecto, desde el siglo XVI, probablemente bajo la presion inquisitorial
del recopilador, los informantes indigenas de Sahagtin expresaron su opi-
nién en cuanto al origen y al significado del vocablo.

Tictemoa tochan (buscamos nuestra casa)

Segun que affirman los viejos, en cuyo poder estavan las pinturas, y
memorias de las cosas antiguas: los que primeramente venieron a po-
blar, a esta tierra, desta Nueva Espafia: venieron de hazia el norte, en
demanda del parayso terrenal. Traian por apellido, Tamoanchan: y es
lo que agora dicen, tictermoa tochan; que quiere decir, buscamos nues-

tra casa natural [...].%°

Si acatamos literalmente lo que dice Sahagtun, Tamoanchan constituye
un gentilicio o un grito identitario, y no un topénimo. Seria una forma
arcaica de decir tictemoa tochan. En este mismo contexto mitico-historico,
aunque en otro relato, el informante de Sahagun aduce una version sim-
plificada de la etimologia de Tamoanchan:

Njman ic oallaque, vncan agico in  Luego vinieron, alld llegaron, a un

jtocaiocan tamooanchan q.n. temoa lugar llamado tamoanchan, es decir,

tochan. Auh uncan vecaoaque.* buscan*’ nuestra casa. Y alla perma-
necieron mucho tiempo.

De temoatochan (con los dos términos unidos) se habria pasado pau-
latinamente a tamoanchan mediante una apocope de la silaba to: temoa-
chan, una asimilacion de la “e” de te a las “a”, tamoachan, y la aparicion
epentética de una consonante nasal “n”, tamoanchan, generada probable-
mente por la proximidad de la “m” de tam y la “n” de chan.

40 Cdédice florentino, prélogo al libro VIII.
41 Cadice florentino, libro X, capitulo 29.
42 Vid. supra, nota 29.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 80 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 81

Versién contenida en el Cédice telleriano-remensis

Una glosa de la imagen de Tamoanchan en el Cédice telleriano-remensis
(figura 1) aduce otro significado del verbo temoa. Aun cuando esta redac-
tada en espafol, es probable que el informante haya sido un indigena.

Temoachan (la casa donde se baja)

El significante temoa puede remitir a “buscar”, pero puede corresponder
a una forma impersonal del verbo “bajar”. Tamoanchan significaria en-
tonces “la casa donde se baja”. Esta version es la que se aduce en el Codi-
ce telleriano remensis: “Tamoanchan o Xuchitlycacan quiere decir en
romance, alli es su casa donde abaxaron y donde estan sus rosas”.*

Una imagen del Cédice Borgia (figura 5) parece confirmar esta version.
La posicion del personaje sugiere una bajada a lo largo del eje que repre-
senta la planta quebrada. Esta version coincide con la propuesta de muchos
investigadores contemporaneos.* De manera similar al fendmeno diacro-
nico anterior, la evolucion de la palabra temoachan habria sido la siguien-
te: a) asimilacion de la “e” de te a las “a” circunvecinas que habria dado
tamoachan; b) aparicion epentética del fonema “n” debido a la proximi-
dad de la “m” de tam y la “n” de chan, dando tamoanchan.

EL ORIGEN NAHUATL DE LA PALABRA: UNA PROPUESTA

Partiendo de la hipétesis de que el vocablo tamoanchan se sitda en el am-
bito lingtiistico ndhuatl y que no significa nada como tal, es probable que
formas derivadas en que aparece en los textos indigenas correspondientes
a la época del contacto con los espafioles sea el resultado de la evolucion
fonética de una palabra o de una expresion a lo largo de la historia. Es
importante sefialar que el estudio diacrénico de la forma verbal tamoanchan
que realizamos en este trabajo no busca establecer reglas de cambios siste-
maticos que atafen a la evolucion de la lengua nahuatl, sino que considera

43 Cédice telleriano-remensis, fol. 13r.
44 Cf. Lopez Austin, p. 87.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 81 29/06/15 20:03



82 PATRICK JOHANSSON K.

las modalidades morfolégicas de la “erosion” fonética de un sintagma
“petrificado” en una funcion apelativa. La funcién nominativa de dicho
sintagma hace que las reglas de su evolucion deban ser diferenciadas de las
que podrian haber presidido a la evolucién de la lengua como tal. En este
contexto, es probable que los cambios morfofonémicos del sintagma ori-
ginal hayan tendido a preservar la iconicidad del predicado gramatical en
el proceso de sustantivacion toponimica.

Del sintagma al paradigma

Como lo vimos anteriormente, los distintos contextos narrativos en los que
se integra Tamoanchan definen tanto el tenor semdntico del vocablo como
el origen matricial de todo cuanto entra en la dimension existencial, ya
sean seres humanos, naciones, animales o plantas. Ahora bien, conforme
a la dindmica de nominalizacion nahuatl, la secuencia sonora significante
correspondiente a este significado debe entrafnar, de una manera u otra,
esta semilla simbodlica; un isomorfismo entre el sonido y el sentido debe
reflejar el concepto en la palabra.*

Entre las numerosas funciones de comunicacion y de expresion que
atafien a la lengua, figura el poder nombrar los seres y las cosas, no sélo
para que estén presentes de manera referencial en el sistema lingiiistico,
sino también para que constituyan nexos conceptuales en la estructuracion
verbal del sentido. Ademds de la nominalizacion directa se observa en
ndhuatl una marcada tendencia a “reificar” complejos verbales mediante
una lexicalizacion nominal de sus partes constitutivas, tendencia que im-
plica a veces cambios morfofonémicos. Aducimos a continuacion algunos
ejemplos de lexicalizacion que puedan fundamentar la etimologia que pro-
ponemos para Tamoanchan.

De tonacayo (nuestro cuerpo) a tonacayotl (el alimento)

El cuerpo humano y el alimento se ven conceptualmente fundidos en la

palabra tonacayotl, lexicalizacion del sintagma posesivo tonacayo (nuestro

45 Cf. Langacker, p. 110.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 82 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 83

cuerpo, nuestra carne) al que se le afiadio el sufijo nominal -tl. El adjetivo
posesivo fo- desaparecié como tal para fundirse en el sustantivo tonaca-
yotl, el cual remite al sustento. El caracter polisintético de la lengua na-
huatl facilito estas fusiones entre categorias gramaticales que se permean
mutuamente.

Los hierénimos, los nombres divinos

Los nombres de algunos dioses son ejemplos de construccion gramatical
sustantivada. El calificativo Ipalnemoani que se le atribuye a Quetzalcoatl,
por ejemplo, se construy6 a partir de la locucion verbal ipal nemoa (se vive
gracias a €l) + la particula sustantivadora #i. Titlacahuan, uno de los mu-
chos nombres de Tezcatlipoca, significa de hecho “Nosotros somos sus
hombres” (Ti-itlacabuan).

Uno de los casos mas interesantes lo constituye sin duda el Sol en
gestacion en la version de la Leyenda de los Soles. En efecto, el nombre
Tonatiuh que se le dio entonces (nombre que habia correspondido a las
cuatro eras anteriores), se compone de un nucleo verbal tona (hay luz y/o
calor) + un sufijo de extroversion que indica un presente progresivo o un
futuro, -tiub. Literalmente, lo que se considera como un sustantivo, o un
nombre propio, es un sintagma verbal que significa “habra luz y/o calor”.
Al nombrar al astro rey como Tonatiuh, los antiguos nahuas fijaron en una
sustancia nominal la futurizacion eterna e inasible del tiempo.

Los toponimos

Los topénimos nahuas, como los de otras partes del mundo, representan
frecuentemente la lexicalizacion de complejos gramaticales de diversa in-
dole. Cuando estos lugares tienen un tenor mitico, la iconicidad sonora del
nombre puede resultar de suma importancia.

* Ximoayan (lugar [donde uno] se descarna).

® Quennonamican, probablemente originalmente Quenmonamiccan
(lugar [donde] de alguna manera se encuentran).

ECNahuatl 49_FINAL.indd 83 29/06/15 20:03



84 PATRICK JOHANSSON K.

® Quinehuayan (lugar de la partida), o quizds originalmente Quina-
mehuayan (lugar donde andan los venados).

Podriamos multiplicar los ejemplos a voluntad, pero los que aducimos
bastan para ilustrar un fenémeno tipico de lexicalizacion de sintagmas
gramaticales que buscan nombrar sin que se pierdan en el nombre los
atributos esenciales de lo que se conceptualiza.

El sintagma original tonemoachan

Si consideramos el caricter matricial, textual y contextualmente generado
por los relatos que lo entrafian, Tamoanchan podria originarse en la frase
tonemoachan, literalmente “nuestra casa donde se existe”. La construccion
es gramaticalmente arquetipica de la integracion polisintética de modifica-
dores adjetivales o verbales en un sintagma. La proposicion que dio origen
a la palabra segun la hipotesis que emitimos aqui, contiene los elementos

siguientes:

® Tochan (nuestra casa). Con el caracter matricial que constituye la
casa en el mundo precolombino y la implicacion del indigena me-
diante el adjetivo posesivo -to.

® Nemoa (se existe). En términos semanticos nemi (existir) se distin-
gue de yolia (vivir) y expresa la manifestacion de todo cuanto ad-
viene a la existencia. El verbo impersonal nemoa se integraria de
manera gramaticalmente prototipica en la lengua nahuatl entre el
adjetivo posesivo to- (nuestra) y el objeto poseido -chan (casa)
como tonemoachan.

La “erosion” fonética de la palabra

¢Coémo tonemoachan puede haberse transformado en Tamoanchan a lo
largo de la historia? Primero por la repeticion continua del sintagma que
hizo que su forma global sufriera cambios que remiten a la regla universal
del menor esfuerzo. En efecto, si la construccion gramatical tonemoachan,
utilizada por los hablantes en contextos expresivos normales no implico

ECNahuatl 49_FINAL.indd 84 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 85

cambio alguno, cuando se utiliz6 de manera nominal para referir un con-
cepto religioso especifico, la iteracion de su empleo hizo que se transfor-
mara en funcion de los determinismos de economia enunciativa antes
mencionados y de su simbolismo propio. De tonemoachan a Tamoanchan
la evolucion etimoldgica podria haberse efectuado como sigue:

1) Una sincopa redujo primero tonemoachan a ton’moanchan. La
sincopa es de hecho un fenémeno muy comun en la evolucion del nahuatl.
Prueba de ello son los ejemplos siguientes de formas que coexisten: otinui-
cac por otimohuicac (viniste); ocuicac por oquibuicac (trajo), etcétera. En
lo que concierne a los sustantivos, y mas aun a los nombres propios, Ja-
cinto de la Serna emite la hip6tesis que el nombre del mes nahuatl ate-
mogztli vendria del sintagma ateomomoztli: “el décimo quinto mes se
llamaba atemoztli que quiere decir era de los Dioses del agua como syn-
copa de ateomomoztli” .*°

2) De la forma sincopada ton’moachan se efectudé una metatesis de la
“n”, la cual pasé después de la “a” para dar tomoanchan. La metatesis es
asimismo un cambio morfofonémico frecuente en nahuatl. Entre las formas
que coexisten y que manifiestan este proceso de cambio se pueden citar:
tecubtli y teuctli; xochitl y xochtli; tepamitl y tepantli; Motecubzoma,
Moteuczoma y Moctezuma, etcétera.

3) La palabra sufrié probablemente después la asimilacion de su pri-
mera vocal a la “a” fonéticamente predominante. De tomoanchan se paso
a tamoanchan. La asimilacion, asi como la disimilacion vocalicas son cam-
bios morfofonémicos que tienden a reducir la aparente inestabilidad de una
forma verbal para un grupo humano determinado. En la region de Cuetza-
lan, hoy dia, el fonema “e” proximo a una “a” acentuada tendio, en cier-
tas palabras, a asimilarse a esta ultima. Por ejemplo: nalbuayot por
nelbuayot (raiz); tachalot por techalot (ardilla).*” En la ciudad de México,
el toponimo Hueyamilpa (Gran tierra de riego) se volvid, por la misma
tendencia asimilativa, Huayamilpa.

Si la palabra Tamoanchan tiene un origen nahuatl, podria provenir del
sintagma verbal tonemoachan.

46 De la Serna, en El Alma encantada, p. 325.
47 En la variante ndhuatl de la region de Cuetzalan, el sufijo absoluto -t/ es t.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 85 29/06/15 20:03



86 PATRICK JOHANSSON K.

EL ORIGEN HUASTECO DEL NOMBRE: UNA PROPUESTA

Si conferimos al relato contenido en el libro X del Cédice florentino un
valor histérico-geografico, los mexicas, como ya lo vimos, estuvieron
un tiempo en Tamoanchan antes de proseguir con su migracion hacia lo
que fuera México-Tenochtitlan. En este contexto narrativo, Tamoanchan
estaria situado en la Huasteca, por lo que el nombre podria tener un origen
téenek y no nahuatl, o ser un hibrido téenek/nahuatl. La referencia comtn
a la Huasteca como Xochitlalpan Tonacatlalpan (el lugar de las flores,
lugar de nuestro sustento), refuerza esta idea. La primera silaba del voca-
blo Tam- corresponde a un locativo en lengua téenek y la encontramos en
muchos toponimos de la Huasteca: Tampico, Tamiyahua, Tamtok, Ta-
muin, Tampatel, etcétera.

El lugar de la travesia

Antes de considerar los aspectos lingiiisticos de la palabra tamoanchan que
sugieren su origen téenek, conviene examinar los referentes mitico-histo-
ricos que podrian haber determinado el tenor semantico de la palabra. En
efecto, los topénimos ademads de aludir a aspectos geofisicos de un lugar
remiten a veces a acontecimientos relevantes de la historia de un pueblo. En
el caso aqui aducido, y en funcién de los textos que relatan el paso por la
Huasteca de los pueblos que habian desembarcado en Panotla,*® este hecho
relevante podria haber determinado el semantismo toponimico de Tamoan-
chan en un momento en que, segtn se desprende del relato de los ancianos,
la historia de los huastecos y la de los mexicas convergian. Dos aconteci-
mientos destacan en el relato: la llegada a las playas del norte (Mictlampa
atenco) subsecuentemente referida en nahuatl como Panoayan (lugar de la
travesia), y la separacién en Tamoanchan de los pueblos que conformaban
este pequenio mundo (cemanahuatontli), que habian desembarcado.

La travesia, panoayan, ya sea del mar, de un lago o de un rio, tiene en
el ambito mitoldgico un valor actancial de suma importancia. Expresa la
salida de un lugar de origen y, en términos generales, el paso de la poten-

48 Supra, p. 72.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 86 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 87

cialidad a la manifestacion. En lo que concierne a la mitologia nahuatl,
podemos mencionar la salida de Aztlan.*” En la zona maya quiché (de
donde procedieron probablemente los huastecos), los migrantes, al des-
pedirse de Tulan, “pasaron por el mar y se dividieron la aguas y pasaron
por encima de una piedras”.’° La travesia del agua por Quetzalcoatl en
Tepanoayan es asimismo una etapa esencial en su recorrido hacia Tlillan
Tlapallan.

Ahora bien, una costumbre que tenian los mexicas, y probablemente
los pueblos nahuas, era traducir los nombres de lugar de los pueblos que
conquistaban al nahuatl. La toponimia de México es una prueba fehacien-
te de ello. Segun este principio, en el caso aqui considerado, tepanoayan
podria ser la traducciéon al ndhuatl de una palabra téenek que expresara
lo mismo.

Tam huat’anchal (lugar de la travesia)

La palabra téenek correspondiente a Panoayan es Tam-huat’anchal (lugar
de la travesia) (vadeando). Ademds de haber sido traducida al nihuatl,
como panoayan, esta locucion huasteca podria haber co-existido con la
traduccion y determinado el vocablo tamoanchan.

La evolucion diacrénica de la expresion original y la erosion fonética
debida quizds a una pronunciacion aproximada de la voz téenek por los
nahuas es dificil de definir. Tam se habria mantenido igual. Huat’anchal,
de alguna manera, podria haber sido pronunciado huanchan por indivi-
duos nahuas no avezados en la lengua téenek.

Si consideramos que los toponimos Cuauhnahuac y Huitzilopochco
fueron pronunciados Cuernavaca y Churubusco por los espafoles, la de-
rivacion fonética mencionada resulta plausible.

TAMOANCHAN: UNA IMAGEN ACUSTICA

La iconicidad de la palabra nahuatl que designa un dios o un lugar mitico
sigue en esto una tendencia particular de la religiosidad indigena, la cual

49 Cf. Johansson, 2004, p. 335-340.
50 Popol Vuh, antiguas historias de los indios quichés de Guatemala, p. 119.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 87 29/06/15 20:03



88 PATRICK JOHANSSON K.

considera la materialidad sensible de un significante como un objeto de
culto. La imagen de una deidad, por ejemplo, ademas de referirla como
abstraccion, constituye una materialidad sensible que se venera por si mis-
ma. No es un eikon (icono), una simple herramienta representativa que
permite aprehender una supuesta realidad exterior, la divinidad, sino un
eidolon (idolo), materialidad visual, sonora, tactil, gustativa u olfativa que
coincide con lo que se quiere representar. En el eidolon, el significante
material y su referente abstracto se funden a tal grado que podemos afir-
mar que, en el caso aqui considerado, la materialidad sonora tamoanchan
era tanto objeto de culto como el lugar real o imaginario que simbolizaba.

La iconicidad sonora de la palabra Tamoanchan

La erosion fonética de los sintagmas verbales Temoa tochan, temoa chan,
tonemoachan o Tam huat’ anchal, a través del tiempo, los despojo de su
sentido gramaticalmente estructurado para dejar una secuencia sonora
tamoanchan con poder nominativo, si bien sin sentido directamente apre-
hensible (excepto la ultima silaba -chan, la cual remite a “casa”). Ahora
bien, si fueron sin duda las constantes repeticiones del nombre en contex-
tos mitico-rituales las que provocaron la erosion fonética de un sintagma
originalmente m4s explicitamente referencial que nominal, los determinis-
mos religiosos de invocacion asi como la iconicidad propia del eidolon
verbal, deben haber orientado su evolucion hacia una sonoridad mas “pre-
nante”, mds evocadora, de lo que representaba o “encarnaba”: el origen.”!

El poder fecundante de la palabra, y mas generalmente del sonido, esta
manifiesto en la cultura nahuatl. La creacion del hombre, como ya lo se-
nalamos, se realiza cuando el sonido, producido por el soplo de Quetzal-
cbatl en su caracol, penetra, en el sentido sexual de la palabra, en el oido
de Mictlantecuhtli. Ahora bien, si el sonido fecunda, la palabra esculpida
en la materia sonora puede tener un poder aun mas fecundante por los
gérmenes semanticos que entrafia, o las formas prefiantes que puede reves-

tir el sonido puro. Ademas del significado propio que tiene una palabra

51 Recordemos que la etimologia de “origen” es precisamente “lo que sale de (o se gesta en)
la boca” (os, oris).

ECNahuatl 49_FINAL.indd 88 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 89

como la que aqui se analiza, los campos semdnticos de palabras fonéti-
camente afines pueden provocar efectos paronomadsticos y afinidades
sonoras que pueden ayudar a estabilizar su evolucion en una forma ver-
bal estable que sintetice, que cristalice, la idea mitologicamente difusa del
origen, la cual, al ser pronunciada o cantada, pueda hacerlo presentir de
manera visceral.

Afinidades semdntico-sonoras con otras palabras

En un mundo donde la analogia y la semejanza son elementos determinan-
tes en la construccion del sentido, la homofonia entre las palabras y los
efectos paronomadsticos que se producen en los textos rara vez son coinci-
dencias. Ahora bien, encontramos en la continuidad sonora [tamoanchan]
aqui analizada elementos fonéticos que remiten a otras palabras cuyo sen-
tido podria haber contribuido a fijar dicha apelacion en el estado en el que
se encontraba a principios del siglo XVI.

Ademas del predicado verbal tonemoachan (nuestra casa donde se
existe), que permanece en el palimpsesto de la palabra, es posible, por no
decir probable, que temoachan (la casa donde se baja o la casa que se
busca)’? haya ayudado a determinar el estatuto sonoro del concepto. Asi-
mismo, el fonema a-, que recuerda inconfundiblemente al agua a(zl), esta
omnipresente en la palabra. El principio semantico-sonoro seria el mismo
en este caso que el que se manifiesta cuando el quiampero busca atraer la
lluvia produciendo, con un bastén lleno de semillas, el ruido cristalino del
agua. Por otra parte, las tres silabas de las que se compone el vocablo son
nasales: tam-oan-chan. Ahora bien, en contextos culturales chamanicos,
la nasalizacion de ciertas vocales corresponde a una voz de ultratumba.’
La sonoridad de tamoanchan podria evocar, consciente o inconscientemen-
te, el mundo de la muerte fecunda en el que se encuentra el espacio-tiempo
al que corresponde.

52 Temoa, puede ser temoa (bajar) o el impersonal de temo (buscar).
53 Cf. Johansson, “Miccacuicatl: cantos mortuorios nahuas prehispanicos. Textos y con-
textos” en Estudios de Cultura Ndhuatl, 48, p. 13.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 89 29/06/15 20:03



90 PATRICK JOHANSSON K.

¢Tres silabas o una palabra?

Al buscar expresar el ser mismo de lo que se evoca en un sonido, la palabra
tamoanchan debe haber sido el eco de un sentido quizds no plenamente
conceptuado, todavia difuso pero no por eso menos significativo. La vi-
bracion sonora, la acentuacion, los fonemas [t], [m] y [ch] con que inicia
cada silaba, la nasal “n” que puntta cada una de ellas, asi como el ritmo
ternario que conforman la palabra debidamente pronunciada, podrian
haber tenido un valor especifico y haber constituido una especie de man-
tra.** El soplo creador de Quetzalcoatl: ebecatl, es decir, el aire, el viento,
el espiritu, habria estado presente en una palabra que energetizaba el cos-
mos, divinizaba al ser que la pronunciaba. En este caso, las partes se ha-
brian impuesto fonéticamente al todo, la imagen sonora generada por las
tres silabas permitiendo asimismo una aprehension cognitivo/afectiva del
origen sin que éstas tuvieran un valor semantico propio, estableciendo
asimismo una verdadera teologia del sonido.

Espacio-tiempo mitoldgico con cardcter matricial en que se gesta la
vida, o lugar de separacion donde se pudo haber definido, i illo tempore,
el rumbo existencial de los mexicas, tamoanchan es también una palabra
(camactli) cuya opacidad sonora significante podria haber sido objeto de
culto y haber sido considerada como un idolo en el sentido iconologico
que conferimos al término; es decir, un verdadero templo verbal.

Partiendo de la hipétesis de que la palabra se sitia en un ambito lin-
glistico nahuatl, tamoanchan podria haberse originado en el término ze-
moanchan o haber constituido la culminacion evolutiva de tonemoachan.
La “desgramaticalizacion” progresiva de la frase y su transformacion pau-
latina en un nombre propio se habria realizado en funcién de parametros
fonéticos, ritmicos, semanticos, mitologicos y mas generalmente cognitivo-
afectivos, que tendieron a “encarnar” el origen en una palabra.

Ahora bien, si la palabra tiene un origen téenek (tam huat’anchal), su
remision etimologica a la travesia, y a la subsecuente separacion de los
aztecas/mexicas en este lugar de la Huasteca, podrian haber sido sus refe-

54 En sanscrito, silaba o frase dotada con un poder espiritual.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 90 29/06/15 20:03



TAMOANCHAN: UNA IMAGEN VERBAL DEL ORIGEN 91

rentes. Es posible, en este caso, que su significado haya sido olvidado en
aras de un significante que se volviera entonces relativamente arbitrario.

En ambos casos, el solo hecho de pronunciar esta palabra permitia
probablemente a los miembros habilitados de la colectividad, internarse
espiritualmente en los arcanos psiquicos donde se organiza culturalmente
la vida.

BIBLIOGRAFIA

Avalon, A. La puissance du serpent, Lyon, 1959.

Cantares mexicanos (Ms. en nahuatl), manuscrito de la Biblioteca Nacional de
Meéxico, México, 1994.

Cantares mexicanos, ed. de Miguel Leén-Portilla, México, Universidad Nacio-
nal Auténoma de México, 2011.

Cddice Borgia, comentarios de Eduard Seler, copia facsimilar, 3 v., México,
Fondo de Cultura Econdémica, 1980.

Codice florentino (testimonios de los informantes de Sahaguin), facsimile ela-
borado por el Gobierno de la Republica Mexicana, México, Giunte Bar-
bera, 1979.

Codice magliabechiano, facsimile, Graz-Austria, Akademische Druck und Ver-
lagsanstalt. 1970.

Codice telleriano-remensis, comentado por Eloise Quifiones Keber, Austin,
University of Texas Press, 1995.

Chevalier, Jean, y Alain Gheerbrant, Dictionnaire des Symboles, Paris, Editions
Robert Laffont, 1982.

Florentine Codex, 12 v., by Arthur J. O. Anderson and Charles E. Dibble,
Santa Fe, New Mexico, The School of American Research and The Uni-
versity of Utah, Monographs of The School of American Research, 1970.

Garibay K., Angel Maria, Veinte himnos sacros de los nabuas, México, Uni-
versidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Historia, 1958.

, Poesia nahuatl, tomo I, México, Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico, 1993.

Geeraertsen, “Grammaire cognitive et lexicale”, en Sémantique cognitive,
Communications, Paris, De. Du Seuil, 1983.

Johansson, Patrick, “Cantos mortuorios nahuas prehispanicos. Textos y con-
textos”, Estudios de Cultura Ndhuatl, Universidad Nacional Auténoma
de México, México, 2014, 48, p. 7- 88.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 91 29/06/15 20:03



92 PATRICK JOHANSSON K.

, La palabra, la imagen, y el manuscrito. Lecturas indigenas de un
texto pictdrico en el siglo XVI, México, Universidad Nacional Auténoma
de México, Instituto de Investigaciones Historicas, 2004, 480 p.

, “La fecundacion del hombre en el Mictlan y el origen de la vida
breve”, Estudios de Cultura Ndhuatl, Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico, 1997, 27, p. 68-88.

, “La imagen del huasteco en el espejo de la cultura nahuatl prehispa-
nica”, Estudios de Cultura Ndhuatl, Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico, 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133.

, “La imagen del ruido y el ruido de la imagen en la pintura mural de
Tamuin”, en La pintura mural de Rio Tamuin, Universidad Nacional Au-
tonoma de México, Instituto de Investigaciones Estéticas (en prensa).

Langacker, Concept, image and symbol. The cognitive basis of grammar, New
York, Berlin, 1990.

Lehmann, Walter und Gerd Kutscher, Die Geschichte der Konigreiche von
Culbuacan und Mexico, Berlin, Verlag W. Kohlhammer, 1974.

Leén-Portilla, Miguel, La filosofia ndbuatl, México Universidad Nacional Au-
tonoma de México, 1979.

Lopez Austin, Alfredo, Tamoanchan y Tlalocan, Fondo de Cultura Econémica,
México, 1994.

Muioz Camargo, Diego, Descripcion de la Ciudad y Provincia de Tlaxcala,
ed. facs. del manuscrito de Glasgow, México, Universidad Nacional Au-
ténoma de México, Instituto de Investigaciones Filologicas, 1981.

Primeros memoriales por fray Bernardino de Sabhagin, Norman, Oklahoma,
University of Oklahoma Press, 1993.

Popol Wub, antiguas historias de los indios quichés de Guatemala, edicion de
Albertina Saravia, México, Porrua, 1997.

Serna, Jacinto de la, El alma encantada, presentacion de Fernando Benitez,
México, Fondo de Cultura Econémica, 1987.

ECNahuatl 49_FINAL.indd 92 29/06/15 20:03



