
estudios de cultura náhuatl 48, julio-diciembre de 2014, p. 213-233

yolotl gonzález torres

resumen

palabras clave

abstract

keywords

La adivinación por medio del maíz

Divination by means of maize

Doctora en Antropología por la Universidad Nacio-
nal Autónoma de México. Actualmente pertenece a 
la Dirección de Etnología y Antropología Social del 
inah. Entre sus principales publicaciones se encuen-
tran: Culto a los astros entre los mexicas; El sacrificio 
humano entre los mexicas; Diccionario de mitología 
y religión mesoamericana y Danza tu palabra... La 
danza de los concheros.

Todos los pueblos del mundo han intentado, a través 
de diversas técnicas que pueden calificarse de 
mágicas, predecir el futuro, averiguar la causa de los 
infortunios o enfermedades, así como localizar a 
personas u objetos perdidos. Las técnicas empleadas 
son numerosas, sin embargo, en este trabajo, nos 
enfocaremos en la adivinación mediante el uso de 
semillas de zea mays en Mesoamérica, particularmen-
te con el método de arrojarlas y decodificar las 
combinaciones que generan los granos una vez que se 
han esparcido.

maíz, adivinación, técnicas, semillas, pronóstico, 
ritual

All peoples of the world have tried, through various 
techniques which can be described as magical, predict 
the future, determine the cause of misfortunes or 
illness, as well as locate missing persons or objects. 
The techniques used are numerous, but, in this paper, 
we will review divination using zea mays seeds in 
Mesoamerica, particularly the method of throwing 
them and decoding combinations generated once the 
grains have been scattered.

corn, divination, techniques, seeds, forecast, ritual

ECNahuatl 48_3as.indd   213 22/01/15   02:18 p.m.



estudios de cultura náhuatl 48, julio-diciembre de 2014, p. 213-233

La adivinación por medio del maíz

Yolotl González Torres

Todos los pueblos del mundo han intentado, a través de diversas técnicas 
que pueden calificarse de mágicas, predecir el futuro, averiguar la causa de 
los infortunios o enfermedades, o localizar a personas u objetos perdidos. 
Las técnicas empleadas son numerosas, muchas de ellas han caído en des-
uso y otras más se practican aún en la actualidad: la astrología, la quiro-
mancia, el tarot, la interpretación de los sueños, la invocación de espíritus, 
entre muchas otras.

Una de las más antiguas prácticas adivinatorias de que se tenga regis-
tro es el estudio de las entrañas de los animales sacrificados, utilizada 3 000 
años antes de Cristo en Mesopotamia. Su utilización se prolongó hasta los 
tiempos del Imperio Romano, en el que los arúspices hurgaban en las vís-
ceras animales para interpretar los designios de la fortuna con tal precisión 
que el senado romano consultaba a dichos intérpretes del porvenir antes 
de tomar decisiones. En China, por otra parte, alrededor del año 2000 a.C. 
ya se usaban los huesos planos de animales sacrificados que al arrojarse al 
fuego se craquelaban y producían formas que los adivinos interpretaban.

Para los fines de este trabajo estudiaremos la adivinación mediante el 
uso de semillas de zea mays, en particular con el método de arrojarlas y 
decodificar las combinaciones que generan los granos una vez que se han 
esparcido, lo cual, como veremos, no era una práctica exclusivamente 
mesoamericana. En realidad, este método de adivinación, que en cierto 
sentido puede denominarse boleomancia,1 se encuentra en una gran can-
tidad de culturas; el objeto arrojado varía pero en todos los casos se le 

1	Del griego bolé (arrojar).

ECNahuatl 48_3as.indd   214 22/01/15   02:18 p.m.



la adivinación por medio del maíz 215

confiere un significado a las formas que adoptan dichos objetos al caer 
sobre una superficie cualquiera o un receptáculo determinado, algunas 
veces decorado con elementos simbólicos relacionados con la mancia.

Aunque similares a los dados lanzados, estas artes carecen de un carác-
ter lúdico en tanto que exigen la intervención de una fuerza sobrenatural 
para escrutar el futuro; se asemejan más a las cartas del tarot, dado que se 
“tiran” en un patrón determinado para interpretar un resultado de acuerdo 
con la combinación simbólica de las partes que integran la “tirada”.

Entre los sakalavas del Oeste de Madagascar se puede encontrar un 
complejísimo sistema de adivinación llamado sikily, en el cual las combi-
naciones de unas 150 semillas del árbol Fany se utilizan para reconocer las 
causas de las enfermedades y el origen de maleficios y brujerías.

Otro método similar es el que utilizan los santeros, el llamado “darle 
coco al santo”,2 mediante el cual se parte un coco en cuatro partes, con-
servando la pulpa blanca dura y la cáscara café oscuro: la lectura se basa 
en la forma en que caigan los pedazos. El santero arroja las cáscaras de 
coco al suelo y antes de empezar a preguntar realiza un ritual dirigiéndose 
al orisha al que se inquiere. El mejor pronóstico se obtiene cuando las 
cuatro cáscaras salen blancas: paz y felicidad, si bien debe consultarse otra 
vez. La mejor respuesta corresponde a dos blancas y dos negras y la peor 
a cuatro negras (predice muerte y destrucción). En este último caso es 
necesario sacrificar un pollo a Eleguá y Changó.

Un poco más complejas, pero basadas en el mismo principio de arro-
jar objetos al azar, son las adivinaciones del I Ching en China, en la cual 
se arrojaban las varillas de un carrizo (con posterioridad se usaron en lugar 
de éstas tres monedas que se combinan con las predicciones de los 
hexagramas),3 y la yoruba de Ifá, esta última originada, al parecer, en la 
adivinación que los árabes trajeron de China, en la que se interpretan 

2	Migene González Wipples, Santería. African magic in Latin America, p. 99-102.
3	Los ocho trigramas son las posibles permutaciones de combinaciones de tres líneas com-

pletas ≡ y tres líneas separadas por una incisura ≡ ≡ . Al usarse tres líneas en lugar de 
seis, las combinaciones posibles son 64. A través de la forma en que caían las varillas o 
las monedas se formaba un trigrama o un hexagrama específico, cuyo significado se 
consultaba en el I Ching o Libro de los cambios.

ECNahuatl 48_3as.indd   215 22/01/15   02:18 p.m.



yolotl gonzález torres216

mediante un riguroso código los resultados de arrojar objetos simbólicos 
como las cáscaras de coco.

En Mesoamérica era fundamental –y en algunos lugares todavía lo es– la 
consulta del tonalpohualli, “libro de los destinos”, que dominaba toda la vida 
de los indígenas. Otras forma a las que se recurría eran la interpretación de 
la conducta de las aves, los insectos y otros animales, la observación de los 
astros y el fuego (en la actualidad se usan velas), la observación del agua en 
una vasija, los movimientos de agonía de las aves sacrificadas, los sueños o 
las visiones conseguidas con la ingestión de alucinógenos que inducían es-
tados alterados de conciencia. Con todo, la forma más común era la lectu-
ra de las semilla de maíz o de tz’ite (colorines) y “cristales” o cuarzos.

Es lógico que el maíz, alimento fundamental de los mesoamericanos 
y considerado un ente sagrado (que sólo los hombres del cuarto sol fueron 
dignos de comer) fuera estimado como un objeto propicio para adivinar 
cuestiones de salud y otros asuntos importantes.

De acuerdo con los mitos, la adivinación por medio de los granos de 
maíz se remonta a tiempos muy antiguos, en particular a la creación de la 
humanidad, después de que los dioses Tonacatecuhtli y Tonacacíhuatl crea-
ran a los cuatro Tezcatlipocas, por órdenes de Quetzalcóatl y Huitzilopoch
tli, quienes después de crear el fuego y “medio sol”:

Luego hicieron a un hombre y a una mujer: al hombre le dijeron Uxu-
muco y a ella, Cipactónal. Y mandáronles que labrasen la tierra, y a 
ella que hilase y tejiese. Y que de ellos nacerían los macehuales, y que 
no holgasen, sino que siempre trabajasen. Y a ella le dieron los dioses 
ciertos granos de maíz, para que con ellos curase y usase de adevinan-
zas y hechicerías y, ansí lo usan hoy en día facer las mujeres.4

Oxomoco y Cipactónal aparecen en varios de los códices que incluyen 
un tonamatl, como el Borbónico, el Tudela y el Magliabechi. Estos perso-
najes aparecen junto con Quetzalcóatl en su advocación de Ehécatl, ade-
más de una mujer embarazada que acude a consultar a los adivinos y, 
desde luego, los maíces por medio de los cuales se realiza la adivinación. 

4	Ángel María Garibay, Historia de los mexicanos por sus pinturas, p. 25.

ECNahuatl 48_3as.indd   216 22/01/15   02:18 p.m.



la adivinación por medio del maíz 217

En el Códice Tudela se dice que la persona sortílega echaba los granos con 
una tablilla que tenía en las manos y en el Magliabechi se describe la forma 
de echarlos con una concha. Por otra parte, en este último se menciona 
que “eran veinte granos de maíz”, mientras que en el Tudela eran: 

unos granos de maíz y frijoles, y que si los primeros al caer en medio un 
vacuo [vacío] a manera de campo, de tal modo que estuvieran alrededor, 
era señal que le iban a enterrar [al enfermo], si los granos de maíz se 
apartaban la mitad a una parte y la mitad a otra, para que pudiese ha-
cerse una raya derecha de por medio, sin tocar a ningún grano, era señal 
que la enfermedad se había apartado del enfermo y sanar.5

Además, José Tudela de la Orden6 hace notar que en el Códice Ma­
gliabechi: “no dice nada de la confesión que debía hacer la embarazada a 
la patera o sortílega, de si había tenido parte con otros hombres que no 
fuera su marido; lo que comprende casi todo el texto de nuestro códice” 
[Tudela].

Oxomoco y Cipactónal jugaron también un papel importante como 
adivinos en varios eventos en la cosmovisión mexica. El Códice Chimal­
popoca7 relata, de igual manera, cómo por medio de la adivinación con 
maíz supieron que “solamente Nanahuatl (el buboso) desgranaría a palos 
el Tonacatépetl […]”, en donde estaba escondido el maíz.

Motolinía alude a los hechiceros que adivinaban por medio del maíz 
para encontrar cosas perdidas o identificar la causa de las enfermedades: 
“echaban un puñado de maíz de lo más grueso que podían haber, e lanzá-
banlo siete u ocho veces como lanzaban los dados, y si algún grano que-
daba enhiesto, decían que era señal de muerte”.8 Asimismo: “Si a alguno 
se [le] perdía [cosa] o animal o ave, hacían ciertas hechicerías con unos 
maíces, y miraban en un lebrillo de agua, y dizque allí veían lo que el lo 

5	José Tudela de la Orden, Códice Tudela, p. 107.
6	Idem.
7	Códice Chimalpopoca, Anales de Cuauhtitlán y Leyenda de los soles, p. 121.
8	Fray Toribio de Benavente Motolinía, Libro de las cosas de la Nueva España y de los 

naturales de ella, p. 153.

ECNahuatl 48_3as.indd   217 22/01/15   02:18 p.m.



yolotl gonzález torres218

tenía, y la casa a do estaba, y si era cosa viva, allí les hacía entender si era 
muerta o viva”.9 Ponce de León señala lo siguiente: 

El adivino cortaba con los dientes la punta de los granos de maíz, siete 
según él, y los echaba en un recipiente de madera, de color verde azu-
lado, que previamente había llenado de agua; conjuraba el agua para 
que le descubriera el misterio, tapaba y destapaba el recipiente y veía , 
al final, el resultado, según la posición de los granos: si el maíz se había 
ido al fondo, el enfermo sanaría; si se encontraba en la superficie y no 
había ido completamente al fondo del recipiente el enfermo moriría.

9	Idem.

Oxomoco y Cipactónal. Códice borbónico, lámina 21

ECNahuatl 48_3as.indd   218 22/01/15   02:18 p.m.



la adivinación por medio del maíz 219

López Austin, en su trabajo Cuarenta clases de magos del mundo 
náhuatl, señala que entre los adivinos figura el tlachixqui (el que mira las 
cosas), quien precisamente se llama a sí mismo: “yo soy Oxomoco, yo soy 
el anciano, yo soy Cipactonal”. También menciona al tlaolxiniani, cuyo 
nombre significa “el que desbarata los granos de maíz” en referencia a su 
hacer tlaolli quitepehua (esparcir los granos de maíz).10

De la misma manera, se relata en los Anales de Cuauhtitlan (1945:1-2) 
que cuando salieron los chichimecas de Chicomóztoc en el año 1 acatl, la 
cuenta de los signos estaba a cargo de Oxomoco y Cipactónal: “ambos son 
muy viejos posteriormente también así se llamaron los que eran viejos y viejas”.

A continuación se describe cómo en los conjuros del siglo xvii se in-
voca a estos dos personajes para llevar a cabo la adivinación.

Según la Teogonía…, los que utilizaban este tipo de mancia se llama-
ban atlauhtlachixque, los cuales: “toman una jícara de agua, y puesta al 
fuego, echan dentro siete maíces y se ponen en oración por algún espacio, 
lo cual acabado dicen lo que se quiere saber de ellos”.11

En el Popul Vuh se cuenta que los ancianos Ixmucané e Ixpicayoc 
echaron la suerte del maíz y del tz’ite para saber el material con el que 
debían ser fabricados los nuevos hombres, para lo cual:

La adivina, la formadora, que se llamaba Chiracán Ixmucané.
Y comenzando la adivinación, dijeron así: ¡Juntaos, acoplaos! 

¡Hablad! Que os oigamos, decid, declarad conviene que se junte la 
madera y que sea labrada por el Creador y el Formador, y si éste [el 
hombre de madera] es el que nos ha de sustentar y alimentar cuando 
aclare, cuando amanezca!

Tú maíz; tú tz’ite; tú suerte; tú criatura; ¡uníos, ayuntáos!, les 
dijeron al maíz, al tz’ite, a la suerte, a la criatura. ¡Ven a sacrificar 
aquí, Corazón del Cielo; no castigues a Tepeu, Gucumatz”.12

10	Alfredo López Austin, “Cuarenta clases de magos del mundo náhuatl”, Estudios de Cul-
tura Náhuatl, 7, 1967, p. 101.

11	Ángel María Garibay, Teogonía e historia de los mexicanos, tres opúsculos del siglo xvi, 
1973, p. 132.

12	Popol vuh. Las antiguas historias del Quiché, p. 29.

ECNahuatl 48_3as.indd   219 22/01/15   02:18 p.m.



yolotl gonzález torres220

A continuación hicieron el calendario, otros dioses, los cielos, el agua 
y la tierra. Tedlock hace notar que las deidades Xpiacoc y Xmucane (sic), 
quienes son llamados en el Popol Vuh “cuidadores de los días” (ah quin 
en el manuscrito), igual que los adivinos contemporáneos, designan a sus 
semillas tanto por el nombre de las especies (tz’ite) como por la metáfora 
ixim (semillas de maíz), exactamente de la misma manera como lo hacen 
los adivinos momostecanos.13 Aun más, advierte que son esposo y esposa, 
lo que recuerda el ideal momostecano de que ambos miembros de una 
pareja deben ser adivinos. Señala asimismo que en uno de sus epítetos es 
ah raxa lac, ah raxa tzel “persona del plato azul verde, persona de la va-
sija azul verde”, lo cual sugiere al “plato” (lac) y la “taza” que es “lavada” 
para los novicios adivinadores momostecanos, por los chamanes de linaje. 
La concesión de Xpiacoc y Xmucacne con los ritos del linaje se confirma 
con la historia de sus dos hijos, quienes se convierten en los primeros an-
cestros patrilineales que deben ser venerados en el Popol Vuh.

Ruiz de Alarcón llama a este tipo de adivinación “sortilegio”, lo des-
cribe ampliamente y menciona que el adivino tomaba entre 19 y 25 granos 
(los que juzgaba más bellos) de una mazorca especialmente seleccionada, 
de tal manera que: 

Esta diferençia causa la que tienen en ponerlos sobre el lienço en que 
se echa la suerte; escogidos los dichos granos el tal sortilego, les corta 
los picos con los dientes, luego tiende delante de si un lienço doblado 
y bien estendido de manera que no haga arruga; luego pone sobre el 
una parte de los granos segun la cantidad que cogio.

El que escogió diez y nueve pone al lado derecho quatro granos 
muy parejos, la haz hazia arriba y las puntas hazia el lado izquierdo, 
pone otros tantos en el mismo orden y luego otros quatro sin orden 
en frente de si y queda con siete granos en la mano; otros ponen cada 
quatro en cada esquina y queda con nueve en la mano, que todos 
hazen veinte y cinco; otros ponen en cada esquina siete y arrojan dos 
enfrente sin orden y quedan con nueve en la mano, que todos hacen 
treinta y nueve.

13	Barbara Tedlock, Time in the Highland Maya, p. 85.

ECNahuatl 48_3as.indd   220 22/01/15   02:18 p.m.



la adivinación por medio del maíz 221

Pues sin detenernos en el numero que no haze al caso, llegando a 
la execusion el tal sortilego, en aviendo dispuesto los granos en el di-
cho lienço, comiença su embeleço con los que le restaron en la mano, 
meneandolos en ella y arrojandolos en el ayre y tornandolos a coger 
muchas vezes; y luego empieza la iniciaçion [sic] siguiente: 

[Invocación]
Ven en buen hora, preçioso varon siete culebras; venid tambien 

los cinco solares que todos mirais haçía un lado. Aora es tiempo que 
luego veamos la causa de la pena y afliccion deste, y esto no se ha de 
dilatar para mañana ni el dia siguiente sino que luego al punto lo 
hemos de ver y saber. Yo lo mando assi al poderoso [sic], el que soi la 
luz, el Anciano, el que tengo de ver en mi libro y en mi espejo encan-
tado, que mediçina le hará provecho o si se ba su camino.

Y al paso que va diçiendo la invocación, corre a toda priesa con 
la mano en que tiene los mayzes la plaça que tiene hecho con el lienço 
estendido, llebando la mano por la orilla del lienço sobre los maizes 
que puso en el, y la invocación va dirigida a los maízes y a los dedos 
de las manos, como atribuyendoles divinidad; dematando [sic] las 
palabras del conjuro, arroja el maiz que tenia en la mano en medio del 
lienzo, y segun caen los maizes juzga la suerte.

La regla que de ordinario tienen en juzgarla, es que si los maizes 
caen la faz hacia arriba, es buena la suerte, v. gr. sera buena las medi-
cina sobre que se consulta, o parecera la persona o cosa perdida que 
se busca, y al contrario si los maices caen la faz hacia abajo.14 

[…]Otros usan del sortilegio del maíz echandolo en el agua, preçe-
diendo los conjuros e invocaçiones casi de la misma manera que que-
da dicho arriba, excepto que conjuran el agua, como apercibiendola 
para que muestre y descubra lo que duda […]

Los que usan de este sortilegio hazen grandes ademanes al tiempo 
de la execuçión, preparandose como para un negoçio muy arduo: 
aliñandose lo mejor que pueden, ponen delante desa un vaso algo 

14	Hernando Ruiz de Alarcón (1988), Tratado de las supersticiones y costumbres gentílicas 
que hoy viven entre los indios naturales de esta Nueva España, p. 131.

ECNahuatl 48_3as.indd   221 22/01/15   02:18 p.m.



yolotl gonzález torres222

hondo de agua limpia y luego cogen los granos de maiz con la mano 
y con grande energia diçen el conjuro y al fin de el tiran los granos en 
el agua y con mucha presteça acuden a ver el suceso para juzgarle: 
tienen por dichoso aguero que el maiz baje todo a lo hondo del vaso, 
y al contrario, por desdichado, si sobrenada o queda entre dos aguas, y 
en esta conformidad lo juzgan.15

En el Perú virreinal también se encuentra este tipo de prácticas, rela-
cionadas con un particular ritual denominado socyac, cuya especialidad 
consiste en “[hacer] algunos montoncitos pequeños de granos de maíz sin 
contallo y después va quitando uno de una parte y otro de otra, y confor-
me quedan pares o nones, es buena o mala suerte […]”.16 

En la actualidad17 hay varios grupos indígenas que practican este tipo 
de adivinación entre ellos nahuas, huastecos, mazatecos, tzotziles, tlapane-
cos, purépechas, a los que podrían agregarse mixes, zapotecos y yucatecos.18

Los métodos más sencillos son los que menciona Oettinger entre los 
tlapanecos de Guerrero, quienes colocan 60 granos de maíz en el suelo, 
sobre los que se realiza la señal de la cruz; a continuación dividen el mon-
tón en dos o cuatro con la mano derecha para después contarlos de dos 
en dos, “si los montones son de granos impares, quedando un solo grano 
en cada montón, la respuesta es afirmativa, si los montones son de granos 
pares y no queda ningún grano en los montones la respuesta es negativa”.19 

En Yucatán, Gubler20 consignó que entre los múltiples métodos de 
adivinación se encuentra el del maíz, buscando el número de granos que 
después de la cocción han quedado enteros o no se han quebrado.

15	Ibid. p.132.
16	José de Arriaga, Extirpación de la idolatría del Piru, Lima, Gerónimo de Contreras Im-

presor, 1621, p. 18-19.
17	La frase “en la actualidad” se refiere a reportes etnográficos desde finales del decenio de 

1930. Es posible que en algunos de estos grupos ya no se practique o que haya varios 
otros lugares que no se hayan registrado. 

18	Enrique Eroza Solana, “Tres procedimientos diagnósticos de la medicina tradicional in-
dígena”,  Alteridades, 121, México, 1996, p. 21.

19	Marion Jr. Otteinger, “Dos métodos de adivinación tlapaneca: medir el hueso y echar los 
granos de maíz”, Anales de Antropología, v. XVI, 1979, p. 231.

20	Ruth Gubler, “El papel del curandero y la medicina tradicional en Yucatán”, Alteridades, 
v. 6, núm. 12, 2011, p. 11-18.

ECNahuatl 48_3as.indd   222 22/01/15   02:18 p.m.



la adivinación por medio del maíz 223

Los métodos de adivinación de los nahuas de la Huasteca estudiados 
por Gómez Martínez21y Sandstrom22 son similares. En el primero se deno-
mina al adivino tlaxchiquetl (adivino, vidente) y él se encarga de leer las 
noticias que envían los seres sobrenaturales a través de la adivinación, al 
igual que en la época prehispánica (véase antes); además, “descifra el por-
venir de las personas, encuentra causas de padecimientos, ayuda a localizar 
objetos perdidos o bien proporciona informes de los familiares que viven 
lejos. El método más usado en la adivinación es a través de granos de maíz, 
llamado en náhuatl tlachixcahuilli”. La adivinación se puede llevar a cabo 
en la casa del adivino o la del paciente; el primero enciende una vela en 
el altar, sahúma y reza y, al concluir el rezo, toma los granos en su puño 
derecho, los pasa sobre el humo del copal, los dirige a los cuatro rumbos 
del universo y después le pide al cliente que les exhale su aliento. “Des-
pués de que el tlachixquetl ha rezado, suelta los granos contenidos en su 
puño y los deja caer sobre una cajita llamada cuartillo donde están colo-
cados otros objetos como cuarzos, monedas y figurillas arqueológicas. La 
lectura se hace conforme la posición que adquieren las semillas en la caída 
y la asociación con los objetos mencionado”.23

Entre los nahuas de Amatlán también se coloca el cuartillo sobre la 
tela blanca y se utilizan junto con el maíz “montones de monedas, cristales 
y cualquier otro pequeño objeto que cree que tiene una asociación sagra-
da”. Se menciona lo siguiente:

Una chamana coloca dos pequeñas hachas de cobre, probablemente 
de origen prehispánico, que dijo habían dejado caer los pequeños 
duendes del agua. Otro usa una pequeña cabecita prehispánica tallada 
en piedra verde. Y después de colocar estos objetos a lo largo del bor-
de del hacha, el chamán escoge cuatro granos de maíz y los sostiene 
sobre el humo del incensario. Después canta pidiendo a los espíritus 

21	Arturo Gómez Martínez, Tlaneltokilli. La espiritualidad de los nahuas chicontepecanos, 
p. 98-100.

22	Alan R. Sandstrom, Corn is our blood. Culture and ethic identity in a contemporany 
Aztec indian village, p. 235-237.

23	Ibid., p. 100.

ECNahuatl 48_3as.indd   223 22/01/15   02:18 p.m.



yolotl gonzález torres224

de la montaña sagrada que lo guíen. Después arroja los granos en la 
tela e interpreta en donde caen.24

En un informe mecanografiado, Pedro Manuel, empleado mazateco 
del INI, describe una adivinación a través del maíz que tuvo oportunidad 
de presenciar entre los mazatecos de Soyaltepec, en la que el “brujo” lla-
mado t’éej:

dando principió a poner en el suelo un costal con una sábana doblada 
encima del costal, trajo un puño con 22 granos de maíz, aclaró que 
ese maíz era preparado previamente, que lo sacan de una mazorca que 
tenga precisamente doce carreras de maíz, a diez carreras le sacan dos 
granos y a dos carreras le sacan un grano a cada una. Hace movimien-
tos como que está ventiando los granos con las dos manos, tira los 
granos: consistía en la forma en que cayera sobre la sábana doblada, 
por ejemplo si cae un grano parado y el otro está con la punta hacia 
donde sale el sol, quiere decir que el enfermo sanará, que el grano que 
apunta hacia donde sale el sol es el que da esperanza, siendo uno o 
varios, pero que el corazón de dichos maíces esté hacia arriba, si uno 
o dos granos caen de canto quiere decir que el enfermo seguirá malo; 
cuando un grano se le arriman y se enciman otros granos con el cora-
zón de estos hacia abajo quiere decir que se agravará el enfermo, que 
seguirá atacado por la enfermedad; cuando un grano queda en medio 
y rodeado por varios quiere decir que si no lo curan pronto morirá 
pronto. Cuando el paciente se enfermó de inmediato, es decir enfer-
medad repentina dicen que es espanto y el maíz indica qué clase de 
espanto, si cayó de alguna bestia, de algún árbol, se cayó en el río, en 
el pozo, se espantó de un perro, de una culebra, todo eso lo indica por 
la posición de los granos de maíz, empiezan a escoger y a apartar los 
granos regados en la sábana y con unos pocos que quedan sobre la 
sábana dicen que fue lo que espantó al enfermo, después lo recogen y 
lo vuelven a tirar (los granos) sobre la sábana, pero para esto nombran 
todos los lugares, por ejemplo, Soyaltepec. . . Paso de Vigas, Boca de 

24	Ibid. p. 235-236.

ECNahuatl 48_3as.indd   224 22/01/15   02:18 p.m.



la adivinación por medio del maíz 225

Tilpan, Cerro Tepezcuintle, Cerro Quemado, Cerro Central, Cerro 
Camarón, Arroyo Luna, Arroyo Tilpan, Arroyo Pescadito, Río Tonto, 
Río Cosolapa, Boca de Cosolapa, Piedra del Encanto (que está a un 
lado de Paso Nacional, hacia arriba), Piedra de Amolar, San Martín, 
Arroyo Zontle, Chichicazapa, Arroyo de Enmedio, Loma Colorada, 
Temazcal (porque enfrente existe una cueva donde cuentan que había 
una campana y se oye cada ano el día de San Juan y que se oye tam-
bién una jarana que toca muy bonito), también nombra muchos otros 
lugares con el objeto de encontrar el lugar donde se haya enfermado 
de espanto el paciente, donde se haya espantado […].25 

De manera adicional, se indica que antes de empezar a nombrar los 
lugares y pasos se bendice el maíz:

En Nombre de Dios padre, del Espíritu Santo, formando la cruz 
con los dedos y haciendo ademanes de izquierda a derecha dicen: 
“Señor San Pedro, Señor San Pablo, Señor San Rafael, Señor San 
Miguel, Señor San Juan, Señor San Sebastián, Señor San Isidro, 
Santa Roma, Señor Santuario, a esterior encomienda que sane el 
paciente diciendo, Virgen del Carmen, Virgen de Guadalupe, Virgen 
del Patriarca, Virgen de Catemaco, y a todos los santos y las vírge-
nes, ya que nombró todo esto encomie nombra al mismo tiempo; 
después lo vuelve a regar sobre la sábana, nombra, los santos y las 
vírgenes, principalmente, bendiciendo con los dedos en forma de cruz 
manes de izquierda a derecha, ya tira de recoger algunos granos de 
maíz, según ha el maíz le indica el remedio que para sanar de la en-
fermedad que tenga pueda curar el o de lo contrario lo manda que le 
dé medicinas de patente.26 

La descripción de la adivinación por medio del maíz entre los zina-
cantecos consignada por Vogt27 es más completa y compleja, dado que el 

25	Pedro Manuel, Texto mecanografiado de Pedro Manuel, sin foja, sin año.
26	Idem.
27	Evon Z. Vogt, Ofrendas para los dioses. Análisis simbólico de rituales zinantecos, 

p. 119.

ECNahuatl 48_3as.indd   225 22/01/15   02:18 p.m.



yolotl gonzález torres226

mismo investigador señala que contiene el conjunto más grande de episo-
dios ejecutados por un chamán zinacanteco, formando parte del ritual 
llamado muk’ta (gran visión), una ceremonia curativa que se inicia con la 
adivinación por medio del pulso, en el caso descrito por este investigador; 
se trata de adivinar la causa de la enfermedad que fue contraída porque el 
nahual del paciente fue sacado de su corral y vagaba indefenso por el bos-
que. De acuerdo con los episodios rituales descritos, es en el décimo sexto 
episodio en que se llama al chulel: 

Si se ha diagnosticado que el paciente sufre de Xi’el (“susto” que pro-
voca pérdida del alma, junto con el problema de la falta del nagual), 
en este punto se añade a la secuencia el ritual de “llamado del alma” 
(Lok’Ezel Ta Balamil, literalmente “extracción de la tierra”).

Primero, el chamán realiza la adivinación con maíz (Zat ‘Ixim), 
para determinar cuántas partes del Chulel se han perdido en dife-
rentes lugares de la Tierra. Pide un tecomate medio lleno de agua, 
le agrega sal de Ixtapa y lo agita vigorosamente. Luego pide cuatro 
elotes de maíz de los altos (nunca se usa maíz de tierra caliente para 
la adivinación) –blanco, rojo, amarillo y negro– que han estado 
sobre la mesa en una calabaza grande. Con el pulgar izquierdo 
desprenden cuidadosamente trece granos del elote blanco, que caen 
en su mano derecha. Sopla sobre su puño derecho y deja caer sua-
vemente los granos en el agua salada. Luego repite el proceso con 
los tres elotes restantes, agita suavemente el tecomate y mira dentro 
de éste con ayuda de una antorcha de ocote o una lámpara para 
observar el comportamiento de los cincuenta y dos granos de maíz. 
Los granos cuya “boca” (la parte por la que se une al elote) apunta 
hacia arriba indican pérdida del alma; los “sentados” (descansando 
en el fondo) indican partes del alma que aún se hallan seguras en el 
cuerpo del paciente. Algunos chamanes dicen que los granos flotan-
tes indican pérdida del alma en un río o manantial. La cuenta es en 
el mejor de los casos ambigua porque la luz es escasa, todos –inclu-
yendo al chamán– se hallan en avanzado estado de ebriedad, y hay 
cincuenta y dos granos para transmitir información sobre trece par-
tes del alma. Pero el chamán resuelve esas ambigüedades anuncian-

ECNahuatl 48_3as.indd   226 22/01/15   02:18 p.m.



la adivinación por medio del maíz 227

do, por ejemplo, que se han perdido seis partes del alma en distintos 
lugares.

Parte del agua salada de la adivinación se vierte en un tecomate 
pequeño (Tzu); la cantidad exacta para convertir la calabaza en silba-
to. Los cincuenta y dos granos de maíz se colocan en otro Tzu, agre-
gándoseles el resto del agua salada. Estos tecomates se llaman Ik’Ob 
Bail Tzu (“tecomates llamadores”). El chamán, llevando el tecomate 
con los granos de maíz y acompañado por un Mayol que lleva el sil-
bato, sale al patio y se dirige hacia la cruz de la casa para iniciar el 
llamado del alma. Reza ante la cruz, rogando a los dioses ancestrales 
que envíen a sus seis ayudantes a llamar al alma de donde se encuentre 
perdida, y pidiendo al Señor de la Tierra que ponga en libertad al alma 
puesto que no ha “robado” nada. Después se dirige al alma perdida, 
diciendo, en el caso de un paciente llamado Juan:

Ahora ven, Juan,
ven de donde has estado en la Tierra, 
de donde estabas sólo sentado, 
de donde estabas sólo acurrucado,
de donde estabas asustado,
de donde estabas afligido,
tus pies estaban asustados, 
tus manos estaban asustadas.
Cerca de ti,
delante de ti,
el divino ciclo,
la divina Tierra;
el divino Padre te acompaña, 
la divina Madre te acompaña,
los seis divinos mayores,
los seis divinos ayudantes,
seis divinos pies,
seis divinas manos.
Ahora ven, Juan,
no sólo puedes estar allí echado boca abajo, 

ECNahuatl 48_3as.indd   227 22/01/15   02:18 p.m.



yolotl gonzález torres228

no sólo puedes estar allí 
echado de lado,
la medida en que fuiste asustado en semejante lugar,
en que fuiste afligido en semejante lugar.
En cualquier lugar,
en cualquier dirección, sea un lugar de abajo, 
sea un lugar de arriba,
recuerda tu casa,
recuerda tu morada...
Ahora ven, Juan, ven.
Siguen después los procedimientos para guiar al alma, regresándola 
hasta su casa.

Quizá toda la oración se puede quitar, poniendo en su lugar, sigue 
a continuación una oración dirigida al chu’lel de Juan para conven-
cerlo de que regrese […]

En una etapa de reclusión posceremonial del paciente, entre otras 
prescripciones, debe comer en forma de posol el maíz que se utilizó para 
la adivinación.28 Vogt propone que los granos de maíz en el tecomate “po-
drían representar el mayor número de partes posibles del alma, asociados 
con los cuatro colores del maíz. Su informante explicó que “cada color del 
maíz representa tres partes del alma, la treceava es representada por la sal. 
La pérdida del alma no puede afectar más que a tres granos de cada color” 
y se pregunta “¿Qué pasaría si el número de granos que apuntan hacia 
arriba representara más de trece partes del alma del paciente? Los chama-
nes dicen que eso nunca sucede y he observado que el número que adivinan 
como de las partes perdidas casi siempre está entre cinco y ocho”.29

En este tipo de adivinación es posible ver con claridad la relación del 
maíz con el alma, en este caso el chulel de las personas, y el maíz; de ahí 
la posibilidad de adivinar a través de estos granos.

La descripción de Tedlock de la adivinación de los ah’kin de Momos-
tenango parece mostrar la complejidad del sistema adivinatorio a través 

28	Ibid., p. 122.
29	Ibid., p. 140.

ECNahuatl 48_3as.indd   228 22/01/15   02:18 p.m.



la adivinación por medio del maíz 229

de las semillas –sobre todo la del tz’ite– mezclado con la cuenta del tonal­
pohualli y con la lectura de las señales de las pulsaciones de la sangre, lo 
cual debió haber sido el método original de leer los maíces.

Tedlock describe la enseñanza y el entrenamiento que recibe el preten-
diente de ahkin o cuidador de los días para llevar a cabo la adivinación. 
Ésta empieza con un periodo de “permisos” en el día 1 kuej cawua, según 
sean la edad, la capacidad financiera y carácter de la persona. Dicho en-
trenamiento dura nueve meses de 20 días del tonalpohualli, al final de los 
cuales llega al baraj (punto de mezcla), cuando es presentado con las se-
millas y los cristales para adivinar. Durante los 18 días de “permiso” los 
novicios deben evitar incurrir en pleitos o relaciones sexuales. La ceremo-
nia en el día indicado comienza en la madrugada, después de que aparece 
la estrella matutina. El adivino pide al principio perdón a Tioux, a Mundo 
y a los antepasados, después saluda a una capilla en particular y a deter-
minado día del tonalpohualli. A continuación anuncia: “estoy lavando el 
plato, estoy lavando la taza (vasija) ante los brazos, ante las piernas (nom-
bre del novicio)”. En referencia a las vasijas que serán usadas al tiempo de 
la iniciación, los brazos y las piernas son metonimias para todo el cuerpo.

Durante este tiempo, el adivino enseña al novicio la forma de adivinar 
mediante su propia parafernalia y lo instruye acerca de los movimientos 
musculares de su cuerpo y lo que significan. El postulante debe seguir una 
serie de reglas de conducta (abstinencias). Antes de su “recibimiento” 
cuenta con ocho días de permiso. Cuando ya casi está listo se lo instruye 
para que recolecte 150 semillas de tz’ite o maíz (en cualquier caso, en 
sustitución de las de tz’ite) y empieza a practicar diariamente la mezcla, el 
arreglo y el conteo de los días del calendario adivinatorio.30 Cada semilla 
que aparta representa un día resultado de la cuenta del tonalpohualli. 
Cuando han pasado los ocho días del “permiso” se le pide al alumno que 
junte las 150 semillas y comience a practicar su cuenta y se le enseña una 
pequeña oración de adivinación que va aumentando junto con su conoci-
miento del calendario. Por último, cuando llega el día 7 tz’i’, el maestro se 
dirige a casa del novicio y le pide que le relate sus sueños y describe los 
propios, de tal modo que se analizan de forma conjunta. Después toman 

30	Op. cit. Tedlock, 1993, 65-66, p. 140.

ECNahuatl 48_3as.indd   229 22/01/15   02:18 p.m.



yolotl gonzález torres230

un atole especial, señal de que acepta ser iniciado y el maestro empieza a 
orar en un altar temporal que se ha puesto en el piso ante el que se encuen-
tra en la casa, en medio del cual coloca el pequeño bulto conocido como 
baraj, con las semillas y los cristales para adivinar y que ha preparado para 
el novicio. Coloca velas, agua sagrada y paquetes de cigarros y el dinero 
que se usara al día siguiente para pagar a un cantante en la presentación 
pública del principiante que se hará. Sigue otro ritual y a continuación una 
comida comunal. Al día siguiente (8 bat’z), los maestros junto con sus 
esposas llevan al alumno a la capilla de Ch’uti Sabal, colocan los objetos 
de su bulto y del alumno en el altar circular de cerámica en donde llevan 
a cabo otras ceremonias; después se dirigen a otra capilla, el aprendiz por 
primera vez toma su bulto de adivinación, inciensa con el copal y lo besa 
para después guardarlo en su morral. 

Después se dirigen a la iglesia, en donde encienden unas velas. En la 
tarde se celebra una fiesta en la que maestro y alumno adivinan juntos. Los 
rituales de iniciación todavía duran otro periodo, incluidas visitas a las 
principales capillas. 

La descripción de una adivinación formal es muy elaborada y comple-
ja, por lo que aquí se intenta una descripción sinóptica. Se escoge un día 
adecuado. El adivino saca su baraj o bulto de adivinación y lo coloca en 
el centro de la mesa. Se sienta en un banquito bajo con los pies firmes 
en el suelo y se le pide al cliente que se siente en el suelo o en otra banca 
y que no cruce las pierna.

Algunos adivinos hacen la señal de la cruz sobre la bolsa de adivina-
ción, otros omiten las oraciones cristianas y, luego de tocar la bolsa en las 
cuatro direcciones, se dirigen a los espíritus de las cuatro montañas sagra-
das y los cuatro días del tonalpohualli. Después toman la bolsa y pronun-
cian una oración en la que anuncian que han tomado prestado el aliento 
del día particular en el que la adivinación se lleva a cabo, cuando siente la 
“sangre” está listo para resolver y procede a hacer las preguntas adivina-
torias. Después sigue una serie de oraciones en las que se invoca a las 
montañas, los lagos, los valles y las principales capillas de la comunidad. 
Se llama al cosmos y se pide prestado su aliento y su luz; el adivino empie-
za a desatar su bolsa y vaciar la mezcla de semillas y cristales en la mesa, 
los cuales mezclan –usualmente con la mano derecha– en sentido levógiro, 

ECNahuatl 48_3as.indd   230 22/01/15   02:18 p.m.



la adivinación por medio del maíz 231

mientras repiten suavemente frases de la oración de apertura. Es en este 
momento que los adivinos bien dotados tienen con frecuencia la experien-
cia descrita como “su sangre habla”.

A continuación, el adivino trabaja con los cristales hasta que mezcla 
éstos con las semillas. Con posterioridad llama a los ancestros, sopla en su 
mano derecha y toma tantas semillas y cristales como sea posible. Después 
coloca el puño a un lado y empuja lo que queda hacia el lado derecho de 
la mesa y derrama las que tenía en la mano y comienza a separar las semi-
llas de los cristales en grupos de cuatro sin recogerlos. La primera dispo-
sición de las semillas es crucial para la adivinación. Las semillas y los 
cristales son arrojados cuatro veces e interpretados en relación con los días 
del tonalpohualli y con el movimiento de la sangre.

conclusiones

La adivinación por medio del maíz revela la importancia que el grano tuvo 
y tiene para los pueblos mesoamericanos. Además, su propia sacralidad lo 
convirtió en el objeto idóneo para las prácticas mánticas en tanto que se 
trataba de un objeto sagrado per se, relacionado a su vez con el cuerpo 
humano, al cual daba materia, ni más ni menos.

Puede advertirse que la adivinación por medio del maíz tenía una 
función fundamental desde la época prehispánica relacionada con el to­
nalpohualli y con otros pasajes importantes como la elección del persona-
je que podía romper la roca donde estaba escondido el maíz. Esta 
presencia de ambos adivinos en los tonalamatl y la adivinación que efec-
túan los h’men quichés hacen suponer que ambos tipos de adivinación 
estuvieron muy ligados, aunque la desaparición del uso del calendario ri-
tual llevó a que perviviera tan sólo el uso de la adivinación por medio de 
los maíces. Es interesante también la mención en el Códice Tudela de la 
confesión que tenía que hacer la embarazada a la persona sortílega, con-
fesión que todavía fue muy usual en varias comunidades indígenas, sobre 
todo en “enfermedades” relacionadas con los partos. Desde luego, la adi-
vinación con tz’ite en lugar de semillas de maíz sólo se menciona en la 
actualidad entre grupos mayenses, pero entre los mismos quichés se refie-
re también que puede utilizarse el maíz.

ECNahuatl 48_3as.indd   231 22/01/15   02:18 p.m.



yolotl gonzález torres232

En las descripciones recopiladas de la adivinación por medio de los 
granos de maíz es posible ver que hay dos técnicas principales: a) la del 
conteo de las semillas, que difieren en el número que se emplea y la forma 
en que se lleva a cabo este conteo para la adivinación, además de que se 
pueden mezclar con las semillas otros objetos como cristales o fragmentos 
de figurillas arqueológicas; y b) la adivinación por medio de arrojar los 
granos en agua: de la forma en que caigan, floten o se hundan depende la 
lectura. El fin de la adivinación cubre prácticamente todos los aspectos, 
como averiguar dónde se encuentran objetos perdidos, pero sobre todo 
para diagnosticar enfermedades y su forma de curación.

Es importante también la selección de los granos del maíz utilizados: 
de las mazorcas guardadas para ese propósito se reservan las más gordas, 
las que tienen determinado número de hileras, las de diferentes colores, etc.

Hoy en día estas formas de adivinación descendientes de los métodos 
prehispánicos aún se practican entre varios grupos indígenas, lo que mues-
tra el papel importante que juega el maíz ante la misma incertidumbre 
sobre el porvenir que ha atormentado a los hombres desde la antigüedad 
hasta la actualidad.

bibliografía

Arriaga, José de, Extirpación de la idolatría del Piru, Perú, Gerónimo de Con-
treras Impresor, 1621.

Códice Chimalpopoca, Anales de Cuauhtitlán y Leyenda de los soles, traduc-
ción de Primo Feliciano Velázquez, México, Imprenta Universitaria, 1945.

Eroza Solana, Enrique, “Tres procedimientos diagnósticos de la medicina tra-
dicional indígena”, Alteridades, núm. 121, México, 1996, p. 19-26.

Garibay, Ángel María, Historia de los mexicanos por sus pinturas, México, 
Porrúa, 1965.

, Teogonía e historia de los mexicanos, tres opúsculos del siglo xvi, 
México, Porrúa, 1973.

Gómez Martínez, Arturo, Tlaneltokilli. La espiritualidad de los nahuas chicon­
tepecanos, México, Programa de Desarrollo Cultural de la Huasteca, 
2002.

González Wipples, Migene, Santería. African magic in Latin America, Estados 
Unidos, Original Products, 1989.

ECNahuatl 48_3as.indd   232 22/01/15   02:18 p.m.



la adivinación por medio del maíz 233

Gubler, Ruth, “El papel del curandero y la medicina tradicional en Yucatán, 
Alteridades, México, volumen 6, no. 12, Universidad Autónoma Metro-
politana, Unidad Iztapalapa, 2011, 1996, p. 11-18.

Kirchoff, Paul et al., Historia tolteca chichimeca, México, Centro de Investi-
gaciones Superiores del Instituto Nacional de Antropología e Historia/
Secretaría de Educación Pública, 1976.

López Austin, Alfredo, “Cuarenta clases de magos del mundo náhuatl”, Estu­
dios de Cultura Náhuatl, 7, 1967, p. 87-117.

Manuel, Pedro, Texto mecanografiado de Pedro Manuel, Instituto Nacional 
Indigenista, México, sin foja, sin año.

Motolinía, fray Toribio de Benavente, Libro de las cosas de la Nueva España 
y de los naturales de ella, editor Edmundo O’Gorman, México, Universi-
dad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históri-
cas, 1971.

Otteinger, Marion Jr., “Dos métodos de adivinación tlapaneca: medir el hueso 
y echar los granos de maíz”, en: Anales de antropología, volumen XVI, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Inves-
tigaciones Antropológicas, 1979, p. 225-232.

Popol Vuh, Las antiguas historias del Quiché, traducción Adrián Recinos, 
México, Fondo de Cultura Económica, Secretaría de Educación Pública, 
1984.

Ruiz de Alarcón, Hernando (1988). Tratado de las supersticiones y costumbres 
gentílicas que hoy viven entre los indios naturales de esta Nueva España, 
intr. Ma. Elena de la Garza Sánchez, México, Secretaría de Educación 
Pública, Cien de México, 1988. 

Sandstrom, Alan R., Corn is our blood. Culture and ethic identity in a contem­
porany Aztec indian village, Norman, University of Oklahoma Press, 
1991.

Tedlock, Barbara, Time in the Highland Maya, Albuquerque, University of 
New Mexico Press, 1993.

Tudela de la Orden, José, Códice Tudela, Ediciones Cultura Hispánica del 
Instituto de Cooperación Iberoamericana, Madrid, 1980.

Vogt, Evon Z., Ofrendas para los dioses. Análisis simbólico de rituales zinan­
tecos, México, Fondo de Cultura Económica, 1983.

ECNahuatl 48_3as.indd   233 22/01/15   02:18 p.m.


