La adivinacion por medio del maiz

Divination by means of maize

YOLOTL GONZALEZ TORRES Doctora en Antropologia por la Universidad Nacio-
nal Auténoma de México. Actualmente pertenece a
la Direccion de Etnologia y Antropologia Social del
INAH. Entre sus principales publicaciones se encuen-
tran: Culto a los astros entre los mexicas; El sacrificio
humano entre los mexicas; Diccionario de mitologia
y religion mesoamericana 'y Danza tu palabra... La
danza de los concheros.

RESUMEN Todos los pueblos del mundo han intentado, a través
de diversas técnicas que pueden calificarse de
magicas, predecir el futuro, averiguar la causa de los
infortunios o enfermedades, asi como localizar a
personas u objetos perdidos. Las técnicas empleadas
son numerosas, sin embargo, en este trabajo, nos
enfocaremos en la adivinacion mediante el uso de
semillas de zea mays en Mesoamérica, particularmen-
te con el método de arrojarlas y decodificar las
combinaciones que generan los granos una vez que se
han esparcido.

PALABRAS CLAVE maiz, adivinacion, técnicas, semillas, prondstico,
ritual

ABSTRACT All peoples of the world have tried, through various
techniques which can be described as magical, predict
the future, determine the cause of misfortunes or
illness, as well as locate missing persons or objects.
The techniques used are numerous, but, in this paper,
we will review divination using zea mays seeds in
Mesoamerica, particularly the method of throwing
them and decoding combinations generated once the
grains have been scattered.

KEYWORDS corn, divination, techniques, seeds, forecast, ritual

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 48, JULIO-DICIEMBRE DE 2014, P. 213-233

ECNahuatl 48_3as.indd 213 22/01/15 02:18 p.m.



La adivinacion por medio del maiz

Yolotl Gonzalez Torres

Todos los pueblos del mundo han intentado, a través de diversas técnicas
que pueden calificarse de magicas, predecir el futuro, averiguar la causa de
los infortunios o enfermedades, o localizar a personas u objetos perdidos.
Las técnicas empleadas son numerosas, muchas de ellas han caido en des-
uso y otras mas se practican aun en la actualidad: la astrologia, la quiro-
mancia, el tarot, la interpretacion de los suefios, la invocacion de espiritus,
entre muchas otras.

Una de las mas antiguas practicas adivinatorias de que se tenga regis-
tro es el estudio de las entranas de los animales sacrificados, utilizada 3000
anos antes de Cristo en Mesopotamia. Su utilizacion se prolongé hasta los
tiempos del Imperio Romano, en el que los araspices hurgaban en las vis-
ceras animales para interpretar los designios de la fortuna con tal precision
que el senado romano consultaba a dichos intérpretes del porvenir antes
de tomar decisiones. En China, por otra parte, alrededor del afio 2000 a.C.
ya se usaban los huesos planos de animales sacrificados que al arrojarse al
fuego se craquelaban y producian formas que los adivinos interpretaban.

Para los fines de este trabajo estudiaremos la adivinacién mediante el
uso de semillas de zea mays, en particular con el método de arrojarlas y
decodificar las combinaciones que generan los granos una vez que se han
esparcido, lo cual, como veremos, no era una practica exclusivamente
mesoamericana. En realidad, este método de adivinacién, que en cierto
sentido puede denominarse boleomancia,' se encuentra en una gran can-
tidad de culturas; el objeto arrojado varia pero en todos los casos se le

1 Del griego bolé (arrojar).

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 48, JULIO-DICIEMBRE DE 2014, P. 213-233

ECNahuatl 48_3as.indd 214 22/01/15 02:18 p.m.



LA ADIVINACION POR MEDIO DEL MAIiz 215

confiere un significado a las formas que adoptan dichos objetos al caer
sobre una superficie cualquiera o un receptaculo determinado, algunas
veces decorado con elementos simboélicos relacionados con la mancia.

Aunque similares a los dados lanzados, estas artes carecen de un carac-
ter ladico en tanto que exigen la intervencién de una fuerza sobrenatural
para escrutar el futuro; se asemejan mas a las cartas del tarot, dado que se
“tiran” en un patron determinado para interpretar un resultado de acuerdo
con la combinacion simbdlica de las partes que integran la “tirada”.

Entre los sakalavas del Oeste de Madagascar se puede encontrar un
complejisimo sistema de adivinacion llamado sikily, en el cual las combi-
naciones de unas 150 semillas del drbol Fany se utilizan para reconocer las
causas de las enfermedades y el origen de maleficios y brujerias.

Otro método similar es el que utilizan los santeros, el llamado “darle
coco al santo”,> mediante el cual se parte un coco en cuatro partes, con-
servando la pulpa blanca dura y la cascara café oscuro: la lectura se basa
en la forma en que caigan los pedazos. El santero arroja las cdscaras de
coco al suelo y antes de empezar a preguntar realiza un ritual dirigiéndose
al orisha al que se inquiere. El mejor prondstico se obtiene cuando las
cuatro cascaras salen blancas: paz y felicidad, si bien debe consultarse otra
vez. La mejor respuesta corresponde a dos blancas y dos negras y la peor
a cuatro negras (predice muerte y destruccion). En este altimo caso es
necesario sacrificar un pollo a Elegua y Chango.

Un poco mds complejas, pero basadas en el mismo principio de arro-
jar objetos al azar, son las adivinaciones del I Ching en China, en la cual
se arrojaban las varillas de un carrizo (con posterioridad se usaron en lugar
de éstas tres monedas que se combinan con las predicciones de los
hexagramas),’ y la yoruba de Ifa, esta altima originada, al parecer, en la
adivinacion que los arabes trajeron de China, en la que se interpretan

2 Migene Gonzalez Wipples, Santeria. African magic in Latin America, p. 99-102.

3 Los ocho trigramas son las posibles permutaciones de combinaciones de tres lineas com-
pletas = y tres lineas separadas por una incisura = = . Al usarse tres lineas en lugar de
seis, las combinaciones posibles son 64. A través de la forma en que caian las varillas o
las monedas se formaba un trigrama o un hexagrama especifico, cuyo significado se
consultaba en el I Ching o Libro de los cambios.

ECNahuatl 48_3as.indd 215 22/01/15 02:18 p.m.



216 YOLOTL GONZALEZ TORRES

mediante un riguroso c6digo los resultados de arrojar objetos simbélicos
como las cdscaras de coco.

En Mesoamérica era fundamental —y en algunos lugares todavia lo es— la
consulta del tonalpohualli, “libro de los destinos”, que dominaba toda la vida
de los indigenas. Otras forma a las que se recurria eran la interpretacion de
la conducta de las aves, los insectos y otros animales, la observacion de los
astros y el fuego (en la actualidad se usan velas), la observacion del agua en
una vasija, los movimientos de agonia de las aves sacrificadas, los suefios o
las visiones conseguidas con la ingestion de alucinégenos que inducian es-
tados alterados de conciencia. Con todo, la forma mds comun era la lectu-
ra de las semilla de maiz o de #z’ite (colorines) y “cristales” o cuarzos.

Es l6gico que el maiz, alimento fundamental de los mesoamericanos
y considerado un ente sagrado (que s6lo los hombres del cuarto sol fueron
dignos de comer) fuera estimado como un objeto propicio para adivinar
cuestiones de salud y otros asuntos importantes.

De acuerdo con los mitos, la adivinacion por medio de los granos de
maiz se remonta a tiempos muy antiguos, en particular a la creacion de la
humanidad, después de que los dioses Tonacatecuhtli y Tonacacthuatl crea-
ran a los cuatro Tezcatlipocas, por 6rdenes de Quetzalcdatl y Huitzilopoch-
tli, quienes después de crear el fuego y “medio sol”:

Luego hicieron a un hombre y a una mujer: al hombre le dijeron Uxu-
muco y a ella, Cipacténal. Y mandaronles que labrasen la tierra, y a
ella que hilase y tejiese. Y que de ellos nacerian los macehuales, y que
no holgasen, sino que siempre trabajasen. Y a ella le dieron los dioses
ciertos granos de maiz, para que con ellos curase y usase de adevinan-
zas y hechicerias y, ansi lo usan hoy en dia facer las mujeres.*

Oxomoco y Cipactonal aparecen en varios de los codices que incluyen
un tonamatl, como el Borbonico, el Tudela y el Magliabechi. Estos perso-
najes aparecen junto con Quetzalcoatl en su advocacion de Ehécatl, ade-
mds de una mujer embarazada que acude a consultar a los adivinos vy,
desde luego, los maices por medio de los cuales se realiza la adivinacion.

4 Angel Maria Garibay, Historia de los mexicanos por sus pinturas, p. 25.

ECNahuatl 48_3as.indd 216 22/01/15 02:18 p.m.



LA ADIVINACION POR MEDIO DEL MAIiz 217

En el Cédice Tudela se dice que la persona sortilega echaba los granos con
una tablilla que tenia en las manos y en el Magliabechi se describe la forma
de echarlos con una concha. Por otra parte, en este tltimo se menciona

que “eran veinte granos de maiz”, mientras que en el Tudela eran:

unos granos de maiz y frijoles, y que si los primeros al caer en medio un
vacuo [vacio] a manera de campo, de tal modo que estuvieran alrededor,
era sefial que le iban a enterrar [al enfermo], si los granos de maiz se
apartaban la mitad a una parte y la mitad a otra, para que pudiese ha-
cerse una raya derecha de por medio, sin tocar a ningtin grano, era sefal
que la enfermedad se habia apartado del enfermo y sanar.’

Ademas, José Tudela de la Orden® hace notar que en el Cédice Ma-
gliabechi: “no dice nada de la confesion que debia hacer la embarazada a
la patera o sortilega, de si habia tenido parte con otros hombres que no
fuera su marido; lo que comprende casi todo el texto de nuestro codice”
[Tudela].

Oxomoco y Cipactonal jugaron también un papel importante como
adivinos en varios eventos en la cosmovision mexica. El Cédice Chimal-
popoca’ relata, de igual manera, como por medio de la adivinaciéon con
maiz supieron que “solamente Nanahuatl (el buboso) desgranaria a palos
el Tonacatépetl [...]”, en donde estaba escondido el maiz.

Motolinia alude a los hechiceros que adivinaban por medio del maiz
para encontrar cosas perdidas o identificar la causa de las enfermedades:
“echaban un punado de maiz de lo mds grueso que podian haber, e lanza-
banlo siete u ocho veces como lanzaban los dados, y si algin grano que-
daba enhiesto, decian que era sefial de muerte”.® Asimismo: “Si a alguno
se [le] perdia [cosa] o animal o ave, hacian ciertas hechicerias con unos
maices, y miraban en un lebrillo de agua, y dizque alli veian lo que el lo

5 José Tudela de la Orden, Codice Tudela, p. 107.

6 Idem.

7 Cédice Chimalpopoca, Anales de Cuaubtitlin y Leyenda de los soles, p. 121.

8 Fray Toribio de Benavente Motolinia, Libro de las cosas de la Nueva Espana y de los
naturales de ella, p. 153.

ECNahuatl 48_3as.indd 217 22/01/15 02:18 p.m.



218 YOLOTL GONZALEZ TORRES

v (" a
pfffénraz«“ %

Oxomoco y Cipacténal. Codice borbénico, lamina 21

tenia, y la casa a do estaba, y si era cosa viva, alli les hacia entender si era
muerta o viva”.? Ponce de Ledn sefiala lo siguiente:

El adivino cortaba con los dientes la punta de los granos de maiz, siete
segun €l, y los echaba en un recipiente de madera, de color verde azu-
lado, que previamente habia llenado de agua; conjuraba el agua para
que le descubriera el misterio, tapaba y destapaba el recipiente y veia ,
al final, el resultado, segtin la posicion de los granos: si el maiz se habia
ido al fondo, el enfermo sanaria; si se encontraba en la superficie y no
habia ido completamente al fondo del recipiente el enfermo moriria.

9 Idem.

ECNahuatl 48_3as.indd 218 22/01/15 02:18 p.m.



LA ADIVINACION POR MEDIO DEL MAIz 219

Lopez Austin, en su trabajo Cuarenta clases de magos del mundo
ndhuatl, sefiala que entre los adivinos figura el tlachixqui (el que mira las
cosas), quien precisamente se llama a si mismo: “yo soy Oxomoco, yo soy
el anciano, yo soy Cipactonal”. También menciona al tlaolxiniani, cuyo
nombre significa “el que desbarata los granos de maiz” en referencia a su
hacer tlaolli quitepebua (esparcir los granos de maiz).!”

De la misma manera, se relata en los Anales de Cuaubtitlan (1945:1-2)
que cuando salieron los chichimecas de Chicoméztoc en el afo 1 acatl, la
cuenta de los signos estaba a cargo de Oxomoco y Cipactonal: “ambos son
muy viejos posteriormente también asi se llamaron los que eran viejos y viejas™.

A continuacion se describe como en los conjuros del siglo xvir se in-
voca a estos dos personajes para llevar a cabo la adivinacion.

Segun la Teogonia..., los que utilizaban este tipo de mancia se llama-
ban atlaubtlachixque, los cuales: “toman una jicara de agua, y puesta al
fuego, echan dentro siete maices y se ponen en oracioén por algin espacio,
lo cual acabado dicen lo que se quiere saber de ellos”.!!

En el Popul Vuh se cuenta que los ancianos Ixmucané e Ixpicayoc
echaron la suerte del maiz y del tz’ite para saber el material con el que
debian ser fabricados los nuevos hombres, para lo cual:

La adivina, la formadora, que se llamaba Chiracan Ixmucané.

Y comenzando la adivinacion, dijeron asi: jJuntaos, acoplaos!
iHablad! Que os oigamos, decid, declarad conviene que se junte la
madera y que sea labrada por el Creador y el Formador, y si éste [el
hombre de madera] es el que nos ha de sustentar y alimentar cuando
aclare, cuando amanezca!

Tu maiz; ta tz’ite; ta suerte; td criatura; junios, ayuntdos!, les
dijeron al maiz, al tz’ite, a la suerte, a la criatura. {Ven a sacrificar

aqui, Corazoén del Cielo; no castigues a Tepeu, Gucumatz”.?

10 Alfredo Lopez Austin, “Cuarenta clases de magos del mundo nahuatl”, Estudios de Cul-
tura Nahuatl, 7, 1967, p. 101.

11 Angel Maria Garibay, Teogonia e historia de los mexicanos, tres optisculos del siglo XVI,
1973, p. 132.

12 Popol vuh. Las antiguas historias del Quiché, p. 29.

ECNahuatl 48_3as.indd 219 22/01/15 02:18 p.m.



220 YOLOTL GONZALEZ TORRES

A continuacion hicieron el calendario, otros dioses, los cielos, el agua
y la tierra. Tedlock hace notar que las deidades Xpiacoc y Xmucane (sic),
quienes son llamados en el Popol Vuh “cuidadores de los dias” (ah quin
en el manuscrito), igual que los adivinos contemporaneos, designan a sus
semillas tanto por el nombre de las especies (¢z’ite) como por la metafora
ixim (semillas de maiz), exactamente de la misma manera como lo hacen
los adivinos momostecanos.'> Aun mas, advierte que son esposo y esposa,
lo que recuerda el ideal momostecano de que ambos miembros de una
pareja deben ser adivinos. Sefiala asimismo que en uno de sus epitetos es
ab raxa lac, ab raxa tzel “persona del plato azul verde, persona de la va-
sija azul verde”, lo cual sugiere al “plato” (lac) y la “taza” que es “lavada”
para los novicios adivinadores momostecanos, por los chamanes de linaje.
La concesion de Xpiacoc y Xmucacne con los ritos del linaje se confirma
con la historia de sus dos hijos, quienes se convierten en los primeros an-
cestros patrilineales que deben ser venerados en el Popol Vub.

Ruiz de Alarcon llama a este tipo de adivinacion “sortilegio”, lo des-
cribe ampliamente y menciona que el adivino tomaba entre 19 y 25 granos
(los que juzgaba mads bellos) de una mazorca especialmente seleccionada,
de tal manera que:

Esta diferencia causa la que tienen en ponerlos sobre el liengo en que
se echa la suerte; escogidos los dichos granos el tal sortilego, les corta
los picos con los dientes, luego tiende delante de si un lienco doblado
y bien estendido de manera que no haga arruga; luego pone sobre el
una parte de los granos segun la cantidad que cogio.

El que escogio6 diez y nueve pone al lado derecho quatro granos
muy parejos, la haz hazia arriba y las puntas hazia el lado izquierdo,
pone otros tantos en el mismo orden y luego otros quatro sin orden
en frente de si y queda con siete granos en la mano; otros ponen cada
quatro en cada esquina y queda con nueve en la mano, que todos
hazen veinte y cinco; otros ponen en cada esquina siete y arrojan dos
enfrente sin orden y quedan con nueve en la mano, que todos hacen
treinta y nueve.

13 Barbara Tedlock, Time in the Highland Maya, p. 85.

ECNahuatl 48_3as.indd 220 22/01/15 02:18 p.m.



LA ADIVINACION POR MEDIO DEL MAIz 221

Pues sin detenernos en el numero que no haze al caso, llegando a
la execusion el tal sortilego, en aviendo dispuesto los granos en el di-
cho liengo, comienca su embeleco con los que le restaron en la mano,
meneandolos en ella y arrojandolos en el ayre y tornandolos a coger
muchas vezes; y luego empieza la iniciagion [sic] siguiente:

[Invocacion]

Ven en buen hora, pregioso varon siete culebras; venid tambien
los cinco solares que todos mirais hagia un lado. Aora es tiempo que
luego veamos la causa de la pena y afliccion deste, y esto no se ha de
dilatar para mafana ni el dia siguiente sino que luego al punto lo
hemos de ver y saber. Yo lo mando assi al poderoso [sic], el que soi la
luz, el Anciano, el que tengo de ver en mi libro y en mi espejo encan-
tado, que medicina le hard provecho o si se ba su camino.

Y al paso que va digiendo la invocacion, corre a toda priesa con
la mano en que tiene los mayzes la plaga que tiene hecho con el lienco
estendido, llebando la mano por la orilla del lien¢o sobre los maizes
que puso en el, y la invocacion va dirigida a los maizes y a los dedos
de las manos, como atribuyendoles divinidad; dematando [sic] las
palabras del conjuro, arroja el maiz que tenia en la mano en medio del
lienzo, y segun caen los maizes juzga la suerte.

La regla que de ordinario tienen en juzgarla, es que si los maizes
caen la faz hacia arriba, es buena la suerte, v. gr. sera buena las medi-
cina sobre que se consulta, o parecera la persona o cosa perdida que
se busca, y al contrario si los maices caen la faz hacia abajo.!

[...]Otros usan del sortilegio del maiz echandolo en el agua, prege-
diendo los conjuros e invocagiones casi de la misma manera que que-
da dicho arriba, excepto que conjuran el agua, como apercibiendola
para que muestre y descubra lo que duda [...]

Los que usan de este sortilegio hazen grandes ademanes al tiempo
de la execugion, preparandose como para un negogio muy arduo:
alinandose lo mejor que pueden, ponen delante desa un vaso algo

14 Hernando Ruiz de Alarcon (1988), Tratado de las supersticiones y costumbres gentilicas
que hoy viven entre los indios naturales de esta Nueva Espana, p. 131.

ECNahuatl 48_3as.indd 221 22/01/15 02:18 p.m.



222 YOLOTL GONZALEZ TORRES

hondo de agua limpia y luego cogen los granos de maiz con la mano
y con grande energia dicen el conjuro y al fin de el tiran los granos en
el agua y con mucha preste¢a acuden a ver el suceso para juzgarle:
tienen por dichoso aguero que el maiz baje todo a lo hondo del vaso,
y al contrario, por desdichado, si sobrenada o queda entre dos aguas, y
en esta conformidad lo juzgan.'

En el Peru virreinal también se encuentra este tipo de practicas, rela-
cionadas con un particular ritual denominado socyac, cuya especialidad
consiste en “[hacer] algunos montoncitos pequefios de granos de maiz sin
contallo y después va quitando uno de una parte y otro de otra, y confor-
me quedan pares o nones, es buena o mala suerte [...]”.1°

En la actualidad'” hay varios grupos indigenas que practican este tipo
de adivinacion entre ellos nahuas, huastecos, mazatecos, tzotziles, tlapane-
cos, purépechas, a los que podrian agregarse mixes, zapotecos y yucatecos.'

Los métodos mas sencillos son los que menciona Oettinger entre los
tlapanecos de Guerrero, quienes colocan 60 granos de maiz en el suelo,
sobre los que se realiza la sefal de la cruz; a continuacién dividen el mon-
ton en dos o cuatro con la mano derecha para después contarlos de dos
en dos, “si los montones son de granos impares, quedando un solo grano
en cada monton, la respuesta es afirmativa, si los montones son de granos
pares y no queda ninguin grano en los montones la respuesta es negativa”."”

En Yucatan, Gubler?® consign6 que entre los multiples métodos de
adivinacion se encuentra el del maiz, buscando el namero de granos que
después de la coccion han quedado enteros o no se han quebrado.

15 Ibid. p.132.

16 José de Arriaga, Extirpacion de la idolatria del Piru, Lima, Gerénimo de Contreras Im-
presor, 1621, p. 18-19.

17 La frase “en la actualidad” se refiere a reportes etnogréficos desde finales del decenio de
1930. Es posible que en algunos de estos grupos ya no se practique o que haya varios
otros lugares que no se hayan registrado.

18 Enrique Eroza Solana, “Tres procedimientos diagnosticos de la medicina tradicional in-
digena”, Alteridades, 121, México, 1996, p. 21.

19 Marion Jr. Otteinger, “Dos métodos de adivinacion tlapaneca: medir el hueso y echar los
granos de maiz”, Anales de Antropologia, v. XV1, 1979, p. 231.

20 Ruth Gubler, “El papel del curandero y la medicina tradicional en Yucatdn”, Alteridades,
v. 6, num. 12,2011, p. 11-18.

ECNahuatl 48_3as.indd 222 22/01/15 02:18 p.m.



LA ADIVINACION POR MEDIO DEL MAIz 223

Los métodos de adivinacion de los nahuas de la Huasteca estudiados
por Gémez Martinez?'y Sandstrom?? son similares. En el primero se deno-
mina al adivino #laxchiquetl (adivino, vidente) y él se encarga de leer las
noticias que envian los seres sobrenaturales a través de la adivinacion, al
igual que en la época prehispanica (véase antes); ademas, “descifra el por-
venir de las personas, encuentra causas de padecimientos, ayuda a localizar
objetos perdidos o bien proporciona informes de los familiares que viven
lejos. El método mas usado en la adivinacion es a través de granos de maiz,
llamado en nahuatl tlachixcahuilli”. La adivinacion se puede llevar a cabo
en la casa del adivino o la del paciente; el primero enciende una vela en
el altar, sahtima y reza y, al concluir el rezo, toma los granos en su pufio
derecho, los pasa sobre el humo del copal, los dirige a los cuatro rumbos
del universo y después le pide al cliente que les exhale su aliento. “Des-
pués de que el tlachixquetl ha rezado, suelta los granos contenidos en su
puiio y los deja caer sobre una cajita llamada cuartillo donde estan colo-
cados otros objetos como cuarzos, monedas y figurillas arqueoldgicas. La
lectura se hace conforme la posicion que adquieren las semillas en la caida
y la asociacion con los objetos mencionado”.??

Entre los nahuas de Amatlan también se coloca el cuartillo sobre la
tela blanca y se utilizan junto con el maiz “montones de monedas, cristales
y cualquier otro pequefio objeto que cree que tiene una asociacion sagra-
da”. Se menciona lo siguiente:

Una chamana coloca dos pequenas hachas de cobre, probablemente
de origen prehispanico, que dijo habian dejado caer los pequefios
duendes del agua. Otro usa una pequea cabecita prehispanica tallada
en piedra verde. Y después de colocar estos objetos a lo largo del bor-
de del hacha, el chaman escoge cuatro granos de maiz y los sostiene
sobre el humo del incensario. Después canta pidiendo a los espiritus

21 Arturo Gomez Martinez, Tlaneltokilli. La espiritualidad de los nabuas chicontepecanos,
p. 98-100.

22 Alan R. Sandstrom, Corn is our blood. Culture and ethic identity in a contemporany
Aztec indian village, p. 235-237.

23 Ibid., p. 100.

ECNahuatl 48_3as.indd 223 22/01/15 02:18 p.m.



224 YOLOTL GONZALEZ TORRES

de la montafia sagrada que lo guien. Después arroja los granos en la
tela e interpreta en donde caen.?*

En un informe mecanografiado, Pedro Manuel, empleado mazateco
del INI, describe una adivinacion a través del maiz que tuvo oportunidad
de presenciar entre los mazatecos de Soyaltepec, en la que el “brujo” lla-
mado t’éej:

dando principi6 a poner en el suelo un costal con una sidbana doblada
encima del costal, trajo un pufio con 22 granos de maiz, aclaré que
ese maiz era preparado previamente, que lo sacan de una mazorca que
tenga precisamente doce carreras de maiz, a diez carreras le sacan dos
granos y a dos carreras le sacan un grano a cada una. Hace movimien-
tos como que estd ventiando los granos con las dos manos, tira los
granos: consistia en la forma en que cayera sobre la sabana doblada,
por ejemplo si cae un grano parado y el otro estd con la punta hacia
donde sale el sol, quiere decir que el enfermo sanara, que el grano que
apunta hacia donde sale el sol es el que da esperanza, siendo uno o
varios, pero que el corazon de dichos maices esté hacia arriba, si uno
o dos granos caen de canto quiere decir que el enfermo seguird malo;
cuando un grano se le arriman y se enciman otros granos con el cora-
z6n de estos hacia abajo quiere decir que se agravard el enfermo, que
seguira atacado por la enfermedad; cuando un grano queda en medio
y rodeado por varios quiere decir que si no lo curan pronto morira
pronto. Cuando el paciente se enferm6 de inmediato, es decir enfer-
medad repentina dicen que es espanto y el maiz indica qué clase de
espanto, si cayo de alguna bestia, de algun arbol, se cay6 en el rio, en
el pozo, se espant6 de un perro, de una culebra, todo eso lo indica por
la posicion de los granos de maiz, empiezan a escoger y a apartar los
granos regados en la sabana y con unos pocos que quedan sobre la
sabana dicen que fue lo que espanté al enfermo, después lo recogen y
lo vuelven a tirar (los granos) sobre la sabana, pero para esto nombran
todos los lugares, por ejemplo, Soyaltepec. . . Paso de Vigas, Boca de

24 Ibid. p. 235-236.

ECNahuatl 48_3as.indd 224 22/01/15 02:18 p.m.



LA ADIVINACION POR MEDIO DEL MAIz 225

Tilpan, Cerro Tepezcuintle, Cerro Quemado, Cerro Central, Cerro
Camaroén, Arroyo Luna, Arroyo Tilpan, Arroyo Pescadito, Rio Tonto,
Rio Cosolapa, Boca de Cosolapa, Piedra del Encanto (que esta a un
lado de Paso Nacional, hacia arriba), Piedra de Amolar, San Martin,
Arroyo Zontle, Chichicazapa, Arroyo de Enmedio, Loma Colorada,
Temazcal (porque enfrente existe una cueva donde cuentan que habia
una campana y se oye cada ano el dia de San Juan y que se oye tam-
bién una jarana que toca muy bonito), también nombra muchos otros
lugares con el objeto de encontrar el lugar donde se haya enfermado
de espanto el paciente, donde se haya espantado [...].

De manera adicional, se indica que antes de empezar a nombrar los
lugares y pasos se bendice el maiz:

En Nombre de Dios padre, del Espiritu Santo, formando la cruz
con los dedos y haciendo ademanes de izquierda a derecha dicen:
“Senor San Pedro, Sefior San Pablo, Sefior San Rafael, Sefior San
Miguel, Sefior San Juan, Sefior San Sebastidn, Sefior San Isidro,
Santa Roma, Sefior Santuario, a esterior encomienda que sane el
paciente diciendo, Virgen del Carmen, Virgen de Guadalupe, Virgen
del Patriarca, Virgen de Catemaco, y a todos los santos y las virge-
nes, ya que nombro todo esto encomie nombra al mismo tiempo;
después lo vuelve a regar sobre la sabana, nombra, los santos y las
virgenes, principalmente, bendiciendo con los dedos en forma de cruz
manes de izquierda a derecha, ya tira de recoger algunos granos de
maiz, segin ha el maiz le indica el remedio que para sanar de la en-
fermedad que tenga pueda curar el o de lo contrario lo manda que le
dé medicinas de patente.?®

La descripcion de la adivinacion por medio del maiz entre los zina-
cantecos consignada por Vogt*” es mas completa y compleja, dado que el

25 Pedro Manuel, Texto mecanografiado de Pedro Manuel, sin foja, sin afio.

26 Idem.

27 Evon Z. Vogt, Ofrendas para los dioses. Andlisis simbdlico de rituales zinantecos,
p. 119.

ECNahuatl 48_3as.indd 225 22/01/15 02:18 p.m.



226 YOLOTL GONZALEZ TORRES

mismo investigador sefiala que contiene el conjunto mas grande de episo-
dios ejecutados por un chaman zinacanteco, formando parte del ritual
llamado muk’ta (gran vision), una ceremonia curativa que se inicia con la
adivinacién por medio del pulso, en el caso descrito por este investigador;
se trata de adivinar la causa de la enfermedad que fue contraida porque el
nahual del paciente fue sacado de su corral y vagaba indefenso por el bos-
que. De acuerdo con los episodios rituales descritos, es en el décimo sexto
episodio en que se llama al chulel:

Si se ha diagnosticado que el paciente sufre de Xi’el (“susto” que pro-
voca pérdida del alma, junto con el problema de la falta del nagual),
en este punto se afiade a la secuencia el ritual de “llamado del alma”
(Lok’Ezel Ta Balamil, literalmente “extraccion de la tierra™).
Primero, el chaman realiza la adivinacién con maiz (Zat ‘Ixim),
para determinar cudntas partes del Chulel se han perdido en dife-
rentes lugares de la Tierra. Pide un tecomate medio lleno de agua,
le agrega sal de Ixtapa y lo agita vigorosamente. Luego pide cuatro
elotes de maiz de los altos (nunca se usa maiz de tierra caliente para
la adivinacion) —blanco, rojo, amarillo y negro— que han estado
sobre la mesa en una calabaza grande. Con el pulgar izquierdo
desprenden cuidadosamente trece granos del elote blanco, que caen
en su mano derecha. Sopla sobre su pufio derecho y deja caer sua-
vemente los granos en el agua salada. Luego repite el proceso con
los tres elotes restantes, agita suavemente el tecomate y mira dentro
de éste con ayuda de una antorcha de ocote o una ldmpara para
observar el comportamiento de los cincuenta y dos granos de maiz.
Los granos cuya “boca” (la parte por la que se une al elote) apunta
hacia arriba indican pérdida del alma; los “sentados” (descansando
en el fondo) indican partes del alma que aun se hallan seguras en el
cuerpo del paciente. Algunos chamanes dicen que los granos flotan-
tes indican pérdida del alma en un rio o manantial. La cuenta es en
el mejor de los casos ambigua porque la luz es escasa, todos —inclu-
yendo al chaman- se hallan en avanzado estado de ebriedad, y hay
cincuenta y dos granos para transmitir informacién sobre trece par-
tes del alma. Pero el chaman resuelve esas ambigliiedades anuncian-

ECNahuatl 48_3as.indd 226 22/01/15 02:18 p.m.



LA ADIVINACION POR MEDIO DEL MAIz 227

do, por ejemplo, que se han perdido seis partes del alma en distintos
lugares.

Parte del agua salada de la adivinacion se vierte en un tecomate
pequefio (Tzu); la cantidad exacta para convertir la calabaza en silba-
to. Los cincuenta y dos granos de maiz se colocan en otro Tzu, agre-
gandoseles el resto del agua salada. Estos tecomates se llaman 1k’Ob
Bail Tzu (“tecomates llamadores™). El chaman, llevando el tecomate
con los granos de maiz y acompaiiado por un Mayol que lleva el sil-
bato, sale al patio y se dirige hacia la cruz de la casa para iniciar el
llamado del alma. Reza ante la cruz, rogando a los dioses ancestrales
que envien a sus seis ayudantes a llamar al alma de donde se encuentre
perdida, y pidiendo al Sefior de la Tierra que ponga en libertad al alma
puesto que no ha “robado” nada. Después se dirige al alma perdida,
diciendo, en el caso de un paciente llamado Juan:

Ahora ven, Juan,

ven de donde has estado en la Tierra,
de donde estabas so6lo sentado,

de donde estabas so6lo acurrucado,
de donde estabas asustado,

de donde estabas afligido,

tus pies estaban asustados,

tus manos estaban asustadas.

Cerca de ti,

delante de ti,

el divino ciclo,

la divina Tierra;

el divino Padre te acompana,

la divina Madre te acompana,

los seis divinos mayores,

los seis divinos ayudantes,

seis divinos pies,

seis divinas manos.

Ahora ven, Juan,

no sélo puedes estar alli echado boca abajo,

ECNahuatl 48_3as.indd 227 22/01/15 02:18 p.m.



228 YOLOTL GONZALEZ TORRES

no solo puedes estar alli
echado de lado,
la medida en que fuiste asustado en semejante lugar,
en que fuiste afligido en semejante lugar.
En cualquier lugar,
en cualquier direccion, sea un lugar de abajo,
sea un lugar de arriba,
recuerda tu casa,
recuerda tu morada...
Ahora ven, Juan, ven.
Siguen después los procedimientos para guiar al alma, regresandola
hasta su casa.
Quiza toda la oracion se puede quitar, poniendo en su lugar, sigue
a continuacién una oracion dirigida al chu’lel de Juan para conven-
cerlo de que regrese [...]

En una etapa de reclusiéon posceremonial del paciente, entre otras
prescripciones, debe comer en forma de posol el maiz que se utilizé para
la adivinacion.?® Vogt propone que los granos de maiz en el tecomate “po-
drian representar el mayor nimero de partes posibles del alma, asociados
con los cuatro colores del maiz. Su informante explicé que “cada color del
maiz representa tres partes del alma, la treceava es representada por la sal.
La pérdida del alma no puede afectar mas que a tres granos de cada color”

<«

y se pregunta “;Qué pasaria si el numero de granos que apuntan hacia
arriba representara mas de trece partes del alma del paciente? Los chama-
nes dicen que eso nunca sucede y he observado que el nimero que adivinan
como de las partes perdidas casi siempre estd entre cinco y ocho”.?

En este tipo de adivinacion es posible ver con claridad la relacion del
maiz con el alma, en este caso el chulel de las personas, y el maiz; de ahi
la posibilidad de adivinar a través de estos granos.

La descripcion de Tedlock de la adivinacion de los ab’kin de Momos-

tenango parece mostrar la complejidad del sistema adivinatorio a través

28 Ibid., p. 122.
29 Ibid., p. 140.

ECNahuatl 48_3as.indd 228 22/01/15 02:18 p.m.



LA ADIVINACION POR MEDIO DEL MAIz 229

de las semillas —sobre todo la del tz’ite— mezclado con la cuenta del tonal-
pohualli y con la lectura de las sefales de las pulsaciones de la sangre, lo
cual debi6 haber sido el método original de leer los maices.

Tedlock describe la ensefianza y el entrenamiento que recibe el preten-
diente de ahkin o cuidador de los dias para llevar a cabo la adivinacion.
Esta empieza con un periodo de “permisos” en el dia 1 kuej cawua, segiin
sean la edad, la capacidad financiera y caracter de la persona. Dicho en-
trenamiento dura nueve meses de 20 dias del tonalpohualli, al final de los
cuales llega al baraj (punto de mezcla), cuando es presentado con las se-
millas y los cristales para adivinar. Durante los 18 dias de “permiso” los
novicios deben evitar incurrir en pleitos o relaciones sexuales. La ceremo-
nia en el dia indicado comienza en la madrugada, después de que aparece
la estrella matutina. El adivino pide al principio perdon a Tioux, a Mundo
y a los antepasados, después saluda a una capilla en particular y a deter-
minado dia del tonalpohualli. A continuacion anuncia: “estoy lavando el
plato, estoy lavando la taza (vasija) ante los brazos, ante las piernas (nom-
bre del novicio)”. En referencia a las vasijas que seran usadas al tiempo de
la iniciacion, los brazos y las piernas son metonimias para todo el cuerpo.

Durante este tiempo, el adivino ensefa al novicio la forma de adivinar
mediante su propia parafernalia y lo instruye acerca de los movimientos
musculares de su cuerpo y lo que significan. El postulante debe seguir una
serie de reglas de conducta (abstinencias). Antes de su “recibimiento”
cuenta con ocho dias de permiso. Cuando ya casi esta listo se lo instruye
para que recolecte 150 semillas de #z’ite o maiz (en cualquier caso, en
sustitucion de las de #z’ite) y empieza a practicar diariamente la mezcla, el
arreglo y el conteo de los dias del calendario adivinatorio.’® Cada semilla
que aparta representa un dia resultado de la cuenta del tonalpobualli.
Cuando han pasado los ocho dias del “permiso” se le pide al alumno que
junte las 150 semillas y comience a practicar su cuenta y se le ensefia una
pequeiia oracion de adivinacion que va aumentando junto con su conoci-
miento del calendario. Por altimo, cuando llega el dia 7 tz’7’, el maestro se
dirige a casa del novicio y le pide que le relate sus suefios y describe los
propios, de tal modo que se analizan de forma conjunta. Después toman

30 Op. cit. Tedlock, 1993, 65-66, p. 140.

ECNahuatl 48_3as.indd 229 22/01/15 02:18 p.m.



230 YOLOTL GONZALEZ TORRES

un atole especial, sefal de que acepta ser iniciado y el maestro empieza a
orar en un altar temporal que se ha puesto en el piso ante el que se encuen-
tra en la casa, en medio del cual coloca el pequenio bulto conocido como
baraj, con las semillas y los cristales para adivinar y que ha preparado para
el novicio. Coloca velas, agua sagrada y paquetes de cigarros y el dinero
que se usara al dia siguiente para pagar a un cantante en la presentacion
publica del principiante que se hara. Sigue otro ritual y a continuacién una
comida comunal. Al dia siguiente (8 bat’z), los maestros junto con sus
esposas llevan al alumno a la capilla de Ch’uti Sabal, colocan los objetos
de su bulto y del alumno en el altar circular de ceramica en donde llevan
a cabo otras ceremonias; después se dirigen a otra capilla, el aprendiz por
primera vez toma su bulto de adivinacion, inciensa con el copal y lo besa
para después guardarlo en su morral.

Después se dirigen a la iglesia, en donde encienden unas velas. En la
tarde se celebra una fiesta en la que maestro y alumno adivinan juntos. Los
rituales de iniciacion todavia duran otro periodo, incluidas visitas a las
principales capillas.

La descripcion de una adivinacion formal es muy elaborada y comple-
ja, por lo que aqui se intenta una descripcion sindptica. Se escoge un dia
adecuado. El adivino saca su baraj o bulto de adivinacion y lo coloca en
el centro de la mesa. Se sienta en un banquito bajo con los pies firmes
en el suelo y se le pide al cliente que se siente en el suelo o en otra banca
y que no cruce las pierna.

Algunos adivinos hacen la sefal de la cruz sobre la bolsa de adivina-
cion, otros omiten las oraciones cristianas y, luego de tocar la bolsa en las
cuatro direcciones, se dirigen a los espiritus de las cuatro montafas sagra-
das y los cuatro dias del tonalpohualli. Después toman la bolsa y pronun-
cian una oracion en la que anuncian que han tomado prestado el aliento
del dia particular en el que la adivinacion se lleva a cabo, cuando siente la
“sangre” esta listo para resolver y procede a hacer las preguntas adivina-
torias. Después sigue una serie de oraciones en las que se invoca a las
montanas, los lagos, los valles y las principales capillas de la comunidad.
Se llama al cosmos y se pide prestado su aliento y su luz; el adivino empie-
za a desatar su bolsa y vaciar la mezcla de semillas y cristales en la mesa,
los cuales mezclan —usualmente con la mano derecha- en sentido levogiro,

ECNahuatl 48_3as.indd 230 22/01/15 02:18 p.m.



LA ADIVINACION POR MEDIO DEL MAIiz 231

mientras repiten suavemente frases de la oracion de apertura. Es en este
momento que los adivinos bien dotados tienen con frecuencia la experien-
cia descrita como “su sangre habla”.

A continuacién, el adivino trabaja con los cristales hasta que mezcla
éstos con las semillas. Con posterioridad llama a los ancestros, sopla en su
mano derecha y toma tantas semillas y cristales como sea posible. Después
coloca el pufio a un lado y empuja lo que queda hacia el lado derecho de
la mesa y derrama las que tenia en la mano y comienza a separar las semi-
llas de los cristales en grupos de cuatro sin recogerlos. La primera dispo-
sicion de las semillas es crucial para la adivinacion. Las semillas y los
cristales son arrojados cuatro veces e interpretados en relacion con los dias
del tonalpohualli y con el movimiento de la sangre.

CONCLUSIONES

La adivinacion por medio del maiz revela la importancia que el grano tuvo
y tiene para los pueblos mesoamericanos. Ademas, su propia sacralidad lo
convirtié en el objeto idoneo para las practicas manticas en tanto que se
trataba de un objeto sagrado per se, relacionado a su vez con el cuerpo
humano, al cual daba materia, ni mas ni menos.

Puede advertirse que la adivinaciéon por medio del maiz tenia una
funcién fundamental desde la época prehispdnica relacionada con el to-
nalpobualli y con otros pasajes importantes como la eleccion del persona-
je que podia romper la roca donde estaba escondido el maiz. Esta
presencia de ambos adivinos en los tonalamatl y la adivinacion que efec-
taan los h’men quichés hacen suponer que ambos tipos de adivinacion
estuvieron muy ligados, aunque la desaparicion del uso del calendario ri-
tual llevo a que perviviera tan sélo el uso de la adivinacion por medio de
los maices. Es interesante también la mencion en el Codice Tudela de la
confesion que tenia que hacer la embarazada a la persona sortilega, con-
fesion que todavia fue muy usual en varias comunidades indigenas, sobre
todo en “enfermedades” relacionadas con los partos. Desde luego, la adi-
vinacion con tz’ite en lugar de semillas de maiz s6lo se menciona en la
actualidad entre grupos mayenses, pero entre los mismos quichés se refie-
re también que puede utilizarse el maiz.

ECNahuatl 48_3as.indd 231 22/01/15 02:18 p.m.



232 YOLOTL GONZALEZ TORRES

En las descripciones recopiladas de la adivinacion por medio de los
granos de maiz es posible ver que hay dos técnicas principales: a) la del
conteo de las semillas, que difieren en el nimero que se emplea y la forma
en que se lleva a cabo este conteo para la adivinacion, ademds de que se
pueden mezclar con las semillas otros objetos como cristales o fragmentos
de figurillas arqueoldgicas; y b) la adivinacion por medio de arrojar los
granos en agua: de la forma en que caigan, floten o se hundan depende la
lectura. El fin de la adivinacion cubre pricticamente todos los aspectos,
como averiguar donde se encuentran objetos perdidos, pero sobre todo
para diagnosticar enfermedades y su forma de curacion.

Es importante también la seleccion de los granos del maiz utilizados:
de las mazorcas guardadas para ese propdsito se reservan las mas gordas,
las que tienen determinado numero de hileras, las de diferentes colores, etc.

Hoy en dia estas formas de adivinacion descendientes de los métodos
prehispanicos aun se practican entre varios grupos indigenas, lo que mues-
tra el papel importante que juega el maiz ante la misma incertidumbre
sobre el porvenir que ha atormentado a los hombres desde la antigiiedad
hasta la actualidad.

BIBLIOGRAFIA

Arriaga, José de, Extirpacion de la idolatria del Piru, Perd, Gerénimo de Con-
treras Impresor, 1621.

Codice Chimalpopoca, Anales de Cuaubtitlin y Leyenda de los soles, traduc-
cién de Primo Feliciano Velazquez, México, Imprenta Universitaria, 1945.

Eroza Solana, Enrique, “Tres procedimientos diagnésticos de la medicina tra-
dicional indigena”, Alteridades, num. 121, México, 1996, p. 19-26.

Garibay, Angel Maria, Historia de los mexicanos por sus pinturas, México,
Porraa, 1965.

, Teogonia e historia de los mexicanos, tres opusculos del siglo XVI,
Meéxico, Porraa, 1973.

Gomez Martinez, Arturo, Tlaneltokilli. La espiritualidad de los nabuas chicon-
tepecanos, México, Programa de Desarrollo Cultural de la Huasteca,
2002.

Gonzélez Wipples, Migene, Santeria. African magic in Latin America, Estados
Unidos, Original Products, 1989.

ECNahuatl 48_3as.indd 232 22/01/15 02:18 p.m.



LA ADIVINACION POR MEDIO DEL MAIz 233

Gubler, Ruth, “El papel del curandero y la medicina tradicional en Yucatan,
Alteridades, México, volumen 6, no. 12, Universidad Auténoma Metro-
politana, Unidad Iztapalapa, 2011, 1996, p. 11-18.

Kirchoff, Paul et al., Historia tolteca chichimeca, México, Centro de Investi-
gaciones Superiores del Instituto Nacional de Antropologia e Historia/
Secretaria de Educacién Publica, 1976.

Lopez Austin, Alfredo, “Cuarenta clases de magos del mundo ndhuatl”, Estu-
dios de Cultura Ndbuatl, 7, 1967, p. 87-117.

Manuel, Pedro, Texto mecanografiado de Pedro Manuel, Instituto Nacional
Indigenista, México, sin foja, sin afio.

Motolinia, fray Toribio de Benavente, Libro de las cosas de la Nueva Espaiia
y de los naturales de ella, editor Edmundo O’Gorman, México, Universi-
dad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Histori-
cas, 1971.

Otteinger, Marion Jr., “Dos métodos de adivinacion tlapaneca: medir el hueso
y echar los granos de maiz”, en: Anales de antropologia, volumen XVI,
México, Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Inves-
tigaciones Antropoldgicas, 1979, p. 225-232.

Popol Vub, Las antiguas bistorias del Quiché, traduccion Adridn Recinos,
México, Fondo de Cultura Econdémica, Secretaria de Educacién Publica,
1984.

Ruiz de Alarcén, Hernando (1988). Tratado de las supersticiones y costumbres
gentilicas que hoy viven entre los indios naturales de esta Nueva Espana,
intr. Ma. Elena de la Garza Sanchez, México, Secretaria de Educacion
Publica, Cien de México, 1988.

Sandstrom, Alan R., Corn is our blood. Culture and ethic identity in a contem-
porany Aztec indian village, Norman, University of Oklahoma Press,
1991.

Tedlock, Barbara, Time in the Highland Maya, Albuquerque, University of
New Mexico Press, 1993.

Tudela de la Orden, José, Cédice Tudela, Ediciones Cultura Hispdnica del
Instituto de Cooperacion Iberoamericana, Madrid, 1980.

Vogt, Evon Z., Ofrendas para los dioses. Andlisis simbdélico de rituales zinan-
tecos, México, Fondo de Cultura Econémica, 1983.

ECNahuatl 48_3as.indd 233 22/01/15 02:18 p.m.



