Dialéctica de la vida y la muerte
en la cosmovision mexica.

(En torno a las reflexiones de Eduardo Matos
Moctezuma)

Dialectics of the life and death in the Mexica
worldview. (An approach to Eduardo Matos
Moctezuma's reflectios)

FiLrX BAEZ-JORGE Doctor en Historia Contemporanea por la Universidad del
Pais Vasco. Actualmente es investigador del Instituto
de Investigaciones Histérico-Sociales de la Universidad
Veracruzana y miembro del Sistema Nacional de Investi-
gadores, nivel I, y de la Academia Mexicana de las
Ciencias. Entre sus varios libros se destacan Los oficios
de las diosas (1988 y 2000), Las voces del agua (1992),
La parentela de Maria (1994 y 1999), Memorial del etnocidio
(1996), Entre los naguales y los santos (1998), Los disfraces
del Diablo (2003) y Olor de santidad (2006).

resumen El articulo examina los planteamientos centrales que,
a lo largo de casi cuatro décadas, Eduardo Matos
Moctezuma ha planteado en torno al simbolismo
de la muerte en la antigua cosmovisién mesoamericana,
con especial énfasis en la cosmovisién mexica. El texto
destaca y analiza criticamente las contribuciones
principales del autor, debatiendo las claves argumentales
del ensayo.

PALABRAS cLave Simbolismo, imaginacién simbdlica, pensamiento
mitico, cosmovisién, rumbos del universo, entidades
animicas, Tlaltecuhtli.

aBsTrRacT Lhis article studies the main postulates that, through out
almost four decades, Eduardo Matos Moctezuma has
propounded regarding the ancient Mesoamerican world-
view, with an special emphasis in the Mexica worldview.
The paper highlights and critically analyzes the author’s
main contributions, debating the essay’s plot keys.

symbolism, symbolic imagination, mythical thought,
kEyworps Worldview, directions of the universe, animistic entities,

Tlaltecuhtli.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 215 12/10/12 11:20 am.



Dialéctica de la vida y la muerte
en la cosmovision mexica

(En torno a las reflexiones de Eduardo Matos Moctezuma)

FELIX BAEZ-JORGE

La muerte es la eterna novia de los mexicanos.

Alfonso Reyes

TRASFONDOS DE UNA TEMATICA

Con la publicacién de La muerte entre los mexicas,' Eduardo Matos Moctezuma
celebra 39 afos de agudas pesquisas en torno a la muerte en el antiguo mun-
do mesoamericano. En este libro (a un tiempo ameno y profundo en sus
planteamientos centrales) acota y amplia anteriores reflexiones respecto a esta
compleja temdtica. Evidencia, en realidad, los alcances de una cuidadosa re-
visién critica que deviene reelaborado producto cognoscitivo, nutrido con las
relevantes experiencias obtenidas en el quehacer arqueolégico (con los traba-
jos en el Templo Mayor de Tenochtitlan, en primer término), el enriqueci-
miento de las coordenadas tedricas y metodoldgicas, la lectura de recientes
contribuciones en diversos campos de la antropologia y la historia, sin faltar
lecturas criticas sobre la antigua Grecia, el pensamiento mitico mesopotami-
co y la psicologia clinica en la perspectiva de Carl Jung.

En las paginas de La muerte entre los mexicas leemos a un Matos Mocte-
zuma francamente orientado al anélisis comparativo, que lo mismo transita

de la fabula de Heracles a la epopeya de Gilgamesh, o del tartaro griego

! Matos Moctezuma (2010).

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 216 12/10/12 11:20 am.



DIALECTICA DE LA VIDA Y LA MUERTE EN LA COSMOVISION MEXICA 217

(siempre de la mano de Robert Greaves) al Mictlan. La pesquisa de nuestro

autor nace de una observacién acaso un tanto taxativa:

Cabe aclarar que el pensamiento del mundo mesoamericano, hasta don-
de sabemos, no tuvo influencia de otras latitudes, ni de otros pueblos
ajenos a su ambito; fue un pensamiento original que se desarrollé a lo
largo de muchos siglos, pero que guarda muchas similitudes —y también
diferencias— con la forma de pensar de otros pueblos; de alli nuestro in-
terés por ver comparativamente dichas experiencias.?

Matos Moctezuma acude a textos de diferentes culturas: las leyendas
mesopotamicas y egipcias que nutren la Biblia (“y por ende el cristianismo”),
los relatos de Homero, Virgilio y Dante “en los que hablan del mundo de los
muertos”. Es evidente que asume la certera observacién que Alfonso Reyes
escribiera en memorables paginas dedicadas a explicar el misterio de los dio-
ses griegos: “Las especies del conocimiento se perfilizan entre si. Comparar
no es un error. Sélo confundir es un dislate.” Esta reflexién invita a evitar el
reduccionismo que caracteriza las miradas del comparativismo superficial.

Han transcurrido cuatro décadas desde que Matos Moctezuma publicara
“La muerte en el México prehispanico”,* articulo con el que inicia reiterados
abordajes sobre el tema. Afos después establece sus coordenadas tedricas y
metodolégicas en el libro Muerte a filo de obsidiana, originalmente editado en
1975 en la paradigmatica coleccién Sep/Setentas, ideada y auspiciada por Gon-
zalo Aguirre Beltran desde la Subsecretaria de Cultura Popular y Educacién
Extraescolar.® En esta obra nuestro autor se propone explicar cémo los con-
ceptos sobre la muerte responden “a la necesidad de cohesién” de la sociedad
azteca y a su reproduccién. Examina, ademads, “el aspecto fenoménico del
sacrificio humano, interpretado por varios autores como la retribucién al dios
del sacrificio realizado por éste en un tiempo mitico”. El papel relevante que
“la ideologia ha cobrado en los estudios de las ciencias sociales” destaca en

este ensayo.5

2 Ibid: 19-20.

5 Reyes (1982: 157-158).

4 Matos Moctezuma (1971).

5 Matos Moctezuma (1975).

¢ Véase Matos Moctezuma (1978: 9-10). Cito aqui la segunda edicién de este libro.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 217 12/10/12 11:20 am.



218 FELIX BAEZ-JORGE

Otro de los estudios fundamentales que Matos Moctezuma realizara en
torno a esta temadtica es Vida y muerte en el Templo Mayor (originalmente pu-
blicado en 1986), en cuyas paginas formula una primera comparacién entre
el infierno, el purgatorio y los cielos (siguiendo La divina comedia de Dante
Alighieri), y las concepciones nahuas respecto a los “nueve lugares o infra-
mundos y de otros tantos y mas cielos”, referidas en particular al Cddice
Vaticano Latino 3738. Establece que ambas perspectivas del imaginario colec-
tivo “tienen mucho en comin”.” El tema, como se leerd mds adelante, es
retomado por nuestro autor en el primer capitulo del libro que motiva estos
comentarios.

En Vida y muerte en el Templo Mayor, Matos Moctezuma deja de lado las
asperezas de los tecnicismos arqueoldgicos; fundamentado en un amplio acer-
vo documental formula sugerentes hipétesis, orientando su pesquisa a “con-
frontar el rostro de la muerte para darle vida”. Con un definido enfoque
materialista, establece la importancia del pensamiento mitico para compren-
der la concepcién nahua del universo y estudia a los mexicas como protago-
nistas de los procesos de produccién y, simultaneamente, como creadores de
divinidades.® Aqui es preciso recordar que su cosmovisién, como se sabe,

integraba antiguos aluviones culturales de diversa procedencia étnica.
VIDA-MUERTE: COORDENADAS SIMBOLICAS

En Gltima instancia, las reflexiones e hipétesis que Matos Moctezuma presen-
ta en La muerte entre los mexicas refieren a la imaginacién simbdlica, es decir, a
un segmento privilegiado de las representaciones colectivas. Examina ima-
genes y configuraciones miticas que, en dindmica sintesis semejante a un
juego de espejos, integran significados diversos, superposicién y transforma-
ciones de sentido. Aqui resulta pertinente recordar la observacién de Gastén
Bachelard respecto a que la funcién de la imaginacion trasciende la “operacién
formativa” para instalarse como “la facultad de deformar las imagenes sumi-
nistradas por la percepcién”.’ Esta facultad permite “librarnos de las imagenes
primeras”, es decir, cambiar las imagenes.

7 Matos Moctezuma (1998: 52-53).
& Véase Baez-Jorge (1989: 311).
° Bachelard (1997: 10).

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 218 12/10/12 11:20 am.



DIALECTICA DE LA VIDA Y LA MUERTE EN LA COSMOVISION MEXICA 219

A lo largo de cinco capitulos Matos Moctezuma examina la imaginacién
simbdlica de los mexicas en torno a la muerte. En el primer apartado establece
que ésta opera como elemento fundamental para distinguir entre dioses, héroes
y humanos. El enfoque comparativo (al que aludimos en paginas anteriores)

sustenta las reflexiones de este segmento, en el cual nuestro autor escribe:

existen varios componentes de caracter universal a los que el hombre
responde por medio de los mitos: de un lado la observacion del cosmos,
de la naturaleza y del movimiento constante de ellos; del otro, la nece-
sidad de responder a toda una serie de fenémenos (nacimiento, vida,
muerte, naturaleza etc.) que son inherentes a su condicién humana. A
esto habria que agregar los acontecimientos que suceden a lo largo de
la historia de cada pueblo y la manera en que algunos de ellos, que re-
visten particular importancia, se les mitifican. Por lo tanto, no es de
extranar que en todas las latitudes los diversos pueblos de la antigiiedad
tengan conceptos mas o menos semejantes conforme a su estructura

econdmica, politica, social y religiosa.'

Las observaciones de Matos Moctezuma son pertinentes, si bien no in-
corporan ninguna mencién a la imaginacién simbdlica que, necesariamente,
es componente sustantivo del pensamiento mitico, y que constituye un ins-
trumento privilegiado para adentrarse en el comportamiento humano articu-
lado al aparato psiquico y contextualizado en formaciones sociales
especificas. Con razén Gilbert Durand ha expresado que tnicamente la “an-
tropologia del imaginario” permite identificar el mismo espiritu de la especie
que actda tanto en el pensamiento arcaico como en el civilizado, asi en el
pensamiento normal como en el patolégico.! Los simbolos operan como
condensaciones expresivas que, esencialmente, corresponden al mundo inte-

rior (el aparato psiquico) y se manifiestan en valoraciones sociales.

"Matos Moctezuma (2010: 55). Como se sabe el tema de los paralelismos o (analogias)
culturales ha sido debatido en la antropologia desde los estudios pioneros de Adolph
Bastian, quien postuld la identidad de la estructura mental de los humanos. En The mind
of Primitive Van, Franz Boas (1937, caps. IX y X) examiné acusiosamente esta comple-
ja cuestién desde la perspectiva del desarrollo cultural.

'Durand (1968). En opinién de Marcell Mauss (1971: 160-161) “los mitos son original-
mente significativos, no simbdlicos. Se transforman en simbolos de manera natural”.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 219 12/10/12 11:20 am.



220 FELIX BAEZ-JORGE

Matos Moctezuma dedica el segundo capitulo de su ensayo a la dualidad
vida-muerte en Mesoamérica. Examina el estrecho vinculo entre la naturale-
za y las tareas del cultivo para explicar la divisién climatica en “temporada de
lluvias” y “temporada de secas”, subrayando que de tal clasificacién “deviene
una dualidad fundamental para nuestro tema: vida-muerte”, que se expresa
en la ceramica, la arquitectura y la poesia, manifestaciones a las que deben
sumarse el ritual y la mitologia.'” Poéticamente, Carlos Pellicet definiria la
muerte como “misteriosa garantia de todo lo que nace”

Las valiosas contribuciones que Miguel Le6n-Portilla formula en su libro
La filosofia ndhuatl (en el que analiza el principio dual entre los toltecas y los
mexicas), las reflexiones paradigmaticas que Alfredo Lépez Austin presenta
en Cuetpo humano e ideologia, y las observaciones criticas que, en torno al tema,
plantea Yélotl Gonzalez Torres en su obra Religiones comparadas en Mesoamé-
tica y Asia, son analizadas por Matos Moctezuma en tanto aportes sustantivos
al estudio del dualismo que caracteriza la cosmovisién del México antiguo.
Advierte con razén que la dualidad vida-muerte “es una llave que permite
comprender y abrir muchas puertas que dan paso a una inagotable forma del
pensamiento que estuvo presente durante miles de afios y que, con el paso
del tiempo, fue formandose hasta convertirse en una concepcién del universo
con todo su contenido ancestral”.?

En este orden de ideas, Matos Moctezuma dirige su analisis a las practi-
cas agricolas y a la observacion de la naturaleza, factores que contribuyen a
“la elaboracién de un calendario en donde los dioses tienen un papel definiti-
vo en diferentes aspectos de la vida y de la muerte”. En opinién de nuestro
autor, “el caracter agrario y guerrero” de esas sociedades es lo que conduce a
la invencién del calendario en que establecen “festividades mensuales dedi-
cadas a dioses relacionados con el agua, la agricultura [...] y aquellas que te-
nian que ver con la guerra y con diosas matronas paridoras de guerreros”.!

Destaca en este capitulo el disenso de Matos Moctezuma con Alfredo

Lépez Austin y Leonardo Lépez Lujan, quienes en su formidable libro Monte

12 Matos Moctezuma (2010: 14).

8 jbid: 64.

Y]bidem: 67-68. Matos Moctezuma destaca en esta perspectiva, las contribuciones de
Michel Graulich en su libro Ritos aztecas. Las fiestas de las veintenas. Sobre esta tematica
Johanna Broda (1981 y 1983) ha realizado sobresalientes pesquisas.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 220 12/10/12 11:20 am.



DIALECTICA DE LA VIDA Y LA MUERTE EN LA COSMOVISION MEXICA 221

sagrado-Templo Mayor sefialan que esta piramide “es una y son dos a la vez”,
si bien “no las refieren a dos montes sagrados”, segtin lo apunta nuestro autor.

Indica al respecto:

Cuando se habla de la unicidad de la piramide mencionan que las rocas
que dan apariencia de montana a la pirdmide aparecen en las cuatro fa-
chadas de la misma. Esto no es correcto; sélo las tenemos presentes en
el lado sur correspondiente a Huitzilopochtli. Pero atin mads, cuando se
refieren a las diferencias entre las dos mitades sélo mencionan algunas
de ellas, a las que debemos afiadir muchisimas més que no son conside-

radas por los autores.'

Matos Moctezuma argumenta que, considerando que en el Templo Ma-

{” podrian “representar” aquel

yor se identifican “dos montafas unidas entre s
paso que hay que atravesar para emprender el viaje al inframundo”. Sustenta
su argumentacioén en un pasaje del Codice Vaticano Latino 3738, asi como en
un importante relato de Sahagtn referido a la travesia de Quetzalcéatl “entre
las dos sierras” (el Popocatépetl y la Sierra Nevada), asi como en la Historia de
los mexicanos por sus pinturas, en la que se menciona que en los comienzos
de la peregrinacién mexica “hicieron el primer templo” a Huitzilopochtli en
medio de dos sierras grandes”'®

Ampliando anteriores planteamientos, Matos Moctezuma indica que el
Templo Mayor representa dos cerros sagrados: el de Coatépec (asociado al
mito del nacimiento de Huitzilopochtli) y el de Tonacatépetl (o Cerro de los
Mantenimientos) identificado con Tlaloc. El primero (lado sur) corresponde
a la guerra y al simbolismo de la muerte; el segundo (lado norte), se vincula
con la fertilidad, con la vida, en su mas amplia expresién. En esta perspecti-
va, vida y muerte representan entidades contrarias pero unidas dialéctica-
mente. Es decir, la muerte (del lado de Huitzilopochtli) también implica vida
a través del sacrifico propiciatorio. En este orden de ideas, es preciso recordar
que en el Templo Mayor se representan tres elementos que son necesarios

para la vida: tierra (nivel referente del templo de Coatlicue); agua (Tlaloc) y

5Véase Matos Moctezuma (2010: 84-85); Lépez Austin y Lépez Lujan (2009: 370).
1Matos Moctezuma, ibid: 87-88.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 221 12/10/12 11:20 am.



222 FELIX BAEZ-JORGE

sol (Huitzilopochtli). La dualidad vida-muerte evidencia aqui su complejo
contenido simbélico, y el recinto denota ambas dimensiones simbdlicas.!”

El lugar que ocupan los hombres y los dioses en el universo, asi como
la concepcidn que de éste tuvieran los nahuas, son los temas centrales abor-
dados en el tercer capitulo. Para explicar la manera en que las divinidades
estructuraron el universo, nuestro autor examina el mito consignado en la
Histotia de los mexicanos por sus pinturas, y continta analizando la concepcién
vertical del universo en la versién incluida en el Codice Vaticano A o Cddice
Vaticano Latino 3738, elaborado en el siglo xvI. Al respecto, resultan de espe-
cial interés los comentarios que Matos Moctezuma expresa respecto al pun-
to de vista de Ana Guadalupe Diaz Alvarez, quien cuestiona la concepcién
vertical del universo figurada en el mencionado documento, indicando que
la representacién de los niveles celestes y del inframundo corresponden a
una visién occidental.

Nuestro autor, utilizando valiosas fuentes epigraficas, cuestiona la opi-
nién de Diaz Alvarez. Ademds, incluye en su argumentacién referencias a la
“lapida de los cielos” (que se exhibe en la Sala Mexica del Museo Nacional de
Antropologia), a la escultura monumental de Coatlicue y la simbolizacién del

recinto sepulcral del Pacal, en Palenque. Matos Moctezuma anota con razén:

Pese a la insistencia de la autora en el sentido de que el caso del Vaticano
A es Unico y que, si acaso, otro documento que se le podria semejar es e/
Rollo Selden, en donde se ven ocho cielos superpuestos con estrellas y en
un noveno nivel se encuentra Quetzalcdatl, acompanado de una pareja
“Uno-Venado”, creo que ademas de estos dos ejemplos existen muchas
mas evidencias del sentido vertical y superpuesto de los niveles celestes

y el inframundo.™®
Muchas paginas habran de escribirse todavia sobre esta compleja tema-
tica, uno de los “nudos gordianos” en el estudio de la cosmovisién mesoame-

ricana. Cabe recordar aqui que el cielo (y sus imdgenes simbélicas) ocupa un

lugar primordial en las mitologias de casi todos los pueblos, en tanto escenario

7CE. Baez-Jorge (1989: 318-319); Matos Moctezuma (1986: 80-81).
®Matos Moctezuma (2010:98).

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 222 12/10/12 11:20 am.



DIALECTICA DE LA VIDA Y LA MUERTE EN LA COSMOVISION MEXICA 223

donde operan las divinidades, espacio al que, imaginariamente, se trasladan
las almas después de la muerte, dimensién donde se ubican los astros, se
produce la lluvia que fertiliza la tierra, y se generan terrorificos meteoros
(rayos, tormentas, etcétera). La unién primordial del cielo y la tierra es ele-
mento simbdlico sustantivo en diferentes mitologias (por ejemplo en los
relatos en torno a Tlaltecuhtli y Tiamat). De manera semejante a los meso-
potamicos (que trataron de reproducir en sus ciudades y templos las formas
del cielo y el movimiento de los astros), las civilizaciones mesoamericanas
manifestaron especial atencién por explicar la ordenacién del cielo y su rela-
cién con la vida del individuo y la comunidad. Atendiendo la observacion de
Jacques Lacarriére, para los pueblos antiguos el cielo representaba una bé-
veda “a la vez infinita y eterna [...] una fuerza omnipresente, inalterable”.”

A esta altura de la discusién considero importante sefialar que la concep-
cién vertical del universo (seguramente configurada en el arcaico pensamien-
to mesoamericano) esta presente en nuestros dias en la cosmovision de los
nahuas de Chicontépec. Cito a continuacién una sintesis sobre esta tematica
que incluyo en mi libro Los disfraces del diablo:

La forma del universo semeja una piramide escalonada, representacién
colectiva en la que estan presentes las cuatro esquinas o rumbos antes
mencionados [...] la Tierra ocupa el eje central y esta sostenida por los
tlaketzalmeh (pilares), parados en el caparazén de una ayot/ (tortuga) o
sobre el lomo de Cipactli (monstruo de la Tierra). Arriba ubican el Cie-
lo, igualmente sostenido por pilares; abajo localizan el inframundo y
debajo de éste (pero separado de la figura césmica) se encuentra otro
cuadrangulo llamado Tzopilotlacualco, que viene siendo como un ultra-
mundo (véase figura 1) Su nombre significa “comida de zopilotes”, o
“lugar de la podredumbre” [...] el cielo como el Inframundo tienen sub-
divisiones, y a cada escalén le asignan un nombre atendiendo a los ele-
mentos de la naturaleza o divinidades que en ellos, imaginariamente, se
localizan. El cielo tiene siete capas igualmente cuadrangulares contadas
de abajo hacia arriba. A la primera le llaman Ehecapa (lugar de los vien-
tos) y engloba al ihyol (aire) y a los cualli ehecameh (vientos “buenos”) y

YLacarriérre (1989: 61).

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 223 12/10/12 11:20 am.



224 FELIX BAEZ-JORGE

tlasolhecameh (vientos “malos”); la segunda se denomina Ahuechtla y en
ella ubican el ahuechtli (rocio); en la tercera estd Mixtla, donde habita
mixtli (nube) y tecihuitl (granizo); en la cuarta sitdan el Citlalpa, sitio de
las citlalimeh (estrellas); a la quinta le llaman Tekihuahtla (“lugar de auto-
ridades”) donde moran los tlamocuitlahuianeh (guardianes superiores); la
capa sexta es el Teopanco y en ella habitan los rotiotzitzil (santos catélicos)
y las divinidades autéctonas Ompacatotiotzih (Dios doble), Chicomexdchitl
(Siete Flor), Mauilxdchitl (Cinco Flor), Tonatih (Sol), Meetztli (Luna) y
Tlacatecolotl (Hombre buho). En el séptimo escalén ha una especie de
barrera llamada Nepancailhuicac (“limite del Cielo”). Piensan que éste es
un espacio sélido (“como de concreto”) y que su interior es muy oscuro,
lleno de escombros y cosas desechadas por las divinidades; en su parte
superior anidan los huitzitzilmeh (colibries) que alegran al Sol en su paso
al mediodia. El espacio o estrato que contiene las estrellas también se
llama Citlalcueit! (dalda de estrellas) o “Camino de Santiago Apdstol”. El
Mictlan (inframundo) posee cinco capas: la primera se llama Tlaketzaltla
(lugar de horcones), ahi estan los cuatro cargadores de la Tierra Tlalma-
mameh, Tlaketzalmeh. En la segunda (Cipactla) habitan la tortuga y el
monstruo de la Tierra que sirven de pedestal de los Tlaketzalmeh (carga-
dores). En la tercera, Tlalhuitzoctla, residen unos gusanos llamados tlal-
huitzocmeh. Nombran a la cuarta Tzitzimitla y ahi, dicen, que se albergan
las tzitzimimeh (fantasmas) y otros seres “que causan sustos”. A la quinta
y tltima capa se le denomina Mikhcapantli; viven en ella Mikistli o Miki-
listli (Sefior de los muertos) y Tlacatecélotl Tlahueliloc (hombre buho

enfurecido).?

Con un apretado andlisis de los cuatro rumbos del universo en la cosmo-
visién mexica, Matos Moctezuma amplia el tercer apartado de este libro.
“Cada rumbo —explica- se identifica con un arbol, un ave, un color, una deidad
y un simbolo o glifo, teniendo un contenido especifico que se complementa
con su contraparte”.?! En este orden de ideas, examina la oposicién y comple-

mentariedad del norte y el sur, asi como del oriente y el poniente, observacién

Baez-Jorge (2003: 467-470).
1 Matos Moctezuma (2010: 107).

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 224 12/10/12 11:20 am.



DIALECTICA DE LA VIDA Y LA MUERTE EN LA COSMOVISION MEXICA 225

que se funda en el Cédice Fejérviry-Mayer , en el Codice Borgia y en el Cddice,

Tro-Cortesiano, en la versién maya. Argumenta el autor que

esta estructura del universo esta concebida a partir de aspectos miticos,
del movimiento solar y de una observacién de la geografia mesoameri-
cana y sus caracteristicas. Podriamos decir que oriente-poniente se esta-
blecia a partir del movimiento del sol, desde su oeste hasta su ocaso, en
tanto que el norte guardaba relacién con muerte-aridez-frio y su contra-
parte surefia con fertilidad-humedad-abundancia.??

Considero que el abordaje de Matos Moctezuma sobre los puntos cardi-
nales debié incorporar las reflexiones que Jacques Soustelle formulara hace
mas de tres décadas en su ya clasico estudio E/ universo de los aztecas,®® asi
como la valiosa contribucién de Yélotl Gonzalez Torres. Los rumbos del
universo,* publicada cinco afios antes de la obra de Soustelle.

El apartado final del tercer capitulo estd dedicado a la concepcién del
cuerpo humano. Nuestro autor sustenta sus reflexiones en e/ Popol vuh, la
Leyenda de los soles, la Historia de los mexicanos..., el notable estudio de Miguel
Leén-Portilla (La filosofia ndhuatl), y la pesquisa toral de Alfredo Lépez Austin
(Cuerpo humano e ideologia). A partir de los planteamientos que en este sobre-
saliente estudio se formulan en torno a las entidades animicas (el tonalli, el
ihiyotl y el teyolia), Matos Moctezuma emprende los analisis del cuarto capi-
tulo, centrado en “la muerte de los hombres”.

LAS FAUCES DE TLALTECUHTLI

La lamina 44 del Cddice Laud es referida por Matos Moctezuma para expli-

car la disgregacion de las entidades animicas que se produce con la muerte:

El tonalli representado por una serpiente parece desprenderse de la coro-
nilla del personaje, en tanto que el teyolia brota del pecho (corazén); en

forma de la cabeza y un brazo del dios Ehécatl (dios del viento); el ikiyotl

21bid: 107.
BSoustelle (1979).
% Gonzélez Torres (1974).

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 225 12/10/12 11:20 am.



226 FELIX BAEZ-JORGE

mana del higado en forma de ofidio. Una cuarta figura resulta un tanto
extraa: se trata de una especie de osamenta rematada en un crdneo y un
brazo que pareciera salir del orificio rectal del personaje. Lépez Austin
interpreta esta figura como el momento en que, llegado el instante de la
muerte, “los distintos componentes del cuerpo se disgregan [...] Por mi

parte creo que pudiera tratarse de los huesos que van a parar al Mictlan.”

Precisamente en el capitulo cuarto Matos Moctezuma destaca los 4m-
bitos simbdlicos que Tlaltecuhtli (sefior de la Tierra) ocupaba en la cosmo-
visién mexica, en particular su funcién como deidad que devoraba los
cadaveres, guardaba “estrecha relacién con el agua, con el sol y con el infra-
mundo”. Nuestro autor enfatiza el papel del Tlaltecuhtli como: “devoradora-
paridora que marcaré el cambio a una nueva forma que permitird que el
individuo muerto pueda, a través del proceso de ser comido por la tierra,
renacer a una nueva “vida” para continuar su transito el lugar que esta des-
tinado. Asi, todos los individuos muertos, sea en la forma que fuera, tenfan
que ser devorados [...]*

Debemos a Matos Moctezuma uno de los mas completos andlisis del
intricado simbolismo inherente a Tlaltecuhtli en su doble aspecto sexual. En
este abordaje traza la relacién entre Tlaltecuhtli y el simbolo de la vagina
dentada a partir de los nueve pasos que el teyolia del muerto (entidad animica

equivalente al alma) debe transitar en su camino al Mictlan. Sefala:

otros tantos peligros y asechanzas que corresponden a la detencién de
las nueve menstruaciones que ocurrieron para que el individuo naciera
con los peligros que conlleva el embarazo y el parto [...] Es importante
recordar lo que nos dice Sahagin que se hacia con el individuo destinado
a Mictlan: se le colocaba en posicion fetal y se le recubria de mantas y
papel para formar el bulto mortuorio. Una vez hecho lo anterior, se le
echaba agua (medio en el cual habia estado en el vientre materno) y se

preparaba para que emprendiera el viaje.?”

Matos Moctezuma (2010: 137-138).

%ibid:139.

7 Matos Moctezuma, (1999: 46- 47). En cuanto al regreso de teyolia del muerto al vientre
teldrico es pertinente citar el punto de vista de Westheim (1957:63-64) respecto a una

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 226 12/10/12 11:20 am.



DIALECTICA DE LA VIDA Y LA MUERTE EN LA COSMOVISION MEXICA 227

Tal como lo senalé en otro estudio, la estrecha relacién vida-muerte o na-
cimiento-muerte es contextuada por Matos Moctezuma en las nueve ocasiones
(nueve meses) en las que el flujo menstrual se detiene “para finalmente dar vida”.
Por lo tanto, “al momento que el individuo muere debe regresar y pasar por
nueve asechanzas, es decir, tiene que hacer el camino inverso que le dio vida”.
Siguiendo esta légica, refiere la identificacion simbdlica Mujer-Luna-Parto, con-
siderando que en esta representacion “el ciclo menstrual es igual al ciclo lunar”.?

Matos Moctezuma sustenta su hipétesis en el amplio marco tedrico-
conceptual propuesto por Eliade respecto a las indicaciones misticas, e/ re-
gressus ad uterum, la “matriz subterrdnea”, en fin, la serie simbdlica Tierra
-Mujer-Fecundidad, que, el precitado historiador de las religiones, explica en
estos términos:

El binomio homo-humus no debe comprenderse en el sentido de que el
hombre es tierra porque es mortal, sino en otro sentido: que si el hombre
puede estar vivo, es porque provenia de la tierra, porque nacié de —y
porque regresa a— la Terra Mater [...] lo que llamamos vida y muerte no
son sino dos momentos diferentes del destino total de la tierra-madre [...]

la muerte se reduce al retorno “al hogar”.#’

La sélida argumentaciéon de Matos Moctezuma respecto a los planos
simbdlicos de Tlaltecuhtli puede ampliarse mencionando los planteamientos
de Alcina Franch® en torno al “monstruo de la tierra” (Cipactli-Tlaltecuhtli,
Coatlicue-Itzpapalotl), en los que subraya que la minima expresién de sus

imégenes corresponde “al rostro y las dos garras con las que parece aferrarse

interesante pieza arqueoldgica: “un extrafio testimonio de ese concepto del incesante
retorno al principio es una urna funeraria de barro, procedente de la regién de Campe-
che [...] una vasija de cuello corto (de alrededor de 25 centimetros de altura). Obra
maestra del arte maya. La tapa, de poca profundidad, se quita y se pone; una bola de
barro sirve de asidero. En un lado de la pared lisa esta cortado un orificio en forma
de un 6rgano genital femenino alrededor del cual hay esgrafiados varios jeroglificos
rodeados a su vez un circulo de bolitas de barro. El agujero puede cerrarse con la pieza
cortada para formarlo. Dentro de la urna se encuentra la figura de un hombre sentado
[...] Es la efigie del muerto, que ha retornado al claustro materno de donde salid”.

%B4ez-Jorge (2008: 166-167).

»Eliade (1981: 220, 223).

3 Alcina Franch (1995: 318 ss).

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 227 12/10/12 11:20 am.



228 FELIX BAEZ-JORGE

a la superficie terrestre. Identifica tales imagenes como “representaciones en
perspectiva” y no como “dioses descendentes”, ejemplificando su aseveracién
con el Xiuhtecuhtli figurado en el recipiente (o Cuahixcalli) de Moctezuma I,
y en la llamada Piedra del Sol (o calendario azteca). De acuerdo con esta 16-
gica, Alcina Franch sefala:

En varias de esas representaciones se advierte en la boca del dios Tlalte-
cuhtli, un cuchillo de pedernal divinizado o Técpatl, que ofrece la apa-
riencia de una lengua que sale entre los dientes. Un reciente estudio de
Félix Baez Jorge (1988) acerca de la religiosidad popular en torno al tema
de la “diosa madre” en varios grupos indigenas de México, viene a refor-
zar una idea, a la que he aludido en ocasiones anteriores, para interpretar
esa representacién de un Técpatl en la boca del “monstruo de la tierra”.
En este caso, la boca de Tlaltecuhtli —por otra parte, divinidad fundamen-
talmente femenina— vendria a representar la vagina terrestre, siendo el

cuchillo de pedernal el pene generador.®!

Alcina Franch establece semejanzas entre Omeyocan y Tamoanchan (re-
ferentes miticos primordiales en la cosmovisién mexica), y observa que en el

segundo de estos lugares imaginados es

donde se establece la comunicacién entre el inframundo y el mundo
celeste, por lo tanto donde hay un agujero que permite descender al infra-
mundo, al Mictlan, al mundo de los muertos y que también permite as-
cender al mundo de la vida. Ese agujero podria estar como un verdadero
sumidero en el interior del temascal, la casa de las flores, de los nifios,

matriz, vagina y paridero [...].

En esta argumentacién Alcina Franch retoma anteriores abordajes en
torno a la cueva y al temascal (“Gtero materno donde se concibe, crece y nace
el hijo”) equiparados con el conducto vaginal. Refiere los registros del Manual
de ministros de indios... de Jacinto de la Serna, en cuyo texto la coa (bastén
plantador) es identificada con el érgano sexual masculino que “atiende a la

31Refiere mi libro Los oficios de las diosas.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 228 12/10/12 11:20 am.



DIALECTICA DE LA VIDA Y LA MUERTE EN LA COSMOVISION MEXICA 229

Princesa tierra [...] la que da nuestro mantenimiento”. Cita, ademas, el Trata-
do de las supersticiones... de Ruiz Alarcén, en el cual la coa y el falo también se
asocian simbdlicamente en sus tareas fecundantes. Basado en las citadas fuen-
tes, concluye estableciendo paralelismos simbdlicos entre la cueva, el temas-
cal y el atero teltrico. Por otra parte, examina las relaciones simbdlicas del
falo con el cuchillo de silex o técpatl utilizado en los sacrificios humanos®.

Situados en el contexto de las reflexiones antes citadas entendemos el
punto de vista de Matos Moctezuma en el sentido de que “en su caracter de
devoradora, Tlaltecuhtli representa la vagina dentada, castradora, que engulle
con su enorme boca y afilados dientes a los humanos y al sol cuando éste se
pone por el rumbo norte del universo. Una de las caracteristicas de las figuras
del numen son las grandes fauces abiertas, dispuestas a devorar el cadaver”.®

La relacién simbdlica arriba anotada fue establecida por nuestro autor
desde su ensayo El rostro de la muerte, en el que apunta, “cabe senalar que la
vagina dentada que aparece en varias culturas, en el México prehispanico
tiene su equivalencia en Tlaltecuhtli, el monstruo de la tierra, al cual se le
representa con grandes fauces y dientes. A él corresponde devorar a los cada-
veres cuando éstos entran a la tierra.®

En efecto, semejando espejos que refractan la luminosidad de los arcaicos
simbolismos, las epifanias teltricas (voraces y emasculantes) denotan el anti-
guo entramado sagrado de la muerte creadora articulada a los ambitos sexual
y sacrificial; en este sentido la vagina dentada conjuga a Eros y Tanatos. Re-
cordemos, a propdsito, que Freud examiné a profundidad la nostalgia y el
deseo del hombre de retornar a su origen, es decir, a la matriz materna. En tal
sentido, “la vagina es reconocida ya, entonces, como albergue del pene y
viene a heredar el seno materno”.* Aqui resulta imprescindible citar una
certera reflexién de Galinier:

A pesar nuestro, la vagina dentada nos obliga a otra lectura del corpus
freudiano para entender los que podria ser una metapsicologia indigena y

las implicaciones tedricas de la cuestion de la castracién [...] considerando

32CE. Baez-Jorge (2008: 137-138).
3 Matos Moctezuma (2010: 145).
% Matos Moctezuma (1987: 33).
%Freud (1983:134).

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 229 12/10/12 11:20 am.



230 FELIX BAEZ-JORGE

la focal freudiana, diria que la vagina dentada seria la fuente escondi-
da, la que brota de lo arcaico, como el origen del rio Nilo sugerido por

Freud, la cual [...] serviria para fertilizar el imaginario en torno a un sacri-
ficio fundador [...].%

La muerte entre los mexicas, de Matos Moctezuma, se encontraba en pro-
ceso de edicién cuando Lépez Lujan publico su revelador ensayo Tlaltecuhtli,”
centrado en la monumental escultura de esta diosa, descubierta frente al Tem-
plo Mayor de Tenochtitldn el 2 de octubre de 2006. Lo anterior explica que
nuestro autor no lo refiera en el libro que motiva estas reflexiones. Al exami-
nar el complejo simbolismo inherente a esta deidad, Lépez Lujan identifica la
concepcién ciclica de los procesos en la mentalidad mesoamericana, “en la que
la vida engendra a la muerte y de la muerte renace la vida”. Fundado en los
planteamientos que formulara en un estudio ya citado en este texto, % Lopez

Lujan expresa que:

La siembra, el acto sexual, la muerte y el sacrifico eran cuatro procesos
analogos dentro de la versién circular del devenir propio del mundo in-
digena prehispanico y moderno. En efecto, la accién del campesino des-
garrando la tierra con su bastén plantador para depositar la semilla tiene
sus similes en la penetracién del cuerpo femenino por el pene que la in-
semina, en la apertura de una zanja para inhumar el cadaver de un ser
querido y el corte de la victima con un cuchillo de pedernal para hacer
brotar la sangre precisa y extraer su corazén.”

Lépez Lujan subraya que “todo esto sucede [...] en el &mbito de la muer-
te”, lo que se expresa diciendo “ytechnaci in Tlaltecuhtli”, que significa “al-
canzan a” o “tener relaciones con Tlaltecuhtli”.*’

En opinién de Matos Moctezuma y Lépez Lujan la escultura antes men-

cionada fue la ldpida mortuoria del tlatoani Ahuitzotl, hipétesis que plan-

%Galiner (2008: 321, 324).

¥Lépez Lujan (2010).

¥Véase Baez-Jorge (2008).

¥Lépez Lujan (2010: 109).

“Jdem. Lopez Lujan cita a Sahagtn, en la traduccién de Alfredo Lépez Austin.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 230 12/10/12 11:20 am.



DIALECTICA DE LA VIDA Y LA MUERTE EN LA COSMOVISION MEXICA 231

tean apoyandose en fuentes histéricas (Duran, Alvarado Tezozémoc y Diaz
del Castillo). Matos Moctezuma observa: “La interpretacién de lo que signi-
fica esta figura y todo si contexto es que Tlaltecuhtli devora al tlatoani-sol
Ahuitzotl cuando baja por el poniente. Pasa a la matriz de la diosa-tierra y alli
se produce el rito de paso por medio del cual la diosa va a parir por el oriente
al tlaltoani-sol, ahora en la figura del sucesor de Ahuitzotl, Moctezuma II”.#!

En otro orden de ideas vale la pena destacar el punto de vista de Matos
Moctezuma referente a “los entierros en grandes ollas frente al adoratorio del
dios del viento”. Nuestro autor considera que estos recipientes eran equiva-
lentes a la matriz, “por lo que no ha de extrafiar esta practica en donde se

evidencia el retorno a la matriz”. Agrega que:

Tampoco debe parecer extraio que se encuentren muchas ollas o jarras
con el rostro de Tlaloc, como las halladas en el Templo Mayor de Teno-
chtitldn, pues al ser consideradas como dteros, estos recipientes guarda-
ban los granos y el agua. Por eso existen representaciones en las que
vemos personajes que portan ollas con la efigie del dios vertiendo el agua
a la tierra. En cierto sentido, se trata simbdlicamente de los liquidos am-

niético-semen-lluvia que dan vida a los hombres. *

Matos Moctezuma continua su argumentacién indicando que “las ollas
que guardan los dones eran rotas con palos por los tlaloques, ayudantes del
dios Tlaloc, para entregarlos a los hombres”. En tal sentido sehala que “las ollas
y jarras poseian un simbolismo muy importante dentro del mundo mexica y
en otras culturas mesoamericanas”. De tal manera nuestro autor considera que
“es posible que la costumbre actual de “romper pifiatas (olla de barro repleta
de dulces y frutas) con un palo en los cumpleafios” sea una supervivencia de
aquello que hacian los tlaloques para entregar los dones a los hombres.”*

En relacién con el anterior planeamiento es necesario indicar que —se-
gun lo apunta Foster en su ya clasico libro Cultura y conquista— “el origen de
la pihata parece ser italiano, como indica el vocablo pignatta, que significa

‘vasija’ en la lengua de Dante”. El “Domingo de Pifata” se celebra en Espana

“ Matos Moctezuma (2010: 149-150).
“2ibid: 165.
Bidem.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 231 12/10/12 11:20 am.



232 FELIX BAEZ-JORGE

para finalizar el carnaval: “La pifiata, olla de barro o armazén decorada con
papel de colores, se llenaba de dulces —y de pajaros vivos en las fiestas mas
elegantes—. A los participantes se les vendaba por turnos, se les daba un
garrote, se les hacia girar hasta atontarlos y se les permitia tratar de quebrar

a palos la pifiata”.*

EVANGELIZACION, RESISTENCIA Y SINCRETISMO

Matos Moctezuma dedica el dltimo capitulo de la Muerte entre los mexicas
(“Los diablos andan sueltos”) al examen del proceso de evangelizacién, la
resistencia indigena, la catequesis y a las nuevas configuraciones religiosas
que amalgaman la religién mesoamericana con el cristianismo. A partir de
los datos proporcionados por Ricard, refiere el arribo de las tres 6rdenes re-
ligiosas que iniciaron el quehacer evangelizador: franciscanos (1524), domi-
nicos (1526) y agustinos (1533), que hacia la mitad del siglo xvi sumaban 802.
De manera sucinta Matos Moctezuma establece los factores que determina-
ron las equivocadas percepciones de los misioneros respecto al pensamiento

religioso de los indigenas:

Con la mente cerrada en lo que les ensefiaban los principios de la Biblia
y la religion catélica trataron de aplicar todos los relatos en ella plasma-
dos a la realidad que tenian enfrente [...]. Asi, los frailes de daban vali-
dez a la Biblia sin entender que, en realidad, el pensamiento de los
pueblos conquistados obedecian a una larga tradicién propia que se
habia ido desarrollando a lo largo de muchos siglos sin mediar influencia
de ninguna parte. %

Matos Moctezuma desarrolla su argumentacion a partir del didlogo entre
los doce primeros franciscanos (que iniciaron la evangelizacién) y los sacer-
dotes indigenas, cuyo registro documental paleografié y tradujo Le6n-Portilla.

El didlogo fue escrito en nahuatl, con la intervencién de traductores.*t

“Foster (1962: 305); el baile de pifiata se celebraba en Mérida (Yucatdn) para concluir el
carnaval.

4 Matos Moctezuma (2010: 187).

4Ledn-Portilla (1986).

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 232 12/10/12 11:20 am.



DIALECTICA DE LA VIDA Y LA MUERTE EN LA COSMOVISION MEXICA 233

Respecto al proceso de evangelizacién estimo oportuno referir la opinién
de Jacques Lafaye (1984:57, 60 ss), quien distingue las actitudes asumidas por
los misioneros de las diferentes 6rdenes. Frente a la posicién de los primeros
franciscanos “que no quisieron ver en las creencias y practicas indigenas [...]
mas que parodias diabilicas”, destaca la actuacion tolerante de los jesuitas que
dieron “pruebas de gran audacia, buscando entre las creencias indias los signos
precursores del cristianismo”, pragmatismo opuesto diametralmente a la vi-
sién franciscana. En opinién de Lafaye, el fundamento de la practica misio-
nera jesuita fue el postulado de que “la ignorancia invencible de dios no existe
en ninguna poblacién”. De forma tal, desarrollar aquel germen innato era el
papel central de la catequesis. Destacan, también, las posturas menos dogma-
ticas de los agustinos y los dominicos, siguiendo las reflexiones de Marcel
Bataillon en torno a Francisco de la Cruz y el Inca Garcilaso de la Vega para
quien el imperio andino no habia tenido “otra razén de ser que la de preparar
el terreno al cristianismo”, reflexién que sigue las ideas de San Agustin res-
pecto al imperio romano. En la tradicién plastica, el papel de las érdenes
mondsticas serfa de primera importancia, dadas sus diferentes posturas res-
pecto a la incorporacién de elementos autéctonos en el arte religioso. Refi-
riéndose al mundo andino, Barbara Gretenkord (1991: 64-66) establece la
actitud ortodoxa de los dominicos; indecisiéon de los franciscanos ante las
soluciones sincréticas; la condescendencia de los agustinos ante los simbolos
ambivalentes y las imagenes sincréticas, y la tolerancia de los miembros de
la Compania de Jests que incorporaron elementos del imaginario indigena a
su quehacer evangelizador. Con algunas acotaciones significativas, esta visién
analitica puede ser aplicable a Mesoamérica.”

Matos Moctezuma destaca el importante papel que tuvieron el teatro
indigena, autos y danzas, en la evangelizacion, escenificaciones en las que
“invariablemente, al final triunfaba el cristianismo sobre el paganismo o la
verdad sobre la mentira”. En efecto, al concluir “estas representaciones tea-
trales se procedia al bautismo de los participantes”.* Nuestro autor refiere
también las acciones de los misioneros orientadas a perseguir las idolatrias

y la pretendida presencia del diablo en los rituales, quehacer que propici6 la

¥ CE. Baez-Jorge (2003: 305).
“Matos Moctezuma (2010: 191).

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 233 12/10/12 11:20 am.



234 FELIX BAEZ-JORGE

resistencia indigena. Cita a propdsito al franciscano Toribio de Benavente
(Motolinia), y el brutal Auto de Fe que Diego de Landa organizara en Mani
(Yucatan). Es evidente que hacia finales del siglo xv1 la presencia del Diablo
en la mentalidad indigena tenia una incipiente configuracién respecto a la
imagen establecida en el canon eclesial. Los nedfitos mantenian una actitud
de confusién al recurrir a sus antiguas creencias, como al amparo de la nue-
va religién, actitud que se ha definido con la metafora nepantla, término
nahua que significa “estar en medio” —sin pleno arraigo en la fe—, es decir,
“que crefan en Dios, y que juntamente acudian a sus antiguas ritos del de-
monio”, segtn lo expresa el franciscano Diego Duran al reprender a un indi-
gena que continuaba en la “idolatria”. Aqui es preciso recordar que durante
el siglo xvII el “renacimiento de la idolatria” fue una preocupacién perma-
nente en virreyes, obispos, clérigos e inquisidores de la Nueva Espafa, clima
politico que motivé la redaccién de obras destinadas a servir como herra-
mientas para destruir las supuestas practicas demoniacas. Tal es el caso del
Tratado de las supersticiones (1629) de Hernando Ruiz de Alarcén, la Breve re-
lacion (1610) de Pedro Ponce, el Manual de ministros de indios (1656) de Jacinto
de la Serna, o la Relacion auténtica de las idolatrias, supersticiones y razas. Obser-
vaciones de los indios del Obispado de Oaxaca (1656), escrita por Gonzalo de
Basalomé.

La resistencia indigena a la evangelizacién hegemonica, los complejos
procesos de reinterpretacién simbdlica y sincretismo operados en diversos
signo y grado en las cosmovisiones, se manifiestan en las creencias de los
pueblos indigenas contemporaneos, de manera particular en lo referente al
culto a los muertos. En tal sentido, Matos Moctezuma acude a la etnografia
moderna, “por medio de la cual podemos conocer caracteristicas y particu-
laridades del pensamiento existente en lo que a la muerte concierne, con
todas sus consecuencias”.* Asi, nuestro autor cita importantes contribucio-
nes en torno a esta tematica: los estudios de Hugo Nutini y Barry Isaac re-
ferentes a los nahuas de la regién de Tlaxcala-Puebla, las pesquisas de Jests
Montoya en Atla, y la de Jests Angel Ochoa Zazuenta en Mixquic, asf como
las investigaciones de Lourdes Arizpe, Alessandro Lupo, Italo Signorini y

Lourdes Baez en la sierra de Puebla, y la valiosa aportacién de Catherine
“Matos Moctezuma (2010: 195).

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 234 12/10/12 11:20 am.



DIALECTICA DE LA VIDA Y LA MUERTE EN LA COSMOVISION MEXICA 235

Good sobre la fenomenologia de la muerte en Mesoamérica, entre otros
relevantes abordajes. Fundado en los reportes etnograficos, Matos Moctezu-

ma observa con razén:

La festividad de los fieles difuntos la instauré el papa Gregorio IV en el
siglo Ix. Reducir en total 40 dias [de acuerdo a la cosmovision prehispa-
nica)] a uno sélo, como lo marca el catolicismo resultaba bastante proble-
matico por toda una serie de razones de tradicién, creencias, rituales,
etcétera. Entonces ocurre que el indigena se las ingenia para no ceder
tanto y lograr que se dediquen varios dias al culto a los muertos; los di-
vide en aquellos dedicados a los nifilos muertos, que como hemos visto
puede empezar hacia el 28 y en otros casos el 31 de octubre dejando a
partir del primero de noviembre para los adultos mayores. De hecho se
borra practicamente la fiesta de Todos los Santos y se da predominancia
a la celebracién de los muertos.”

A lo largo de casi cuatro décadas, Matos Moctezuma ha construido un
corpus tedrico y metodolégico para estudiar los complejos simbdlicos, ritua-
les, concepciones en torno a la muerte en Mesoamérica. Sus aportaciones son
relevantes en tanto se formulan desde una éptica interdisciplinaria, y se plan-
tean con un sentido critico en permanente reelaboracién; es decir, no consti-
tuye un pensamiento cerrado, nutrido en el autoelogio o el aplauso festivo de
sus epigonos. A diferencia de otros estudiosos del pensamiento religioso
mesoamericano que mantiene resistencia a la nocién de simbolo, Matos Moc-
tezuma la utiliza con pertinencia analitica en sus diferentes abordajes en tor-
no a la fenomenologia de la muerte. La miopia o ceguera analitica respecto al
simbolismo es lamentable considerando que, en sus diferentes expresiones,
refiere a un vastisimo conjunto de representaciones colectivas de importancia
primordial en los sistemas religiosos mesoamericanos. Para decirlo con las

agudas palabras de Georges Dumézil:

®Matos Moctezuma (2010: 211) recordemos a propésito que en el calendario ceremonial
de los mexicas 4 de las 18 fiestas se dedicaba a los muertos. Las principales eran “la
fiesta pequefia de los muertos” (Miccailhuitonti) y la “fiesta grande de los muertos” (Hue-
ymiccailhuitl). Véase Duran, 1967, p. 27.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 235 12/10/12 11:20 am.



236 FELIX BAEZ-JORGE

El dia en que se establezca debidamente, en la reinterpretacién de los
hechos religiosos arcaicos, la dictil nocién de simbolo, es decir de equi-
valencia sin identidad, en vez de multiplicar la ideas barbaras y engafio-
sas que las escuelas imaginan, no quedara sin duda todo explicado, pero

se evitaran bastantes ingenuidades y [...] algunos falsos problemas.”!

El simbolismo de la muerte en México alcanza dilatados niveles de com-
plejidad porque funciona con un sentido paradigmatico: integra aluviones
culturales de raiz milenaria y diversa procedencia. En el transcurso de casi
cinco centurias las cosmovisiones indigenas se transformaron al enfrentar del
proceso colonial y la modernizacién. Las ideas medievales que vertebraron la
“cultura de conquista” (exacta definicién de George M. Foster) se modificaron
también como secuela de colisién ideoldgica. Desde este cuadrante analitico,
los planos simbélicos de la muerte en México no deben explicarse por la via
exclusiva del determinismo autéctono, ni como resultantes primados de las
tradiciones hispanicas. Lo que podria llamarse su genealogia cultural arraiga
en ambas visiones del mundo, fundidas en un gigantesco proceso de trans-
culturacién.

BIBLIOGRAFIA CITADA

ALCINA FRANCH, J., “En torno a la cosmovisién mexica: viejas ideas, nuevas
hipétesis” en Jacqueline de Durand-Forest y Georges Baudot (comps.),
Mille ans Civilization Mesoamerinaines Des Mayas aux Azteques. Lo quéte du
cinquieme solei. Hommages a Jacques Soustelle, v. 11, Paris, Edition 'Harmat-
tan, 1995, p. 309-330.

BAEZ-JORGE, E Los oficios de las diosas, Xalapa, Universidad Veracruzana, 1988.

, “Planos simbdlicos del Templo Mayor (comentarios a las hipétesis
de Eduardo Matos Moctezuma)”, Estudios de Cultura Nihuatl, México,
Universidad Nacional Auténoma de México, n. 19, 1989, p. 311-319.

, Los disfraces del diablo, Xalapa, Universidad Veracruzana, México,
2003.

_ Ellugar de la captura, Xalapa, Editora de Gobierno del Estado de
Veracruz, 2008.

5t Dumézil (1970: 96-97).

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 236 12/10/12 11:20 am.



DIALECTICA DE LA VIDA Y LA MUERTE EN LA COSMOVISION MEXICA 237

BACHELARD, G., El aire y los suefios, México, Fondo de Cultura Econémica, 1997
(Coleccién Breviarios, 139).

BroDA, J. “Las fiestas aztecas de los dioses de la lluvia”, Revista Espaiiola de
Antropologia Ameticana, Madrid n. 6, 1971, p. 245-327.

, “Ciclos agricolas en el culto: un problema de la correlacién del ca-
lendario mexica”, en Anthony E Aveni y Gordon Brotherston (eds.), Ca-
lender in Mesoamerica and Peru: Nature American Computations of time,
Oxford, Oxford, 1983, (Bar International, series 174) p. 145-165.

Boas, E The mind of Primitive Man, New York, The Macmillan Co., 1938.

DuraN, D. Historia de las Indias, Nueva Espariia e Islas de Tierra Firme, edicién
de A. M. Garibay, México, Porrta, 1967, t. 1.

DURAND, G., La imaginacion simbdlica, Buenos Aires, Amorrortu, 1968.

, Los dioses de los indoeuropeos, Barcelona, Seix Barral. 1970.

ELIADE, M. Tratado de historia de las religiones, México, 1981.

FosTeRr, G. M., Cultura y conquista. La herencia espaiiola en América, Xalapa Uni-
versidad Veracruzana, México, 1962.

FREUD, S., Psicologia de la vida erdtica, en Obras completas, México, t. X111, Edito-
rial Iztaccihuatl, , 1983.

GONZALEZ TORRES, Y., Los rumbos del universo, México, Instituto Nacional de
Antropologia e Historia, Departamento de Etnologia y Antropologia So-
cial, 1974 (Cuadernos de Trabajo, 3)

, Reflexiones sobre religiones comparadas en México y Asia, Xalapa, Go-
bierno del Estado de Veracruz, 2009.

GALINIER ., “Epilogo” a Félix Baez-Jorge, El lugar de la captura, Xalapa Gobier-
no del Estado de Veracruz, 2008, p. 312-319.

GRETENKORD, B., “La influencia indigena en el arte de la regién andina duran-
te la época colonial”, Humboldt, Goethe-Institut, n. 104, 1991, p. 64-73.

LACARRIERE, ]., En busca de los dioses. Una historia de la humanidad a través de sus
mitos, Madrid, Clio, 1989.

LARAYE, ]. Mesias, cruzadas, utopias. El judeoctistianismo en las sociedades ibéricas,
México, Fondo de Cultura Econémica, 1984.

LEON-PORTILLA, M., Cologuios y docttina cristiana, México, Universidad Nacional
Auténoma de México, 1986.

LopEz AUSTIN, A., Cuerpo humano e ideologia. Las concepciones de los antiguos
nahuas, 2 v., México, Universidad Nacional Auténoma de México, Insti-
tuto de Investigaciones Antropoldgicas, 1984.

LOpEz AUSTIN, A. y L. Lépez Lujan, Monte Sagrado-Templo Mayor, México,
Universidad Nacional Auténoma de México/Instituto Nacional de An-

tropologia e Historia, 2009.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 237 12/10/12 11:20 am.



238 FELIX BAEZ-JORGE

Lorez LuiaN, L. Tlaltecuhtli, México, Consejo Nacional para la Cultura y las
Artes/Instituto Nacional de Antropologia e Historia, 2010.

MATOS MOCTEZUMA, E. “La muerte en el México prehispanico”, en E. Matos
Moctezuma (coord.), Artes de México. Miccaihuitl, el culto a la muerte, nim.
145, 1971. p. 6-36.

, Muerte a filo de obsidiana, México, Secretaria de Educacién Publica,
1975.

, Muerte a filo de obsidiana, Secretaria de Educacién Publica/Instituto
Nacional de Antropologia e Historia, México, 1978.

__ Elvrostro de la muerte, México, G. V. Editores, 1987.

, Vida y muerte en el Templo Mayor, México, Fondo de Cultura Econé-
mica, 1998.

, “Tlaltecuhtli, Senor de la Tierra”, en Estudios Mexicas, Obras, México,
El Colegio Nacional, 1999, v.1, t. 2. p. 3-56.

, La muerte entre los mexicas, México, Tusquets Editores, 2010.

Mauss, M., Obras II. Institucion y culto. Representaciones colectivas y diversidad de
civilizaciones, Barcelona, Barral Editores, 1971.

REVES, A. “En torno al estudio de la religion griega”, en Obras completas. t. xviil
Estudios helénicos, México, Fondo de Cultura Econémica, 1982, p. 144-145.

SAHAGUN, Bernardino de, Historia general de las cosas de la Nueva Espafia, Méxi-
co, Editorial Porrda, 1999.

SOUSTELLE, ., L'Univers des Aztéques, Paris, Hermann, 1979.

WESTHEIM, P., Ideas fundamentales del arte prehispanico, México, Fondo de Cul-
tura Econémica, 1957.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, . 215-238

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 238 12/10/12 11:20 am.



