La imagen del huasteco en el espejo
de la cultura nahuatl prehispanica

The image of the Huastec in the mirror
of prehispanic Nahua culture

PATRICK JOHANSSON K. Doctor en letras por la Universidad de Paris, Sorbona.
Profesor en la Facultad de Filosofia y Letras de la UNAM
e investigador del Instituto de Investigaciones Histdricas
de la misma universidad. Autor de diversas obras, entre
ellas La palabra, la imagen y el manuscrito. Lecturas indigenas
de un texto pictorico en el siglo XVI.

RESUMEN La cultura huasteca fue probablemente una de las mas
importantes de Mesoamérica. Desafortunadamente,
escasas son las fuentes histéricas que permiten conocerla
y echar una cierta luz sobre los vestigios arqueolégicos
que permanecen de ella. Encontramos, sin embargo, una
imagen del huasteco y mas generalmente de su cultura
en el espejo de la cultura ndhuatl, una imagen reflejada
pero también refractada en la densa materialidad
receptora de su luz. Consideramos, en este articulo,
algunos aspectos emblematicos de la cultura huasteca,
desde el punto de vista ndhuatl asi como la influencia
que tuvo sobre la cultura nahuatl prehispanica.

PALABRAS CLAVE Imagen, huastecos, nahuas, toltecas, espejo, emblema,
costumbres, Quetzalcdatl, murciélago.

aBsTracT 1 he Huastec culture was probably one of the most
important in Mesoamerica. Unfortunately, quite few are
the historical sources that permit to know it and shed
some light on its archaeological vestiges. Nevertheless,
we find an image of the Huastecs and more generally
of their culture reflected and refracted in the mirror of
Nahuatl culture. We consider, in this article, some
emblematic aspects of the Huastec culture, from a
nahuatl point of view, as well as the influence it had
on prehispanic Nahuatl culture.

keEyworps Image, Huastecs, Nahuas, Toltecs, mirror, emblem,
customs, Quetzalcoatl, bat.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 65 12/10/12 11:19 am.



La imagen del huasteco en el espejo
de la cultura nahuatl prehispanica

PATRICK JOHANSSON K.

Muchas son las imdgenes producidas por los huastecos a lo largo de la histo-
ria.! Abundan la cerdmica, las esculturas en piedra arenisca; permanecen frag-
mentos de pintura mural, algunos relieves y mapas coloniales los cuales
proveen imégenes que ayudan a imaginar su cultura en ausencia de fuentes
histéricas genuinamente huastecas que den fe de ella.

Ahora bien, a estas imagenes de los huastecos, es decir producidas por
ellos, debemos anadir la imagen de/ huasteco tal y como se percibe en el es-
pejo de la cultura ndhuatl. En este contexto, la bisagra genitiva de/ remite a la
imagen que los nahuas tuvieron de él, al mismo tiempo que los rasgos espe-
cificos, plurales, correspondientes a la diversidad de los pueblos de la Huas-
teca, se borran para dejar una imagen “singular”, definida por una visién
etnocentrista del otro, una imagen emblematica.?

Sin extraviarnos en los arcanos de la ontologia, podriamos preguntar-
nos, en la parte liminar de este articulo, si la identidad de un pueblo no la
determinan tanto las imdgenes que él produce, con las que se identifica y que
lo definen, como /a imagen que otros tienen de él. Lo plural fenoménico se
opone aqui a lo singular, a la singularidad identitaria que caracteriza a un
pueblo.

! Este articulo se inscribe en el proyecto “Pintura Mural” dirigido por la doctora Teresa
Uriarte, dedicado especificamente a la Huasteca.

? Recordemos que, etimolégicamente, la palabra griega emblema referia “un ornamento
en relieve”, lo que confiere a sus rasgos sobresalientes un alto valor identitario.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, p. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 66 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 67

La imagen que consideramos aqui es la imagen reflejada por el espejo de
la cultura ndhuatl a través de textos e ilustraciones que aluden al huasteco. En
cuanto al espejo metaféricamente evocado, es un espejo indigena, un espejo
de obsidiana cuya densa materialidad matiza la imagen reflejada con elemen-
tos propios, y refracta parte de ella en su dimensién cultural propia.?

La imagen del huasteco fue a la vez reflejada y refractada en el espejo de
la cultura ndhuatl prehispénica. En el primer caso, dicha imagen es el reflejo
de una percepcién especifica que los nahuas tuvieron de los huastecos: una
reduccién identitaria a unos cuantos rasgos sobresalientes considerados como
emblematicos. En el segundo, la imagen del huasteco y de su cultura se vieron
refractadas en la densa materialidad cultural receptora de su luz y se volvie-
ron parte de ella sin perder su identidad propia. En este Gltimo caso, la ima-
gen del huasteco no es caricatural-emblemadtica sino funcional: el huasteco
se volvid el arquetipo de distintas funciones rituales, y la Huasteca un lugar
fundamental, lugar de origen con todo lo que estos conceptos significan para
las culturas prehispanicas.

Numerosos son los paradigmas culturales huastecos presentes en la cul-
tura ndhuatl a principios del siglo XvI que manifiestan este hecho. Como lo
veremos adelante, la flor, el pulque, el maiz y el algodén, por ejemplo, fueron
mitolégicamente vinculados con la Huasteca, y el huasteco fue considerado,
en un contexto ritual, como un agente fecundador.

En este juego de espejos, es importante sefialar que los huastecos tuvieron
estrechos contactos, desde el periodo clasico, con pueblos de habla y cultura
néhuatl, en particular con los toltecas, por lo que no siempre es facil deter-
minar lo que pertenece entranablemente a la cultura huasteca de lo que podria
haber sido una influencia nahuatl. Algunos “reflejos” lingtliisticos teenek,*
perceptibles en el palimpsesto de ciertos textos nahuas, sugieren una filiacién
cultural entre la Huasteca y los pueblos de Anadhuac.

3 Es interesante recordar que cuando un indigena veifa su imagen en un espejo de obsi-
diana, consideraba que parte de su ser estaba “preso” de la materia y por extensién de
la muerte. Este hecho confiere al espejo indigena un valor simbdlico que no tiene el
espejo occidental el cual no tiene opacidad propia que pueda ser penetrada y refleja
simplemente la imagen.

* Lengua hablada por los huastecos. En 2005 permanecian unos 150000 hablantes de
teenek. CE. Programa de Revitalizacion, Fortalecimiento y Desarrollo de las Lenguas Indigenas
Nacionales, 2008-2012, p. 18.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 67 12/10/12 11:19 am.



68 PATRICK JOHANSSON K.

En este mismo rubro, pero desde un punto de vista epistemoldgico, la
heterogeneidad de las fuentes disponibles, la presencia implicita de la cultura
teenek en diversos ambitos de la cultura ndhuatl, asi como los distintos niveles
iconograficos o verbales de produccién de sentido confieren a los indicios un
valor fundamental y al razonamiento hipotético-deductivo un papel esencial
para descubrir vetas en una mina de informacién dispar.

Iniciaremos nuestro anélisis con uno de los textos mas relevantes: el re-
lato ndhuatl que evoca una primera didspora tribal de los grupos migrantes
recién llegados a playas del noreste de lo que hoy es México, en la regién de
Panotla. Esta separacién determina el rumbo del pueblo huasteco, y define

asimismo sus primeros rasgos culturales identitarios.’

LA SEPARACION DE LOS PUEBLOS EN TAMOANCHAN
Y LA VOCACION CULTURAL HUASTECA

La separacién de los grupos humanos némadas o seminémadas en su avance
hacia el lugar de su asentamiento definitivo es sin duda un hecho histérico.
Sin embargo, los mitos que refieren el desprendimiento de uno u otro grupo
de un tronco comun atribuyen generalmente a estas divisiones un valor cos-
mogdnico estructurante, que no corresponde del todo a lo gue fue sino a lo que
debe haber sido en funcién de parametros culturales vigentes en el momento
de la produccién (o transformacién) del mito.

En lo que concierne a los huastecos, los textos mexicas que los evocan
fueron producidos (o transformados) en un momento del periodo postclasico
en que los pueblos nahuas, contemporaneos de los huastecos, tenian contac-
tos frecuentes con estos Ultimos y en que distintos aspectos de la cultura
huasteca habian sido integrados a la cultura mexica.

La referencia a la didspora tribal, en Tamoanchan, de los pueblos que
habian llegado a Panotla cobra en este contexto un valor mitoldgico. El texto
aducido a continuacién alude esencialmente al origen de los mexicas pero la
primera parte refiere la subdivisién en Tamoanchan de un grupo que confor-
maba “un pequefio mundo” (cemanaoatontli) en tres parcialidades. Una de

estas parcialidades es la de los huastecos, los cuales se separan del grupo por
5 Mexica anogo mexiti, en Cddice florentino, libro X, capitulo 29.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 68 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 69

razones que les confieren una vocacién cultural, desde el punto de vista mexi-

Ca, en el contexto mesoamericano.

In jqujn in canj, in aocac vel compoa,
in aocac uel conjlnamjquj, in aqujque
njcan qujnchaiaoaco in coltin in ¢itin,
in aqujque in mitoa in 4cique, in
écoque, in ochpanaco, in tlatzonjlpico,
in tlatepachoco, in njcan tlalpan in

¢an jc mocenteneoa: in iuhqujma

centetl cemanaoatontli mochiuhticatca.

Atlan: acaltica, in oallaque, mjec
tlamanti:

Auh vncan atenqujcaco in mjctlampa
atenco: auh in vncan cacanaco imacal,
Motocaioti Panutla, qujtoznequj,
panoaia: axcan mjtoa Pantla.®

En un tiempo, en un lugar que nadie ya
conoce, que nadie recuerda ya, los que
vinieron para dispersarse, los abuelos,
las abuelas, los que se dice que llegaron,
que arribaron, vinieron barriendo el
camino, venian con su cabello atado,
vinieron a gobernar esta tierra, tenfan
un mismo nombre, formaban una
especie de mismo pequeno mundo.

Venian del agua (el mar); llegaron en
barcas y en muchos grupos.

Y alld vinieron a desembarcar en las
playas, en las playas del norte. Y el
lugar donde llegaron con sus barcas, se
llama Panutla quiere decir “lugar de la
travesia”, hoy se dice Pantla.

Guiados por sus sacerdotes y sabios llamados amoxhuaque (los poseedo-
res de libros)’ el grupo llegé a un lugar llamado Tamoanchan,® donde perma-

necieron mucho tiempo.

En este lugar ocurre una primera separacion: los poseedores de libros,

instruidos por su dios, tlogue nahuaque, se vuelven a embarcar para seguir su
camino llevandose la tinta negra y roja, los libros, las artes, y dejando las
demas parcialidades del grupo en Tamoanchan:

Niman ic iaque, in teumamadque:

in qujmilli; in tlaqujmijlolli qujtqui:
quil qujnnotztiuh in jnteouh: auh injc
iaque, ie Tonatiuh yixcopa itztiaque,

¢ Codice florentino, libro X, capitulo 29.

Luego salieron los portadores del dios,
los que cargaban el envoltorio, el bulto.
Se dice que les iba hablando su dios. Y
cuando se fueron, se fueron hacia el sol.

7 Es decir, sabios conocedores de las pinturas.

& El significado de Tamoanchan seria, segin el informante: Temoa tochan (o tictemoa tochan)
“buscamos nuestra casa”. Cf. Johansson, “Tamoanchan: una etimologia del origen”, en
De historiografia lingiiistica e historia de las lenguas, p. 287-307.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 69

12/10/12 11:19 am.



70

qujtqujque in tlilli, in tlapalli, in
amoxtli, in tlacujlolli qujtqujque in
tlamatiliztli: mochi qujtqujque in
cujcaamatl, in tlapitzalli.’

PATRICK JOHANSSON K.

Se llevaron la tinta negra y roja, los
libros, las pinturas. Se llevaron el
conocimiento. Se llevaron todo, los
libros de cantos, las flautas.

No estd del todo claro cudl es la identidad tribal de este primer grupo de

“disidentes”, pero su atributo principal era el de “sabios” y, mas generalmen-

te, portadores de la cultura.

Cuatro sabios, sin embargo, permanecieron en Tamoanchan. Se llamaban

Oxomoco, Cipacténal, Tlaltetecui y Xochicahuaca. Se reunieron y dijeron:

Tonaz, tlatviz: quen nemjz, quen onoz
in maceoalli: ca oia, ca oqujtquique, in
tlilli, in tlapalli: auh quen onoz in
maceoalli, quen manjz in tlalli, tepetl,
quen onoaz, tlé tlaotlatqujz, tlé tlama-
maz, tleh tlavicaz, tlé tlaotlatoctiz, tlé
machiotl, tlé octacatl iez, tlé neixcuijtilli
iez, tlé itech peoaloz, tlé ocutl, tlé
tlaujlli mochioaz.!

Habré luz, amanecera. sCémo vivird,
cémo se establecerd la gente¢ Se fue, se
llevaron lo negro y lo rojo (tinta negra,
tinta roja); Ahora 5Cémo se establecera
la gente¢ 5Cémo se extenderd la tierra,
el monte¢ 3Cémo se establecerd el
agua¢ 5Qué se tributara¢ sQué se carga-
ra¢ »Qué fines se alcanzaran¢ »Qué es
lo que seguiremos en el camino¢ 5Cual
serd el modelo¢ 3Cual serd la vara para
medir¢ 5Cudl serd el ejemplo¢ 3A partir
de qué se comenzara¢ 5Qué ocote, qué
luz se hara¢

La salida del primer grupo genera una disyuntiva relacionada con el rumbo

socio-cultural de los que permanecen. Unos indicios podrian figurar en la

etimologia del nombre propio de los sabios y caracterizar este rumbo.

Si consideramos el nombre de los sabios que se quedaron en Tamoan-

chan, Tlaltetecui y Xochicahuaca son sin duda locuciones onomadsticas na-

huas. Tlaltetecui es “la tierra que cruje”; Xochicahuaca, cualquiera que sea el

significado de su nombre, esta relacionado con la medicina."

En los que concierne a Oxomoco y Cipactonal, los adivinos, creadores

de las cuentas de los dias, de los afnos y del libro de los suefos, la etimo-

? Cadice florentino, libro X, capitulo 29.
dem.
" Cf. Rémi Simedn.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 70

12/10/12

11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 71

logia de sus nombres es algo més compleja, y quizas no corresponda a la
lengua nédhuatl.

Oxomoco podria ser una derivacién onomastica de las voces teenek
uxum “mujer”, y ocox “primera”. En la lamina 21 del Cédice Borbénico, el hecho
de que Oxomoco no tenga un glifo antroponimico sugiere que el caracter
“femenino-anciano” del personaje, claramente expresado en la imagen, es un
rasgo sobresaliente con valor onomastico.

En cuanto a Cipacténal, si bien parece ser un nombre ndhuatl: “tonal del
lagarto”, el origen de la palabra, o por lo menos de la primera parte de la palabra
podria ser huasteco. En efecto, zipac es en lengua teenek el maiz verde, tierno,
“en berza”, segiin Tapia Zenteno, por lo que la palabra podria no ser ndhuatl y
remitir a la divinidad principal de los huastecos, hasta nuestros dias. Cipacténal
serfa entonces “el tonal” del maiz verde, palabra hibrida teenek/nédhuatl.

Sealo que fuere, ellos crearon entonces la cuenta de los afios, configura-
da en el llamado libro de anos (xiuhamatl), la cuenta de los dias (tonalpohualli),
y el libro de los suenos (temicamatl), y establecieron las normas culturales que
debian regir a los pueblos que habian permanecido en Tamoanchan. Estable-
cidos en este lugar, los grupos remanentes iban a Teotihuacan para realizar
ofrendas y rendir tributo al sol y a la luna en sus respectivos templos.*?

Pasaron los anos, y un dia otro grupo, referido como nenonotzaleque (bru-
jos), encabezados por su gobernante epénimo, Olmécatl Huixtotli, se separd
de los demas. Asi como el primer grupo se habia llevado la sabiduria diurna
(tlamatiliztli), ellos, los olmecas huixtotin, se llevaron la nahuallotl (quitquitque
in nahuallotl) o sabiduria nocturna, sabiduria de nahuales. Fueron a “topar con
la costa” (atentli ic unmotzotzonato), probablemente en lo que es ahora el sur de
Veracruz y Tabasco.

El texto aqui referido, posible lectura de un documento pictografico, sitta
el descubrimiento del maguey y la obtencién del pulque, después de la salida
de los olmecas.

2La traduccién al inglés de Dibble y Anderson sugiere que los pueblos se trasladaron a
de manera definitiva a Teotihuacan. “And they departed from there, from Tamoan-
chan”. Sin embargo el tiempo imperfecto del verbo nahuatl sugiere que iban y venian
de Tamoanchan a Teotihuacan para realizar ofrendas antes de dirigirse y permanecer
un tiempo en Teotihuacan. CE. Cédice florentino, p. 191.

3La consecucién en los esquemas narrativos no implica que dicho descubrimiento haya
tenido lugar en este momento preciso. Podria deberse al orden de lectura eventual de
grupos glificos en un documento pictérico.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 71 12/10/12 11:19 am.



72

PATRICK JOHANSSON K.

En la regién de Tamoanchan, una mujer llamada Mayahuel, con la ayuda

de Patécatl, descubri6 el proceso de elaboracién del pulque a partir del agave.

Es en el monte Chichinauhyan, luego llamado Pozonaltépetl, que se elabord

solemnemente dicho brebaje.

Una vez que lo hubieron preparado, los gobernantes y notables fueron al

monte Chichinauhyan para comer, y consumir el pulque recién elaborado. Sir-

vieron a cada uno las cuatro raciones correspondientes a la “libacién” (teunappa).

Uno de ellos, Cuextécatl, transgredié esta limitacién y bebi cinco raciones:

auh mjtoa, Cuextecatl in jntlatocauh
centlamantin tlaca, in no ¢e intlatol,
amo ¢an navi in qujc, in oconjc navi,

oc qujmjtlanj oc ce, ic macuilli in qujc,
ic vel ivintic, vel xocomjc, aocmo qujma
in quenjn nen: auh vncan teixpan
qujtlaz in jmaxtli:

auh in oqujqujz (qujlhuja) teuiotl:
njman ica necentlaliloc, ca otlapinauhti
in qujtlaz imaxtli, in vel ivintic: auh ¢an
pinaviztica, in tetlalcavi in Cuextecatl:
qujnvicac in imaceoalhoan in jxqujchtin
motencaquja, motqujtiaque, ololiuhtia-
que: ie vmpa itztiaque, in vmpa
oallaque in panutla in axcan (mitoa)
pantla: auh ¢an ic vnmotzotzonato

in atl, in jlhujcaatl, vncan motecaque:
iehoan in mjtoa toveiome, g, n,
tooampooan: auh in itech qujca tocaitl,
in jntlatocauh in jtoca, Cuextecatl:
motocaiotia cuexteca.'

Y Cdice florentino, libro X, capitulo 29.

Y se dice que Cuextécatl el gobernante
de un grupo de gente que hablaban el
mismo idioma, no sélo bebid cuatro
(raciones de pulque); cuando hubo
bebido las cuatro, pidié otra. Bebid
cinco con lo cual se emborrachd, estaba
ebrio, ya no sabia lo que hacia. Y alli,
frente a la gente arrojé su taparrabo.

Y puesto que habia faltado al respeto

a lo divino (dicen), luego por esto se
reunieron. Habia sido vergonzoso el
hecho de quitarse el taparrabo cuando
estaba ebrio. Y con mucha vergiienza
Cuextécatl abandono la tierra. Se llevé a
sus subditos. Todos los que se entendian
(que hablaban el mismo idioma)
partieron, se fueron en grupo. Se fueron
(al lugar) donde habian venido, a
Panotla que hoy llaman Pantla. Se
dirigieron hacia el agua, hacia el mar.
Alli se establecieron. Ellos se llaman
toveiome es decir “nuestros semejantes”.
Y de alli viene el nombre, del nombre
de su gobernante: Cuextécatl. Se llaman
cuextecas.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 72

12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 73

Cuextécatl y el pueblo “de una sola lengua”, probablemente la lengua que
hoy conocemos como “huasteco” o “teenek”, se fueron a Panotla o Pantla, a
orillas del mar.

El hecho de haber tomado una quinta racién de pulque constituy6 una
transgresion en relacién con normas establecidas, y dicha transgresién iba a
conferir al pueblo cuexteca una caracteristica cultural especifica, ya que la
ebriedad iba a ser parte de su identidad, junto con la desnudez, pues Cuexté-
catl, el jefe epénimo del grupo, a consecuencia de su embriaguez, se quitd el
taparrabo y establecid, mitolégicamente hablando, esta costumbre de los
huastecos de la costa.

Cualquiera que haya sido la razén por la cual los huastecos andaban
desnudos y eran muy dados a embriagarse, es la imagen que los mexicas, y
probablemente todos los pueblos nahuas del centro de México, tenian de

ellos.
Ahahuillotl. La vocacion ludica de los huastecos
Ahora bien, segtn lo afirman los informantes de Sahagun, al irse los huastecos

se llevaron con ellos el juego, la musica (instrumentos de viento), los placeres
y demads entretenimientos: ahahuillotl.

Injque vy, qujl qujtquique, in ahavillotl, Estos, se dice, se llevaron el juego

in tlatlapitzalli: ipampa miec tlamantli, (el placer), la musica de viento, porque se
injc omauijltitia, mjec tlamantli injc divertian de muchas maneras. Engafia-
oteixcuepaia, ic teixcuepaia in qujtlatia  ban a la gente de muchas maneras. Los
xacalli, in qujchioa atl: in motetequj, engafiaban haciéndoles creer que

mjec tlamantli in qujchioaia.’® quemaban un jacal y hacian aparecer

agua; que se cortaba en pedazos.
Hacian muchas cosas.

Asi como los primeros en partir se habian llevado la sabiduria “diurna”
(tlamatiliztli), y los segundos la sabiduria nocturna (nahuallotl), los huastecos

se llevan la “sabiduria” ladica (ahahuillotl), la cual los caracteriz6 a los ojos de
los mexicas.

Y ]dem.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 73 12/10/12 11:19 am.



74 PATRICK JOHANSSON K.

Macuilxochitl: un numen de origen huasteco

Con el pulque, el juego y el placer se perfila un dios huasteco que los mexicas
integraron después a su pantedn bajo el nombre de Macuilxéchitl (cinco-flor)
(fig. 1) también llamado Xochipilli, el “principe (o nifio) flor” (fig. 2).

El cinco, exponente numérico-onomadstico del dios, podria aludir a la
transgresion mencionada y determinar con la flor, el juego y el placer, atributos
identitarios del huasteco. Es interesante observar que Macuilxochitl (fig. 1)
ostenta un escudo con un disefio ome tochtli (dos conejos),'¢ lo que lo vincula
de alguna manera con la elaboracién del pulque. En términos formales, la
encrucijada que determina los ejes del juego patolli expresa la opcién disyun-
tiva de Cuextécatl.

Recordemos que el mejor pulque, para los nahuas, era el pulque “cinco”
(macuilli), “pulque florido”, también referido como huitztli (espina) en nahuatl.
Ahora bien, es interesante observar que huitz significa “flor” en teenek." Si la
relacién translingtiistica ndhuatl/teenek (huiztli-espina/huitz-flor) es pertinen-
te, el componente “cinco flor”, ademas de referir el juego, aludiria también al
pulque perfecto, es decir, al pulque sagrado.

La vocacién ludica del huasteco y su aspecto emblematico estan asi-
mismo confirmados en la iconografia nahuatl mediante simbolos del juego
como lo son la pelota de hule y un disefio grafico ollin que remite al tlachtli
(fig. 3). En la representacién de ollin, los cuatro rumbos cardinales y el cen-
tro, en el que figuran las aspas dindmicas del movimiento, estan claramente
expresados.

En el contexto de separacién y atributos culturales en los que nos situa-
mos, es interesante observar una representacién de Xochipilli-Macuilxéchitl
en el Codice Féjervary.-Mayer (fig. 4). El dios huasteco se integra a una encru-
cijada con su tronco y sus brazos, los cuales definen asimismo caminos que
se encuentran o divergen y en cuya interseccion perpendicular esta la cabeza
del dios. La capa que cuelga su nuca en las tres representaciones (figs. 1, 2,
y 4) muestra que se trata de Macuilxdchitl (Xochipilli).

En el contexto pictérico-narrativo del Cddice Féjerviry-Mayer, es probable

que la disyuncién visualmente expresada, y resuelta mediante la ortientacién

6CE. Cédice magliabechiano, lamina 5r.
VCE. Tapia Zenteno. El sufijo —#/i podria haber sido afadido al vocablo huasteco.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 74 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 75

de la cabeza, esté relacionada con el camino que debe tomar el maiz, Cinteutl
(Zipac para los huastecos).
En el canto de Xochipilli (Xochipilli icuic) encontramos las siguientes in-

terrogantes:

Ao ¢an nihualla... Ao ya he llegado...

Otli nepanivian En el lugar donde se cruzan los caminos
Can nicinteutl a Sélo soy Cinteutl a

sCampa ye nonyaz¢ 3A dénde iré¢

sCampa otli nicyatoca¢ 3A donde (va) el camino que sigo¢

Can oay.'® sélo oay.

No podemos abundar aqui sobre el cardcter simbdlico-alegérico del tex-
to considerado. Recordemos, sin embargo, que, en una 6ptica estructuralista,
un relato “de superficie” consecutivo y consecuente, en términos de accién
narrativa, se arraiga en un “subsuelo” semiolégico que podria referir, aunque
de manera mitolégicamente difusa, la gesta del maiz.

La vocacioén selénica de los huastecos

La separacién de los grupos en Tamoanchan y el rumbo especifico que toman
entonces los huastecos, aun cuando pueden haber referido un hecho histérico,
constituyen, en el texto aducido, nexos simbdlicos con valor cosmogénico. Como
lo veremos adelante, el huasteco (o su imagen) estaba funcionalmente impli-
cado en actividades relacionadas con la luna, en contextos rituales mexicas.
La “Peregrinacién de los aztecas”, en sus versiones verbales y pictdricas,
sitta en la etapa Cuexteca ichocayan/Cdatl ycamac la primera manifestacién
mitolégica y mitogréfica de lo que serd la dualidad luna/sol. Remitimos a otro
trabajo nuestro el estudio detallado de esta gesta cosmogédnica;" nos limita-
remos aqui en afirmar que el huasteco “que llora” y el monte sobre el cual estd

sentado, constituyen el polo selénico de esta dualidad vital.

8 Codice Matritense del Palacio Real, fol. 277r.
YCE. Johansson, La palabra, la imagen y el manuscrito. Lecturas indigenas de un texto pictdrico
en el siglo XVI; “Estudio comparativo de la gestacién y del nacimiento de Huitzilopoch-

tli en un relato verbal, una variante pictografica y un ‘texto’ arquitecténico”, en Estudios
de Cultura Nahuatl, v. 30.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 75 12/10/12 11:19 am.



76 PATRICK JOHANSSON K.

En un contexto mas amplio, observamos que en la mayoria de los mitos
cosmogobnicos mesoamericanos, la gesta correspondiente a la creacién del
mundo culmina con la ruptura de una gemelaridad estética que imposibilita-
ba el movimiento vital. En el caso del mito ndhuatl de la creacién del sol y
de la luna, dos soles surgieron como consecuencia del salto autosacrificial de
Nanahuatzin y Tecuciztécatl en el fuego, el axis mundi, eje de lo que seria el
movimiento vital o/fin.

Ahora bien, la condicién sine qua non para que los astros todavia inmovi-
les se movieran, era que se rompiera el equilibrio que constituia la presencia
de dos soles idénticos. En una variante del mito,? fue Papaztac, uno de los
dioses del pulque, el que realiz6 esta distincion vital al lanzar a un conejo en
uno de ellos, el cual se volvié la luna. A partir de este momento y mediante
la muerte autosacrificial de los dioses y el soplo de Quetzalcéatl (entre otros
elementos narrativos con valor mitolégico) se instauré el movimiento y los
astros tomaron, cada uno, su rumbo.

La gesta de Cuextécatl podria reproducir el esquema cosmogodnico antes
mencionado y determinar el rumbo selénico, que van a tomar los huastecos
con todo lo que el hecho implica, en términos culturales. En Tamoanchan, a
raiz de la ebriedad de su gobernante, los huastecos toman su camino lunar,
por lo menos desde la perspectiva ndhuatl. Por otra parte, la separacién del
grupo huasteco, guiado por su gobernante epénimo, podria ser una metéfora
de opciones y disyuntivas relacionadas con la gesta del maiz.?!

La fuente aqui aducida refiere una ramificacién de los pueblos que entra-
ron por Panotla, a partir de lo que parece haber sido un tronco comun, cema-
naoatontli (pequeno mundo). El arbol roto que caracteriza iconograficamente a
Tamoanchan podria ser una metafora visual de estas rupturas.? Por otra parte,

las primeras separaciones parecen conllevar elementos identitarios especificos:

1. El primer grupo que sale de Tamoanchan baja costeando, se dirige

hacia el Este y se lleva el conocimiento tlamatiliztli. No se especifica en

2 Cadice florentino, libro VII, capitulo L.

s'Los que permanecieron en Tamoanchan salieron después hacia Xomiltépec encabeza-
dos por los toltecas y luego a Teotihuacan antes de proseguir, y posteriormente subdi-
vidirse en tribus que se asentaron definitivamente en distintos lugares.

2Cf. Johansson, La palabra, la imagen y el manuscrito. Lecturas indigenas de un texto pictérico
en el siglo XVI, p. 351-358.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 76 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 77

el texto de qué pueblo se trata, pero el hecho de que llegaron a Gua-
temala podria indicar que se trata de grupos mayenses.

2. El segundo se lleva la sabiduria nocturna o nahuallotl. Son olmecas
huixtotin y se dirigen hacia la costa (probablemente lo que hoy es
Tabasco).

3. El tercero, el grupo de los huastecos, “regresa” a Panotla. Sus inte-
grantes se distinguen por su ebriedad y su desnudez mitolégicamen-
te definidas mediante la gesta de Cuextécatl. Por otra parte, el
placer, el pulque, el juego, asi como la musica, parecen ser los atri-
butos existenciales de los huastecos, segtn los textos nahuas que

lo senalan.

Definiremos ahora, en funcién de lo anterior y de otras fuentes, la imagen que
los nahuas, y mas especificamente los mexicas, tenian de los huastecos (o
mejor dicho del huasteco) no sin antes considerar el nombre, es decir, de al-
guna manera, la imagen verbal mediante la cual los referian.

NOMBRES Y APODOS GENTILICIOS DE LOS HUASTECOS

Una de las dificultades para discernir la identidad cultural de los huastecos es
el hecho de que el nicleo teenek de filiacién maya mantuvo un contacto es-
trecho, en el curso de la historia, con etnias nahuas, propiciando un cierto
eclecticismo cultural. Dos lenguas entraron en contacto y coexistieron (hasta
nuestros dias), generando a veces un mestizaje lingiiistico y, mas general-
mente, cultural. El teenek y el ndhuatl fueron los vehiculos culturales de la
Huasteca, y una primera imagen del huasteco se esboza en la configuracién
lingtiistica de su gentilicio.

Los apelativos constituyen verdaderas mdascaras onomadsticas gentilicias
en las que se borran los rasgos individuales para revelar una imagen comuni-
taria de los pueblos.

Ahora bien, conviene distinguir aqui los nombres que ellos mismos se
dieron, de los que les fueron atribuidos por otros pueblos, mas especificamen-
te los pueblos de habla ndhuatl. El hecho de que los huastecos originarios se
vieron rodeados y luego culturalmente permeados por pueblos nahuas com-

plica la configuracién del gentilicio.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 77 12/10/12 11:19 am.



78 PATRICK JOHANSSON K.

Oc’ox inic: el gentilicio teenek para “huasteco”

La palabra “tenec” refiere “el indio” en el Paradigma apologético de Tapia Zen-
teno, y corresponde a macehual en nahuatl. No constituye, por tanto, un gen-
tilicio. El gentilicio teenck no es referido en las fuentes nahuas. Teenek Bichou
es el territorio huasteco en esta lengua, y oc’ox inic (primer hombre) alude a la
gente de esta estirpe étnica. Con esta expresion los huastecos-teenek se dife-
renciaban de los demds a los cuales se refieren con el término wle/ inic, literal-
mente “otros hombres”.

La locucién nominal oc’ox inic significa también “primogénito” o “el que
se adelanté a otro en la mayoria de la edad”.”® Este apelativo, con el cual los
huastecos se autonombraban, podria ser revelador de una reivindicacién je-
rarquica-cronolégica en la historia de la migracién de los pueblos que llegaron
a Panotla, o corresponder simplemente a una manera de autonombrarse se-
mejante a “hombres verdaderos” para los tojolabales, por ejemplo.

Cuexhté: una palabra teenek
Recordemos que, en términos iconograficos, los huastecos eran referidos (en-
tre otras cosas) por el gorro cénico o cénico truncado que los distinguia. Segin
Joaquin Meade, este gorro es llamado cuexhté? en lengua teenek. Por otra
parte, el Vocabulatrio huasteco de Larsen registra la voz cuech para referir un
“rodete” para asentar algo encima de la cabeza® y cuexza’ significa “redondo”.

Sugiero que podria haber caracterizado a los pueblos que lo usaban y
haber adquirido un cardcter distintivo-gentilicio: “cuexhté-ca” o cuex-teca (el
sufijo seria nahuatl) designando a los que usaban dicho tocado. Existe aqui la
posibilidad de que fueran los propios huastecos los que asi se autonombraran,
pero podria también haber sido un apellido nahuatlizado a partir del término
original teenek, considerado como distintivo y por lo tanto identitario.

En un rubro dedicado a los huastecos, el libro X del Cddice florentino se-
fala lo siguiente:

Cuexteca: ioan intoca toveiome, ioan Cuexteca: y su nombre tohuenyome, y
intoca panteca, anogo panoteca.” su nombre panteca o panoteca.

2 CE. Tapia Zenteno.

2CE. Meade, p. 23.

%Larsen Ramon, Vocabulatio huasteco, 1955.
% Cadice florentino, libro X, capitulo 29.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 78 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 79

Los tres nombres aqui referidos tienen matices gentilicios que revelan
distintos aspectos de la cultura huasteca.

Cuextecatl: el habitante de Cuextlan
Segtn el testimonio de algunos informantes de Sahagun, el gentilicio proven-
dria sencillamente de la tierra que habitaban: Cuextlan.

In jntoca in, itech qujca in tlalli: in Este su nombre, les viene de la tierra,

jtocaiocan cuextla, in jpan onoque y, del lugar llamado Cuextlan, de la tierra

tlalli: mjtoa, motocaiotia cuexteca: in ga  donde se establecieron. Se dicen, se

ce itoca cuextecatl.?” llaman cuexteca: si es sélo uno, su
nombre es cuextecatl.

Huaxteca

En el caso (remoto) de que Huaxteca no fuera una variante hispanizada de
cuexteca sino que fuera otro término nadhuatl para designar esta regién, podria
provenir de huaxin, un arbol cuyo fruto, parecido al del algarrobo, es
comestible,”® o huax “un tipo de calabaza, simbolo de la fertilidad”.”” Una
descripcién de los huastecos indica que sus dientes aguzados “eran como
semillas de calabaza”.® Este aspecto de sus dientes podria haber generado un
apodo que se volveria después gentilicio, desde el punto de vista ndhuatl.

Cuextécatl: nombre propio del gobernante

En el mismo documento encontramos otra informacién concerniente al nom-
bre o apodo de los huastecos. Segln esta version, los que se desprendieron
del grupo en Tamoanchan y siguieron a su gobernante Cuextécatl tomaron el
nombre de este Gltimo:

iehoan in mjtoa toveiome, g, n, A ellos se les dice toueiome, es decir,
tooampooan: auh in itech qujga nuestros semejantes: y de ahi sale el
tocaitl, in jntlatocauh in jtoca, nombre, del nombre de su gobernante
Cuextecatl: motocaiotia Cuextécatl: se [lamaban cuexteca.
cuexteca.’!

7 [dem.

BCE. Diccionario de Rémi Siméon.

¥ Leucaena esculenta, Cf. Ariel de Vidas, p. 49.
30 Codice florentino, libro X, capitulo 29.

3 bid.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 79 12/10/12 11:19 am.



80 PATRICK JOHANSSON K.

Si resulta claro, segun esta fuente, que el vocablo gentilicio cuexteca(tl),
asi como la tierra que habitaron, viene del nombre propio de su gobernante,
es probable, como lo sugiere el texto, aunque de manera ambigua, que el
término tohuenyome (plural) esté también relacionado con lo que podria haber
sido un apodo de Cuextécatl: tohuenyo.

El analisis de ambos gentilicios podria revelar su indole identitaria.

Propuestas etimologicas del gentilicio Cuextécatl
Cualquiera que sea el origen: el personaje o la region, el radical del término
néhuatl: cuexte-, cuex- o cuech podria ser significativo.

Cuechtli

Entre los rasgos distintivos que ayudan a construir la imagen identitaria del
cuexteca, se encuentran los caracolillos cuechtli (término nahuatl, aquiz o quitz-
quim en teenek) que los guerreros y los danzantes huastecos se colocaban en
el cuello, en la cintura, en las mufecas y los tobillos.

La relaciéon emblematica identitaria del huasteco con las “sonajas” hechas
del caracolillo (cuechtli) podria haber sido la que generd su nombre gentilicio.
Hablando de los guerreros huastecos, Tezozémoc sefala lo siguiente: “Trafan en
la cinta como sonajas que llaman cuechtli, que resuena como cascabel bronco”.*

En una lamina del Codice de Xicotepec (fig. 5), el tlahcuilo destacd, como
elemento identitario del cautivo huasteco, los caracolillos (cuechtli), la pintura
corporal y el septum de la nariz perforado.

Més alla del simbolismo inherente al caracol en si, el ruido que producian
los guerreros podria haber tenido un valor emblemaético. En la guerra de los
mexicas contra los huastecos, en tiempos de Moctezuma I, el ruido parece
haber sido un “arma” con carécter intimidatorio:

Los huastecos arremetieron a ellos con un ruido de cascabeles de palo
que traian por la orla de las corazas y otros, con cascabeles de metal

grandes, que traian a las espaldas y a los pies, con los cuales hacian un
ruido extrano.®

#Tezozémoc, Cronica mexicana, p. 314.
¥Durdn II, p. 167.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 80 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 81

Sea lo que fuere, el caracol cuechtli podria haber sido percibido como
caracteristico y por ende emblematico por los nahuas, haber generado el gen-
tilicio ndhuatl cuextecarl y consecuentemente el nombre de la regién corres-
pondiente: Cuextlan.

El formema “espiral”

De manera mas especifica, la espiral que conforma la parte central de cualquier
caracol o caracolillo, se reproduce como formema®* en distintos contextos pic-
tograficos. Constituye una reduccién grafico-metonimica del caracol por lo
que mantendria su valor simbdlico e identitario.

Aun cuando la espiral es un motivo grafico que remite a la fertilidad en
toda Mesoamérica, y en muchos dambitos culturales del mundo; su valor
en la Huasteca podria haber sido particular hasta llegar a definir una colecti-
vidad humana de manera especifica.

Los cuatro caracolillos que vinculan los nimenes Tlazoltéotl y Macuil-
x6chitl, en el Cddice Borgia (fig. 6) refieren la unién sexual que los relaciona pero
también su origen huasteco. En el Cddice Féjérvary Mayer (fig. 7), los dos perso-
najes huastecos con gorro cénico truncado ostentan también el caracolillo. Si
dicho caracolillo tiene un valor iconografico-gentilicio, entonces el gentilicio
verbal nahuatl cuexteca significa “gente del caracolillo”. El canto erético cuecuech-
cuicatl, cantado por los cuextecas en distintos contextos festivos en los que se
propiciaba la fecundidad de la tierra y el crecimiento del maiz, estaria asimismo
relacionado con este término. En contextos agricolas de propiciacién de la fer-
tilidad se agitaban sonajas que simulaban el ruido de la serpiente de cascabel.
El término que referia este hecho: cuecuechihuia significa “estremecerse”; expre-
saba el “estremecimiento de la tierra” en el sentido erdtico antes mencionado.

Tohuenyo
Los huastecos eran también conocidos bajo el término con valor onomaéstico
tohuenyo:

in jhoan intoca toveiome: in ¢a ce mjtoa Y también se llaman roueiome: si es sélo
toveio: injn tocaitl toveio, qujtoznequ;j uno se dice toueyo. Este nombre toueio

tooampo.® quiere decir “nuestro semejante”.

% Formema: elemento grafico minimo cuya forma entrafia un elemento sémico o semantico.
3 Cadice florentino, libro X, capitulo 29.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 81 12/10/12 11:19 am.



82 PATRICK JOHANSSON K.

Mas que un nombre propio, este apelativo atribuido a los huastecos pa-
rece haber sido un apodo, el cual adquirié con el tiempo un valor gentilicio.
Segun la cita antes aducida, su significado es “nuestro semejante” o “nuestro
vecino”, tohuampo (pl. tohuampohuan) en lengua ndhuatl. Conviene senalar aqui
que, de ser asi, la forma original de la locucién nominal debe haber sido to-
huanyo, literalmente “de los nuestros”, suponiendo una evolucién fonética
de la “a” en “e”. En este contexto, es probable que fueran gente de habla
néhuatl los que hubieran nombrado asi a sus “vecinos” de habla teenek.

El plural de la expresion: tohuenyome, senialado por los informantes, mues-
tra que el apodo fue acufado en singular antes de ser pluralizado para desig-
nar a todos los huastecos. En efecto, la forma plural de tohuenyo como
“nuestros semejantes” deberia haber sido tohuenyohuan siguiendo la regla de
pluralizacién de los posesivos en ndhuatl. El plural tohuenyome sugiere que la
forma singular tohuenyo adquirié un valor nominal propio antes de ser plura-
lizada, raz6n por la cual no sigui6 la regla de la pluralizacién de los posesivos.

Ahora bien, si no significa “nuestro semejante” o “nuestro vecino” scual
pudo haber sido el valor onomastico-gentilicio del apodo tohuenyoé Podria
constituir la forma posesiva de huentli (ofrenda), to-huen-yo, haber aludido,
mediante un albur, al miembro viril del huasteco vendedor de chile referido
en un mito, haber sido aplicado de manera genérica a todos los huastecos, y
haber adquirido un valor gentilicio, quizas burlén y/o despectivo.

En este mismo rubro de albures, tohuenyo podria provenir también de
la expresién tohueyo, literalmente “nuestra grandeza”, la cual aludiria me-
diante una dilogia, al tamafo del miembro. Si consideramos que la nasali-
zacion de las vocales son frecuentes en nahuatl (tohueyo=tohuenyo) esta
opcidn resulta plausible.

En este contexto, el singular habria designado de manera “partitiva” el
miembro viril de los huastecos o bien el de dos personajes prominentes de
la cultura huasteca-teenek (vista por otros grupos nahuas): el gobernante
Cuextécatl quien se quité el taparrabo dejando ver su miembro y/o el lla-
mado Tohuenyo, vendedor de chiles en el mercado de Tula quien andaba
desnudo y del que se enamord la hija de Huémac.* En este Gltimo caso,

segun lo establece el relato mitico-histérico, el vendedor de chiles huasteco
% [bidem, libro 111, capitulos 5 y 6.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 82 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 83

se volvio el yerno del tolteca Huémac por lo que esta gesta podria referir
un hecho histérico: la alianza de Huémac con un jefe huasteco y el matri-
monio de su hija con dicho jefe, lo cual a su vez suscitd los sarcasmos de

los toltecas.

Panteca o Panoteca
Otro gentilicio referido por los informantes de Sahagin y que se emplea

frecuentemente para evocar a los huastecos es el de Panteca(tl) o Panotecatl).

Cuexteca: ioan intoca toveiome, ioan Cuexteca: y su nombre toveiome, y
intoca panteca, anogo panoteca. |...] su nombre panteca o panoteca [...]
ioan intoca panteca, anogo panoteca: y su nombre panteca o panoteca
itech qujga injn tocaitl pantla, anoco sale del nombre Pantla o Panutla,
panftla: ca no itoca pantla, in vmpa porque también se llama Pantla
onoque, in pantla, anogo panutla: [el lugar] donde estaban. Pantla
qujtoznequj, panuoaia, ca ie ilhuica- o Panutla quiere decir “el lugar
atenco y.¥ de la travesia”, ahora se encuentra

en la orilla del mar”.

Es probable que el término designara especificamente a los huastecos de
la regién de Panotla (Panuco) antes de aplicarse quizas, por extension, a todos
los huastecos.

LA IMAGEN EMBLEMATICA DEL HUASTECO

El relato mitico-histérico asi como la mayoria de los nombres antes mencio-
nados provienen de fuentes mexicas y no propiamente huastecas. La imagen
verbal producida revela por tanto la visién que los mexicas tenian de los
huastecos o, mejor dicho, del huasteco por razones ya mencionadas.

A esta asimilacién mitico-religiosa, con caracter etnocentrista, del huas-
teco debemos de anadir la visién que tuvieron los conquistadores y luego los
frailes, cuando entraron en contacto con ellos. En este caso se sefalaron esen-
cialmente los supuestos “excesos” y “defectos” que caracterizaban a los huas-
tecos, en relacion con las demds etnias de Mesoamérica.

¥ [bidem, libro X, capitulo 29.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 83 12/10/12 11:19 am.



84 PATRICK JOHANSSON K.

La apariencia fisica de los huastecos, su comportamiento, su manera de
hablar, sus usos y costumbres generaron una imagen “singular” de/ huasteco,*
una imagen-signo, emblemadtica, mediante la cual los pueblos nahuas lo refe-
rian y lo concebian. El término “huasteco”, derivado del vocablo ndhuatl cuex-
teca, cualquiera que haya sido su significado, no corresponde a una unidad
socio-politica sino que designa a distintas naciones indigenas de una regién
extensa que tenfan rasgos culturales comunes.

Consideraremos a continuacion algunas costumbres huastecas que con-
tribuyeron a definir su imagen.

Yacacoyonqui. La perforacion del septo

Una de las caracteristicas mas emblematicas del huasteco fue la costumbre de
perforarse el septo de la nariz. Hablando de las representaciones que los teo-
cuitlapitzque (los fundidores de oro) hacian, un informante de Sahagin afirma:

In caco tlein mochioaz, in aco cueste- Se hace de distintas maneras, ya sea un
catl, aco toueio, iacahuicole, iaca huasteco ya sea un tohuenyo, con la
coionqui, istlan mihoa, motlaquicuilo nariz como asa de jarrén, con la nariz
itzcohoatica.® agujerada, con una raya en la cara,

con el cuerpo pintado, con serpiente
de obsidiana.

La repeticion ago cuextecatl, ago tovenio podria traducirse aqui “quizd un
cuextecatl, quizad un tohuenyo”, o “quizé un cuextecat! o tohuenyo”. La segunda
traduccién manifestaria una simple redundancia en relacién a un mismo re-
ferente. La primera, en cambio, por su cardcter disyuntivo podria expresar el
hecho de que la imagen en oro de un cuextecat/ no era la misma que la de un
tohuenyo.

Sea lo que fuere, los dos (o uno de los dos) tenian como signo distintivo

el septo de la nariz (yacatl) perforado “como asa de jarrén” (huicoll).*

%®Esta imagen arquetipica debe haber sido una sintesis de rasgos propios de distintas
naciones huastecas pero es probable que los huastecos de las tierras calientes (Panotla)
fueran el modelo.

¥ Cédice florentino, libro IX, capitulo 16.

“E] jarrén conocido como huicolli tenia asas perforadas. El término yacahuicolli podria
designar, sin embargo, el yacamezili “luna de nariz” nariguera que los huastecos y los
ndmenes lunares ostentaban.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 84 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 85

En el rubro correspondiente a la perforacién del septo, el texto de Saha-

gun nos indica que lo perforaban con una hoja de palma:

moiacavicoltiaia, ¢oiatica in qujcoiaoa Se agujeraban la nariz como asa de

in jniacavicol: auh in ocoiaoac, vncan jarrén. Perforaban la nariz con una hoja
caqujaia teocujtlacoatl anogo acatl, de palma. Cuando la habian perforado,

cuegali iiticopa.* alll metian una palma de oro o una cafia

con una pluma de cuezalli.

La imagen del Codice florentino (fig. 8) no sélo ilustra la perforacion del
septo sino otros rasgos identitarios. La desnudez, el tronco labrado con una
“serpiente de obsidiana”, la raya en el rostro, la nariz y el 16bulo de la oreja
perforados, la pluma de cuezalli en la nariz, son atributos distintivos del huas-
teco. El cabello pintado y peinado de manera muy particular, la deformacién
craneana asi como el hecho de que el personaje parece estar bailando, y qui-
za ebrio, completan el cuadro.

Mas que al cuextecatl, esta imagen parece referirse especificamente al apo-
do tohuenyo. El referente cultural cuextecatl se reduce generalmente a dos rasgos
comunes a todos los pueblos huastecos: el septo perforado y la deformacién
craneana (fig. 9).

Cuacoztic. El cabello amarillo #

Otras de las caracteristicas culturales que distinguian a los huastecos de otras
naciones indigenas es el hecho de que se tefian el cabello de amarillo. Un
texto del Cddice florentino, tocante a la expresividad de ciertos cantares, des-

cribe la modalidad cuextecayotl (a la huasteca) de los cantos mexicas.

Can no iuhquj, intla cuextecaiotl meoaz ~ Asimismo, si se elevaba un canto “al

cujcatl, motlaiehecalhuja, intzon, injc modo huasteco”, imitaban su manera
quacoztique, ioan xaiacatl ixtlamjoa de hablar, su (manera de arreglarse
iacaujcole, tlantziquatic, quapatlachtic,  el) cabello, se tefifan la cabeza de

ican jtilma.* amarillo; y sus mascaras tenian la raya

M Caodice florentino, libro X, capitulo 29, parrafo “cuexteca”.
“Literalmente “la cabeza amarilla”.
% Cadice florentino, libro VIII, capitulo 14, parrafo 7.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 85 12/10/12 11:19 am.



86 PATRICK JOHANSSON K.

(pintada); tenian sus narices perfora-
das como asas de jarrdn; sus dientes
eran afilados en punta; tenian la
cabeza ancha; estaban (vestidos) con
sélo una tilma.

La indole caricaturesca de la imitaciéon que hacian los mexicas de los
huastecos pone énfasis sobre sus rasgos distintivos. Entre éstos el cabello
amarillo parece haber sido tipico. Entre los numerosos personajes que figuran
con el cabello rubio en los cédices, no es siempre facil distinguir los que
remiten al sol o al maiz, sin ser huastecos, de los que lo son. La ldmina XXVI
del Cédice Fejérvary-Mayer corresponde a un contexto huasteco de fertiliza-
cién de la tierra,* por lo que el cabello y el tocado amarillos de los persona-
jes parece ser pertinente (fig. 10).

En el contexto ritual aqui aludido, es probable que el color remita ante
todo al maiz, pero podria también aludir a los “papagayos amarillos” (roztli
o toznene) cuyo parloteo imitaban los huastecos, segiin Tezozémoc.*

Ademas del color, el corte de cabello fue también un rasgo caracteristico
del huasteco desde el punto de vista mexica. En la iconografia nahuatl, el
guerrero aparece generalmente con un peinado tipo “cepillo” (fig. 11), corte

que ostentan también Quetzalcéatl y Tlazoltéotl en la iconografia nahuatl.
Tlantzicuatic. Los dientes aguzados
Numerosas son las referencias a los dientes afilados en punta como rasgo

representativo de los huastecos. En el libro X del Cédice florentino, los infor-
mantes de Sahagtn los describen de la siguiente manera:

Izcatquj in jnnechichioal: quaoacalti- Vean su aspecto: eran de cabeza

que, quapatlachtique: in jntzon cuadrada (como huacal) de cabeza
qujtlatlapalpoaia, qujpaia, cequj coztic,  ancha y larga. Tefiian su cabello de
cequj chichiltic catca, qujtlatlamanti- varios colores, lo pintaban, algunos
liaia: mjtoa, mochampuchtiaia, mo- rubios, algunos rojo-chile. Lo dividian
chonpilichtiaia, mopiochtia, en partes. Se dice que los hombres

#CE. Leén-Portilla en Le livre astrologique des Marchands, p. 158.
* Alvarado Tezozémoc, p. 483.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 86 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 87

tlantziquatique, in oqujchti, iuhqujn tenian el cabello que caia sobre las

aiooachtli intlan catca.® orejas, que cubria las orejas, se dejaban
un mechén (en la parte trasera de la
cabeza) se afilaban los dientes (en
punta). Sus dientes eran como semillas
de calabaza”.

Los dientes aguzados que distinguen a los huastecos en la iconografia
indigena podrian haber correspondido a una costumbre heredada de sus an-
cestros mayas. En efecto, Landa sefala esta practica entre las mujeres mayas
de Yucatan: “Tenian por costumbre aserrarse los dientes dejandolos como
dientes de sierra y esto tenian por galanteria y hacian este oficio unas viejas
limandolos con cierta piedra y agua”.

Los huastecos ademads de afilarse los dientes en punta los ungian con
colores rojos o negros: motlantziguatiliaia, motlamjaoa tlapaltica anogo tlamjaoal-
tica (aguzaban sus dientes y los pintaban de rojo o negro con [la hierba]
tlamiyahualto).®® Los dientes afilados de los huastecos, mas alld del simbolismo
religioso que podian haber entrafiado, infundian el terror entre sus enemigos
(fig. 12).

Ixtlamihoa. La raya vertical en el rostro

Una raya vertical en el rostro parece haber sido también un rasgo cosmético
facial de los huastecos. Cuando cantaban un canto al estilo huasteco (cuexte-
cayotl), los danzantes, ademas de imitar la voz de los huastecos, se pintaban

una raya negra en el rostro (fig. 13) o sobre una mascara (xaiacatl ixtlamjoa).
Motlaquicuilo itzcoatica. El cuerpo labrado con una serpiente de obsidiana

Aunque otras etnias de Mesoamérica se pintaban el cuerpo o se lo labraban
con escarificaciones, esta practica llegd a caracterizar al huasteco en la cultura
néhuatl prehispanica y mas especificamente en su iconografia (figs. 5 y 8). Los
motivos que se manifiestan en la pintura corporal huasteca son multiples. El

6 Cadice florentino, libro X, capitulo 29.
“Landa, p. 55.
e Cadice florentino, libro X, capitulo 29.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 87 12/10/12 11:19 am.



88 PATRICK JOHANSSON K.

texto antes aducido, la imagen que lo ilustra, asi como la imagen del prisio-
nero huasteco que figura en el Cddice de Xicotepec (fig. 5) parecen haber con-
siderado el disefno llamado [tzcoat! (serpiente de obsidiana) como emblematico
de la pintura corporal huasteca. Este disefio remite a Cintéotl Itztlacoliuhqui,
la divinidad huasteca del maiz adoptada por los mexicas.

Cuapatlachtic. La deformacién craneana

El término que utilizaban los informantes de Sahagtn para describir la cabe-
za del huasteco: cuapatlachtic® literalmente “cabeza larga y ancha”, o cuahua-
caltic (cabeza de huacal), refiere probablemente la deformacién craneana
propia de los huastecos, la cual tiene su origen en una practica ritual maya y
remonta probablemente a un tiempo anterior a su migracién hacia Panuco.
Con la perforacién del septo, la deformacién craneana es un rasgo identitario
que distingue al huasteco en la iconografia nahuatl (fig. 9).

Maxauhtinemi (andan sin taparrabo). La desnudez
emblematica del huasteco

Los informantes nahuas de Sahagin refieren lo siguiente en relacién con al-
gunas costumbres huastecas:

In imitlacauhca cuexteca: in oquich-  El defecto de los huastecos (es) que los
tin amo momaxtlatiaya, mazo hombres no llevaban taparrabo aunque en
nelihui in cenca onca cuachtli.? verdad (entre ellos) hay muchas mantas.

Ademas de razones practicas que podrian deberse al clima calido de la
Huasteca, el hecho de andar sin taparrabo estd mitolégicamente establecido
en el mito antes considerado y es la consecuencia de la transgresion de Cuex-
técatl quien, después de haber tomado la quinta racién de pulque, se embria-
g6 y se quitd el maxtlatl. Como lo vimos, estos hechos determinaron la
separacion de los seguidores de Cuextécatl del resto del grupo. Este rasgo
cultural caracterizé al huasteco, desde el punto de vista mexica. En el Codice

mendocino, el topénimo Miquiyetlan (lugar de muertos) (fig. 14) esta referido

“Tdem.
OJdem.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 88 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 89

pictograficamente por un personaje muerto (micqui). Dicho personaje tiene un
corte de cabello tipicamente huasteco, el septo de la nariz perforado y esta

desnudo, lo que identifica el pueblo aludido con la Huasteca.
Cuexté. El gorro conico o semicénico

En la iconografia ndhuatl, la presencia del gorro cénico o cénico truncado en
la cabeza de un personaje senalaba una relacién con la Huasteca. Como ya
lo expresamos, es posible que remitiera al vocablo cuextecat! mediante el to-
cado llamado cuexté en lengua teenek, pero podria también haber constitui-
do una expresién indumentaria hiperbdlica de la deformacién craneana de
los huastecos. Recordemos que el término nahuatl que define esta defor-
macioén: cuatlapachtic (cabeza larga) (y ancha) indica que este rasgo cultural
tenfa una funcién identitaria que el llamado “gorro cénico” podria haber
enfatizado (fig. 15).

El gorro con forma de cono truncado y generalmente dividido en partes
respectivamente roja y azul caracterizaba al huasteco, ya fuera hombre o
mujer (fig. 7), sacerdote o guerrero (fig. 16).

El quechquemitl (zayem)

Aun cuando era utilizado por mujeres de muchos pueblos del centro de Méxi-
co en tiempos anteriores a la conquista, el quechquemitl no perdié su caracter
originalmente huasteco y, en ciertos contextos expresivos, remite implicita-
mente a esta nacién indigena (fig. 17). El término es ndhuatl y se compone de
quech(tli) (cuello) y quemitl (ropa) por lo que la palabra guexquem utilizada en
la Huasteca, ademas del vocablo propiamente teenek zayem, debe haber sido
difundido por los huastecos nahua-hablantes. Los hombres, en ciertos con-

textos rituales parecen haber usado el guechquemitl.

ATRIBUTOS CULTURALES EMBLEMATICOS DEL HUASTECO

Si bien la imagen tiene un alto valor identitario, los usos y costumbres pro-
pios de un pueblo pueden ser también emblematicos. Llegan a configurar

una imagen eidética de dicho pueblo. En lo que concierne al huasteco, varios

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 89 12/10/12 11:19 am.



90 PATRICK JOHANSSON K.

son los aspectos culturales que lo caracterizaban a los ojos de otros pueblos
y que llegaron a cobrar un valor identitario desde este punto de vista. Como
para la imagen, la reduccién caricaturesca de estas particularidades culturales,
aunque simplificé sin duda algo complejo, permite esbozar un retrato veraz
del huasteco.

La embriaguez

Entre los “defectos” mas notorios que las fuentes atribuyen a los huastecos
figura la embriaguez. El hecho de que el origen del maguey y la primera
elaboracién del pulque se sitien en la Huasteca y que por otra parte la em-
briaguez del héroe epénimo de los huastecos definiera su destino en Ta-
moanchan, confirié a la ebriedad de los huastecos un caracter emblematico
que rebasa probablemente su indole delictiva para adquirir una funcién cul-
tural dionisiaca mucho mads extensa.

Como en el caso de la desnudez, debemos de trascender los estrechos
limites de una moral ajena al contexto referido para situarnos en un marco
vital definido por criterios religiosos. En efecto, la ingestién de pulque y la
subsecuente ebriedad de los huastecos tenian un caracter sacro asociado a
la fecundidad, las cosechas, y mas generalmente a la luna. La ebriedad fisica
y la ebriedad espiritual consecuentes a un estado alterado de conciencia, pro-
piciaban un regressus ad uterum, a un mundo de potencialidades genésicas. Fue
la embriaguez del gobernante Cuextécatl la que hizo que se desnudara. Como
ya lo vimos, después de haber ingerido cuatro raciones de pulque, pidié una
quinta: “la libacién”, la cual, segiin el mito, provocé su embriaguez y el hecho

de que se quitara el maxtlatl, el taparrabo:

Ic macuilli in quic, ic huel ihuintic, Entonces bebié una quinta (racién),
huel xocomic, aocmo quima in quenin ~ con esto se embriagd, estaba borracho,
nen. Auh oncan teixpan quitlaz in ya no sabia como andaba. Y alli, frente
imaxtli.! a la gente, arrojé el taparrabo.

Es probable que los huastecos ingirieran pulque de manera més frecuen-

te que otros pueblos de la regién, lo que les valié quiza la fama de “borra-

StCadice florentino, libro X, capitulo 29.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 90 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 91

chos”, pero es indudable que la euforia con valor sacro que provocaba dicha
ingestién asi como los paradigmas religiosos asociados, explican este com-
portamiento.

Ademis, si atendemos el testimonio de Bernal Diaz del Castillo, los huas-
tecos hacian un uso curativo del pulque: “se embudaban por el sieso con sus
cafiutos, se henchian los vientres de vino de lo que entre ellos se hacia, como

cuando entre nosotros se echa medicina”.?

La desnudez

Si bien, como lo hemos sefialado, el hecho de andar sin taparrabo podria
haberse debido al clima céalido de la regién huasteca, la persistencia de esta
costumbre en una cultura tan elaborada y que contaba con tejidos finos, tiene
que radicar en una conviccién socio-religiosa. Es preciso distinguir dos aspec-
tos de la desnudez: una que representa la ausencia total de atributos indu-
mentarios; otra que permite ostentar partes erdgenas del cuerpo.

En lo que concierne a los hombres, el falo, agente de la fecundidad mas-
culina, a la vez que remite, como si fuera un arma, a la virilidad de quien lo
ostenta, suscita una sexualidad que sale del &mbito propiamente anatémico-
bioldgico para aplicarse a la fecundacion de la tierra y la subsecuente germi-
nacién de las plantas, en particular, del maiz. Un ejemplo arquetipico del
valor mitico-ritual de la sexualidad masculina lo constituye la conocida ges-
ta del Tohuenyo, el huasteco que andaba desnudo en el mercado de Tula,
vendiendo chiles (Cddice florentino, libro 1II, capitulo 5). Al ver su miembro
viril que “colgaba” (tlapilotica), la hija del tlahtoani tolteca Huémac se “ena-
mord” por lo que obligaron al Tohuenyo a casarse con ella. No podemos
extendernos aqui sobre la narratividad especifica de este mito, pero es cla-
ro que la gesta del Tohuenyo rebasa lo anecdético de un relato para produ-
cir un sentido mitolégico. Sea como fuere, la ostentacién del falo entre los
huastecos asi como la elaboracién de figuras félicas en distintos materiales
tienen un origen religioso y constituyen uno de los atributos culturales que
definieron al huasteco.

*2Diaz del Castillo, t. III, p. 230.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 91 12/10/12 11:19 am.



92 PATRICK JOHANSSON K.

La sexualidad emblematica del huasteco

La costumbre que los hombres huastecos tenian de andar desnudos propi-
ci6 la construccién de una imagen arquetipica que trascendié el aspecto
“costumbrista” para adquirir una dimensién claramente simbdlica. El relato
del Tohuenyo, ya referido, constituye el eslabén entre lo que seria la cos-
tumbre de andar desnudo y su “consecuencia” sexual. En efecto, la secuencia
mitico-narrativa que comienza por la visién del sexo, probablemente feno-
menal, del Tohuenyo, por la hija de Huémac y una subsecuente calentura,
culmina con la penetracién y fecundacién por el huasteco de la hija del rey
tolteca, con todas las consecuencias socio-politicas, pero sobre todo, agricolas
que el hecho conlleva.

El culto al falo (fig. 18), y mas generalmente a la sexualidad en sus dife-
rentes aspectos, ayudé sin duda a completar la imagen de un huasteco sexual-
mente aventajado y por lo tanto fecundador de la tierra-madre. Tanto las
practicas rituales de los huastecos como la imagen que los demds pueblos
tuvieron de ellos, contribuyeron a “consagrar” al huasteco como el fecundador
por excelencia de la tierra dentro y fuera de la Huasteca (fig. 19).

La fiesta mexica Ochpaniztli es un ejemplo claro de lo anterior. En uno de
sus apices ceremoniales la diosa Toci (Nuestra abuela) es ritualmente pene-
trada y fecundada por “sus huastecos” (icuexoan) (fig. 20). En la lamina 30 del
Cédice Borbonico, dedicada a la fiesta Ochpanizili, observamos los falos en erec-
cién de los cuextecas. El texto manuscrito que glosa la imagen dice lo siguien-
te: “Todos estos son los papas putos que no salian del templo”. Los llamados
“papas putos” son los sacerdotes mexicas vestidos de huastecos que copula-
ban con la diosa y fecundaban la tierra.

La homosexualidad y el incesto

Aun cuando muchas fuentes evocan severos castigos para “culpables” de actos
homosexuales, todo parece indicar que hay que relativizar una informacién
recopilada bajo la égida de una cultura cristiana que fustigaba estos hechos.
Como otros pueblos de Mesoamérica, es probable que los huastecos realiza-
ran actos homosexuales, esencialmente en contextos rituales, si bien, como
en el caso del pulque, estas practicas salieran a veces del &mbito ceremonial
para efectuarse en contextos profanos.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 92 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 93

En la fiesta mexica Ochpanizili, fiesta del “barrimiento” durante la cual la
diosa-madre Toci era fecundada por sus huastecos para que diera a luz al
maiz: Cintéotl, “sus huastecos” bailaban en torno a ella con falos (de papel)
erguidos (fig. 20). Ahora bien, en este ritual, la diosa Toci era encarnada por
un “mancebo robusto” revestido con la piel de una mujer desollada que habia
representado a la diosa durante el sacrificio. Esta ambigiiedad erdtico-ritual
conciliaba lo heterosexual y lo homosexual en un nivel litirgico mientras
generaba, quiza, la risa a otro nivel mds prosaico. La glosa en castellano antes
mencionada que acompafa la imagen de esta ceremonia en el Cddice borboni-
co sugiere que se realizaba por lo menos la representacién mimética de un
acto sexual: “Estos son los papas putos que no salian del templo”. Estos “pa-
pas”, agentes de una fecundacién ritual, eran mexicas disfrazados de huas-
tecos o quizds huastecos.

Como en otros aspectos de las culturas mesoamericanas, la visién de los
conquistadores y la interpretacién de los hechos que ven (o creen ver) estan
distorsionadas por una mala percepcién y por la incomprensién. Bernal Diaz
del Castillo expresa en estos términos lo que le contaron sus compafieros asi

como algunos informantes indigenas:

Eran todos sométicos, en especial los que vivian en la costa y tierra ca-
liente. [...] tenfan excesos carnales hijos con madres y hermanos con her-
manas y tios con sobrinas, hallaronse muchos que tenian este vicio de
esta torpedad; pues de borrachos no les sé decir de tantas suciedades que

entre ellos pasaban.”

En cuanto al incesto, si bien no existen fuentes genuinamente huastecas
que fundamenten el hecho, la gesta de Quetzalcdatl contiene esquemas mi-
tologicos que no dejan lugar a duda al respecto. Es probable, sin que podamos
mas que sugerirlo en el contexto de este articulo, que el rey-dios tolteca
Quetzalcdatl haya heredado rasgos mitolégicos del rey huasteco Cuextécatl,
si no es que se trata de una evolucién mitico-histérica directa, por lo que la
inferencia resultaria valida. En una versién del esta gesta, Quetzalcdatl se

embriaga con su hermana Quetzalpétlatl y tiene un ayuntamiento incestuoso
S dem.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 93 12/10/12 11:19 am.



94 PATRICK JOHANSSON K.

con ella.” Esta hierogamia entre un ente heliaco y otro selénico, entre el sol
y la luna, podria haber suscitado rituales afines entre los toltecas y mas atn

entre los huastecos, cuyo modelo cultural siguieron quiz4 los primeros.
La imagen nahuatl del guerrero huasteco

Frecuentes fueron los conflictos bélicos que opusieron los pueblos integrantes
de la Triple Alianza y los huastecos a partir del reinado mexica de Motecuh-
zoma Ilhuicamina. Escasas, sin embargo, son las representaciones iconogra-
ficas que remiten a dichos conflictos. El Cddice de Xicotepec, en su décima
seccidn, refiere pictograficamente un ataque de los acolhuas contra un bastién
huasteco, hecho ocurrido, si atendemos la primera fecha 4- Tecpatl (4-Peder-
nal), en 1444.% Si consideramos las armas que ostentan los huastecos en la
lamina (fig. 21), es probable que la lanza con puas, y sobre todo el hacha de
cobre, hayan tenido un valor identitario en este contexto bélico. El arco y la
flecha que también utilizaban, siendo comunes a muchos pueblos mesoame-
ricanos, no tenian el mismo valor emblematico.

El huasteco decapitador y bebedor de sangre

Segin las fuentes nahuas, los guerreros huastecos se distinguian por el hecho
de que decapitaban a sus prisioneros y se llevaban sus cabezas como trofeos
(figs. 22, 23 y 24):

Auh in oqujtopeoato iiaouh, conquech- Y cuando habian hecho prisionero a un
cotona, qujtlaztiqujca in jtlac: canjioin  enemigo, le cortan la cabeza, arrojan
jtzontecon qujtquj, qujmotzonoatzaltia,  su tronco; se llevan sélo su cabeza, la

intla navi, macuijlli cagi iavic, izqujtetl agarran. Si son cuatro, cinco los que
qujtzonoatza in tzontecomatl.’ atraparon, a cada una de las cabezas,
la amarran.

A los once afnos de su reino, Moctezuma Ilhuicamina lanzé una expedi-
cién punitiva contra los huastecos de Tamapachco, Xochpan y Tziucbac que

habian dado muerte a unos mercaderes mexicas. En un didlogo desafiante

% Anales de Cuauhtitlan, fol. 6.
S5CE. Stresser-Péan, p. 88.
56 Cadice florentino, libro X, capitulo 29.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 94 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 95

que precedié el inicio del combate, los huastecos respondieron a las intimi-
daciones de sus adversarios con estas palabras: “Estamos determinados de
hacer todo nuestro poder para que no vuelva ninguno de vosotros con las
nuevas a México, y de cortaros a todos las cabezas”.”” Tenian asimismo la
fama de beber la sangre de sus enemigos. Como en la cultura maya, este

rasgo especifico esta claramente relacionado con el murciélago (figs. 22 y 23).

Cuextecatl: un rango militar entre los mexicas

Aun cuando los huastecos tenian la reputacién de fieros, segtn el testimonio
de los espafoles, los mexicas no parecen haberlos tenido en alta estima. Fray
Diego Durén afirma lo siguiente: “Y asi a las demds naciones —mixtecas, za-
potecas, huastecas y todas las demds que estaban en las costas— las tenfan en
lugar que nosotros tenemos a los moros o turcos o gentiles o a los judios.”®

Por otra parte, en la reparticién de insignias que sucedia a algunas fases
rituales de la fiesta de Ochpaniztli, las insignias “huastecas” eran las que corres-
pondian a “los que venian atrds” es decir, en este contexto, los menos valientes.

Sin embargo, los mexicas parecen haber integrado al cuextecat! en una
jerarquia marcial que se fundamentaba en hazafias bélicas y el en el nimero
de cautivos que habian hecho los combatientes. El tequihua, el cuachic y el
otomi, entre otros, eran “valientes” cuya valentia se veia asimismo medida en
la vara de los valores militares mexicas: el nimero de prisioneros cautivos
en las batallas.

A esta clasificacién, debemos afadir el titulo de cuextecatl si consideramos
los trajes guerreros tipicamente huastecos que figuran en el documento cono-
cido como Matricula de Tributos, y en la matricula de tributos que se encuentra
en el Codice mendocino, asi como las acciones bélicas expresadas pictografica-
mente en este Gltimo documento.

Los trajes podrian haber sido usados tnicamente en contextos festivos,
cuando se escenificaban victorias contra los huastecos en cantos-bailes “al
estilo huasteco” (cuextecayotl), pero es probable que algunos correspondieran
a un rango militar especifico. En la tercera parte del Cédice mendocino se observa

un guerrero mexica sujetando a un cautivo, en un contexto indudablemente

“Duréan II, p. 167.
S 1bidem, p. 449.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 95 12/10/12 11:19 am.



96 PATRICK JOHANSSON K.

bélico (fig. 25). Aunque ninguna fuente lo explicita como en el caso del otomi,
el apelativo cuextecat! remitia a determinado grado de valentia, o podria haber
referido una modalidad especifica de desempenio bélico y una actitud carac-
teristica frente al enemigo. Sea lo que fuere, en la entrega de insignias que se
realizaba en una secuencia ritual de Ochpaniztli, Moctezuma entregaba a cier-

tos guerreros insignias de huastecos:

vmpa oniatimanj in vmpa nechichioalo,  Alld iban donde se vestian, se apareja-

onneaquijlo tlaviztli: in vevei tiacaoan, ban con las insignias.

in qujmomaca oehoatl in tlagotlanqu;: Alos grandes guerreros, les da cosas
auh in ie ixqujch, ¢a tlacujtlapiloa, preciosas. Y al final a los que vienen
iehoatl in qujmomaca cuextecatl atrds, a ellos les da insignias
tlaviztli.” huastecas”.®

La fiesta proseguia con una danza, nematlaxo (se lanzan las manos), en la
cual los guerreros ataviados “se disponian como flores” y circundaban el tem-
plo. Toci y sus huastecos bailaban aparte. Iban cantando con voz muy aguda,
como centzontli.

T’elelel.5" El grito de guerra huasteco
El grito de guerra huasteco que los mexicas parodiaban en sus cantares al
estilo cuextecayotl parece haber caracterizado al huasteco desde el punto de
vista mexica. En un combate contra las tropas de Moctezuma I, los huastecos
“venian garganteando como cuando cantan en areito y mitote [...]”.% En este
mismo contexto bélico, Duran precisa que: “Daban un aullido ronco, tem-
blando la garganta, que con él hacian espeluznar el cabello”.%®

Este grito o “aullido ronco” de los guerreros huastecos podria estar plas-

mado, iconograficamente, en las imagenes de las banquetas de Tamuin (SLP).

% Cédice florentino, libro I, capitulo 30.

“Dibble y Anderson traducen Tlacuitlapiloa como “who were only commoners” “que
eran sélo gente del pueblo”. Creo, sin embargo, que el verbo se refiere simplemente
a los que “venian atrds” en el momento de recoger las insignias, lo que establece una
jerarquia militar pero no implica una oposicién noble/gente comun.

®1Es probable que la voz felele sea de origen teenek. En efecto, t'elelel significa “temblor”
en esta lengua.

®Tezozémoc, p. 314.

®Durédn II, p. 167.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 96 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 97

La gruesa voluta que sale de la boca y/o de la nariz de muchos personajes que
figuran en dichas banquetas podrian, en efecto, expresar pictograficamente
el “aullido ronco” de los guerreros huastecos. Asimismo, en la lamina XXXVIII
del Cddice Féjérvary Mayer antes considerada (fig. 17), lo rojo y negro que
sale de la boca de la mujer representada podria, de alguna manera, ser com-
parable a la voluta gruesa que sale de la boca o de la nariz de los guerreros que
figuran en las banquetas y remitir, en Gltima instancia, al mencionado ruido.

El doctor Francisco Herndndez, protomédico del rey Felipe II, recalca el
aspecto mimético y por tanto identitario de los cantos cuando los mexicas
parodiaban a sus prisioneros huastecos: “sQué diré del Cuextecayot! en el cual
imitaban el modo de bailar, el ornato y la apariencia de la gente huasteca, y
representaban la guerra en que los vencieron, con sonido vario y tumulto
marcial muy bien acomodado¢”%

Este “sonido vario y tumulto marcial bien acomodado” evoca sin duda,
mediante una pantomima, los gritos roncos de los guerreros huastecos, cuan-
do los mexicas celebraban su victoria sobre ellos. Dichos cantos se elevaban
principalmente, cuando “eran arrastrados para ser inmolados a los dioses”.®

Un ruido muy particular era también producido por los guerreros huas-
tecos cuando los llevaban prisioneros. En la derrota que les infligié Ahuizotl:
“los capitanes cuextecas venian cantando y garganteando, remedando a los
papagayos amarillos”.% Estos “papagayos” son loros de plumaje amarillo
llamados toztli o toznenetl. Es probable que estos gritos fueran distintos de
los que se proferian en el calor de los combates. Vinculan de cierto modo, a los

huastecos con dichas aves.
Imagen nahuatl de pueblos huastecos conquistados

Las incursiones en la Huasteca de la Triple Alianza comenzaron con Nezahual-
coyotl y Motecuhzoma Ilhuicamina, pero fue Axayacatl el que someti6 (tem-

poralmente) a los huastecos y les hizo pagar un tributo. Trascendieron tanto sus

®Hernandez, escritos varios en Obras completas, t. V1, p. 106.

85 Ibid.

®Tezozdémoc, p. 483.

¢ Toznenetl: loro parlanchin y pequeno. Habita principalmente en la provincia de Cuextlan
(Sahagtn). Cf. Rémi Siméon.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 97 12/10/12 11:19 am.



98 PATRICK JOHANSSON K.

campanas en la Huasteca que en sus exequias, unos disefios de plumas llamadas
ichcaxochil (flor de algodén) y malacaquetzalli (plumas de huso), las cuales aludian

a la Huasteca, fueron colgadas en la estatua del ocote que era su imagen:

Y esta estatua era de astilla de tea, atadas unas con otras, y haciéndole
su rostro, como de persona, emplumébanle la cabeza y ponianle unas
plumas que llaman ichcaxochitl, que quiere decir “flor de algodén”, y otras
que llaman malacaquetzalli, que quiere decir “plumas ahusadas”, y un
peto de plumas, colgado al pecho, y cubrianle con una ropa muy galana,
con la cual representaba a dios Huitzilopochtli.®®

Las referencias pictograficas a estas conquistas presentes en el Cddice
mendocino (fig. 26) proveen una imagen toponimica de los pueblos huastecos,
ademads de que manifiestan, en el caso de Tamuoc y Tampatel, un encuentro
lingiiistico entre la lengua teenek y en ndhuatl, mediado por una imagen.

Ya consideramos la imagen correspondiente a Miquiyetlan (fig. 14) en el
rubro de la desnudez. En el caso de Tamuoc (fig. 26a), vemos a un huasteco
“arquetipico”® que sostiene una tabla inclinada. Sobre esta tabla figuran tres
huellas de pie. El significado del vocablo teenek Tamuoc es incierto. Tam- re-
fiere un lugar. Tamu(hual) podria ser un lugar de encuentro. Uoc u oc resultan
mas dificiles de definir. Sin embargo, queda claro que dicho pueblo es huas-
teco. Ahora bien, en lo que concierne al glifo toponimico, la tabla en si es el
soporte de huellas xoc(palli) que bajan (temo). Temo(u)oc podria ser la lectura
fonética aproximada, en ndhuatl, de una palabra teenek plasmada en una
imagen. Por otra parte, la tabla y las huellas configuran el camino ok(tli) o(h)c
seria entonces “en el camino”, lo que refuerza lo anterior.

Resulta interesante observar que la imagen que remite al pueblo de Ta-
muoc pone énfasis, mediante la orientacién del cuerpo, sobre los hombros y
los brazos, los cuales en teenek se dicen oc u ocob.” Es posible que el tlahcuilo
hubiera tenido nociones de teenek y hubiese anadido este elemento ajeno a

la lengua nahuatl para mas expresividad.

®Duréan II, p. 298.

®“La nariz agujerada, las orejas iconograficamente destacadas, el cabello erizado y la
desnudez del personaje son rasgos que caracterizan al huasteco.

"°Cf. Tapia Zenteno, Paradigma apologético.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 98 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 99

En cuanto a Tampatel (fig. 26b), su significado en lengua teenek es “lugar
de hilos” (o telas): tam- (lugar) pat(il) (hilo). En el Cédice mendocino, una flor de
algodén Ichcaxdchitl es el significante pictografico del vocablo toponimico.
Asi como el huasteco en el caso anterior, la flor podria remitir ideogréfica-
mente a la Huasteca en general, ya que tanto la flor como el algodén son
elementos que la caracterizan. Si consideramos una eventual convergencia
lingtifstica entre el teenek y el nahuatl, observamos que los vocablos pat(il)
y ichcatl refieren “el hilo”.

El pueblo llamado Tenexticpac (fig. 26¢) tiene como significante a un
huasteco reconocible por el septo perforado de su nariz. El vocablo tenextli
(cal) esta referido por los puntos en la cabeza, mientras que icpac (sobre) se
expresa mediante el hecho de que la cal esta sobre la cabeza.

Molanco
En tiempos de Moctuzuma II, la nacién huasteca de Molanco (entre otras) fue
sometida por los mexicas (fig. 27). El significante pictografico del topénimo
consta de un espejo (tezcatl) y de dientes (tlantli) que expresan fonéticamente
el sufijo locativo —lan (ilan). Es probable que dicho topénimo sea ndhuatl y
que refiera ideograficamente un lugar donde “mana” el agua (moloni), o un
manantial. Ahora bien, el espejo del glifo podria aludir a la palabra teenek
para “espejo” lam, contenida potencialmente en Mo-lan(m)-co.

El Codice mexicanus evoca una guerra contra un pueblo huasteco que po-
dria ser Molanco, en tiempos de Moctezuma II (fig. 28). Arriba de la fecha y
relacionado con ella figura un templo con un espejo parecido al del Codice
mendocino. Este templete tiene caracteristicas arquitecténicas huastecas. Aba-
jo del glifo calendarico 6-cana (1511), un huso (malacatl) sobre un monte (fe-
petl), v una flor (xochitl), estan vinculados con un chimalli y un macuahuitl,
simbolos de guerra. Estas imagenes podrian aludir a los pueblos huastecos de
Ichcatépec (o Malacatépec) y Xochitépec, o sehalar simplemente el origen
huasteco de la ciudad de Molanco.

CUEXTECAYOTL, TOLTECAYOTL, MEXICAYOTL

Hemos considerado, hasta ahora, la imagen del huasteco en el espejo de la
cultura ndhuatl de principios del siglo XvI asi como algunas practicas socio-

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 99 12/10/12 11:19 am.



100 PATRICK JOHANSSON K.

religiosas y comportamientos que lo caracterizan. Aun cuando el punto de
vista y la reduccién caricaturesca del huasteco a unos cuantos rasgos cultura-
les puede resultar etnocentrista, la imagen reflejada es la imagen del huasteco
tal y como lo percibian los pueblos nahuas del centro de Mesoamérica y tal
como era, de cierta manera.

Ahora bien, ademas de esta imagen reflejada correspondiente a principios
del siglo xvI, existen indicios identitarios huastecos visibles todavia en el
palimpsesto de una cultura ndhuatl que parece haberse “nutrido” de muchos
paradigmas culturales huastecos, quiza a través de los toltecas.

La imagen de los huastecos reflejada por el espejo cultural nahuatl era una
imagen veraz, emblemdtica aunque reduccionista, ya que al reflejarse, rebo-
taba simplemente sin que la densa materialidad cultural del espejo reflector
la distorsionara. Cuando el huasteco y su cultura se refractan en la cultura
néhuatl, al pasar de un medio a otro, la imagen correspondiente se altera y se
funde, eventualmente, con ciertos elementos del medio receptor.

Numerosos son los paradigmas culturales huastecos presentes en la cul-
tura ndhuatl prehispanica. Resulta dificil establecer la cronologia del contacto,
y las modalidades de asimilacién de estos paradigmas, pero es probable que
lo esencial pasara por el filtro cultural tolteca. En efecto, los toltecas fueron
quizas los primeros pueblos de habla nahuatl en tener relaciones tanto paci-
ficas como bélicas con sus vecinos durante el periodo clasico. Por otra parte,
los pueblos nahuas del postclasico abrevaron al manantial tolteca, por lo que
se transmitieron paradigmas culturales y mas especificamente religiosos
que provenian de la Huasteca, a la vez que dichos pueblos entraban en con-
tacto directo con los huastecos. Aduciremos a continuacion tan sélo algunos
paradigmas culturales huastecos manifiestos a la cultura ndhuatl todavia a
principios del siglo XVL.

La Huasteca: Xochitlalpan, Tonacatlalpan

(la tierra de las flores, la tierra de nuestro sustento)

En el contexto cultural ndhuatl prehispanico, la Huasteca es frecuentemente
referida como Xochitlalpan, Tonacatlalpan (la tierra de las flores, la tierra de
nuestro sustento). Hablando de Panotla, los informantes de Sahagtn afirman

lo siguiente:

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 100 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 101

Auh in vmpa y, cenca tona, cenca Y all4, hace mucho calor, se sufre
tlacacaoaca: auh ixqujch vnca in mucho del calor. Y hay todo tipo de
tonacaiotl, oc mjec tlamantli, in vmpa comida, hay mucha variedad. All4 se
mochioa xuchiqualli, in atle njcan neci,  dan frutos que no hay aqui (como por
in jtoca quequexqujc: oc mjec in ejemplo el que se llama quequexquic.
maviztic, vmpa mochioa, in camotli, Muchas (plantas importantes) se dan
in jxqujch in metztli: mochi vnca in alla: los camotes, cada mes todo tipo de
nepapan ichcatl, in xuchitl, mjtoa algodén, de flores. Se le llama la tierra
Tonacatlalpan, xuchitlalpan.”! de nuestro sustento, la tierra de las
flores.

Los frailes espafioles percibieron el caracter “paradisiaco” que tenia esta
regién para los mexicas ya que en el Nican Mopohua, el texto que refiere las
apariciones de la Virgen de Guadalupe a Juan Diego, encontramos la expresién
Tonacatlalpan, Xochitlalpan con un término afiadido que intentaba desviar las
aguas expresivas indigenas hacia el molino evangelizador: ilhuicatlalpan, literal-
mente “la tierra del cielo”: el paraiso cristiano. Esta tierra es el lugar de origen
de las flores, del algodén, del pulque y del maiz para los huastecos, pero también

para los pueblos nahuas del centro de México entre los que figuran los mexicas.

La clitoridectomia de Xochiquétzal y la creacion de las flores

La Huasteca es la tierra de las flores (Xochitlalpan) por razones mitolégicamen-
te establecidas mas que por la variedad de ellas que crecen en la regién. En
efecto, el mito ndhuatl’”” que narra las peripecias de la creaciéon de las flores
tiene como protagonistas a dos nimenes estrechamente vinculados con la
Huasteca. Se trata de la diosa Xochiquétzal® y del murciélago morador de las
cuevas, animal omnipresente en la cultura huasteca. Segin el mito aqui refe-
rido, el murciélago naci6 de la fecundacién de una piedra por el semen de
Quetzalcoatl: “Este demonio que aqui estd pintado dicen que hizo una gran
fealdad nefanda; que este ¢alcoatl, estando lavandose tocando con sus manos
el miembro viril, eché de si la simiente y la arrojé encima de una piedra y

alli nacié el murciélago [...]”.* El murciélago nace como consecuencia de la

"1 Cédice florentino, libro X, capitulo 29.

2 Codice magliabechiano, lamina 61v.

78 Teem para los huastecos de habla teenek.
" Codice magliabechiano, lamina 62.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 101 12/10/12 11:19 am.



102 PATRICK JOHANSSON K.

fecundacién de una piedra por el semen del dios ¢alcoat! (Quetzalcéatl) pro-
ducido a su vez por la masturbacién del dios (fig. 29). Este texto pertenece a
un mito ndhuatl de probable origen tolteca. Establece una relacién filial entre
Quetzalcoatl y el murciélago, siendo el elemento femenino fecundado una
piedra. Como lo veremos adelante, la piedra fecundada no puede dar un
fruto como lo daré la tierra pero da a luz a un animal intermediario: el mur-

ciélago. Una vez creado el murciélago, los dioses le ordenaron:

que mordiese a una diosa que ellos llamaban Xochiquétzal, que quiere
decir rosa. Que le cortase de un bocado lo que tiene dentro del miembro
femenino y estando ella durmiendo lo cortd y lo trajo delante de los
dioses y lo lavaron y del agua que de ello derramaron salieron rosas que
no huelen bien, y después el mismo murciélago llevé aquella rosa al
Mictlantecuhtli y alla lo lavé otra vez y del agua que de ello sali6 salie-
ron rosas olorosas que ellos llaman stchiles por derivacién de esta dio-
sa que ellos llaman Xochiquétzal y ansi tienen que las rosas olorosas
vinieron del otro mundo de casa de este idolo que ellos llaman Mictlan-
tecuhtli y las que no huelen dicen que son nacidas desde el principio en

esta tierra”.”®

Al cortar “de un bocado” lo que Xochiquétzal “tiene dentro del miembro
femenino”, el murciélago realiza mitolégicamente lo que hoy llamariamos
una clitoridectomia. Ahora bien, el clitoris de Xochiquétzal, cuyo nombre
propio podria evocar este origen’® representa la parte masculina de un miem-
bro femenino. Este clitoris, zacapilli o tepilli en nahuatl, llevado delante de los
dioses es lavado. De estas aguas nacen las flores que huelen mal. Dicha “flor”,
llevada por el mismo murciélago al Mictlan, fue lavada por Mictlantecuhtli.
De estas aguas salieron las flores (xochitl) que huelen bien.

En la imagen del Codice Magliabechiano que ilustra lo anterior (fig. 30),

distinguimos la flor llamada omixochitl (la flor de hueso) enhiesta en el tocado

5Ibid, lJdamina 61v.

7SEl vocablo quetzal(li) que refiere las plumas del mismo nombre deriva del verbo quetza
el cual significa “erguirse”. En este contexto, el clitoris podria ser la flor que se yergue
(ereccion).

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 102 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 103

de Quetzalcéatl y que podria representar la flor que “huele bien”. Encontra-

mos la siguiente definicién de esta flor en el libro XI del Cddice florentino:

Omjsuchitl: tlacotl, pipitzaoac qujoio La flor de hueso: (el) tallo (es) delgado;
suchio: in jsuchio iztac quamalacach- tiene hojas y flores. Su flor es blanca
ton, tzimpitzaoac viiacatontli: injc con un pequeio malacate arriba. La
motacaiotia omjsuchit], velic, aviac, base es delgada, un poco larga. Por esto
tzopelic, tlacotli, neconj.” se llama “flor de hueso”. Es fragante,

perfumada, dulce, bella, atil.

La flor que se desprende de la primera mediante un tallo hecho de plumas
(thuitl) podria ser la flor ihuixochit! (flor de plumas) que “huele mal”,’® la cual,
por su olor, atrae a las aves polinizadoras.

Ademas de constituir un mito de la creacion de las flores, este relato
podria representar una metafora de la polinizacién. En efecto, el murciélago
es un polinizador nocturno:’® de noche lleva el polen de unas flores hasta el
pistilo de otras de la misma especie permitiendo asimismo la fecundacién. El
colibri hace lo mismo pero de dia. La lamina 44 del Cédice Borgia parece ilus-
trar tanto el mito aqui aducido como la relacién complementaria entre el
murciélago y el colibri (fig. 31).

Ahora bien, otra veta mitico-simbdlica del texto aqui aducido podria si-
tuarnos en el ambito de practicas religiosas de clitoridectomia y de circunci-
sién simbdlicas, relacionadas con la decapitacién y el murciélago. Si acatamos
la simbologia generalmente admitida al respecto, la clitoridectomia elimi-
na la parte masculina del miembro femenino mientras que en la circuncision,
al “sacrificar” el prepucio, elemento femenino del miembro masculino, refuer-
za el caracter viril del hombre.

Las pocas fuentes concernientes a la Huasteca no mencionan précticas de
circuncisién o clitoridectomia. Sin embargo, existen referencias para los yopis
(Cédice Tudela, fol. 74v, p. 288; y los nahuas, Duran 1, p. 252), las cuales parecen
haber sido simbdlicas y no reales. Una ldmina del Cédice Laud parece estable-

cer una relacién directa entre la decapitacién y la circuncisién (fig. 32).

77 Cédice florentino, libro XI, capitulo 7, parrafo 6.

781bid.

7?Polinizacién: paso o transito del polen desde el estambre en que se ha producido hasta
el pistilo en el que ha de germinar.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 103 12/10/12 11:19 am.



104 PATRICK JOHANSSON K.

La Huasteca: lugar mitico de origen del maiz

Si bien estudios cientificos sitian el origen del maiz teocintli (el maiz divino),
es decir, el maiz salvaje, en la regién de Tehuacan, la mitologia ndhuatl ubica
este origen en la Huasteca,® referida en este contexto como Tonacatlalpan (la
tierra de nuestro sustento), que podriamos traducir también como “la tierra
de nuestra carne”, ya que el cuerpo del hombre estd hecho de maiz. El tema
es extensisimo y nos limitaremos aqui a evocar la funcién especifica del huas-

teco en un ritual mexica.

Toci y sus huastecos en los tituales de la fiesta Ochpaniztli

Los huastecos, o mejor dicho su imagen (ixiptla), intervenian en distintos
contextos rituales mexicas. Evocaremos brevemente su funcién como fecun-
dadores de la tierra en la veintena Ochpaniztli, una fiesta dedicada principal-
mente al nacimiento del maiz.

En este contexto, los huastecos que acompafaban a Toci® en sus tribu-
laciones rituales la defendian o eran protegidos por ella en las distintas se-
cuencias de la fiesta. Cuando iba por su hijo Cintéotl Itztlacoliuhqui, segin
los informantes de Sahagun, los huastecos que encabezaban la marcha iban

vestidos de la siguiente manera:

Qujvicatiuh in jeoneuh, in cinteutl ano  Lleva a su hijo, Cintéotl o Itztlacoliuh-

itztlacolivhquj: qujiacana in jcuexoan qui. Sus huastecos encabezan la

vecapa qujtztivi, omocencauhque, marcha. Avanzaban viendo a lo alto.

inmemecamaxtli, yoan incujtlatezcauh,  Estaban vestidos con bragueros

imjichcasuchiuh, mamalacaquetzallo.®?  de cuerda, sus espejos en la espalda,
sus flores de algoddn, husos erguidos,
con plumas de quetzal.

El folio 251v del Cddice matritense (fig. 33) representa sin duda alguna, la
procesion en la que Toci, acompafada de sus huastecos, regresa con su hijo
Cintéotl. Es interesante cotejar el texto correspondiente a la descripcién de

®CE. Meade, p. 101.

®Las anotaciones en espafol que figuran en el Cédice borbénico hablan de una “diosa de
los enamorados” o “diosa de la lujuria” apelativos propios de Tlazoltéotl o Xochi-
quétzal, diosas de origen huasteco.

& Cadice florentino, libro 11, capitulo 30.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 104 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 10§

los informantes de Sahagun con la lamina del Cddice matritense pero también

con los trajes huastecos del Codice mendocino (fig. 34).

Centéotl Itztlacoliuhqui: 3un numen huasteco¢

Aunque Cintéotl, el maiz, se encuentra en todas la culturas mesoamericanas
como actante principal de diversos rituales, en la fiesta de Ochpanizili aqui
considerada parece estar vinculado mas especificamente con la Huasteca. Los

informantes de Sahagtn lo describen de la siguiente manera:

In vncan oqujchixticaca, imexaiac Alli habia estado esperando. Va con
fetivitz: yoan conmaquija, icopil, su madscara de (piel de) muslo (o de
quacoltic, yoan tzitziquijltic: auh inin maguey). Tenia puesto su gorro cdnico,
motocaiotiaia, itztlacoliuhquj: iehoatl curvo y dentado. Y éste se llamaba itztla
in cetl.® coliuhqui, es el maiz.®

La imagen de Cintéotl Itztlacoliuhqui o de su mascara (mexayac) (figs. 35
y 36) no solamente contiene el “gorro cénico” huasteco, aunque curvo, sino
también el motivo “dentado” (tzitzigualtic) lamado itzcoatl que encontramos
en la pintura corporal del huasteco en el Codice de Xicotepec (fig. 5) y el Codice
florentino (fig. 8). Por otra parte, el rostro selénico del numen (fig. 35) se en-
cuentra también en escudos huastecos (fig. 37).

En este contexto es interesante sefialar que el comentarista del Cddice
Vaticano A, cuyas imagenes fueron reunidas por el padre Rios, sefiala para la
lamina en la que figura Itztlacoliuhqui: “Itztlacoliuhqui quiere decir el sefior
del pecado y de la ceguedad, y por lo mismo lo presentan con los ojos ta-
pados. Dicen que pecé en un lugar de grandisima recreacién y placer, que-
dando desnudo. Por lo tanto es su primer dia la lagartija, que es un animal
terrestre desnudo y miserable”.® El lugar de grandisima recreacién y placer
podria ser Tamoanchan por lo que Itztlacoliuhqui estaria mitolégicamente
vinculado con Cuextécatl, el gobernante huasteco, mediante el hecho de

desnudarse.

S dem.

& Cetl puede ser el “hielo”. Sin embargo, en este contexto es mdas probable que se trate
del maiz. Cf. Rémi Siméon: ceua.

84Codice Vaticano Rios”, en Antigiiedades de México, 1964, p. 90.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 105 12/10/12 11:19 am.



106 PATRICK JOHANSSON K.

Regresando a la fiesta Ochpaniztli, Durdn narra que en las escaramuzas
rituales que los llevan desde la puerta del templo de Huitzilopochtli hasta la
“ermita” (cihuateopan) donde van a dejar la piel de la diosa, los huastecos que
defienden a Toci, “el uno iba vestido de blanco, y el otro de colorado y el otro
de amarillo y el otro de verde, con sus escobas altas en las manos”.®® Estos
trajes eran probablemente parecidos a los que figuran en las matriculas de

tributos y en el Cddice mendocino.””
El maguey, el pulque y el maiz

Como lo sugerimos al inicio, el pulque y la ebriedad determinaron mitoldgi-
camente el rumbo selénico que tomé la cultura huasteca; rumbo distinto del
camino solar que va a ser el de los mexicas.

Ahora bien, una dialéctica isotépica se va a establecer entre la luna y este
pequefio sol de la tierra que es el maiz. Es un tema complejo y nos limitare-
mos a considerar aqui brevemente la relacién que vinculan al pulque selénico

con el maiz solar.

El pulque “le da un cuerpo” al maiz
Una embriaguez ritual imperaba en distintos contextos relacionados con la
siembra, las etapas de crecimiento y la cosecha del maiz. En lo que concier-
ne a lo ultimo, invocaban a Tepotztécatl: “Cuando los indios tenian segado
e cogido sus mahizes, se emborrachaban y bailaban invocando a este
demonio”.®

Por otra parte, en el Totochtin incuic (canto de los conejos) una nota mar-
ginal senala lo siguiente: “(in uctli) quimonacayotia in teutl” ** es decir, “(el
pulque) le da un cuerpo al dios”. El dios referido es Cintéotl, el maiz. Una
representacién de Mayahuel en el Cddice Borgia parece ilustrar lo anterior

(fig. 38). El tocado de Mayahuel, asi como los caracolillos cuechtli que figuran

®Durédn I, p. 148.

¥ Matricula de tributos, laminas 6, 7 y 9; Cddice mendocino, fol. 37r.

& Codice magliabechiano, lamina 48v. El “demonio” en cuestién, Tepotztécatl, es uno de los
dioses del pulque. Conviene sefalar aqui una tergiversacién en la identificacién de
los dioses en el documento: la imagen de Papatztac estd atribuida al texto de Tepotztecatl
y vice versa.

8 Cédice matritense del Real Palacio, fol. 280v.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 106 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 107

en su falda y en la orilla de su quechquemitl, la vinculan con la Huasteca. En
este mismo contexto, es interesante observar, en la lamina 13 del Cédice Bor-
bonico que el Cintéotl al que esta pariendo Tlazoltéotl tiene, en su tocado, los

puntos caracteristicos del pulque en la iconografia ndhuatl (fig. 39).

La mdscara de Cintéotl Itztlacoliuhqui y la penca de maguey

En el rubro dedicado a la fiesta Ochpanizli, vimos como Cintéotl Itztlacoliuh-
qui llevaba en el rostro la piel del muslo de su madre, lo que lo vincula sin
duda con la luna, pero también con el maguey. En la representacién (fig. 38)
en la que Mayahuel amamanta al maiz en flor, la diosa tiene una mascara que
parece ser la mascara aqui referida. El nombre de la mdscara es mexayacatl,
vocablo que podria referir la luna Meztli, en cuyo caso la grafia alfabética
tendria que ser mexxayacatl, mex(tli)-xayacatl (méscara de la luna) o aludir a la
penca de maguey metP® me(tl)-xayacatl (mascara de [penca de] maguey). En
ambos casos estd relacionada con la mascara de Itztlacoliuhqui (fig. 36). Dicha
mascara recuerda inconfundiblemente al dios (fig. 35). Uno de los disefios que
figura sobre los escudos huastecos parece aludir a lo mismo (fig. 37). Dicho
disefio corresponde quiza al moxayahualtehuehuel (el escudo redondo de mas-
cara) referido en el Canto de Chimalpanecatl.”*

El motivo “cresta” caracteristico de Itztlacoliuhqui, conocido también
como Itzcdatl, podria remitir a las espinas de la penca de maguey y no al
“hielo” como lo sehalan Sahagin y la mayoria de las fuentes. Cabe indicar
aqui que cetl puede ser también la médula de hueso cuyo aspecto liquido es
parecido al pulque y cuyo nombre es el mismo para el esperma: omicetl. La
relacién estrecha entre la piel del muslo de la mujer desollada” y la penca de
maguey es manifiesta también en el hecho de que, durante los eclipses y en
la ceremonia de Xiuhmohpilli, las mujeres se ponian mascaras hechas de pencas
de maguey para observar el fenémeno natural o cultural.

Por otra parte, en la fiesta Tititl, correspondiente de Ochpaniztli, un sacer-
dote disponia una penca de maguey sobre el cuezcomate que se iba a quemar
en el Cuauhxicalco:

0 Vet puede referir la planta o sélo una penca, aunque hablando de este tltimo se emplea
a veces ma(itl) (brazo) o chichihwalli (pecho).

1 Cédice matritense del Real Palacio, fol. 276r.

?La mujer sacrificada, Toci, es la tierra; el muslo (mez1li) de Toci es la luna: Meztli.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 107 12/10/12 11:19 am.



108

Vmpa oaleoa in teucalticpac, metl
qujvicatz, pantontli itech icativitz.

In oacico tlalchi: njman ie ic vmpa iauh
in quauhxicalco, in vmpa icac cuez-
comatl, vmpa contlalia in metl.”®

El algoddn y la Huasteca

PATRICK JOHANSSON K.

De alli, de arriba del templo viene, lleva
una penca de maguey, con una banderi-
ta encima. Cuando llegé abajo, luego
va all, al Cuauhxicalco donde est4 el
cuezcomate (granero) alli pone la penca
de maguey:.

Habia una gran variedad de algodén en Mesoamérica. Hablando de los tolte-

cas, los informantes de Sahagtn dicen lo siguiente:

Auh yoan no vmpa muchioaia in
tlapapal ichcat], in chichiltic, in coztic,
in tlaztlaleoaltic in camopaltic, xoxoc-
tic, matlaltic, quilpaltic, vitztecoltic,
camiltic, movitic, xochipaltic, coioich-
catl yn hin. in izquitlamantli, can njman
iuh qujcaia amo quipaia.”

Y también alld trabajaban con muchas
variedades de algodén: rojo-chile,
amarillo, rosa, color camote, azul,
verde,verde-gris, color espina, color
(café) maduro, azul oscuro, color
amarillo-flor, color (café) coyote. Todas
estas clases asi se daban. No las tefifan.

Si bien el algodén se dio en distintas partes de Mesoamérica, su origen

se sitda histéricamente (una variedad) y mitol6égicamente en las tierras calien-

tes situadas “al norte”, es decir, en la regién Totonaca y en la Huasteca:

Teutlalpampa uitz in Mictlampa uitz: in
iuhqui totonacapanecaiotl, quicen-
tzacuia in quauhichcatl.”®

De la tierra divina viene, del norte
viene, de las tierras calientes viene
finalmente el 4rbol de algodén (de esta
ultima variedad).”

En una ldmina del Cédice Borgia, esta planta ocupa un lugar prominente

(junto al maguey) en una esquina del Mictlan (fig. 40). Ademas, entre las

mercancias que comenzaron a tributar los pueblos de la Huasteca a partir de

la conquista de Axaydécatl figura el algodon (fig. 41).

%Codice florentino, libro II, capitulo 36.
*Ibidem, libro 111, capitulo 3.
% [bidem, libro X, capitulo 20.

*Dibble y Anderson traducen esta tGltima parte “that which is like the Totonaca variety-
tree cotton, comes last of all”, Cf. Florentine Codex, Book X, p. 75.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 108

12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 109

Ixcuinanme: las mujeres-algodon

El algodén ha venido a ser un emblema de la Huasteca y de los huastecos en
la iconografia ndhuatl. El tocado de Tlazoltéotl, la diosa huasteca, estd hecho
de algodén y es (ademds del huso) el rasgo esencial de su identidad (fig. 39).

De la diosa Tlazolteotl, los informantes nahuas de Sahagun dicen lo

siguiente:

In tlagulteutl: yoan itoca ixcujna, yoan — Tlazoltéotl, también llamada Ixcuina y
itoca tlaelquanj. Jinic motocaiotia tlaelquani. Esto de llamarse Tlazoltéotl
tlagulteutl, qujl ipampa, qujl iehoatl era porque lo suyo, su tarea, lo que le
yiaxca, ytlatquj, ytech pouj, in teuhtli, correspondia era el polvo, las inmundi-
in tlagulli: in qujtoznequj, avilnemjliztli,  cias, es decir, la vida deleitosa (slujurio-
qujl ipan tecuti, ypan tlatocati, yn sa¢) segun se dice imperaba, reinaba
aujlnemjliz¢utl.”” sobre la vida de placeres.

Cabe preguntarnos aqui si el sentido “negativo” que se atribuye aparen-
temente a ahuilnemiliztli y sus derivados, en la cultura ndhuatl es genuinamen-
te indigena o resulta de la influencia moral de los espafioles. Recordemos que
los textos aqui aducidos fueron recopilados a mediados del siglo xv1, y que los
valores que conlleva podrian haber sido “contaminados” por la ética cristiana.
En efecto, como lo hemos expresado, en nahuatl ahuil/ahuilia remiten ante
todo al juego y al placer, y la cultura huasteca se encuentra bajo la égida de
Macuilxéchitl, el dios del juego y del placer.

Es probable que la linea divisoria que separa el placer sexual de la lujuria,
tal y como la concebian los espafioles en el siglo XvI, haya sido mds tenue, por
no decir inexistente en la Huasteca y que, al contrario, los “excesos” en este
ambito hayan tenido un cardcter vital. Trascendi6 tanto el algodén como
referencia a los huastecos, pero también a la sexualidad, que Gante, en su
catecismo, utilizé este significante pictérico indigena para expresar la idea
cristiana de pecado y mds especificamente de pecado sexual.”® Sea lo que
fuere, el sexo y la fecundacién subsecuente parecen estar estrechamente vin-
culados con el algodén en la cultura huasteca (fig. 6).

97 Cédice florentino, libro I, capitulo 12.
8CE. Johansson, “Un ‘Padre nuestro’ en imagenes”, en Castdlida, p. 12-19.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 109 12/10/12 11:19 am.



110 PATRICK JOHANSSON K.

Ixcuynim, ixcuina, y las cihuateteuh

En cuanto al segundo nombre de Tlazoltéotl, los informantes de Sahagun

afladen lo siguiente:

Auh ynjc itoca, ixcujna: qujl navinti Y en cuanto a su nombre Ixcuina se
eoah, in cioa:ynjc ce ytoca tiacapan, dice que éstas eran cuatro mujeres.
ynjc vma, ytoca teicu, ynjc ey, itoca La primera se llama Tiacapan, la
tlaco: ynijc nauyj itoca xocutzin. Jnique segunda se llama Teicu, la tercera se
hin, naujntin ciaoa: qujl teteu. Jini- llama Tlaco y la cuarta se llama

que hin, ceceiaca yntoca: tlagulteteu.” Xoco(yo)tzin. Se dice que estas cuatro

mujeres eran diosas. Cada una de ellas
era llamada diosa de las inmundicias.

Estas mujeres conocidas como cikhuateteuh en el &mbito nahuatl son Ixcui-
nanme (mujeres-algodén) si atendemos la etimologia probablemente huasteca
de sunombre. En efecto, la palabra teenek para algodén es cuynim, mientras
que el radical comun a las muchas variantes para “mujer” o “esposa” es ix. Me
parece por tanto probable que ixcuina(n) sea la nahuatlizacién de la palabra
teenek para “mujer-algodén” o “esposa-algodon”: Ix cuynim, lo que confiere al

material y por extensién al hecho de tejer un valor cosmogénico.

Tlaelquani

En su advocacién de Tlaelcuani, literalmente “la comedora de inmundicias”
Tlazoltéotl/Ixcuynim come y recicla lo viejo y lo sucio, lo re-anaboliza en su
dimensién divina y da a luz a Cintéotl-Zipac, el maiz. (fig. 39).

Tlazoltéotl estimulaba una sexualidad que redimia “ecolégicamente” la
muerte, a la vez que, mediante un procesamiento digestivo de lo que comia,
regeneraba la vida. Es probable, en este contexto, que los sacerdotes huastecos
hayan realizado rituales de coprofagia, real o simbélica, con base en este
modelo mitolégico. Esta podria ser una de las “otras treinta torpedades” de
las que habla Bernal Diaz del Castillo, quien calificaba a los huastecos

de “crueles, borrachos, sucios y malos”.*®

%2 Codice florentino, libro I, capitulo 12.
10Dfaz del Castillo, t. II, p. 305.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 110 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 111

Huastecos y toltecas

Escasas son las fuentes verbales que nos permiten rastrear hechos y aconte-
cimientos histéricos que vinculen toltecas y huastecos y, eventualmente
permitan establecer una filiacién cultural entre los dos pueblos. A falta de
datos explicitos “duros” tenemos sin embargo muchas iméagenes que conser-
van implicitamente una memoria indeleble del pasado aun cuando éstas
pudieron haber sufrido una erosién formal y de contenidos en el curso de la

historia.

Disponemos también de algunos textos de indole mitolégica que “pintan

con palabras” las relaciones que se establecieron entre huastecos y toltecas.

El sacrificio en Tula de los Huastecos

Un episodio mitico contenido en los Anales de Cuauhtitlan esta relacionado

con las mujeres-algod6n antes mencionadas:

8-tochtli

Ypan inyn xihuitl yn ¢enca miec
tetzahuitl mochiuhtimanca tollan. Auh
no yquac ypan inyn xihuitl oncan acico
yn tlatlacatecollo yn mitoaya yxcuinan-
me ¢ihua diablome.

Auh yn iuhca yntlatol huehuetque
conitoa ynic huallaque cuextlanpa yn
quigaco.

Auh yn ompa mitoa cuextecatl ichoca-
yan oncan quinnonotzque ynmalhuan
quimagique cuextlan quinpoliuhtla-
machtique yn quimilhuique.

Ca ye tihui yn tollan amo ca tlal-
techtacizque amoca tilhuichihuazque
ca ayayc tlacacalihua tehuantin ticpe-
hualtitihue tamechmiminazque.

8-conejo

En este afo se produjeron muchos
portentos en Tollan y también,

en este ano, all4 llegaron los seres
tecolotes llamados yxcuinanme,
mujeres demonios.

Y segin la palabra de los ancianos,
dicen que vinieron de la Huasteca
salieron de la Huasteca.

Y a este lugar se le llama Cuexteca
ichocayan [lugar donde lloré el huaste-
co]. All4 hablaron con los prisioneros
que habian hecho en la Huasteca, les

hicieron saber que los iban a destruir,
les dijeron: “vamos a Tollan, con
ustedes le llegaremos a la tierra, con
ustedes celebraremos la fiesta. Antes
nunca habian realizado el flechamiento
[de victimas]. Nosotros comenzaremos,
los flecharemos”.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 111

12/10/12 11:19 am.



112

Yn oquicacque ynmalhuan niman yc
chocaque tlaocoxque.

Oncan tzintic y yn tlacacaliliztli ynic
ylhuichihuitiloya yxcuinanme yn iquac
mitoaya yzcalli.

9-acatl

Ypan inyn agico tollan yn yxcuinanme
yca tlaltech agico yn inmalhuan.
Omentin yn quincacalque

Auh yn tlatlacatecollo yn cihua diablo-
me ymoquichhuan catca y ynmalhuan
cuexteca oncan yancuican tzintic yn

tlacacaliliztli.!”!

PATRICK JOHANSSON K.

Cuando los prisioneros hubieron oido
esto, luego se pusieron a llorar, se

entristecieron.

All4, entonces, se establecié el sacrificio
por flechamiento. La fiesta fue realizada
por las yxcuinanme en el (mes) conocido
como Izcalli.

9-cana

En este (afio) llegaron a Tollan las
yxcuinanme para llegarle a la tierra con
sus prisioneros. Dos fueron los que

flecharon.

Y los prisioneros huastecos de los
seres-tecolotes, las mujeres demonios,
eran sus esposos. All4, por primera vez,
se estableci6 el sacrificio por flecha-
miento.

Entre estas “mujeres-algodon” (ixcuynim en teenek) figura el numen huas-

teco Tlazoltéotl, el cual se volvié una de las divinidades mds importantes del
Pantedn mexica, y las mocihuaquetzque, las mujeres muertas en un primer par-
to. El sacrificio por las “mujeres-algodén” de sus esposos en Tollan, la copu-
lacién con la tierra efectuada en el mes Izcalli, asi como la instauracién del
sacrificio por flechamiento, tienen complejas remanencias mitolégicas que no

podemos considerar aqui.

La gesta del Tohuenyo

El esquema mitolégico que vincula més claramente toltecas y huastecos es
la gesta del llamado tohuenyo, el vendedor de chile huasteco que andaba des-
nudo en el mercado de Tula. La hija virgen del rey Huémac, viendo su falo,
“enfermd”, por lo que el rey tolteca pidié al tohuenyo que la curara, casando-
la asimismo con él. Para remediar la verglienza de tener un yerno huasteco,

0 Anales de Cuauhtitlan, en Lehmann, kutscher, p. 101-102, fol. 9.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 112 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 113

Huémac lo mandé a la guerra, exponiéndolo para que lo mataran. El tohuen-
yo derrotd a sus enemigos y regres6 como héroe. Huémac lo vistié con las
insignias toltecas: “Conmacaque in quetzalapanecayotl yoan in xiuhchimalli (le
dieron su penacho de quetzal y su escudo de turquesa)”.!? El penacho quetza-
lapanecayotl es la insignia distintiva de Quetzalcéatl, por lo que se podria
establecer una relacién actancial con valor mitolégico entre el tohuenyo y el
rey-numen tolteca.

Maés alla de la relacién politico-genealdgica que se establece entre toltecas
y huastecos, el relato podria cobrar un sentido mas entranable, vinculado con
la agricultura y mas especificamente con el maiz.!® La hija de Huémac es la
tierra fértil fecundada por el huasteco, lo que recuerda inconfundiblemente
la fecundacién de Toci por “sus huastecos” en la fiesta mexica Ochpanizili, y

el subsecuente nacimiento del maiz.
Cantos huastecos de los mexicas

Numerosos son los cantos huastecos o al estilo huasteco que se elevaban en
distintos contextos rituales. Evocamos aqui tan sélo el canto de fertilidad y el

canto de guerra huastecos.

El cuecuechcuicatl: canto erdtico de origen huasteco

Canto “travieso” que se cantaba y danzaba principalmente en contexto ritua-
les para propiciar la fertilidad de las plantas, el cuecuechcuicatl tenia un caracter
erético, “obsceno”. La traduccién castellana que los frailes dieron generalmen-
te del vocablo cuecuechcuicat! “baile cosquilloso o de comezdén” (Duran), fue
probablemente sugerida por sus auxiliares indigenas nahuatlatos. Cuecuetzoca
significa de hecho “tener comezén”.

Encontramos, sin embargo, en el campo semantico del vocablo, otras
nociones, afines a ésta, pero que sugieren un uso mas extenso de la palabra,
asi como una funcionalidad mas especifica de su referente vocal y dancistico.
Cuecuech podria venir de cuecuetzoa que tiene el sentido mas general de

“emocionarse”, “conmoverse”, o podria constituir la duplicacién del radical

102 Cédice florentino, libro 111, capitulo 6.
18E] matrimonio del héroe con la hija del rey parece constituir un arquetipo mitolégico
universal relacionado con el agua. Cf. Chevalier, Gheerbrant, p. 443.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 113 12/10/12 11:19 am.



114 PATRICK JOHANSSON K.

de cuechtli (caracolillo), paradigma simbdlico de la fertilidad y de la sexuali-
dad en el mundo nahuatl prehispanico. Cabe recordar que en las instancias
festivas en las que se cantaba el cuecuechcuicatl, los danzantes ostentaban este
tipo de caracoles.

Por otra parte, los huastecos (cuexteca) podrian también haber sido ep6-
nimos de este género expresivo. En efecto, desde la época de los toltecas, esta
cultura se habia vuelto el emblema de la sexualidad. Si consideramos que los
sonidos [x] y [ch] son variantes de pronunciacién en ciertas palabras ndhuatl,
la traduccién de cuecuechcuicatl podria ser “canto de huastecos”. La presencia

reiterada del top6nimo huasteco Panotla en este tipo de cantos tiende a con-

firmar lo anterior.

Hue nache niehco ya nihuehuetzca-
tihuitz

ye nixcuecuech aya xochitl yn ye
nocuic

momamalina zan ic ya totoma ho
ohuaya

ca nicalle.

Ompa ye nihuitz xochitl yztac ihcaca

anca ye mochan yn quiquizcalihtic
yn amoxtonaticac oh ohuaya a nicalle

Ma ya pehualo ya oya moquetzaco ya
izquixochitl o yca ya ahuialo ya

ohiya yean.

hohuaya haya tzetzelihui xochitlon
yca ahuialo ya ohiya yean

Nehco ya o no cehpa nehco ya
nichahuichalotzin noncuica ya

ma ya xiccaquican a nichuitequi a
nicchachalatza ya ypan oho ya nomatzin
noxochiayouh ueya hueya [etcétera]
hoyia ya han

Nonehuahue nonacito ya haca ye
panotla

Oh gran jefe, llegué, vine a reir.

Soy cara traviesa aya esta flor es mi
canto.
Se va tramando y luego se despliega.

iSoy el atizador (el duefio de la casa)!
Llegué a donde la flor blanca esta
erguida

Esa es tu casa entre las trompetas
Donde se calienta el musgo. {Soy

el atizador! (el duefio de la casa)

Que se dé comienzo, se vino a erguir
Ya la flor de maiz tostado, con ella
haya gozo.

Se esparcen las flores, con ellas

haya gozo.

Llegué ya, otra vez llegué,

Soy el Loro parlanchin. Canto,
jOigan! lo estoy desparramando,

Ya parloteo sobre mi ramita

El agua de mi flor crece, crece.

Levanto el vuelo, llegué a Panotla.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 114

12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 115

Ye nichahuichalotl ompa ye nicuito ya  Soy el Loro parlanchin, alld voy a tomar

(mi canto)

nichuitequia nicchachalatza.!™

Lo desgrano, ya parloteo.
La dilogia y los albures son patentes en este canto al estilo huasteco,
como lo son el parloteo de los loros y la alusién a Panotla (Panuco).

Yaocuica cuextecayotl: canto de guerra (al estilo) huasteco

En contextos festivos sacrificiales, los mexicas solian realizar representaciones
teatro-rituales dancisticas en las que se escenificaban los combates en los
cuales habian capturado a los guerreros enemigos que iban a inmolar. Si
los prisioneros eran tlaxcaltecas el baile era al estilo tlaxcaltecayotl; si eran
huexotzincas la modalidad era huexotzincayotl; si eran huastecos se cantaba,
bailaba y actuaba al estilo cuextecayotl. “Se imitaba el modo de bailar, el or-
nato y la apariencia de la gente huasteca.” %

Es probable que “el sonido vario y tumulto marcial bien acomodado”*%
del que habla el doctor Francisco Hernandez, reprodujera también en este
mismo contexto, gritos de guerra tipicos de los huastecos, quienes en guerra
“daban un aullido ronco, temblando la garganta [...]"” o “venian gargantean-
do” como cuando cantan en areito y mitote.'%

Los danzantes mexicas encarnaban verdaderamente, en el canto-baile

propedéutico a su sacrificio, a los guerreros huastecos vencidos:

motlaiehecalhuja, intzon, injc quacozti-  Imitaban su manera de hablar,

que, ioan xaiacatl ixtlamjoa iacaujcole, su (manera de arreglarse el) cabello,
tlantziquatic, quapatlachtic, ican se tefifan la cabeza de amarillo; y sus
jtilma.1® mdscaras tenian la raya (pintada);

04 Cantares mexicanos, f. 671-68r. La traduccién es mia. Cf. Johansson, “Cuecuechcuicatl
‘canto travieso’: un antecedente ritual prehispanico del albur mexicano”, en Literatura
mexicana, 2002, p. 30-33.

%5 Hernandez, p. 106 (cf. supra, p. 32).

106 Thid.

WDuran II, p. 167.

%8 Tezozémoc, p. 314.

19 Cédice florentino, libro VIII, capitulo 14, parrafo 7.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 115 12/10/12 11:19 am.



116

PATRICK JOHANSSON K.

tenfan sus narices perforadas como asas
de jarrdn; sus dientes eran afilados en
punta; tenian la cabeza ancha; estaban
(vestidos) con sélo una tilma.

Estos cantos bailes se realizaban cuando los huastecos “eran arrastrados

para ser inmolados a los dioses”.!'* “Oncan aya huicallo ya yaoxochicuextecatl

(Alla aya es llevado ya el huasteco flor de guerra)”. Este verso aparece en el

canto al estilo cuextecayot! que aducimos aqui como ejemplo:

A oyohualay cahuacatimani

In tlachinolteuhtl ehuaya

Oncan aya huicallo ya yaoxochi-
cuextecatl

Tlacahuepan o ayeo o aya yca

In tlapapaltzihuaccalaytic

Oncan ye onoqui xochioctli

Coni yan Tlacahuepan ooa ye oo aya
yca.

Xiquincaquican hue

Yaocuicatihuitze

Yn otontepeticpac tihuintique

A ticuexteca y me
Onchimahahuiltilo can ca toteuh
yehuan

Yn tlachinolli ya [65v] milacatzotihuitz
In toxochiuh ticuexteca y me
oyonaltzatzitihuitz
Onchimahahuiltilo ¢an ca toTeuh
Yehuan Tiox a.!!!

Los cascabeles estan resonando,

se levanta el polvo de la chamusquina,
alla es llevado el huaxteco, flor

de guerra,

Tlacahuepan.

En el interior de los cactos de variados
colores,

alla, se encuentra el licor florido,

lo bebe Tlacahuepan.

Escuchad,

vienen entonando cantos de guerra,

en el monte de los otomies nos embria-
gamos,

nosotros huaxtecos.

Con escudos es festejado nuestro Dios.
La chamusquina [65v] se viene entrela-
zando, nuestra flor, nosotros huaxtecos.
Cual cascabeles da voces.

Con escudos es festejado nuestro Dios,
El Dios.!12

El pulque, la embriaguez, los gritos y el sonido de los cascabeles recuer-

dan inconfundiblemente a los huastecos en este contexto representativo con

caracter sacrificial.

"0Francisco Hernandez, p. 106.
M Cantares mexicanos, p. 952 y 954.

Y2 Jbidem, p. 953 y 955. Traduccién de Miguel Leén-Portilla.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 116

12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 117

CONSIDERACIONES HIPOTETICAS

Asumiendo que las culturas huasteca y ndhuatl se permearon mutuamente a
lo largo de la historia, proponemos aqui una reconsideracién conceptual y un

cuestionamiento de algunas nociones cominmente aceptadas.
El gentilicio toltecatl

Ya hemos considerado las distintas palabras e imdgenes con caracter gentilicio
mediante los cuales los huastecos eran referidos. En lo que concierne a los
toltecas, todo parece indicar que el nombre proviene de rllin o tullin, los tules
y que su significado es “gente de los tules”. Asimismo, el nombre de la ciudad
Tollan o Tullan seria entonces simplemente “el lugar de los tules”. Sin embargo,
en el contexto intercultural en que nos situamos, es preciso cuestionar si no
el gentilicio en si, por lo menos su significado. Al evocar a los toltecas, los

informantes de Sahagtn indican:

Auh injque in tulteca: ca mochichime- Y estos, los toltecas, se decian (a si
caitoa, atle vel cencamatl intoca: can mismo) chichimecas. No hay una
intech man, intech qujz, in jntoca, in palabra para nombrarlos. Su nombre
jnnemjliz, in jntlachioal injc tolteca, s6lo proviene, se origina en su forma
mjmatinj, mochi qualli, mochi iectli, de vivir, en sus obras como artistas.
mochi mjmati, mochi maviztic in Eran avisados. Sus obras son muy

jntlachioal, qualli in jncal, tlaxiuhgalolli, =~ buenas, muy bellas, muy finas, admira-

113

tlatlachictli, tlatlaquilli, vel maviztic. bles. Sus casas eran bellas, con mosai-

cos de turquesa, bien aplanadas, con
estuco, maravillosas.

Esta versién contradice lo que es comtinmente aceptado: que la palabra
nahuatl para “artista” provendria, por antonomasia, del gentilicio roltecatl,
gente particularmente habil en producir obras de arte. El nombre del pueblo
se habria aplicado al artista. En cambio, de acuerdo con esta informacion,
“tolteca” habria sido originalmente tan sélo un apodo, no habria habido un

gentilicio especifico que los designara: se decian a si mismo “chichimecas”.

18 Cédice florentino, libro X, capitulo 29.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 117 12/10/12 11:19 am.



18 PATRICK JOHANSSON K.

Si acatamos esta explicacién, el término nahuatl roltecatl podria haber
designado originalmente a los artesanos que fabricaban objetos hecho de
juncos (rollin) como las esteras de carrizos tolpetlatl por ejemplo, y el término
se habria generalizado por antonomasia a todos los artesanos, cualquiera que
fuera su especialidad. Posteriormente el calificativo se habria aplicado espe-
cificamente a un pueblo que contaba con muchos artistas, y de simple apodo,
se habria vuelto plenamente gentilicio.

Ahora bien, existe también la posibilidad de que el nombre o por lo me-
nos el radical léxico haya sido de origen huasteco, y fuera nahuatlizado me-
diante el sufijo —tecatl. En efecto, to’ol significa “pez” o “pescado” en teenek.
To’oltecatl seria entonces una palabra hibrida que habria significado “gente de
los peces” o “pescador”. La lamina del Cédice Boturini, correspondiente a la
estancia en Tollan de los mexicas podria ilustrar lo anterior (fig. 42). En esta
lamina el topénimo Tollan esta referido pictograficamente mediante el tule
(tollin) pero también mediante un pez, 10’0/ en huasteco,'* por lo que la ima-
gen correspondiente a Tollan podria leerse “lugar de tules” (Tol-lan) o “lugar
de peces” (To’ol-lan), segtn el idioma al que corresponde el glifo.

Ehécatl: ;el dios del aire o el dios negro?

Para los pueblos de habla nahuatl de principios del siglo xvi, Quetzalcéatl, en
su advocacién Ehécatl, es el aire, el viento. Como en el caso del gentilicio
toltécatl, sugerimos sin embargo otro significado del término que podria arrai-
gar la cultura ndhuatl-tolteca en un pasado huasteco mas remoto. El hecho de
que ehec en lengua teenek significa “negro” y que Quetzalcéatl-Ehécatl (o su
sacerdote) aparecen en ciertos contextos rituales con este atributo cromatico,
podria ser relevante y matizar el simbolismo correspondiente.

En una imagen del Cédice Borgia (fig. 43) observamos a un Ehécatl negro

con cabello rubio y una mazorca de maiz en la nuca. Esta desnudo;!''® tiene

4El pez podria indicar simplemente que el espacio circunscrito por una linea negra es una
extensién de agua (para evitar una confusién) sin que tenga una funcién referencial de-
terminante. Es preciso recordar que una linea que rodea un glifo toponimico remite a la
locucién nahuatl itlan (cerca de). El pez podria haber contribuido a evitar la lectura Tultitlan.
"5En la mayoria de los cédices mesoamericanos, la desnudez no se expresa siempre de
manera “realista” mediante un cuerpo enteramente desnudo. Si no existe una referencia
determinante a la sexualidad, un simple taparrabo expresa la ausencia de atributos indu-

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 118 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 119

en la mano una coa, lo que lo sitda claramente en un contexto agricola; fren-
te a él baila una mujer que representa probablemente a Teem, numen huas-
teco equivalente a Xochiquétzal. Los dos personajes que figuran debajo de
la mujer podrian ser mellizos (quaya en teenek, coatl en ndhuatl) y remitir al
maiz con doble mazorca conocido como xolotl.

Cuextécatl y Quetzalcoatl

Fuera de la gesta antes mencionada, la informacién concerniente a Cuextécatl
es practicamente nula y no tenemos una imagen del gobernante huasteco,
quien podria haber tenido, como el Quetzalcéatl de Tula, un caracter divino.
Algunos indicios con valor mitolégico permiten sin embargo, compararlo con
este ultimo.

La embriaguez
El destino de Cuextécatl, como el de Quetzalcdatl se ve sellado por una trans-

gresion en la ingestién de pulque (fig. 44).

El incesto

En una versién de la gesta de Quetzalcdatl, éste se embriaga con su herma-
na Quetzalpétlatl y tiene un ayuntamiento incestuoso con ella (Anales de
Cuauhtitlan, fol. 6). En otro contexto mitolégico, Yappan alias Quetzalcdatl
hace lo mismo con su hermana Xochiquétzal, se ve decapitado por Yéotl
y se transforma en alacrdn.!!® Esta hierogamia entre un ente heliaco y otro
selénico, entre el sol y la luna, podria haber suscitado rituales afines entre
los toltecas y mas atn entre los huastecos, cuyo modelo cultural podrian

haber seguido los primeros.
Elementos huastecos en la imagen de Quetzalcoatl-Ehécatl

La representacion de Quetzalcdatl en la iconografia nahuatl tiene rasgos huas-

tecos inconfundibles. Proponemos, para el andlisis comparativo, la ilustracién

mentarios. Es preciso mencionar, por otra parte, que la desnudez es generalmente parcial
y que la parte del cuerpo desnudada genera un término especifico para “desnudez”.
"6 CE. De la Serna en El alma encantada, p. 381-382.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 119 12/10/12 11:19 am.



120 PATRICK JOHANSSON K.

correspondiente al texto de fray Diego Durdn concerniente al “idolo” que

veneraban en Cholula (fig. 45). El texto referente a esta lamina es el siguiente:

Era este idolo de palo, y tenia la figura que en la pintura vimos, conviene
a saber: todo el cuerpo de hombre y la cara, de péjaro, con un pico colora-
do, nacida en el mismo pico una cresta con unas verrugas en él, a manera
de anadén del Pert. Tenia en el mismo pico unas ringleras de dientes y la
lengua de fuera, y desde el pico hasta la media cara, tenia amarilla y luego
una cinta negra que le venia junto al ojo cifiendo por debajo del pico [...]
El ornato de este idolo era que en la cabeza tenia una mitra de papel,
puntiaguda, pintada de negro y blanco y colorado. De esta mitra colgaban
atras unas tiras largas pintadas, con unos rapacejos al cabo, que se tendian
a las espaldas. Tenia en las orejas unos zarcillos de oro a la mesma he-

chura de unas orejas.!”

Los elementos huastecos tanto en la imagen de Quetzalcéatl como en la
descripcién de Duran son los siguientes: los dientes aguzados; el gorro cénico;
la raya vertical en el rostro (ixtlamioa); el pectoral-caracol ehecacozcatl; la capa
y el taparrabo con motivos tipicamente huastecos; la desnudez relativa
(maxauhtinemi); la lengua “de fuera”; la voluta cuechtli del escudo y del pectoral;

el escoplo con forma de xonecuili.
EL HUASTECO, QUETZALCOATL-EHECATL Y EL MURCIELAGO

Si consideramos tanto la imagen emblematica de los huastecos tal y como la
hemos esbozado desde el punto de vista ndhuatl, asi como algunos de sus usos
y costumbres, y los comparamos con el murciélago, resulta interesante cons-
tatar que existen semejanzas que podrian no ser fortuitas. Por otra parte, la
filiaciéon maya''® de la cultura huasteca y la importancia que tienen las cuevas
y el morador de dichas cuevas en la iconografia ndhuatl referente a la Huaste-

ca podria revelar una relacién totémica'” entre el quiréptero y los huastecos.

WDuran [, p. 62.

18 Dizotz” (el murciélago) estd omnipresente tanto en la mitologia como en la iconogra-
fia maya.

9 Consideraremos aqui el tétem como un animal protector, progenitor o ancestro.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 120 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 121

El murciélago: hijo de Quetzalcoatl

Resulta dificil saber si el mito de la creacion del murciélago antes aducido (supra,
p. 102) es de origen huasteco. Tzinacatl es tan importante en la cultura ndhuatl
como lo es Zut en la cultura huasteca. Sin embargo, el hecho de que la diosa cuyo
clitoris fue cercenado por el murciélago sea Xochiquétzal sugiere que el relato
esta mitolégicamente vinculado con la Huasteca. En efecto, Xochiquétzal es el
nombre nahuatl de la diosa huasteca Teem. Por otra parte, el tolteca Quetzal-
cOatl parece estar entrafiablemente relacionado con la Huasteca.

El murciélago y los rasgos culturalmente emblematicos del huasteco

Nos limitaremos aqui a enunciar brevemente algunos rasgos formales que
podrian vincular al huasteco con Ehécatl y con el murciélago y que, por lo

tanto, son significativos.

Los dientes afilados en punta

Uno de los rasgos culturales con alto valor identitario, por lo menos desde el
punto de vista ndhuatl, es el hecho de que los huastecos se afilaban los dien-
tes en punta. Como ya lo vimos, esta costumbre podria remontar a tiempos
anteriores a su migracioén a Panotla, desde el sureste de Mesoamérica.

Dice Duran del idolo de Cholula: “Tenia en el mismo pico unas ringleras
de dientes”.’* Con base en los testimonios orales transcritos, la imagen del
Quetzalcéatl de Cholula (fig. 45) y las fotos del murciélago (fig. 46) (el tnico
mamifero que vuela y que tiene dientes) encontramos una semejanza que
podria ser significativa.

La hoja nasal del murci¢lago y Quetzalcéatl-Ehécatl

Otro rasgo iconografico especifico de Quetzalcdatl-Ehécatl lo constituye sin
duda alguna el conjunto nariz/pico de ave con una protuberancia caracteris-
tica encima del pico. Ahora bien, si comparamos la representacién de Quetzal-
cbatl con el murciélago la semejanza entre sendas narices es impactante. Es
interesante observar que la linea que conforma la extremidad de la nariz de

20Durdn I, p. 62.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 121 12/10/12 11:19 am.



122 PATRICK JOHANSSON K.

Quetzalcdatl, en la lamina 56 del Cddice Borgia reproduce el contorno de la
nariz del murciélago (figs. 46 y 47).

Asimismo, este rasgo distintivo que caracteriza a Quetzalcéatl-Ehécatl
figura en ciertas representaciones del murciélago. En la lamina 41 del Cédice
Féjérvary- Mayer (fig. 48), la protuberancia roja que se encuentra en la punta
de la nariz del murciélago parece situarse en esta linea isomorfa de significa-

cién pictografica.

El septo perforado y el murciélago
Un rasgo también emblemadtico del huasteco en la iconografia ndhuatl lo
constituye el hecho de los hombres solian perforarse el septo de la nariz. La
semejanza anatémica con el murciélago es quizds menos evidente, en este
aspecto, pero un vinculo lingliistico podria constituir un eslabén significativo
entre esta practica y el quiréptero. Resulta interesante constatar que la palabra
teenek para “agujerado” o “perforado” es: ts’0’0tz,'?! término que recuerda in-
confundiblemente el vocablo maya para murciélago tanto en el maya de Yu-
catan como en las lenguas quicheanas de Guatemala: tzootz’.

Es probable que una relacién lingtistica vincule al murciélago con la prac-
tica maya y luego propiamente huasteca de agujerarse el septo de la nariz.

Por otra parte, en la variante iconografica cholulteca aqui aducida, una
especie de agujero/voluta/ figura encima de la nariz de Quetzalcéatl. Durdn
define esta particularidad como una cresta con unas verrugas en él, a manera
de anadén del Pert.'* Sea lo que fuere, la nariz del murciélago parece haber
sido de primera importancia y haber sido relacionada con la muerte. En el
Popol Vuh, el narrador indica que las narices de Camatzotz’, el murciélago,

“eran sus instrumentos de muerte”.1?

La deformacion craneana y el murciélago

La deformacién craneana emblemadtica de los huastecos remonta probable-
mente a tiempos anteriores a su migracién ya que la encontramos en la cul-
tura maya. En ambos casos dicha deformacion hipertréfica de la cabeza podria

haber buscado una semejanza con la cabeza de ciertos murciélagos, que cuel-

21 Cf. Ramén Larsen, Vocabulario huasteco.
2Durén [, p. 62.
128 CE. Craveri, p. 528.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 122 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 123

gan con la cabeza abajo del techo o de las paredes de las cuevas. El gorro
conico o semi-cénico podria haber acentuado, en un contexto indumentario,

esta alteracién fisica de la cabeza.

Las alas del murciélago y la boveda celestial nocturna

La cueva oscura en la que viven los murciélagos representaba probablemente
para los pueblos mesoamericanos una reduccién natural del mundo nocturno.
A su vez el morador de estas cuevas (soztomecatl) podria haber constituido,
con sus alas-membranas desplegadas, una imagen del cielo nocturno. Ningtn
texto refiere explicitamente lo anterior por lo que tendremos que inferirlo a
partir de indicios.

En la fisionomia del murciélago destacan partes constitutivas de las alas-
membranas que se reproducen en la iconografia del quiréptero mediante
motivos geométricos (fig. 31). Ademas de los contornos, los ojos-estrellas
que figuran en la piel del murciélago en la representacién iconografica re-
miten a la noche. En términos generales, las alas-membranas del murciéla-
go semejan un quechquemitl (zayem) con garras o dientes en su orilla (figs. 22
y 48). La textura de las alas-membranas del murciélago fueron asimiladas a
una piel o cuero ot” o ot’ol (cuetlachtli en nahuatl) mas que a “alas” (ocob en
teenek, ahtlapalli en ndhuatl). Ahora bien, resulta interesante constatar, en
este contexto interpretativo, que el término teenek para estrella: ot es prac-
ticamente homéfono de la palabra para piel ot’. La Gnica diferencia es la glo-
talizacién de la consonante oclusiva dental sorda t. Es probable que la
relacién paronimica entre ot’ y ot, haya conllevado una relacién simbélica
entre la piel del murciélago y el cielo nocturno estrellado. Una de las estre-
llas chutzel ot la “estrella del amanecer”, es decir Venus, podria haber sido
relacionada con el murciélago y Quetzalcdatl, mas especificamente en su
advocacién de estrella del atardecer, ya que los murciélagos suelen salir de
la cuevas en el creptsculo.

La piel del murciélago y el pectoral ehecacozcatl de Quetzalcoatl

El pectoral que ostenta Quetzalcéatl-Ehécatl en la iconografia nahuatl parece
representar un caracol y estar relacionado con el aire o el viento. Estd gene-
ralmente referido como ehecacozcatl, es decir, literalmente “joyel dorado del
aire”. Es un atributo distintivo de Quetzalcdatl, sin duda, pero podria repre-

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 123 12/10/12 11:19 am.



124 PATRICK JOHANSSON K.

sentar otra cosa que un caracol en ciertos contextos iconograficos. En la ima-
gen del Quetzalcdatl Cholulteca aqui considerada (fig. 45) se observa un
pectoral de color amarillo o dorado que colgaba. Fray Diego Duran lo descri-
be de la manera siguiente: “Tenia al cuello un joyel de oro grande, a la he-
chura de una ala de mariposa, colgado de una cinta de cuero colorado”.'*
Ahora bien, la descripcién comparativa que da Durdn de este objeto, “a la
hechura de una [sic] ala de mariposa”, no parece corresponder a la imagen de
un caracol. Si observamos los rasgos formales que definen las alas del mur-
ciélago en distintas representaciones, este “joyel” en forma de ala de maripo-
sa segin Durdn, podria corresponder a un ala de murciélago y poco o nada
tendria que ver con un caracol, aun cuando el caracol como elemento de
produccién de aire no deja de ser importante en la cultura huasteca.

Resulta interesante observar que Durdn, quien debe haber contado con
la explicacién de sus informantes, no evocé el aire sino la forma que ostenta
el pectoral.

No es facil distinguir lo que podria ser alas de mariposa y alas estilizadas de
murciélago en la iconografia teenek. En una figura femenina de terracota (fig. 15)
el motivo pintado en el pecho de la mujer podria representar alas de murciélago.
Si comparamos la representacion del murciélago, en la lamina 44 del Cédice Borgia
(fig. 31) con el disefio geométrico labrado sobre el pecho de la mujer, esta inter-
pretacién resulta factible. En cuanto a los tres circulos que figuran sobre cada “ala”,
podria remitir al numeral ox (tres) y designar al huasteco si consideramos que
oc’ ox inic (el primer hombre o el mayor) contiene el numeral “tres” (0x). Ademas,
si comparamos la piel iconograficamente estilizada del murciélago (fig. 31) y
el ehecacozcatl, la parte inferior de la representacién de Quetzalcdatl en la la-

mina 56 del Cédice Borgia (fig. 47), la semejanza del disefio podria ser pertinente.

La raya vertical en el rostro

La raya que atraviesa verticalmente el rostro pasando por el ojo, caracteris-
tica del huasteco (fig. 13) y de la representacién de Quetzalcéatl (fig. 45),
podria tener varios referentes. En el contexto comparativo aqui considerado,
podria reproducir miméticamente la franja negra comprendida entre dos
rayas blancas de ciertos murciélagos (fig. 49).

24Durdn I, p. 62.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 124 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 125

El t'elelel huasteco y los murci¢lagos

Como ya lo vimos, los huastecos se caracterizaban también por el grito de
guerra singular que lanzaban. Dicho grito, que era producido con voz tem-
blada, se acompanaba probablemente de un temblor general conocido en
teenek como t'elelel, es decir, el telele. El sonido producido podria haber sido
una imitacién del “chillido” del murciélago del que habla el Popol Vuh.

En la secuencia alusiva a la decapitacién de Hunajpu por Camatzotz’, el
murciélago, el narrador insiste sobre el ruido. Los murciélagos que revolotean en
la noche dicen kilitz kilitz. Una vez su cabeza cercenada, Hunajpu emite un ex-
trano ruido de la garganta. La palabra utilizada en el original quiché es chikosos,
término que, segin D. Guarcha, significa “roncar, salir el aire por la garganta”.!®

Es posible que el grito de guerra de los huastecos que los caracterizaba
fuera de esta indole y que reprodujera el “chillido” de los murciélagos. En un
contexto linglistico, es interesante observar que la palabra teenek para “ron-

co” o “voz ronca” es zutel el cual entrafia el radical zut “murciélago”.

Usos y costumbres huastecos y el murciélago

Los huastecos no se limitaron a reproducir miméticamente en sus atavios y
en su cuerpo el aspecto fisico del animal que podria haber sido un tétem, sino
que actuaron quizé en funcién del comportamiento del murciélago tal y como
lo percibian.

Los distintos aspectos de la desnudez, el culto al falo, la sexualidad y la
capacidad genésica, emblematicos de los huastecos, podrian originarse en una
reproduccién mimética de la anatomia y de la funcién polinizadora del mur-
ciélago (fig. 51).

El hecho de que ciertas especies de murciélagos, conocidos genéricamen-
te como vampiros, succionan la sangre de animales y, eventualmente de hu-
manos, podria haber sido el modelo ejemplar para que los guerreros huastecos
bebieran la sangre de sus prisioneros y de victimas sacrificiales. En la imagen
que ilustra el texto de fray Diego Duran “la lengua de fuera” mencionada no
figura pero la encontramos en otros contextos. Dicha lengua recuerda tanto
al murciélago hematéfago en si como a las representaciones que se hicieron

de él (figs. 22 y 48).
125 Keb’ujujik en quiché, la raiz del verbo es b’uh; CE. Craveri, p. 528.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 125 12/10/12 11:19 am.



126 PATRICK JOHANSSON K.

El murciélago decapitador

En la cultura maya, el murciélago es el decapitador por excelencia. Basta con
recordar la secuencia del Popol Vuh ya considerada, en la que Camatzotz’
cercend la cabeza de Hunajpu cuando éste se asomé y sacé la cabeza fuera
de la cerbatana, en la que se habia refugiado, para ver si amanecia.'® Es pro-
bable que la costumbre de los guerreros huastecos de decapitar a sus prisio-
neros haya existido antes de su migracién hacia Panuco y haya tenido su
origen, en la regién maya de la que provenian.

Es interesante observar que, en la lamina xt1 del Cddice Féjérvary Mayer
(fig. 48), las alas-membranas en forma de quechquemit! del murciélago decapi-
tador estan bordeadas con dientes, a diferencia del murciélago del Cédice
Vaticano B (fig. 22) el cual ostenta garras en sus alas. Camatzotz” ha sido tradu-
cido generalmente como “murciélago-muerte”.!”” El término teenek c‘amab
significa “diente” por lo que el sentido del término quiché podria aludir a los
dientes, a la luz de la lengua teenek.

Relacionado con la decapitacién esté el ruido “ronco” que emite Hunajpu
por la garganta, y que podria haber sido reproducido por los huastecos en el
famoso grito de guerra que asombraba a los mexicas. Si consideramos que la
palabra elel significa “manar”, “brotar” en teenek, el grito de guerra huasteco
podria haber “manado” de una garganta cercenada y haber sido acompafado

de un temblor afin generando lo que se conoce como el r'elele.!*®
La hoja nasal del murciélago en una representacion de Tlazoltéotl

Uno de los rasgos fisiol6gicos sobresalientes de los murciélagos es sin duda
la llamada “hoja nasal” que ostentan la mayoria de ellos y que tiene un aspecto
distinto segun el tipo de quiréptero (fig. 46).

Ya consideramos este rasgo peculiar en la representacién de Ehécatl-
Quetzalcdatl. Proponemos ahora efectuar una comparacién entre la hoja na-

sal del murciélago y un elemento iconografico presente en una representacién

126 Craveri, p. 529.

27 Thidem, p. 528.

128 Aun cuando figura en el diccionario de la Real Academia Espafiola, es probable que la
palabra telele provenga del vocablo teenek t'elelel que significa “temblor”. Podria haber
pasado al espafiol general desde las incursiones de los espanoles en tierras huastecas.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 126 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 127

de Tlazoltéotl (fig. 51). Este elemento es la hoja negra oblonga que se eleva
sobre la nariz de Tlazoltéotl. La diosa tiene una codorniz en la boca, la cual
podria estar decapitando mas que devorando. Por otra parte, esta forma trian-
gular-oblonga que figura sobre su nariz parece ser la misma que se observa,
como divisa, sobre algunos escudos huastecos con dos rayas negras de cada
lado (fig. 25). La trecena a la que corresponde dicha imagen es la 1-cuetzpallin
(1-lagartija), vinculada con Cinteotl Itzlacoliuhqui, y se ubica, en este caso
especifico, en el mes Ochpaniztli.

El murciélago en la fiesta Ochpaniztli
En la ldmina del Codice Borbonico, referente a esta fiesta, observamos a la diosa
Toci (o Chicomecdatl o Xochiquétzal) con una codorniz en la boca. En este
contexto festivo, como ya lo sefialamos, los huastecos estan fecundando a la
diosa para que nazca el maiz. Atras de los huastecos y encabezando la proce-
sién de tres dioses zoomorfos, observamos a un murciélago (fig. 52). El peder-
nal que se observa en la nariz representa quizas la hoja nasal del quiréptero.
Aunque las fuentes no refieren explicitamente la funcién que podria ha-
ber tenido dicho murciélago en el contexto ritual de la fiesta Ochpanizili, es
probable que estuviera relacionada con la decapitacién de las victimas. En
efecto, el murciélago es el decapitador por excelencia, ademds de ser, even-
tualmente el “chupador de sangre”. Por tanto es posible que el sacrificador
que cercenaba la cabeza de Toci'® estuviera disfrazado de murciélago.

7130 v a su decapitacion, se

En el sacrificio subsecuente de “cuatro sayones
afladia el ritual de chupar la sangre de las victimas, presentada en un lebrillo
“todo emplumado de plumas coloradas”:**! “Bajabase el indio que represen-
taba la diosa y mojaba el dedo en aquella sangre humana y chupabase el dedo
con la boca. Acabado el chupar asi, inclinado empezaba a gemir dolorosa-
mente. A los cuales gemidos se estremecian todos y cobraban temor. Y dicen
que la tierra hacia sentimiento y temblaba en aquel instante”.!®

En otra secuencia ritual, uno de los que habian participado a la escara-

muza moyohualicali (la escaramuza de la noche), y al baile ritual entre los

2CE Duran [, p. 146.
50 Tbidem, p. 147.

B3 dem.

192 Idem.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 127 12/10/12 11:19 am.



128 PATRICK JOHANSSON K.

cuales figuraban los huastecos, metia el dedo en el lebrillo de sangre antes de
enfrentarse a los demas.'®

El murciélago: un polinizador nocturno

Las tribulaciones del murciélago, cercenador del clitoris de Xochiquétzal y
artifice de la creacién de las flores, podrian constituir una metafora de la
polinizacién. El murciélago es un polinizador nocturno, mientras que el co-
libri es polinizador diurno. La definicién de polinizador es la siguiente: “Un
polinizador es un vector animal (agente bidtico) que traslada polen de la
antera (6rgano masculino de la flor) al estigma (6rgano femenino) permitien-
do que se efectte la unién del gameto masculino en el grano del polen con
el gameto femenino del évulo, proceso conocido como fertilizacién o singa-
mia”.’®* Si comparamos el texto cientifico aqui aducido con el relato mitolé-
gico, la analogia metaférica establecida sugiere el caracter polinizador del
murciélago.

La lamina 44 del Cédice Borgia antes aducida, podria remitir, pictografica-
mente tanto al mito como al hecho bioldgico (fig. 31). En dicha ldmina se
observa, en una cueva, a un murciélago en descenso del que sale una corrien-
te florida de sangre preciosa que se divide en dos: una que llega a las partes
intimas de la diosa Xochiquétzal, la otra que se dirige hacia su rostro y le
lleva un corazén que ella recibe en sus garras. En la parte central de su cuerpo
se observa un circulo de sangre que rodea a su vez una luna en cuyo centro
figura un corazén con fauces y ojos. De este centro con valor selénico-umbi-
lical brota un arbol florido sobre el cual aparece un personaje negro en el
cuerpo de un colibri. En torno al murciélago figuran cuatro colibries cuyos
picos estdn en contacto con el murciélago. Cada colibri tiene dos mazorcas
de maiz junto a su cuerpo.

La relacién entre la diosa huasteca Xochiquétzal, el murciélago, los coli-
bries y las flores podria expresar iconograficamente la polinizacién de las
plantas en una cueva que parece representar Xochitlalpan “la tierra florida” si

consideramos las flores que circundan la casa-cueva.

153 [bidem, p. 148.
134 Cf. Quiropterofilia, en Wikipedia.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 128 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 129

Xolotl: jperro o murciélago?

Si observamos los rasgos formales de X6lotl en su representacién iconogra-
fica, surge la duda sobre su asimilacién a un perro, aun cuando dicho animal
es psicopompo y por tanto estd vinculado con el recorrido del sol en el in-
framundo.

Xolotl es el gemelo nocturno de Quetzalcéatl-Ehécatl y es el Gnico que
se rehuzaba a morir cuando los dioses decidieron autoinfligirse la muerte,
creando asimismo este espacio-tiempo divino donde iban a morar. Lo persi-
guié su gemelo, y en la persecucion X6lotl se transformé sucesivamente en
maiz con doble cafa (millaca-xolotl), en maguey de dos cuerpos (mexolotl),
en su intento de escapar a una muerte inexorable, antes de que Quetzalcdatl
lo alcanzara para infligirle la muerte, en el agua, en su tGltima forma de ajolote
(axolotl). Fue Xolotl también el que fue al inframundo a pedir a Mictlan-
tecuhtli los huesos preciosos para crear al hombre.

Si consideramos la imagen de Quetzalcdatl-X6lotl que figura en la lamina
65 del Cédice Borgia (fig. 53) y la comparamos con el murciélago de ceramica
que se conserva en el Museo del Templo Mayor (fig. 54) es valido cuestionar el
caracter canino del animal representado:*® las manos y los pies de ambos anima-
les son garras propias de animales del inframundo; a las tres campanitas (casca-
beles) del murciélago corresponden los caracolillos (cuechili) de Xolotl; al collar
de maiz seco que ostenta el murciélago corresponde el lazo de piel de jaguar
que circunda el cuello de X6lotl; los hocicos respectivos de cada representacién
son similares. Los dientes aparentes, la lengua salida, la nariz con la espiral; la
hoja nasal del murciélago parece tener un equivalente en protuberancia seccio-
nada que figura en la nuca de Xélotl; el cuerpo de Xélotl es un cuerpo “noctur-
no” parecido al del inframundo, lo que lo relaciona con las cuevas
infraterrenales; la cabeza y el hocico estan surlineados con una materia de color
amarillo con caracter excrementicio; detrds de la cabeza de Xdlotl se asoma el
resplandor del sol dentro de un cielo nocturno estrellado que constituye la capa.

El nombre: Xélot/ no entrafa indicio alguno sobre la tipologia animal del

personaje. Xdlotl, en ndhuatl, significa “paje”; xoldchtic “arrugado”; choloa “huir”.

135E] perro conocido como Xoloitzcuintle podria tener este nombre por el hecho de ser
“completamente pelado” (Rémi Siméon) y parecerse por tanto a cierto tipo de murcié-
lagos.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 129 12/10/12 11:19 am.



130 PATRICK JOHANSSON K.

Es interesante sefialar, en un contexto intercultural y translingtistico, que la
palabra teenek jol, fonéticamente préxima a xol— significa “cueva” y que —ot’
“cuero” o “piel” y/o ot “estrella” (ya considerados) podrian esbozar una imagen
verbal teenek significativa: jol-ot(ot’) referente al murciélago como morador de

las cuevas. Esta voz teenek podria haber sido “nahuatlizada” en Xdlotl.

La imagen reflejada por el espejo de la cultura ndhuatl o en ella refractada no
s6lo pone en evidencia rasgos sobresalientes del huasteco y de su modus viven-
dj, sino que revela un cierto arraigo de la cultura ndhuatl en la cultura huasteca.

Si bien el contacto directo o los roces bélicos entre ambos grupos en el
periodo postclasico determinaron varios aspectos de sus culturas respectivas,
es probable que lo esencial haya sido captado y procesado anteriormente por
la cultura tolteca a la cual abrevaron después los pueblos némadas que se
asentaron en la regién central de México.

La toltecayotl podria haber sido permeada tempranamente por la cuexteca-
yotl en una proporcién que resulta dificil apreciar ya que carecemos de fuentes
histéricas al respecto. Sin embargo la imagen del huasteco que permanece en
el palimpsesto de la cultura ndhuatl permite establecer fecundas inferencias
y abrir un horizonte de estudio sobre este “eslabon perdido” que representa,

segln me parece, la civilizacion huasteca.
BIBLIOGRAFIA

ARIEL DE VIDAS, Anath, El trueno ya no vive aqui: representacion de la marginalidad
y construccion de la identidad teenek: Huasteca veracruzana, México, Centro
de Investigaciones y Estudios Avanzados en Antropologia Social/Colegio
de San Luis, Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, 2003.

Cantares mexicanos (ms. en ndhuatl), Manuscrito de la Biblioteca Nacional de
México, México, Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto
de Investigaciones Bibliograficas, 1994.

Cédice Aubin, (Ms. 85, Ms. 40), en Walter Lehmann und Gerd Kutscher, Ges-
chichte der Azteken, Berlin, Gebr. Mann Verlag, 1981.

Cédice borbonico, México, Editorial Siglo XXI, 1981.

Cédice Borgia, copia facsimilar con comentarios de Eduard Seler, 3 v., México,
Fondo de Cultura Econémica, 1980.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 130 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 131

Cédice Boturini o Tira de la peregrinacion, estudio introductorio y analisis de
Patrick Johansson, en Arqueologia Mexicana, México, Edicién Especial
Cédices, n. 26, diciembre 2007.

Codice Chimalpopoca (Anales de Cuauhtitlan y Leyenda de los Soles), 3a. ed., tra-
duccién del ndhuatl por Primo Feliciano Velazquez, México, Universidad
Nacional Auténoma de México, 1992.

Codice de Xicotepec, estudio e interpretacién de Guy Stresser-Péan, México,
Gobierno del estado de Puebla, Centro Francés de Estudios Mexicanos y
Centroamericanos, Fondo de Cultura Econémica, 1995.

Codice Fejérvary-Mayer, edition établie et présentée par Miguel Ledon-Portilla,
traduit de I'espagnol (Mexique) par Myriam Dutoit, Paris, La Differénce,
1992.

Cédice florentino (testimonios de los informantes de Sahagiin), edicioén facsimilar
elaborada por el Gobierno de la Reptblica Mexicana, México, Giunte
Barbera, 1979.

Cédice Laud, edicion facsimilar, Graz-Austria, Akademische Druck und Ver-
lagsanstalt, 1994.

Cédice magliabechiano, Graz, Akademishe Druck, Verlagsanstalt,1970.

Cédice Matritense del Real Palacio (textos en ndhuatl de los indigenas informantes de
Sahagiin), edicién facsimilar de Francisco del Paso y Troncoso, Madrid,
Fototipia de Hauser y Menet, 1907.

Cédice mendocino, editado por José Ignacio Echeagaray, México, San Angel
Ediciones, 1979.

Cédice mexicanus, publicado por Ernest Mengin, “Commentaire du Codex
Mexicanus No. 23-24 de la Bibliotheque Nationale de Paris”, en Journal
de la Société des Américanistes, num. 41, 1952, p. 377- 498.

Cédice Vaticano-Rios, en Antigiiedades de México, recopilacion de Lord Kingsbo-
rough, México, Secretaria de Hacienda y Crédito Publico, 1964.

Cddice Vaticanus B, 3773, edicién de Ferdinand Anders, Graz, Akademische
Druck und Verlagsanstalt, 1972.

CHEVALIER, Jean y Alain Gheerbrant, Dictionnaire des symboles: mythes, réves,
coutumes, gestes, formes, figures, couleurs, nombres, Paris, Editions Robert
Laffont, 1982.

CRAVERI SLAVIERO, Michela, “El Popol Vuh y su funcién poética. Andlisis lite-

"7 tesis de doctorado, México,

rario y estudio critico del texto K’iche
Universidad Nacional Auténoma de México, 2007.
Diaz DeL CASTILLO, Bernal, Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espaiia,

Meéxico, Editorial Robredo, 1939.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 131 12/10/12 11:19 am.



132 PATRICK JOHANSSON K.

DuRrAN, Diego, Historia de las Indias de Nueva Espaiia e islas de Tierra Firme,
2 v., México, Editorial Porrta, 1967.

Florentine codex, 12 v., traduccién al inglés por Arthur J. O. Anderson y Charles
E. Dibble, Santa Fe, Nuevo Mexico, The School of American Research/
The University of Utah, 1970 (Monographs of The School of American
Research).

HERNANDEZ, Francisco, “Escritos varios”, en Obras completas, México, Univer-
sidad Nacional Auténoma de México, 1984, tomo VI.

JOHANSSON, Patrick, “Tamoanchan: una etimologia del origen” en De historio-
grafia lingiiistica e historia de las lenguas, México, Universidad Nacional
Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Filolégicas/Siglo XXI,
2004, p. 287-307.

, “Un Padre Nuestro en iméagenes del siglo xv1”, en Castdilida, revista del
Instituto Mexiquense de Cultura, México Gobierno del Estado de México,
aflo Iv, n. 13, 1998, p. 12-19.

, La palabra, la imagen, y el manuscrito. Lecturas indigenas de un texto
pictérico en el siglo xvi. México, Universidad Nacional Auténoma de Méxi-
co, Instituto de Investigaciones Histéricas, 2004, 480p.

, “Estudio comparativo de la gestacién y del nacimiento de Huitzilo-
pochtli en un relato verbal, una variante pictografica y un ‘texto’ arqui-
tectdnico”, Estudios de Cultura Ndhuatl, México, Universidad Nacional
Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Histéricas, v. 30, 1999,
p. 71-112.

, “Erotismo y sexualidad entre los Huastecos” en Arqueologia Mexi-
cana, México, v. XIv, nim. 79, mayo-junio, 2006, p. 58-64.

LaNDA, Diego de, Relacion de las cosas de Yucatdn, México, Editorial Porrda,
1978.

LARSEN, Ramén, Vocabulario huasteco del estado de San Luis Potosi, México, Ins-
tituto Lingiifstico de Verano/Secretaria de Educacién Pablica, 1955.
LEHMANN, Walter und Gerd Kutscher, Die Geschichte der Konigreiche von Cul-

huacan und Mexico, Berlin, Verlag W. Kohlhammer, 1974.

MEADE, Joaquin, La Huasteca. Epoca antigua, México, Editorial Cossio, 1942.

Programa de Revitalizacion, Fortalecimiento y Desarrollo de las Lenguas Indigenas
Nacionales, 2008-2012, México, SEP, INALI, 2009.

SAHAGUN, fray Bernardino de, Historia general de las cosas de Nueva Espaiia,
México, Editorial Porrta, 1989.

SERNA, Jacinto de la, “Manual de ministros de indios”, en El alma encantada,
México, Instituto Nacional Indigenista/Fondo de Cultura Econémica,
1987.

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 132 12/10/12 11:19 am.



EL HUASTECO EN EL ESPEJO DE LA CULTURA NAHUATL 133

SIMEON, Rémi, Diccionatio de la lengua ndhuatl o mexicana, México, Editorial
Siglo XXI, 1977.

STRESSER-PEAN, Guy, Vigje a la Huasteca con Guy Stresser-Péan, coordinacién
Guilhem Olivier, prélogo Miguel Leén-Portilla, Fondo de Cultura Econé-
mica/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, 2008.

TAPIA ZENTENO, Carlos de, Paradigma apologético y noticia de la lengua Huasteca,
México, Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Inves-
tigaciones Filolégicas, 1985.

Tezozomoc, Alvarado Hernando, Cronica mexicana, México, Editorial Porrua,
1980.

Wikipedia

ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL 44, JULIO-DICIEMBRE DE 2012, P. 65-133

Cultura Nahuatl 44_FINAL-FINAL.indd 133 12/10/12 11:19 am.



