
estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

patrick johansson k.

resumen

palabras clave

abstract

keywords

La imagen del huasteco en el espejo  
de la cultura náhuatl prehispánica
The image of the Huastec in the mirror  
of prehispanic Nahua culture

Doctor en letras por la Universidad de París, Sorbona. 
Profesor en la Facultad de Filosofía y Letras de la unam 
e investigador del Instituto de Investigaciones Históricas 
de la misma universidad. Autor de diversas obras, entre 
ellas La palabra, la imagen y el manuscrito. Lecturas indígenas 
de un texto pictórico en el siglo xvi.

La cultura huasteca fue probablemente una de las más 
importantes de Mesoamérica. Desafortunadamente, 
escasas son las fuentes históricas que permiten conocerla 
y echar una cierta luz sobre los vestigios arqueológicos 
que permanecen de ella. Encontramos, sin embargo, una 
imagen del huasteco y más generalmente de su cultura 
en el espejo de la cultura náhuatl, una imagen reflejada 
pero también refractada en la densa materialidad 
receptora de su luz. Consideramos, en este artículo, 
algunos aspectos emblemáticos de la cultura huasteca, 
desde el punto de vista náhuatl así como la influencia 
que tuvo sobre la cultura náhuatl prehispánica.

Imagen, huastecos, nahuas, toltecas, espejo, emblema, 
costumbres, Quetzalcóatl, murciélago.

The Huastec culture was probably one of the most 
important in Mesoamerica. Unfortunately, quite few are 
the historical sources that permit to know it and shed 
some light on its archaeological vestiges. Nevertheless, 
we find an image of the Huastecs and more generally  
of their culture reflected and refracted in the mirror of 
Nahuatl culture. We consider, in this article, some 
emblematic aspects of the Huastec culture, from a 
nahuatl point of view, as well as the influence it had  
on prehispanic Nahuatl culture.

Image, Huastecs, Nahuas, Toltecs, mirror, emblem, 
customs, Quetzalcoatl, bat.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   65 12/10/12   11:19 a.m.



estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

La imagen del huasteco en el espejo  
de la cultura náhuatl prehispánica

patrick johansson k.

Muchas son las imágenes producidas por los huastecos a lo largo de la histo-
ria.1 Abundan la cerámica, las esculturas en piedra arenisca; permanecen frag-
mentos de pintura mural, algunos relieves y mapas coloniales los cuales 
proveen imágenes que ayudan a imaginar su cultura en ausencia de fuentes 
históricas genuinamente huastecas que den fe de ella.

Ahora bien, a estas imágenes de los huastecos, es decir producidas por 
ellos, debemos añadir la imagen del huasteco tal y como se percibe en el es-
pejo de la cultura náhuatl. En este contexto, la bisagra genitiva del remite a la 
imagen que los nahuas tuvieron de él, al mismo tiempo que los rasgos espe-
cíficos, plurales, correspondientes a la diversidad de los pueblos de la Huas-
teca, se borran para dejar una imagen “singular”, definida por una visión 
etnocentrista del otro, una imagen emblemática.2 

Sin extraviarnos en los arcanos de la ontología, podríamos preguntar-
nos, en la parte liminar de este artículo, si la identidad de un pueblo no la 
determinan tanto las imágenes que él produce, con las que se identifica y que 
lo definen, como la imagen que otros tienen de él. Lo plural fenoménico se 
opone aquí a lo singular, a la singularidad identitaria que caracteriza a un 
pueblo.

1	Este artículo se inscribe en el proyecto “Pintura Mural” dirigido por la doctora Teresa 
Uriarte, dedicado específicamente a la Huasteca.

2	Recordemos que, etimológicamente, la palabra griega emblema refería “un ornamento 
en relieve”, lo que confiere a sus rasgos sobresalientes un alto valor identitario.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   66 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 67

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

La imagen que consideramos aquí es la imagen reflejada por el espejo de 
la cultura náhuatl a través de textos e ilustraciones que aluden al huasteco. En 
cuanto al espejo metafóricamente evocado, es un espejo indígena, un espejo 
de obsidiana cuya densa materialidad matiza la imagen reflejada con elemen-
tos propios, y refracta parte de ella en su dimensión cultural propia.3

La imagen del huasteco fue a la vez reflejada y refractada en el espejo de 
la cultura náhuatl prehispánica. En el primer caso, dicha imagen es el reflejo 
de una percepción específica que los nahuas tuvieron de los huastecos: una 
reducción identitaria a unos cuantos rasgos sobresalientes considerados como 
emblemáticos. En el segundo, la imagen del huasteco y de su cultura se vieron 
refractadas en la densa materialidad cultural receptora de su luz y se volvie-
ron parte de ella sin perder su identidad propia. En este último caso, la ima-
gen del huasteco no es caricatural-emblemática sino funcional: el huasteco 
se volvió el arquetipo de distintas funciones rituales, y la Huasteca un lugar 
fundamental, lugar de origen con todo lo que estos conceptos significan para 
las culturas prehispánicas.

Numerosos son los paradigmas culturales huastecos presentes en la cul-
tura náhuatl a principios del siglo xvi que manifiestan este hecho. Como lo 
veremos adelante, la flor, el pulque, el maíz y el algodón, por ejemplo, fueron 
mitológicamente vinculados con la Huasteca, y el huasteco fue considerado, 
en un contexto ritual, como un agente fecundador.

En este juego de espejos, es importante señalar que los huastecos tuvieron 
estrechos contactos, desde el periodo clásico, con pueblos de habla y cultura 
náhuatl, en particular con los toltecas, por lo que no siempre es fácil deter-
minar lo que pertenece entrañablemente a la cultura huasteca de lo que podría 
haber sido una influencia náhuatl. Algunos “reflejos” lingüísticos teenek,4 
perceptibles en el palimpsesto de ciertos textos nahuas, sugieren una filiación 
cultural entre la Huasteca y los pueblos de Anáhuac. 

3	Es interesante recordar que cuando un indígena veía su imagen en un espejo de obsi-
diana, consideraba que parte de su ser estaba “preso” de la materia y por extensión de 
la muerte. Este hecho confiere al espejo indígena un valor simbólico que no tiene el 
espejo occidental el cual no tiene opacidad propia que pueda ser penetrada y refleja 
simplemente la imagen.

4	 Lengua hablada por los huastecos. En 2005 permanecían unos 150 000 hablantes de 
teenek. Cf. Programa de Revitalización, Fortalecimiento y Desarrollo de las Lenguas Indígenas 
Nacionales, 2008-2012, p. 18.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   67 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

68

En este mismo rubro, pero desde un punto de vista epistemológico, la 
heterogeneidad de las fuentes disponibles, la presencia implícita de la cultura 
teenek en diversos ámbitos de la cultura náhuatl, así como los distintos niveles 
iconográficos o verbales de producción de sentido confieren a los indicios un 
valor fundamental y al razonamiento hipotético-deductivo un papel esencial 
para descubrir vetas en una mina de información dispar.

Iniciaremos nuestro análisis con uno de los textos más relevantes: el re-
lato náhuatl que evoca una primera diáspora tribal de los grupos migrantes 
recién llegados a playas del noreste de lo que hoy es México, en la región de 
Panotla. Esta separación determina el rumbo del pueblo huasteco, y define 
asimismo sus primeros rasgos culturales identitarios.5

la separación de los pueblos en tamoanchan  
y la vocación cultural huasteca

La separación de los grupos humanos nómadas o seminómadas en su avance 
hacia el lugar de su asentamiento definitivo es sin duda un hecho histórico. 
Sin embargo, los mitos que refieren el desprendimiento de uno u otro grupo 
de un tronco común atribuyen generalmente a estas divisiones un valor cos-
mogónico estructurante, que no corresponde del todo a lo que fue sino a lo que 
debe haber sido en función de parámetros culturales vigentes en el momento 
de la producción (o transformación) del mito. 

En lo que concierne a los huastecos, los textos mexicas que los evocan 
fueron producidos (o transformados) en un momento del periodo postclásico 
en que los pueblos nahuas, contemporáneos de los huastecos, tenían contac-
tos frecuentes con estos últimos y en que distintos aspectos de la cultura 
huasteca habían sido integrados a la cultura mexica.

La referencia a la diáspora tribal, en Tamoanchan, de los pueblos que 
habían llegado a Panotla cobra en este contexto un valor mitológico. El texto 
aducido a continuación alude esencialmente al origen de los mexicas pero la 
primera parte refiere la subdivisión en Tamoanchan de un grupo que confor-
maba “un pequeño mundo” (cemanaoatontli) en tres parcialidades. Una de 
estas parcialidades es la de los huastecos, los cuales se separan del grupo por 

5	Mexica anoço mexiti, en Códice florentino, libro x, capítulo 29.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   68 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 69

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

razones que les confieren una vocación cultural, desde el punto de vista mexi-
ca, en el contexto mesoamericano.

In jqujn in canj, in aocac vel compoa,  
in aocac uel conjlnamjquj, in aqujque 
njcan qujnchaiaoaco in coltin in çitin,  
in aqujque in mitoa in âcique, in 
êcoque, in ochpanaco, in tlatzonjlpico, 
in tlatepachoco, in njcan tlalpan in  
çan jc mocenteneoa: in iuhqujma 
centetl cemanaoatontli mochiuhticatca. 

En un tiempo, en un lugar que nadie ya 
conoce, que nadie recuerda ya, los que 
vinieron para dispersarse, los abuelos, 
las abuelas, los que se dice que llegaron, 
que arribaron, vinieron barriendo el 
camino, venían con su cabello atado, 
vinieron a gobernar esta tierra, tenían 
un mismo nombre, formaban una 
especie de mismo pequeño mundo.

Atlan: acaltica, in oallaque, mjec 
tlamanti:

Venían del agua (el mar); llegaron en 
barcas y en muchos grupos.

Auh vncan atenqujçaco in mjctlampa 
atenco: auh in vncan cacanaco imacal, 
Motocaioti Panutla, qujtoznequj, 
panoaia: axcan mjtoa Pantla.6

Y allá vinieron a desembarcar en las 
playas, en las playas del norte. Y el 
lugar donde llegaron con sus barcas, se 
llama Panutla quiere decir “lugar de la 
travesía”, hoy se dice Pantla.

6

Guiados por sus sacerdotes y sabios llamados amoxhuaque (los poseedo-
res de libros)7 el grupo llegó a un lugar llamado Tamoanchan,8 donde perma-
necieron mucho tiempo.

En este lugar ocurre una primera separación: los poseedores de libros, 
instruidos por su dios, tloque nahuaque, se vuelven a embarcar para seguir su 
camino llevándose la tinta negra y roja, los libros, las artes, y dejando las 
demás parcialidades del grupo en Tamoanchan:

Niman ic iaque, in teumamaque:  
in qujmilli, in tlaqujmjlolli qujtqui: 
quil qujnnotztiuh in jnteouh: auh injc 
iaque, ie Tonatiuh yixcopa itztiaque,

Luego salieron los portadores del dios, 
los que cargaban el envoltorio, el bulto. 
Se dice que les iba hablando su dios. Y 
cuando se fueron, se fueron hacia el sol.

6	Códice florentino, libro x, capítulo 29.
7	Es decir, sabios conocedores de las pinturas.
8	 El significado de Tamoanchan sería, según el informante: Temoa tochan (o tictemoa tochan) 

“buscamos nuestra casa”. Cf. Johansson, “Tamoanchan: una etimología del origen”, en 
De historiografía lingüística e historia de las lenguas, p. 287-307. 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   69 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

70

qujtqujque in tlilli, in tlapalli, in 
amoxtli, in tlacujlolli qujtqujque in 
tlamatiliztli: mochi qujtqujque in 
cujcaamatl, in tlapitzalli.9

Se llevaron la tinta negra y roja, los 
libros, las pinturas. Se llevaron el 
conocimiento. Se llevaron todo, los 
libros de cantos, las flautas.

9  10

No está del todo claro cuál es la identidad tribal de este primer grupo de 
“disidentes”, pero su atributo principal era el de “sabios” y, más generalmen-
te, portadores de la cultura.

Cuatro sabios, sin embargo, permanecieron en Tamoanchan. Se llamaban 
Oxomoco, Cipactónal, Tlaltetecui y Xochicahuaca. Se reunieron y dijeron:

Tonaz, tlatviz: quen nemjz, quen onoz 
in maceoalli: ca oia, ca oqujtquique, in 
tlilli, in tlapalli: auh quen onoz in 
maceoalli, quen manjz in tlalli, tepetl, 
quen onoaz, tlê tlaotlatqujz, tlê tlama-
maz, tleh tlavicaz, tlê tlaotlatoctiz, tlê 
machiotl, tlê octacatl iez, tlê neixcujtilli 
iez, tlê itech peoaloz, tlê ocutl, tlê 
tlaujlli mochioaz.10

Habrá luz, amanecerá. ¿Cómo vivirá, 
cómo se establecerá la gente? Se fue, se 
llevaron lo negro y lo rojo (tinta negra, 
tinta roja); Ahora ¿Cómo se establecerá 
la gente? ¿Cómo se extenderá la tierra, 
el monte? ¿Cómo se establecerá el 
agua? ¿Qué se tributará? ¿Qué se carga-
rá? ¿Qué fines se alcanzarán? ¿Qué es 
lo que seguiremos en el camino? ¿Cuál 
será el modelo? ¿Cuál será la vara para 
medir? ¿Cuál será el ejemplo? ¿A partir 
de qué se comenzará? ¿Qué ocote, qué 
luz se hará? 

La salida del primer grupo genera una disyuntiva relacionada con el rumbo 
socio-cultural de los que permanecen. Unos indicios podrían figurar en la 
etimología del nombre propio de los sabios y caracterizar este rumbo.

Si consideramos el nombre de los sabios que se quedaron en Tamoan-
chan, Tlaltetecui y Xochicahuaca son sin duda locuciones onomásticas na-
huas. Tlaltetecui es “la tierra que cruje”; Xochicahuaca, cualquiera que sea el 
significado de su nombre, está relacionado con la medicina.11

En los que concierne a Oxomoco y Cipactonal, los adivinos, creadores 
de las cuentas de los días, de los años y del libro de los sueños, la etimo-

  9	Códice florentino, libro x, capítulo 29.
10	Idem.
11	Cf. Rémi Simeón.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   70 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 71

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

logía de sus nombres es algo más compleja, y quizás no corresponda a la 
lengua náhuatl.

Oxomoco podría ser una derivación onomástica de las voces teenek 
uxum “mujer”, y ocox “primera”. En la lámina 21 del Códice Borbónico, el hecho 
de que Oxomoco no tenga un glifo antroponímico sugiere que el carácter 
“femenino-anciano” del personaje, claramente expresado en la imagen, es un 
rasgo sobresaliente con valor onomástico.

En cuanto a Cipactónal, si bien parece ser un nombre náhuatl: “tonal del 
lagarto”, el origen de la palabra, o por lo menos de la primera parte de la palabra 
podría ser huasteco. En efecto, zipac es en lengua teenek el maíz verde, tierno, 
“en berza”, según Tapia Zenteno, por lo que la palabra podría no ser náhuatl y 
remitir a la divinidad principal de los huastecos, hasta nuestros días. Cipactónal 
sería entonces “el tonal” del maíz verde, palabra híbrida teenek/náhuatl.

Sea lo que fuere, ellos crearon entonces la cuenta de los años, configura-
da en el llamado libro de años (xiuhamatl), la cuenta de los días (tonalpohualli), 
y el libro de los sueños (temicamatl), y establecieron las normas culturales que 
debían regir a los pueblos que habían permanecido en Tamoanchan. Estable-
cidos en este lugar, los grupos remanentes iban a Teotihuacan para realizar 
ofrendas y rendir tributo al sol y a la luna en sus respectivos templos.12

Pasaron los años, y un día otro grupo, referido como nenonotzaleque (bru-
jos), encabezados por su gobernante epónimo, Olmécatl Huixtotli, se separó 
de los demás. Así como el primer grupo se había llevado la sabiduría diurna 
(tlamatiliztli), ellos, los olmecas huixtotin, se llevaron la nahuallotl (quitquitque 
in nahuallotl) o sabiduría nocturna, sabiduría de nahuales. Fueron a “topar con 
la costa” (atentli ic unmotzotzonato), probablemente en lo que es ahora el sur de 
Veracruz y Tabasco.

El texto aquí referido, posible lectura de un documento pictográfico, sitúa 
el descubrimiento del maguey y la obtención del pulque, después de la salida 
de los olmecas.13

12	La traducción al inglés de Dibble y Anderson sugiere que los pueblos se trasladaron a 
de manera definitiva a Teotihuacan. “And they departed from there, from Tamoan-
chan”. Sin embargo el tiempo imperfecto del verbo náhuatl sugiere que iban y venían 
de Tamoanchan a Teotihuacan para realizar ofrendas antes de dirigirse y permanecer 
un tiempo en Teotihuacan. Cf. Códice florentino, p. 191. 

13	La consecución en los esquemas narrativos no implica que dicho descubrimiento haya 
tenido lugar en este momento preciso. Podría deberse al orden de lectura eventual de 
grupos glíficos en un documento pictórico.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   71 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

72

En la región de Tamoanchan, una mujer llamada Mayahuel, con la ayuda 
de Patécatl, descubrió el proceso de elaboración del pulque a partir del agave. 
Es en el monte Chichinauhyan, luego llamado Pozonaltépetl, que se elaboró 
solemnemente dicho brebaje.

Una vez que lo hubieron preparado, los gobernantes y notables fueron al 
monte Chichinauhyan para comer, y consumir el pulque recién elaborado. Sir-
vieron a cada uno las cuatro raciones correspondientes a la “libación” (teunappa). 
Uno de ellos, Cuextécatl, transgredió esta limitación y bebió cinco raciones:
14

auh mjtoa, Cuextecatl in jntlatocauh 
centlamantin tlaca, in no çe intlatol, 
amo çan navi in qujc, in oconjc navi,  
oc qujmjtlanj oc ce, ic macuilli in qujc, 
ic vel ivintic, vel xocomjc, aocmo qujma 
in quenjn nen: auh vncan teixpan 
qujtlaz in jmaxtli:

Y se dice que Cuextécatl el gobernante 
de un grupo de gente que hablaban el 
mismo idioma, no sólo bebió cuatro 
(raciones de pulque); cuando hubo 
bebido las cuatro, pidió otra. Bebió 
cinco con lo cual se emborrachó, estaba 
ebrio, ya no sabía lo que hacía. Y allí, 
frente a la gente arrojó su taparrabo.

auh in oqujqujz (qujlhuja) teuiotl: 
njman ica necentlaliloc, ca otlapinauhti 
in qujtlaz imaxtli, in vel ivintic: auh çan 
pinaviztica, in tetlalcavi in Cuextecatl: 
qujnvicac in imaceoalhoan in jxqujchtin 
motencaquja, motqujtiaque, ololiuhtia-
que: ie vmpa itztiaque, in vmpa 
oallaque in panutla in axcan (mitoa) 
pantla: auh çan ic vnmotzotzonato
in atl, in jlhujcaatl, vncan motecaque: 
iehoan in mjtoa toveiome, q, n, 
tooampooan: auh in itech qujça tocaitl, 
in jntlatocauh in jtoca, Cuextecatl: 
motocaiotia cuexteca.14

Y puesto que había faltado al respeto  
a lo divino (dicen), luego por esto se 
reunieron. Había sido vergonzoso el 
hecho de quitarse el taparrabo cuando 
estaba ebrio. Y con mucha vergüenza 
Cuextécatl abandonó la tierra. Se llevó a 
sus súbditos. Todos los que se entendían 
(que hablaban el mismo idioma) 
partieron, se fueron en grupo. Se fueron
(al lugar) donde habían venido, a 
Panotla que hoy llaman Pantla. Se 
dirigieron hacia el agua, hacia el mar. 
Allí se establecieron. Ellos se llaman 
toveiome es decir “nuestros semejantes”. 
Y de allí viene el nombre, del nombre 
de su gobernante: Cuextécatl. Se llaman 
cuextecas.

14	Códice florentino, libro x, capítulo 29.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   72 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 73

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

Cuextécatl y el pueblo “de una sola lengua”, probablemente la lengua que 
hoy conocemos como “huasteco” o “teenek”, se fueron a Panotla o Pantla, a 
orillas del mar. 

El hecho de haber tomado una quinta ración de pulque constituyó una 
transgresión en relación con normas establecidas, y dicha transgresión iba a 
conferir al pueblo cuexteca una característica cultural específica, ya que la 
ebriedad iba a ser parte de su identidad, junto con la desnudez, pues Cuexté-
catl, el jefe epónimo del grupo, a consecuencia de su embriaguez, se quitó el 
taparrabo y estableció, mitológicamente hablando, esta costumbre de los 
huastecos de la costa.

Cualquiera que haya sido la razón por la cual los huastecos andaban 
desnudos y eran muy dados a embriagarse, es la imagen que los mexicas, y 
probablemente todos los pueblos nahuas del centro de México, tenían de 
ellos.

Ahahuillotl. La vocación lúdica de los huastecos

Ahora bien, según lo afirman los informantes de Sahagún, al irse los huastecos 
se llevaron con ellos el juego, la música (instrumentos de viento), los placeres 
y demás entretenimientos: ahahuillotl.

Injque y, qujl qujtquique, in ahavillotl, 
in tlatlapitzalli: ipampa miec tlamantli, 
injc omaujltitia, mjec tlamantli injc 
oteixcuepaia, ic teixcuepaia in qujtlatia 
xacalli, in qujchioa atl: in motetequj, 
mjec tlamantli in qujchioaia.15

Éstos, se dice, se llevaron el juego  
(el placer), la música de viento, porque se 
divertían de muchas maneras. Engaña-
ban a la gente de muchas maneras. Los 
engañaban haciéndoles creer que 
quemaban un jacal y hacían aparecer 
agua; que se cortaba en pedazos. 
Hacían muchas cosas.

15

Así como los primeros en partir se habían llevado la sabiduría “diurna” 
(tlamatiliztli), y los segundos la sabiduría nocturna (nahuallotl), los huastecos 
se llevan la “sabiduría” lúdica (ahahuillotl), la cual los caracterizó a los ojos de 
los mexicas.

15	Idem.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   73 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

74

Macuilxóchitl: un numen de origen huasteco
Con el pulque, el juego y el placer se perfila un dios huasteco que los mexicas 
integraron después a su panteón bajo el nombre de Macuilxóchitl (cinco-flor) 
(fig. 1) también llamado Xochipilli, el “príncipe (o niño) flor” (fig. 2).

El cinco, exponente numérico-onomástico del dios, podría aludir a la 
transgresión mencionada y determinar con la flor, el juego y el placer, atributos 
identitarios del huasteco. Es interesante observar que Macuilxóchitl (fig. 1) 
ostenta un escudo con un diseño ome tochtli (dos conejos),16 lo que lo vincula 
de alguna manera con la elaboración del pulque. En términos formales, la 
encrucijada que determina los ejes del juego patolli expresa la opción disyun-
tiva de Cuextécatl.

Recordemos que el mejor pulque, para los nahuas, era el pulque “cinco” 
(macuilli), “pulque florido”, también referido como huitztli (espina) en náhuatl. 
Ahora bien, es interesante observar que huitz significa “flor” en teenek.17 Si la 
relación translingüística náhuatl/teenek (huiztli-espina/huitz-flor) es pertinen-
te, el componente “cinco flor”, además de referir el juego, aludiría también al 
pulque perfecto, es decir, al pulque sagrado. 

La vocación lúdica del huasteco y su aspecto emblemático están asi-
mismo confirmados en la iconografía náhuatl mediante símbolos del juego 
como lo son la pelota de hule y un diseño gráfico ollin que remite al tlachtli 
(fig. 3). En la representación de ollin, los cuatro rumbos cardinales y el cen-
tro, en el que figuran las aspas dinámicas del movimiento, están claramente 
expresados.

En el contexto de separación y atributos culturales en los que nos situa-
mos, es interesante observar una representación de Xochipilli-Macuilxóchitl 
en el Códice Féjérvary.-Mayer (fig. 4). El dios huasteco se integra a una encru-
cijada con su tronco y sus brazos, los cuales definen asimismo caminos que 
se encuentran o divergen y en cuya intersección perpendicular está la cabeza 
del dios. La capa que cuelga su nuca en las tres representaciones (figs. 1, 2, 
y 4) muestra que se trata de Macuilxóchitl (Xochipilli).

En el contexto pictórico-narrativo del Códice Féjerváry-Mayer, es probable 
que la disyunción visualmente expresada, y resuelta mediante la ortientación 

16	Cf. Códice magliabechiano, lámina 5r.
17	Cf. Tapia Zenteno. El sufijo −tli podría haber sido añadido al vocablo huasteco.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   74 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 75

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

de la cabeza, esté relacionada con el camino que debe tomar el maíz, Cinteutl 
(Zipac para los huastecos). 

En el canto de Xochipilli (Xochipilli icuic) encontramos las siguientes in-
terrogantes:

Ao çan nihualla… Ao ya he llegado…
Otli nepanivian En el lugar donde se cruzan los caminos
Çan niçinteutl  a Sólo soy Cinteutl  a
¿Campa ye nonyaz? ¿A dónde iré?
¿Campa otli nicyatoca? ¿A donde (va) el camino que sigo?
Çan oay.18 sólo oay.

18

No podemos abundar aquí sobre el carácter simbólico-alegórico del tex-
to considerado. Recordemos, sin embargo, que, en una óptica estructuralista, 
un relato “de superficie” consecutivo y consecuente, en términos de acción 
narrativa, se arraiga en un “subsuelo” semiológico que podría referir, aunque 
de manera mitológicamente difusa, la gesta del maíz.

La vocación selénica de los huastecos

La separación de los grupos en Tamoanchan y el rumbo específico que toman 
entonces los huastecos, aun cuando pueden haber referido un hecho histórico, 
constituyen, en el texto aducido, nexos simbólicos con valor cosmogónico. Como 
lo veremos adelante, el huasteco (o su imagen) estaba funcionalmente impli-
cado en actividades relacionadas con la luna, en contextos rituales mexicas.

La “Peregrinación de los aztecas”, en sus versiones verbales y pictóricas, 
sitúa en la etapa Cuexteca ichocayan/Cóatl ycámac la primera manifestación 
mitológica y mitográfica de lo que será la dualidad luna/sol. Remitimos a otro 
trabajo nuestro el estudio detallado de esta gesta cosmogónica;19 nos limita-
remos aquí en afirmar que el huasteco “que llora” y el monte sobre el cual está 
sentado, constituyen el polo selénico de esta dualidad vital.

18	Códice Matritense del Palacio Real, fol. 277r.
19	Cf. Johansson, La palabra, la imagen y el manuscrito. Lecturas indígenas de un texto pictórico 

en el siglo xvi; “Estudio comparativo de la gestación y del nacimiento de Huitzilopoch
tli en un relato verbal, una variante pictográfica y un ‘texto’ arquitectónico”, en Estudios 
de Cultura Náhuatl, v. 30.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   75 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

76

En un contexto más amplio, observamos que en la mayoría de los mitos 
cosmogónicos mesoamericanos, la gesta correspondiente a la creación del 
mundo culmina con la ruptura de una gemelaridad estática que imposibilita-
ba el movimiento vital. En el caso del mito náhuatl de la creación del sol y 
de la luna, dos soles surgieron como consecuencia del salto autosacrificial de 
Nanahuatzin y Tecuciztécatl en el fuego, el axis mundi, eje de lo que sería el 
movimiento vital ollin.

Ahora bien, la condición sine qua non para que los astros todavía inmóvi-
les se movieran, era que se rompiera el equilibrio que constituía la presencia 
de dos soles idénticos. En una variante del mito,20 fue Papáztac, uno de los 
dioses del pulque, el que realizó esta distinción vital al lanzar a un conejo en 
uno de ellos, el cual se volvió la luna. A partir de este momento y mediante 
la muerte autosacrificial de los dioses y el soplo de Quetzalcóatl (entre otros 
elementos narrativos con valor mitológico) se instauró el movimiento y los 
astros tomaron, cada uno, su rumbo. 

La gesta de Cuextécatl podría reproducir el esquema cosmogónico antes 
mencionado y determinar el rumbo selénico, que van a tomar los huastecos 
con todo lo que el hecho implica, en términos culturales. En Tamoanchan, a 
raíz de la ebriedad de su gobernante, los huastecos toman su camino lunar, 
por lo menos desde la perspectiva náhuatl. Por otra parte, la separación del 
grupo huasteco, guiado por su gobernante epónimo, podría ser una metáfora 
de opciones y disyuntivas relacionadas con la gesta del maíz.21

La fuente aquí aducida refiere una ramificación de los pueblos que entra-
ron por Panotla, a partir de lo que parece haber sido un tronco común, cema-
naoatontli (pequeño mundo). El árbol roto que caracteriza iconográficamente a 
Tamoanchan podría ser una metáfora visual de estas rupturas.22 Por otra parte, 
las primeras separaciones parecen conllevar elementos identitarios específicos:

1.	 El primer grupo que sale de Tamoanchan baja costeando, se dirige 
hacia el Este y se lleva el conocimiento tlamatiliztli. No se especifica en 

20	Códice florentino, libro vii, capítulo i. 
21	Los que permanecieron en Tamoanchan salieron después hacia Xomiltépec encabeza-

dos por los toltecas y luego a Teotihuacan antes de proseguir, y posteriormente subdi-
vidirse en tribus que se asentaron definitivamente en distintos lugares.

22	Cf. Johansson, La palabra, la imagen y el manuscrito. Lecturas indígenas de un texto pictórico 
en el siglo xvi, p. 351-358.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   76 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 77

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

el texto de qué pueblo se trata, pero el hecho de que llegaron a Gua-
temala podría indicar que se trata de grupos mayenses.

2.	 El segundo se lleva la sabiduría nocturna o nahuallotl. Son olmecas 
huixtotin y se dirigen hacia la costa (probablemente lo que hoy es 
Tabasco).

3.	 El tercero, el grupo de los huastecos, “regresa” a Panotla. Sus inte-
grantes se distinguen por su ebriedad y su desnudez mitológicamen-
te definidas mediante la gesta de Cuextécatl. Por otra parte, el 
placer, el pulque, el juego, así como la música, parecen ser los atri-
butos existenciales de los huastecos, según los textos nahuas que 
lo señalan.

Definiremos ahora, en función de lo anterior y de otras fuentes, la imagen que 
los nahuas, y más específicamente los mexicas, tenían de los huastecos (o 
mejor dicho del huasteco) no sin antes considerar el nombre, es decir, de al-
guna manera, la imagen verbal mediante la cual los referían.

nombres y apodos gentilicios de los huastecos

Una de las dificultades para discernir la identidad cultural de los huastecos es 
el hecho de que el núcleo teenek de filiación maya mantuvo un contacto es-
trecho, en el curso de la historia, con etnias nahuas, propiciando un cierto 
eclecticismo cultural. Dos lenguas entraron en contacto y coexistieron (hasta 
nuestros días), generando a veces un mestizaje lingüístico y, más general-
mente, cultural. El teenek y el náhuatl fueron los vehículos culturales de la 
Huasteca, y una primera imagen del huasteco se esboza en la configuración 
lingüística de su gentilicio. 

Los apelativos constituyen verdaderas máscaras onomásticas gentilicias 
en las que se borran los rasgos individuales para revelar una imagen comuni-
taria de los pueblos.

Ahora bien, conviene distinguir aquí los nombres que ellos mismos se 
dieron, de los que les fueron atribuidos por otros pueblos, más específicamen-
te los pueblos de habla náhuatl. El hecho de que los huastecos originarios se 
vieron rodeados y luego culturalmente permeados por pueblos nahuas com-
plica la configuración del gentilicio.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   77 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

78

Oc’ox inic: el gentilicio teenek para “huasteco”
La palabra “tenec” refiere “el indio” en el Paradigma apologético de Tapia Zen-
teno, y corresponde a macehual en náhuatl. No constituye, por tanto, un gen-
tilicio. El gentilicio teenek no es referido en las fuentes nahuas. Teenek Bichou 
es el territorio huasteco en esta lengua, y oc’ox inic (primer hombre) alude a la 
gente de esta estirpe étnica. Con esta expresión los huastecos-teenek se dife-
renciaban de los demás a los cuales se refieren con el término ulel inic, literal-
mente “otros hombres”.

La locución nominal oc’ox inic significa también “primogénito” o “el que 
se adelantó a otro en la mayoría de la edad”.23 Este apelativo, con el cual los 
huastecos se autonombraban, podría ser revelador de una reivindicación je-
rárquica-cronológica en la historia de la migración de los pueblos que llegaron 
a Panotla, o corresponder simplemente a una manera de autonombrarse se-
mejante a “hombres verdaderos” para los tojolabales, por ejemplo.

Cuexhté: una palabra teenek
Recordemos que, en términos iconográficos, los huastecos eran referidos (en-
tre otras cosas) por el gorro cónico o cónico truncado que los distinguía. Según 
Joaquín Meade, este gorro es llamado cuexhté 24 en lengua teenek. Por otra 
parte, el Vocabulario huasteco de Larsen registra la voz cuech para referir un 
“rodete” para asentar algo encima de la cabeza 25 y cuexza’ significa “redondo”.

Sugiero que podría haber caracterizado a los pueblos que lo usaban y 
haber adquirido un carácter distintivo-gentilicio: “cuexhté-ca” o cuex-teca (el 
sufijo sería náhuatl) designando a los que usaban dicho tocado. Existe aquí la 
posibilidad de que fueran los propios huastecos los que así se autonombraran, 
pero podría también haber sido un apellido nahuatlizado a partir del término 
original teenek, considerado como distintivo y por lo tanto identitario.

En un rubro dedicado a los huastecos, el libro x del Códice florentino se-
ñala lo siguiente:

26

Cuexteca: ioan intoca toveiome, ioan 
intoca panteca, anoço panoteca.26  

Cuexteca: y su nombre tohuenyome, y 
su nombre panteca o panoteca.

23	Cf. Tapia Zenteno.
24	Cf. Meade, p. 23.
25	Larsen Ramón, Vocabulario huasteco, 1955.
26	Códice florentino, libro x, capítulo 29. 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   78 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 79

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

Los tres nombres aquí referidos tienen matices gentilicios que revelan 
distintos aspectos de la cultura huasteca.

Cuextecatl: el habitante de Cuextlan
Según el testimonio de algunos informantes de Sahagún, el gentilicio proven-
dría sencillamente de la tierra que habitaban: Cuextlan.
27

In jntoca in, itech qujça in tlalli: in 
jtocaiocan cuextla, in jpan onoque y, 
tlalli: mjtoa, motocaiotia cuexteca: in ça 
ce itoca cuextecatl.27

Este su nombre, les viene de la tierra, 
del lugar llamado Cuextlan, de la tierra 
donde se establecieron. Se dicen, se 
llaman cuexteca: si es sólo uno, su 
nombre es cuextecatl. 

Huaxteca
En el caso (remoto) de que Huaxteca no fuera una variante hispanizada de 
cuexteca sino que fuera otro término náhuatl para designar esta región, podría 
provenir de huaxin, un árbol cuyo fruto, parecido al del algarrobo, es 
comestible,28 o huax “un tipo de calabaza, símbolo de la fertilidad”.29 Una 
descripción de los huastecos indica que sus dientes aguzados “eran como 
semillas de calabaza”.30 Este aspecto de sus dientes podría haber generado un 
apodo que se volvería después gentilicio, desde el punto de vista náhuatl.

Cuextécatl: nombre propio del gobernante
En el mismo documento encontramos otra información concerniente al nom-
bre o apodo de los huastecos. Según esta versión, los que se desprendieron 
del grupo en Tamoanchan y siguieron a su gobernante Cuextécatl tomaron el 
nombre de este último:

31

iehoan in mjtoa toveiome, q, n, 
tooampooan: auh in itech qujça 
tocaitl, in jntlatocauh in jtoca, 
Cuextecatl: motocaiotia  
cuexteca.31   

A ellos se les dice toueiome, es decir, 
nuestros semejantes: y de ahí sale el 
nombre, del nombre de su gobernante 
Cuextécatl: se llamaban cuexteca.

27	Idem.
28	Cf. Diccionario de Rémi Siméon.
29	Leucaena esculenta, Cf. Ariel de Vidas, p. 49.
30	Códice florentino, libro x, capítulo 29.
31	Ibid.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   79 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

80

Si resulta claro, según esta fuente, que el vocablo gentilicio cuexteca(tl), 
así como la tierra que habitaron, viene del nombre propio de su gobernante, 
es probable, como lo sugiere el texto, aunque de manera ambigua, que el 
término tohuenyome (plural) esté también relacionado con lo que podría haber 
sido un apodo de Cuextécatl: tohuenyo.

El análisis de ambos gentilicios podría revelar su índole identitaria.

Propuestas etimológicas del gentilicio Cuextécatl
Cualquiera que sea el origen: el personaje o la región, el radical del término 
náhuatl: cuexte-, cuex- o cuech podría ser significativo.

Cuechtli
Entre los rasgos distintivos que ayudan a construir la imagen identitaria del 
cuexteca, se encuentran los caracolillos cuechtli (término náhuatl, aquiz o quitz-
quim en teenek) que los guerreros y los danzantes huastecos se colocaban en 
el cuello, en la cintura, en las muñecas y los tobillos. 

La relación emblemática identitaria del huasteco con las “sonajas” hechas 
del caracolillo (cuechtli) podría haber sido la que generó su nombre gentilicio. 
Hablando de los guerreros huastecos, Tezozómoc señala lo siguiente: “Traían en 
la cinta como sonajas que llaman cuechtli, que resuena como cascabel bronco”.32

En una lámina del Códice de Xicotepec (fig. 5), el tlahcuilo destacó, como 
elemento identitario del cautivo huasteco, los caracolillos (cuechtli), la pintura 
corporal y el septum de la nariz perforado. 

Más allá del simbolismo inherente al caracol en sí, el ruido que producían 
los guerreros podría haber tenido un valor emblemático. En la guerra de los 
mexicas contra los huastecos, en tiempos de Moctezuma I, el ruido parece 
haber sido un “arma” con carácter intimidatorio:

Los huastecos arremetieron a ellos con un ruido de cascabeles de palo 
que traían por la orla de las corazas y otros, con cascabeles de metal 
grandes, que traían a las espaldas y a los pies, con los cuales hacían un 
ruido extraño.33

32	Tezozómoc, Crónica mexicana, p. 314.
33	Durán ii, p. 167.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   80 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 81

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

Sea lo que fuere, el caracol cuechtli podría haber sido percibido como 
característico y por ende emblemático por los nahuas, haber generado el gen-
tilicio náhuatl cuextecatl y consecuentemente el nombre de la región corres-
pondiente: Cuextlan.

El formema “espiral”
De manera más específica, la espiral que conforma la parte central de cualquier 
caracol o caracolillo, se reproduce como formema34 en distintos contextos pic-
tográficos. Constituye una reducción gráfico-metonímica del caracol por lo 
que mantendría su valor simbólico e identitario.

Aun cuando la espiral es un motivo gráfico que remite a la fertilidad en 
toda Mesoamérica, y en muchos ámbitos culturales del mundo; su valor 
en la Huasteca podría haber sido particular hasta llegar a definir una colecti-
vidad humana de manera específica.

Los cuatro caracolillos que vinculan los númenes Tlazoltéotl y Macuil
xóchitl, en el Códice Borgia (fig. 6) refieren la unión sexual que los relaciona pero 
también su origen huasteco. En el Códice Féjérvary Mayer (fig. 7), los dos perso-
najes huastecos con gorro cónico truncado ostentan también el caracolillo. Si 
dicho caracolillo tiene un valor iconográfico-gentilicio, entonces el gentilicio 
verbal náhuatl cuexteca significa “gente del caracolillo”. El canto erótico cuecuech-
cuicatl, cantado por los cuextecas en distintos contextos festivos en los que se 
propiciaba la fecundidad de la tierra y el crecimiento del maíz, estaría asimismo 
relacionado con este término. En contextos agrícolas de propiciación de la fer-
tilidad se agitaban sonajas que simulaban el ruido de la serpiente de cascabel. 
El término que refería este hecho: cuecuechihuia significa “estremecerse”; expre-
saba el “estremecimiento de la tierra” en el sentido erótico antes mencionado.

Tohuenyo
Los huastecos eran también conocidos bajo el término con valor onomástico 
tohuenyo: 

35

in jhoan intoca toveiome: in ça ce mjtoa 
toveio: injn tocaitl toveio, qujtoznequj 
tooampo.35

Y también se llaman toueiome: si es sólo 
uno se dice toueyo. Este nombre toueio 
quiere decir “nuestro semejante”.

34	Formema: elemento gráfico mínimo cuya forma entraña un elemento sémico o semántico.
35	Códice florentino, libro x, capítulo 29.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   81 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

82

Más que un nombre propio, este apelativo atribuido a los huastecos pa-
rece haber sido un apodo, el cual adquirió con el tiempo un valor gentilicio. 
Según la cita antes aducida, su significado es “nuestro semejante” o “nuestro 
vecino”, tohuampo (pl. tohuampohuan) en lengua náhuatl. Conviene señalar aquí 
que, de ser así, la forma original de la locución nominal debe haber sido to-
huanyo, literalmente “de los nuestros”, suponiendo una evolución fonética 
de la “a” en “e”. En este contexto, es probable que fueran gente de habla 
náhuatl los que hubieran nombrado así a sus “vecinos” de habla teenek. 

El plural de la expresión: tohuenyome, señalado por los informantes, mues-
tra que el apodo fue acuñado en singular antes de ser pluralizado para desig-
nar a todos los huastecos. En efecto, la forma plural de tohuenyo como 
“nuestros semejantes” debería haber sido tohuenyohuan siguiendo la regla de 
pluralización de los posesivos en náhuatl. El plural tohuenyome sugiere que la 
forma singular tohuenyo adquirió un valor nominal propio antes de ser plura-
lizada, razón por la cual no siguió la regla de la pluralización de los posesivos.

Ahora bien, si no significa “nuestro semejante” o “nuestro vecino” ¿cuál 
pudo haber sido el valor onomástico-gentilicio del apodo tohuenyo? Podría 
constituir la forma posesiva de huentli (ofrenda), to-huen-yo, haber aludido, 
mediante un albur, al miembro viril del huasteco vendedor de chile referido 
en un mito, haber sido aplicado de manera genérica a todos los huastecos, y 
haber adquirido un valor gentilicio, quizás burlón y/o despectivo.

En este mismo rubro de albures, tohuenyo podría provenir también de 
la expresión tohueyo, literalmente “nuestra grandeza”, la cual aludiría me-
diante una dilogía, al tamaño del miembro. Si consideramos que la nasali-
zación de las vocales son frecuentes en náhuatl (tohueyo=tohuenyo) esta 
opción resulta plausible.

En este contexto, el singular habría designado de manera “partitiva” el 
miembro viril de los huastecos o bien el de dos personajes prominentes de 
la cultura huasteca-teenek (vista por otros grupos nahuas): el gobernante 
Cuextécatl quien se quitó el taparrabo dejando ver su miembro y/o el lla-
mado Tohuenyo, vendedor de chiles en el mercado de Tula quien andaba 
desnudo y del que se enamoró la hija de Huémac.36 En este último caso, 
según lo establece el relato mítico-histórico, el vendedor de chiles huasteco 

36	Ibidem, libro iii, capítulos 5 y 6.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   82 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 83

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

se volvió el yerno del tolteca Huémac por lo que esta gesta podría referir 
un hecho histórico: la alianza de Huémac con un jefe huasteco y el matri-
monio de su hija con dicho jefe, lo cual a su vez suscitó los sarcasmos de 
los toltecas. 

Panteca o Panoteca
Otro gentilicio referido por los informantes de Sahagún y que se emplea 
frecuentemente para evocar a los huastecos es el de Panteca(tl) o Panoteca(tl).

Cuexteca: ioan intoca toveiome, ioan 
intoca panteca, anoço panoteca. […] 
ioan intoca panteca, anoço panoteca: 
itech qujça injn tocaitl pantla, anoço 
panûtla: ca no itoca pantla, in vmpa 
onoque, in pantla, anoço panutla: 
qujtoznequj, panuoaia, ca ie ilhuica-
atenco y.37 

Cuexteca: y su nombre toveiome, y 
su nombre panteca o panoteca […]  
y su nombre panteca o panoteca  
sale del nombre Pantla o Panutla, 
porque también se llama Pantla  
[el lugar] donde estaban. Pantla  
o Panutla quiere decir “el lugar  
de la travesía”, ahora se encuentra  
en la orilla del mar”.

37

Es probable que el término designara específicamente a los huastecos de 
la región de Panotla (Pánuco) antes de aplicarse quizás, por extensión, a todos 
los huastecos.

la imagen emblemática del huasteco

El relato mítico-histórico así como la mayoría de los nombres antes mencio-
nados provienen de fuentes mexicas y no propiamente huastecas. La imagen 
verbal producida revela por tanto la visión que los mexicas tenían de los 
huastecos o, mejor dicho, del huasteco por razones ya mencionadas.

A esta asimilación mítico-religiosa, con carácter etnocentrista, del huas-
teco debemos de añadir la visión que tuvieron los conquistadores y luego los 
frailes, cuando entraron en contacto con ellos. En este caso se señalaron esen-
cialmente los supuestos “excesos” y “defectos” que caracterizaban a los huas-
tecos, en relación con las demás etnias de Mesoamérica.

37	Ibidem, libro x, capítulo 29.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   83 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

84

La apariencia física de los huastecos, su comportamiento, su manera de 
hablar, sus usos y costumbres generaron una imagen “singular” del huasteco,38 
una imagen-signo, emblemática, mediante la cual los pueblos nahuas lo refe-
rían y lo concebían. El término “huasteco”, derivado del vocablo náhuatl cuex-
teca, cualquiera que haya sido su significado, no corresponde a una unidad 
socio-política sino que designa a distintas naciones indígenas de una región 
extensa que tenían rasgos culturales comunes. 

Consideraremos a continuación algunas costumbres huastecas que con-
tribuyeron a definir su imagen.

Yacacoyonqui. La perforación del septo 
Una de las características más emblemáticas del huasteco fue la costumbre de 
perforarse el septo de la nariz. Hablando de las representaciones que los teo-
cuitlapitzque (los fundidores de oro) hacían, un informante de Sahagún afirma:

In çaço tlein mochioaz, in aço cueste-
catl, aço toueio, iacahuicole, iaca 
coionqui, istlan mihoa, motlaquicuilo 
itzcohoatica.39

Se hace de distintas maneras, ya sea un 
huasteco ya sea un tohuenyo, con la 
nariz como asa de jarrón, con la nariz 
agujerada, con una raya en la cara,  
con el cuerpo pintado, con serpiente  
de obsidiana.

39

La repetición aço cuextecatl, aço tovenio podría traducirse aquí “quizá un 
cuextecatl, quizá un tohuenyo”, o “quizá un cuextecatl o tohuenyo”. La segunda 
traducción manifestaría una simple redundancia en relación a un mismo re-
ferente. La primera, en cambio, por su carácter disyuntivo podría expresar el 
hecho de que la imagen en oro de un cuextecatl no era la misma que la de un 
tohuenyo.

Sea lo que fuere, los dos (o uno de los dos) tenían como signo distintivo 
el septo de la nariz (yacatl) perforado “como asa de jarrón” (huicolli).40

38	Esta imagen arquetípica debe haber sido una síntesis de rasgos propios de distintas 
naciones huastecas pero es probable que los huastecos de las tierras calientes (Panotla) 
fueran el modelo.

39	Códice florentino, libro ix, capítulo 16.
40	El jarrón conocido como huicolli tenía asas perforadas. El término yacahuicolli podría 

designar, sin embargo, el yacameztli “luna de nariz” nariguera que los huastecos y los 
númenes lunares ostentaban.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   84 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 85

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

En el rubro correspondiente a la perforación del septo, el texto de Saha-
gún nos indica que lo perforaban con una hoja de palma:

moiacavicoltiaia, çoiatica in qujcoiaoa 
in jniacavicol: auh in ocoiaoac, vncan 
caqujaia teocujtlaçoatl anoço acatl, 
cueçali iiticopa.41 

Se agujeraban la nariz como asa de 
jarrón. Perforaban la nariz con una hoja 
de palma. Cuando la habían perforado, 
allí metían una palma de oro o una caña 
con una pluma de cuezalli.

41

La imagen del Códice florentino (fig. 8) no sólo ilustra la perforación del 
septo sino otros rasgos identitarios. La desnudez, el tronco labrado con una 
“serpiente de obsidiana”, la raya en el rostro, la nariz y el lóbulo de la oreja 
perforados, la pluma de cuezalli en la nariz, son atributos distintivos del huas-
teco. El cabello pintado y peinado de manera muy particular, la deformación 
craneana así como el hecho de que el personaje parece estar bailando, y qui-
zá ebrio, completan el cuadro.

Más que al cuextecatl, esta imagen parece referirse específicamente al apo-
do tohuenyo. El referente cultural cuextecatl se reduce generalmente a dos rasgos 
comunes a todos los pueblos huastecos: el septo perforado y la deformación 
craneana (fig. 9).

Cuacoztic. El cabello amarillo 42

Otras de las características culturales que distinguían a los huastecos de otras 
naciones indígenas es el hecho de que se teñían el cabello de amarillo. Un 
texto del Códice florentino, tocante a la expresividad de ciertos cantares, des-
cribe la modalidad cuextecayotl (a la huasteca) de los cantos mexicas.

43

Çan no iuhquj, intla cuextecaiotl meoaz 
cujcatl, motlaiehecalhuja, intzon, injc 
quacoztique, ioan xaiacatl ixtlamjoa 
iacaujcole, tlantziquatic, quapatlachtic, 
içan jtilma.43

Asimismo, si se elevaba un canto “al 
modo huasteco”, imitaban su manera 
de hablar, su (manera de arreglarse  
el) cabello, se teñían la cabeza de 
amarillo; y sus máscaras tenían la raya

41	Códice florentino, libro x, capítulo 29, párrafo “cuexteca”.
42	Literalmente “la cabeza amarilla”.
43	Códice florentino, libro viii, capítulo 14, párrafo 7.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   85 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

86

 (pintada); tenían sus narices perfora-
das como asas de jarrón; sus dientes 
eran afilados en punta; tenían la 
cabeza ancha; estaban (vestidos) con 
sólo una tilma.

La índole caricaturesca de la imitación que hacían los mexicas de los 
huastecos pone énfasis sobre sus rasgos distintivos. Entre éstos el cabello 
amarillo parece haber sido típico. Entre los numerosos personajes que figuran 
con el cabello rubio en los códices, no es siempre fácil distinguir los que 
remiten al sol o al maíz, sin ser huastecos, de los que lo son. La lámina xxvi 
del Códice Fejérváry-Mayer corresponde a un contexto huasteco de fertiliza-
ción de la tierra,44 por lo que el cabello y el tocado amarillos de los persona-
jes parece ser pertinente (fig. 10).

En el contexto ritual aquí aludido, es probable que el color remita ante 
todo al maíz, pero podría también aludir a los “papagayos amarillos” (toztli 
o toznene) cuyo parloteo imitaban los huastecos, según Tezozómoc.45

Además del color, el corte de cabello fue también un rasgo característico 
del huasteco desde el punto de vista mexica. En la iconografía náhuatl, el 
guerrero aparece generalmente con un peinado tipo “cepillo” (fig. 11), corte 
que ostentan también Quetzalcóatl y Tlazoltéotl en la iconografía náhuatl.

Tlantzicuatic. Los dientes aguzados

Numerosas son las referencias a los dientes afilados en punta como rasgo 
representativo de los huastecos. En el libro X del Códice florentino, los infor-
mantes de Sahagún los describen de la siguiente manera:

Izcatquj in jnnechichioal: quaoacalti-
que, quapatlachtique: in jntzon 
qujtlatlapalpoaia, qujpaia, cequj coztic, 
cequj chichiltic catca, qujtlatlamanti-
liaia: mjtoa, mochampuchtiaia, mo-
chonpilichtiaia, mopiochtia,

Vean su aspecto: eran de cabeza 
cuadrada (como huacal) de cabeza 
ancha y larga. Teñían su cabello de 
varios colores, lo pintaban, algunos 
rubios, algunos rojo-chile. Lo dividían 
en partes. Se dice que los hombres

44	Cf. León-Portilla en Le livre astrologique des Marchands, p. 158.
45	Alvarado Tezozómoc, p. 483.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   86 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 87

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

tlantziquatique, in oqujchti, iuhqujn 
aiooachtli intlan catca.46

tenían el cabello que caía sobre las 
orejas, que cubría las orejas, se dejaban 
un mechón (en la parte trasera de la 
cabeza) se afilaban los dientes (en 
punta). Sus dientes eran como semillas 
de calabaza”.

46

Los dientes aguzados que distinguen a los huastecos en la iconografía 
indígena podrían haber correspondido a una costumbre heredada de sus an-
cestros mayas. En efecto, Landa señala esta práctica entre las mujeres mayas 
de Yucatán: “Tenían por costumbre aserrarse los dientes dejándolos como 
dientes de sierra y esto tenían por galantería y hacían este oficio unas viejas 
limándolos con cierta piedra y agua”.47

Los huastecos además de afilarse los dientes en punta los ungían con 
colores rojos o negros: motlantziquatiliaia, motlamjaoa tlapaltica anoço tlamjaoal-
tica (aguzaban sus dientes y los pintaban de rojo o negro con [la hierba] 
tlamiyahualto).48 Los dientes afilados de los huastecos, más allá del simbolismo 
religioso que podían haber entrañado, infundían el terror entre sus enemigos 
(fig. 12).

Ixtlamihoa. La raya vertical en el rostro

Una raya vertical en el rostro parece haber sido también un rasgo cosmético 
facial de los huastecos. Cuando cantaban un canto al estilo huasteco (cuexte-
cayotl), los danzantes, además de imitar la voz de los huastecos, se pintaban 
una raya negra en el rostro (fig. 13) o sobre una máscara (xaiacatl ixtlamjoa).

Motlaquicuilo itzcoatica. El cuerpo labrado con una serpiente de obsidiana

Aunque otras etnias de Mesoamérica se pintaban el cuerpo o se lo labraban 
con escarificaciones, esta práctica llegó a caracterizar al huasteco en la cultura 
náhuatl prehispánica y más específicamente en su iconografía (figs. 5 y 8). Los 
motivos que se manifiestan en la pintura corporal huasteca son múltiples. El 

46	Códice florentino, libro x, capítulo 29.
47	Landa, p. 55.
48	Códice florentino, libro x, capítulo 29.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   87 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

88

texto antes aducido, la imagen que lo ilustra, así como la imagen del prisio-
nero huasteco que figura en el Códice de Xicotepec (fig. 5) parecen haber con-
siderado el diseño llamado Itzcoatl (serpiente de obsidiana) como emblemático 
de la pintura corporal huasteca. Este diseño remite a Cintéotl Itztlacoliuhqui, 
la divinidad huasteca del maíz adoptada por los mexicas. 

Cuapatlachtic. La deformación craneana

El término que utilizaban los informantes de Sahagún para describir la cabe-
za del huasteco: cuapatlachtic 49 literalmente “cabeza larga y ancha”, o cuahua-
caltic (cabeza de huacal), refiere probablemente la deformación craneana 
propia de los huastecos, la cual tiene su origen en una práctica ritual maya y 
remonta probablemente a un tiempo anterior a su migración hacia Pánuco. 
Con la perforación del septo, la deformación craneana es un rasgo identitario 
que distingue al huasteco en la iconografía náhuatl (fig. 9).

Maxauhtinemi (andan sin taparrabo). La desnudez 
emblemática del huasteco

Los informantes nahuas de Sahagún refieren lo siguiente en relación con al-
gunas costumbres huastecas:

In imitlacauhca cuexteca: in oquich
tin amo momaxtlatiaya, mazo 
nelihui in cenca onca cuachtli.50

El defecto de los huastecos (es) que los 
hombres no llevaban taparrabo aunque en 
verdad (entre ellos) hay muchas mantas.

50

Además de razones prácticas que podrían deberse al clima cálido de la 
Huasteca, el hecho de andar sin taparrabo está mitológicamente establecido 
en el mito antes considerado y es la consecuencia de la transgresión de Cuex-
técatl quien, después de haber tomado la quinta ración de pulque, se embria-
gó y se quitó el maxtlatl. Como lo vimos, estos hechos determinaron la 
separación de los seguidores de Cuextécatl del resto del grupo. Este rasgo 
cultural caracterizó al huasteco, desde el punto de vista mexica. En el Códice 
mendocino, el topónimo Miquiyetlan (lugar de muertos) (fig. 14) está referido 

49	Idem.
50	Idem.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   88 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 89

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

pictográficamente por un personaje muerto (micqui). Dicho personaje tiene un 
corte de cabello típicamente huasteco, el septo de la nariz perforado y está 
desnudo, lo que identifica el pueblo aludido con la Huasteca. 

Cuexté. El gorro cónico o semicónico

En la iconografía náhuatl, la presencia del gorro cónico o cónico truncado en 
la cabeza de un personaje señalaba una relación con la Huasteca. Como ya 
lo expresamos, es posible que remitiera al vocablo cuextecatl mediante el to-
cado llamado cuexté en lengua teenek, pero podría también haber constitui-
do una expresión indumentaria hiperbólica de la deformación craneana de 
los huastecos. Recordemos que el término náhuatl que define esta defor-
mación: cuatlapachtic (cabeza larga) (y ancha) indica que este rasgo cultural 
tenía una función identitaria que el llamado “gorro cónico” podría haber 
enfatizado (fig. 15). 

El gorro con forma de cono truncado y generalmente dividido en partes 
respectivamente roja y azul caracterizaba al huasteco, ya fuera hombre o 
mujer (fig. 7), sacerdote o guerrero (fig. 16).

El quechquemitl (zayem)

Aun cuando era utilizado por mujeres de muchos pueblos del centro de Méxi-
co en tiempos anteriores a la conquista, el quechquemitl no perdió su carácter 
originalmente huasteco y, en ciertos contextos expresivos, remite implícita-
mente a esta nación indígena (fig. 17). El término es náhuatl y se compone de 
quech(tli) (cuello) y quemitl (ropa) por lo que la palabra quexquem utilizada en 
la Huasteca, además del vocablo propiamente teenek zayem, debe haber sido 
difundido por los huastecos nahua-hablantes. Los hombres, en ciertos con-
textos rituales parecen haber usado el quechquemitl.

atributos culturales emblemáticos del huasteco

Si bien la imagen tiene un alto valor identitario, los usos y costumbres pro-
pios de un pueblo pueden ser también emblemáticos. Llegan a configurar 
una imagen eidética de dicho pueblo. En lo que concierne al huasteco, varios 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   89 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

90

son los aspectos culturales que lo caracterizaban a los ojos de otros pueblos 
y que llegaron a cobrar un valor identitario desde este punto de vista. Como 
para la imagen, la reducción caricaturesca de estas particularidades culturales, 
aunque simplificó sin duda algo complejo, permite esbozar un retrato veraz 
del huasteco.

La embriaguez

Entre los “defectos” más notorios que las fuentes atribuyen a los huastecos 
figura la embriaguez. El hecho de que el origen del maguey y la primera 
elaboración del pulque se sitúen en la Huasteca y que por otra parte la em-
briaguez del héroe epónimo de los huastecos definiera su destino en Ta-
moanchan, confirió a la ebriedad de los huastecos un carácter emblemático 
que rebasa probablemente su índole delictiva para adquirir una función cul-
tural dionisíaca mucho más extensa. 

Como en el caso de la desnudez, debemos de trascender los estrechos 
límites de una moral ajena al contexto referido para situarnos en un marco 
vital definido por criterios religiosos. En efecto, la ingestión de pulque y la 
subsecuente ebriedad de los huastecos tenían un carácter sacro asociado a 
la fecundidad, las cosechas, y más generalmente a la luna. La ebriedad física 
y la ebriedad espiritual consecuentes a un estado alterado de conciencia, pro-
piciaban un regressus ad uterum, a un mundo de potencialidades genésicas. Fue 
la embriaguez del gobernante Cuextécatl la que hizo que se desnudara. Como 
ya lo vimos, después de haber ingerido cuatro raciones de pulque, pidió una 
quinta: “la libación”, la cual, según el mito, provocó su embriaguez y el hecho 
de que se quitara el maxtlatl, el taparrabo:

Ic macuilli in quic, ic huel ihuintic,  
huel xocomic, aocmo quima in quenin 
nen. Auh oncan teixpan quitlaz in 
imaxtli.51 

Entonces bebió una quinta (ración),  
con esto se embriagó, estaba borracho, 
ya no sabía como andaba. Y allí, frente 
a la gente, arrojó el taparrabo. 

51

Es probable que los huastecos ingirieran pulque de manera más frecuen-
te que otros pueblos de la región, lo que les valió quizá la fama de “borra-

51	Códice florentino, libro x, capítulo 29.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   90 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 91

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

chos”, pero es indudable que la euforia con valor sacro que provocaba dicha 
ingestión así como los paradigmas religiosos asociados, explican este com-
portamiento.

Además, si atendemos el testimonio de Bernal Díaz del Castillo, los huas-
tecos hacían un uso curativo del pulque: “se embudaban por el sieso con sus 
cañutos, se henchían los vientres de vino de lo que entre ellos se hacía, como 
cuando entre nosotros se echa medicina”.52

La desnudez

Si bien, como lo hemos señalado, el hecho de andar sin taparrabo podría 
haberse debido al clima cálido de la región huasteca, la persistencia de esta 
costumbre en una cultura tan elaborada y que contaba con tejidos finos, tiene 
que radicar en una convicción socio-religiosa. Es preciso distinguir dos aspec-
tos de la desnudez: una que representa la ausencia total de atributos indu-
mentarios; otra que permite ostentar partes erógenas del cuerpo.

En lo que concierne a los hombres, el falo, agente de la fecundidad mas-
culina, a la vez que remite, como si fuera un arma, a la virilidad de quien lo 
ostenta, suscita una sexualidad que sale del ámbito propiamente anatómico-
biológico para aplicarse a la fecundación de la tierra y la subsecuente germi-
nación de las plantas, en particular, del maíz. Un ejemplo arquetípico del 
valor mitíco-ritual de la sexualidad masculina lo constituye la conocida ges-
ta del Tohuenyo, el huasteco que andaba desnudo en el mercado de Tula, 
vendiendo chiles (Códice florentino, libro iii, capítulo 5). Al ver su miembro 
viril que “colgaba” (tlapilotica), la hija del tlahtoani tolteca Huémac se “ena-
moró” por lo que obligaron al Tohuenyo a casarse con ella. No podemos 
extendernos aquí sobre la narratividad específica de este mito, pero es cla-
ro que la gesta del Tohuenyo rebasa lo anecdótico de un relato para produ-
cir un sentido mitológico. Sea como fuere, la ostentación del falo entre los 
huastecos así como la elaboración de figuras fálicas en distintos materiales 
tienen un origen religioso y constituyen uno de los atributos culturales que 
definieron al huasteco.

52	Díaz del Castillo, t. iii, p. 230.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   91 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

92

La sexualidad emblemática del huasteco

La costumbre que los hombres huastecos tenían de andar desnudos propi-
ció la construcción de una imagen arquetípica que trascendió el aspecto 
“costumbrista” para adquirir una dimensión claramente simbólica. El relato 
del Tohuenyo, ya referido, constituye el eslabón entre lo que sería la cos-
tumbre de andar desnudo y su “consecuencia” sexual. En efecto, la secuencia 
mítico-narrativa que comienza por la visión del sexo, probablemente feno-
menal, del Tohuenyo, por la hija de Huémac y una subsecuente calentura, 
culmina con la penetración y fecundación por el huasteco de la hija del rey 
tolteca, con todas las consecuencias socio-políticas, pero sobre todo, agrícolas 
que el hecho conlleva.

El culto al falo (fig. 18), y más generalmente a la sexualidad en sus dife-
rentes aspectos, ayudó sin duda a completar la imagen de un huasteco sexual-
mente aventajado y por lo tanto fecundador de la tierra-madre. Tanto las 
prácticas rituales de los huastecos como la imagen que los demás pueblos 
tuvieron de ellos, contribuyeron a “consagrar” al huasteco como el fecundador 
por excelencia de la tierra dentro y fuera de la Huasteca (fig. 19).

La fiesta mexica Ochpaniztli es un ejemplo claro de lo anterior. En uno de 
sus ápices ceremoniales la diosa Toci (Nuestra abuela) es ritualmente pene-
trada y fecundada por “sus huastecos” (icuexoan) (fig. 20). En la lámina 30 del 
Códice Borbónico, dedicada a la fiesta Ochpaniztli, observamos los falos en erec-
ción de los cuextecas. El texto manuscrito que glosa la imagen dice lo siguien-
te: “Todos estos son los papas putos que no salían del templo”. Los llamados 
“papas putos” son los sacerdotes mexicas vestidos de huastecos que copula-
ban con la diosa y fecundaban la tierra.

La homosexualidad y el incesto

Aun cuando muchas fuentes evocan severos castigos para “culpables” de actos 
homosexuales, todo parece indicar que hay que relativizar una información 
recopilada bajo la égida de una cultura cristiana que fustigaba estos hechos. 
Como otros pueblos de Mesoamérica, es probable que los huastecos realiza-
ran actos homosexuales, esencialmente en contextos rituales, si bien, como 
en el caso del pulque, estas prácticas salieran a veces del ámbito ceremonial 
para efectuarse en contextos profanos.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   92 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 93

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

En la fiesta mexica Ochpaniztli, fiesta del “barrimiento” durante la cual la 
diosa-madre Toci era fecundada por sus huastecos para que diera a luz al 
maíz: Cintéotl, “sus huastecos” bailaban en torno a ella con falos (de papel) 
erguidos (fig. 20). Ahora bien, en este ritual, la diosa Toci era encarnada por 
un “mancebo robusto” revestido con la piel de una mujer desollada que había 
representado a la diosa durante el sacrificio. Esta ambigüedad erótico-ritual 
conciliaba lo heterosexual y lo homosexual en un nivel litúrgico mientras 
generaba, quizá, la risa a otro nivel más prosaico. La glosa en castellano antes 
mencionada que acompaña la imagen de esta ceremonia en el Códice borbóni-
co sugiere que se realizaba por lo menos la representación mimética de un 
acto sexual: “Estos son los papas putos que no salían del templo”. Estos “pa-
pas”, agentes de una fecundación ritual, eran mexicas disfrazados de huas-
tecos o quizás huastecos.

Como en otros aspectos de las culturas mesoamericanas, la visión de los 
conquistadores y la interpretación de los hechos que ven (o creen ver) están 
distorsionadas por una mala percepción y por la incomprensión. Bernal Díaz 
del Castillo expresa en estos términos lo que le contaron sus compañeros así 
como algunos informantes indígenas:

Eran todos sométicos, en especial los que vivían en la costa y tierra ca-
liente. [...] tenían excesos carnales hijos con madres y hermanos con her-
manas y tíos con sobrinas, halláronse muchos que tenían este vicio de 
esta torpedad; pues de borrachos no les sé decir de tantas suciedades que 
entre ellos pasaban.53

En cuanto al incesto, si bien no existen fuentes genuinamente huastecas 
que fundamenten el hecho, la gesta de Quetzalcóatl contiene esquemas mi-
tológicos que no dejan lugar a duda al respecto. Es probable, sin que podamos 
más que sugerirlo en el contexto de este artículo, que el rey-dios tolteca 
Quetzalcóatl haya heredado rasgos mitológicos del rey huasteco Cuextécatl, 
si no es que se trata de una evolución mítico-histórica directa, por lo que la 
inferencia resultaría válida. En una versión del esta gesta, Quetzalcóatl se 
embriaga con su hermana Quetzalpétlatl y tiene un ayuntamiento incestuoso 

53	Idem.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   93 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

94

con ella.54 Esta hierogamia entre un ente helíaco y otro selénico, entre el sol 
y la luna, podría haber suscitado rituales afines entre los toltecas y más aún 
entre los huastecos, cuyo modelo cultural siguieron quizá los primeros.

La imagen náhuatl del guerrero huasteco 

Frecuentes fueron los conflictos bélicos que opusieron los pueblos integrantes 
de la Triple Alianza y los huastecos a partir del reinado mexica de Motecuh-
zoma Ilhuicamina. Escasas, sin embargo, son las representaciones iconográ-
ficas que remiten a dichos conflictos. El Códice de Xicotepec, en su décima 
sección, refiere pictográficamente un ataque de los acolhuas contra un bastión 
huasteco, hecho ocurrido, si atendemos la primera fecha 4- Tecpatl (4-Peder-
nal), en 1444.55 Si consideramos las armas que ostentan los huastecos en la 
lámina (fig. 21), es probable que la lanza con púas, y sobre todo el hacha de 
cobre, hayan tenido un valor identitario en este contexto bélico. El arco y la 
flecha que también utilizaban, siendo comunes a muchos pueblos mesoame-
ricanos, no tenían el mismo valor emblemático.

El huasteco decapitador y bebedor de sangre
Según las fuentes nahuas, los guerreros huastecos se distinguían por el hecho 
de que decapitaban a sus prisioneros y se llevaban sus cabezas como trofeos 
(figs. 22, 23 y 24): 56

Auh in oqujtopeoato iiaouh, conquech
cotona, qujtlaztiqujça in jtlac: çan jio in 
jtzontecon qujtquj, qujmotzonoatzaltia, 
intla navi, macujlli caçi iavic, izqujtetl 
qujtzonoatza in tzontecomatl.56 

Y cuando habían hecho prisionero a un 
enemigo, le cortan la cabeza, arrojan  
su tronco; se llevan sólo su cabeza, la 
agarran. Si son cuatro, cinco los que 
atraparon, a cada una de las cabezas,  
la amarran.

A los once años de su reino, Moctezuma Ilhuicamina lanzó una expedi-
ción punitiva contra los huastecos de Tamapachco, Xochpan y Tziucóac que 
habían dado muerte a unos mercaderes mexicas. En un diálogo desafiante 

54	Anales de Cuauhtitlan, fol. 6.
55	Cf. Stresser-Péan, p. 88.
56	Códice florentino, libro x, capítulo 29.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   94 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 95

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

que precedió el inicio del combate, los huastecos respondieron a las intimi-
daciones de sus adversarios con estas palabras: “Estamos determinados de 
hacer todo nuestro poder para que no vuelva ninguno de vosotros con las 
nuevas a México, y de cortaros a todos las cabezas”.57 Tenían asimismo la 
fama de beber la sangre de sus enemigos. Como en la cultura maya, este 
rasgo específico está claramente relacionado con el murciélago (figs. 22 y 23).

Cuextecatl: un rango militar entre los mexicas
Aun cuando los huastecos tenían la reputación de fieros, según el testimonio 
de los españoles, los mexicas no parecen haberlos tenido en alta estima. Fray 
Diego Durán afirma lo siguiente: “Y así a las demás naciones –mixtecas, za-
potecas, huastecas y todas las demás que estaban en las costas– las tenían en 
lugar que nosotros tenemos a los moros o turcos o gentiles o a los judíos.58

Por otra parte, en la repartición de insignias que sucedía a algunas fases 
rituales de la fiesta de Ochpaniztli, las insignias “huastecas” eran las que corres-
pondían a “los que venían atrás” es decir, en este contexto, los menos valientes. 

Sin embargo, los mexicas parecen haber integrado al cuextecatl en una 
jerarquía marcial que se fundamentaba en hazañas bélicas y el en el número 
de cautivos que habían hecho los combatientes. El tequihua, el cuachic y el 
otomí, entre otros, eran “valientes” cuya valentía se veía asimismo medida en 
la vara de los valores militares mexicas: el número de prisioneros cautivos 
en las batallas.

A esta clasificación, debemos añadir el título de cuextecatl si consideramos 
los trajes guerreros típicamente huastecos que figuran en el documento cono-
cido como Matricula de Tributos, y en la matrícula de tributos que se encuentra 
en el Códice mendocino, así como las acciones bélicas expresadas pictográfica-
mente en este último documento.

Los trajes podrían haber sido usados únicamente en contextos festivos, 
cuando se escenificaban victorias contra los huastecos en cantos-bailes “al 
estilo huasteco” (cuextecayotl), pero es probable que algunos correspondieran 
a un rango militar específico. En la tercera parte del Códice mendocino se observa 
un guerrero mexica sujetando a un cautivo, en un contexto indudablemente 

57	Durán ii, p. 167.
58	Ibidem, p. 449.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   95 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

96

bélico (fig. 25). Aunque ninguna fuente lo explicita como en el caso del otomí, 
el apelativo cuextecatl remitía a determinado grado de valentía, o podría haber 
referido una modalidad específica de desempeño bélico y una actitud carac-
terística frente al enemigo. Sea lo que fuere, en la entrega de insignias que se 
realizaba en una secuencia ritual de Ochpaniztli, Moctezuma entregaba a cier-
tos guerreros insignias de huastecos:

vmpa oniatimanj in vmpa nechichioalo, 
onneaqujlo tlaviztli: in vevei tiacaoan, 
in qujmomaca oehoatl in tlaçotlanquj: 
auh in ie ixqujch, ça tlacujtlapiloa, 
iehoatl in qujmomaca cuextecatl 
tlaviztli.59 

Allá iban donde se vestían, se apareja-
ban con las insignias.  
A los grandes guerreros, les da cosas 
preciosas. Y al final a los que vienen 
atrás, a ellos les da insignias  
huastecas”.60  

59  60

La fiesta proseguía con una danza, nematlaxo (se lanzan las manos), en la 
cual los guerreros ataviados “se disponían como flores” y circundaban el tem-
plo. Toci y sus huastecos bailaban aparte. Iban cantando con voz muy aguda, 
como centzontli.

T’elelel.61 El grito de guerra huasteco
El grito de guerra huasteco que los mexicas parodiaban en sus cantares al 
estilo cuextecayotl parece haber caracterizado al huasteco desde el punto de 
vista mexica. En un combate contra las tropas de Moctezuma I, los huastecos 
“venían garganteando como cuando cantan en areito y mitote […]”.62 En este 
mismo contexto bélico, Durán precisa que: “Daban un aullido ronco, tem-
blando la garganta, que con él hacían espeluznar el cabello”.63

Este grito o “aullido ronco” de los guerreros huastecos podría estar plas-
mado, iconográficamente, en las imágenes de las banquetas de Tamuin (slp). 

59	Códice florentino, libro ii, capítulo 30.
60	Dibble y Anderson traducen Tlacuitlapiloa como “who were only commoners” “que 

eran sólo gente del pueblo”. Creo, sin embargo, que el verbo se refiere simplemente 
a los que “venían atrás” en el momento de recoger las insignias, lo que establece una 
jerarquía militar pero no implica una oposición noble/gente común. 

61	Es probable que la voz telele sea de origen teenek. En efecto, t’elelel significa “temblor” 
en esta lengua.

62	Tezozómoc, p. 314.
63	Durán ii, p. 167.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   96 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 97

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

La gruesa voluta que sale de la boca y/o de la nariz de muchos personajes que 
figuran en dichas banquetas podrían, en efecto, expresar pictográficamente 
el “aullido ronco” de los guerreros huastecos. Asimismo, en la lámina xxxviii 
del Códice Féjérvary Mayer antes considerada (fig. 17), lo rojo y negro que 
sale de la boca de la mujer representada podría, de alguna manera, ser com-
parable a la voluta gruesa que sale de la boca o de la nariz de los guerreros que 
figuran en las banquetas y remitir, en última instancia, al mencionado ruido.

El doctor Francisco Hernández, protomédico del rey Felipe II, recalca el 
aspecto mimético y por tanto identitario de los cantos cuando los mexicas 
parodiaban a sus prisioneros huastecos: “¿Qué diré del Cuextecayotl en el cual 
imitaban el modo de bailar, el ornato y la apariencia de la gente huasteca, y 
representaban la guerra en que los vencieron, con sonido vario y tumulto 
marcial muy bien acomodado?”64

Este “sonido vario y tumulto marcial bien acomodado” evoca sin duda, 
mediante una pantomima, los gritos roncos de los guerreros huastecos, cuan-
do los mexicas celebraban su victoria sobre ellos. Dichos cantos se elevaban 
principalmente, cuando “eran arrastrados para ser inmolados a los dioses”.65

Un ruido muy particular era también producido por los guerreros huas-
tecos cuando los llevaban prisioneros. En la derrota que les infligió Ahuízotl: 
“los capitanes cuextecas venían cantando y garganteando, remedando a los 
papagayos amarillos”.66 Estos “papagayos” son loros de plumaje amarillo 
llamados toztli o toznenetl.67 Es probable que estos gritos fueran distintos de 
los que se proferían en el calor de los combates. Vinculan de cierto modo, a los 
huastecos con dichas aves.

Imagen náhuatl de pueblos huastecos conquistados

Las incursiones en la Huasteca de la Triple Alianza comenzaron con Nezahual-
cóyotl y Motecuhzoma Ilhuicamina, pero fue Axayácatl el que sometió (tem-
poralmente) a los huastecos y les hizo pagar un tributo. Trascendieron tanto sus 

64	Hernández, escritos varios en Obras completas, t. vi, p. 106. 
65	Ibid.
66	Tezozómoc, p. 483.
67	Toznenetl: loro parlanchin y pequeño. Habita principalmente en la provincia de Cuextlan 

(Sahagún). Cf. Rémi Siméon.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   97 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

98

campañas en la Huasteca que en sus exequias, unos diseños de plumas llamadas 
ichcaxochitl (flor de algodón) y malacaquetzalli (plumas de huso), las cuales aludían 
a la Huasteca, fueron colgadas en la estatua del ocote que era su imagen:

Y esta estatua era de astilla de tea, atadas unas con otras, y haciéndole 
su rostro, como de persona, emplumábanle la cabeza y poníanle unas 
plumas que llaman ichcaxochitl, que quiere decir “flor de algodón”, y otras 
que llaman malacaquetzalli, que quiere decir “plumas ahusadas”, y un 
peto de plumas, colgado al pecho, y cubríanle con una ropa muy galana, 
con la cual representaba a dios Huitzilopochtli.68

Las referencias pictográficas a estas conquistas presentes en el Códice 
mendocino (fig. 26) proveen una imagen toponímica de los pueblos huastecos, 
además de que manifiestan, en el caso de Tamuoc y Tampatel, un encuentro 
lingüístico entre la lengua teenek y en náhuatl, mediado por una imagen. 

Ya consideramos la imagen correspondiente a Miquiyetlan (fig. 14) en el 
rubro de la desnudez. En el caso de Tamuoc (fig. 26a), vemos a un huasteco 
“arquetípico”69 que sostiene una tabla inclinada. Sobre esta tabla figuran tres 
huellas de pie. El significado del vocablo teenek Tamuoc es incierto. Tam- re-
fiere un lugar. Tamu(hual) podría ser un lugar de encuentro. Uoc u oc resultan 
más difíciles de definir. Sin embargo, queda claro que dicho pueblo es huas-
teco. Ahora bien, en lo que concierne al glifo toponímico, la tabla en sí es el 
soporte de huellas xoc(palli) que bajan (temo). Temo(u)oc podría ser la lectura 
fonética aproximada, en náhuatl, de una palabra teenek plasmada en una 
imagen. Por otra parte, la tabla y las huellas configuran el camino oh(tli) o(h)c 
sería entonces “en el camino”, lo que refuerza lo anterior.

Resulta interesante observar que la imagen que remite al pueblo de Ta-
muoc pone énfasis, mediante la orientación del cuerpo, sobre los hombros y 
los brazos, los cuales en teenek se dicen oc u ocob.70 Es posible que el tlahcuilo 
hubiera tenido nociones de teenek y hubiese añadido este elemento ajeno a 
la lengua náhuatl para más expresividad.

68	Durán ii, p. 298.
69	La nariz agujerada, las orejas iconográficamente destacadas, el cabello erizado y la 

desnudez del personaje son rasgos que caracterizan al huasteco. 
70	Cf. Tapia Zenteno, Paradigma apologético.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   98 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 99

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

En cuanto a Tampatel (fig. 26b), su significado en lengua teenek es “lugar 
de hilos” (o telas): tam- (lugar) pat(il) (hilo). En el Códice mendocino, una flor de 
algodón Ichcaxóchitl es el significante pictográfico del vocablo toponímico. 
Así como el huasteco en el caso anterior, la flor podría remitir ideográfica-
mente a la Huasteca en general, ya que tanto la flor como el algodón son 
elementos que la caracterizan. Si consideramos una eventual convergencia 
lingüística entre el teenek y el náhuatl, observamos que los vocablos pat(il) 
y ichcatl refieren “el hilo”.

El pueblo llamado Tenextícpac (fig. 26c) tiene como significante a un 
huasteco reconocible por el septo perforado de su nariz. El vocablo tenextli 
(cal) está referido por los puntos en la cabeza, mientras que icpac (sobre) se 
expresa mediante el hecho de que la cal está sobre la cabeza.

Molanco 
En tiempos de Moctuzuma II, la nación huasteca de Molanco (entre otras) fue 
sometida por los mexicas (fig. 27). El significante pictográfico del topónimo 
consta de un espejo (tezcatl) y de dientes (tlantli) que expresan fonéticamente 
el sufijo locativo −lan (tlan). Es probable que dicho topónimo sea náhuatl y 
que refiera ideográficamente un lugar donde “mana” el agua (moloni), o un 
manantial. Ahora bien, el espejo del glifo podría aludir a la palabra teenek 
para “espejo” lam, contenida potencialmente en Mo-lan(m)-co.

El Códice mexicanus evoca una guerra contra un pueblo huasteco que po-
dría ser Molanco, en tiempos de Moctezuma II (fig. 28). Arriba de la fecha y 
relacionado con ella figura un templo con un espejo parecido al del Códice 
mendocino. Este templete tiene características arquitectónicas huastecas. Aba-
jo del glifo calendárico 6-caña (1511), un huso (malacatl) sobre un monte (te-
petl), y una flor (xochitl), están vinculados con un chimalli y un macuahuitl, 
símbolos de guerra. Estas imágenes podrían aludir a los pueblos huastecos de 
Ichcatépec (o Malacatépec) y Xochitépec, o señalar simplemente el origen 
huasteco de la ciudad de Molanco.

cuextecayotl, toltecayotl, mexicayotl

Hemos considerado, hasta ahora, la imagen del huasteco en el espejo de la 
cultura náhuatl de principios del siglo xvi así como algunas prácticas socio-

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   99 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

100

religiosas y comportamientos que lo caracterizan. Aun cuando el punto de 
vista y la reducción caricaturesca del huasteco a unos cuantos rasgos cultura-
les puede resultar etnocentrista, la imagen reflejada es la imagen del huasteco 
tal y como lo percibían los pueblos nahuas del centro de Mesoamérica y tal 
como era, de cierta manera.

Ahora bien, además de esta imagen reflejada correspondiente a principios 
del siglo xvi, existen indicios identitarios huastecos visibles todavía en el 
palimpsesto de una cultura náhuatl que parece haberse “nutrido” de muchos 
paradigmas culturales huastecos, quizá a través de los toltecas.

La imagen de los huastecos reflejada por el espejo cultural náhuatl era una 
imagen veraz, emblemática aunque reduccionista, ya que al reflejarse, rebo-
taba simplemente sin que la densa materialidad cultural del espejo reflector 
la distorsionara. Cuando el huasteco y su cultura se refractan en la cultura 
náhuatl, al pasar de un medio a otro, la imagen correspondiente se altera y se 
funde, eventualmente, con ciertos elementos del medio receptor.

Numerosos son los paradigmas culturales huastecos presentes en la cul-
tura náhuatl prehispánica. Resulta difícil establecer la cronología del contacto, 
y las modalidades de asimilación de estos paradigmas, pero es probable que 
lo esencial pasara por el filtro cultural tolteca. En efecto, los toltecas fueron 
quizás los primeros pueblos de habla náhuatl en tener relaciones tanto pací-
ficas como bélicas con sus vecinos durante el periodo clásico. Por otra parte, 
los pueblos nahuas del postclásico abrevaron al manantial tolteca, por lo que 
se transmitieron paradigmas culturales y más específicamente religiosos 
que provenían de la Huasteca, a la vez que dichos pueblos entraban en con-
tacto directo con los huastecos. Aduciremos a continuación tan sólo algunos 
paradigmas culturales huastecos manifiestos a la cultura náhuatl todavía a 
principios del siglo xvi. 

La Huasteca: Xochitlalpan, Tonacatlalpan  
(la tierra de las flores, la tierra de nuestro sustento)

En el contexto cultural náhuatl prehispánico, la Huasteca es frecuentemente 
referida como Xochitlalpan, Tonacatlalpan (la tierra de las flores, la tierra de 
nuestro sustento). Hablando de Panotla, los informantes de Sahagún afirman 
lo siguiente:

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   100 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 101

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

Auh in vmpa y, cenca tona, cenca 
tlacacaoaca: auh ixqujch vnca in 
tonacaiotl, oc mjec tlamantli, in vmpa 
mochioa xuchiqualli, in atle njcan neci, 
in jtoca quequexqujc: oc mjec in 
maviztic, vmpa mochioa, in camotli,  
in jxqujch in metztli: mochi vnca in 
nepapan ichcatl, in xuchitl, mjtoa 
Tonacatlalpan, xuchitlalpan.71

Y allá, hace mucho calor, se sufre 
mucho del calor. Y hay todo tipo de 
comida, hay mucha variedad. Allá se 
dan frutos que no hay aquí (como por 
ejemplo el que se llama quequexquic. 
Muchas (plantas importantes) se dan 
allá: los camotes, cada mes todo tipo de 
algodón, de flores. Se le llama la tierra 
de nuestro sustento, la tierra de las 
flores.

71

Los frailes españoles percibieron el carácter “paradisíaco” que tenía esta 
región para los mexicas ya que en el Nican Mopohua, el texto que refiere las 
apariciones de la Virgen de Guadalupe a Juan Diego, encontramos la expresión 
Tonacatlalpan, Xochitlalpan con un término añadido que intentaba desviar las 
aguas expresivas indígenas hacia el molino evangelizador: ilhuicatlalpan, literal-
mente “la tierra del cielo”: el paraíso cristiano. Esta tierra es el lugar de origen 
de las flores, del algodón, del pulque y del maíz para los huastecos, pero también 
para los pueblos nahuas del centro de México entre los que figuran los mexicas.

La clitoridectomía de Xochiquétzal y la creación de las flores
La Huasteca es la tierra de las flores (Xochitlalpan) por razones mitológicamen-
te establecidas más que por la variedad de ellas que crecen en la región. En 
efecto, el mito náhuatl72 que narra las peripecias de la creación de las flores 
tiene como protagonistas a dos númenes estrechamente vinculados con la 
Huasteca. Se trata de la diosa Xochiquétzal73 y del murciélago morador de las 
cuevas, animal omnipresente en la cultura huasteca. Según el mito aquí refe-
rido, el murciélago nació de la fecundación de una piedra por el semen de 
Quetzalcóatl: “Este demonio que aquí está pintado dicen que hizo una gran 
fealdad nefanda; que este çalcoatl, estando lavándose tocando con sus manos 
el miembro viril, echó de sí la simiente y la arrojó encima de una piedra y 
allí nació el murciélago […]”.74 El murciélago nace como consecuencia de la 

71	Códice florentino, libro x, capítulo 29.
72	Códice magliabechiano, lámina 61v.
73	Teem para los huastecos de habla teenek.
74	Códice magliabechiano, lámina 62. 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   101 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

102

fecundación de una piedra por el semen del dios çalcoatl (Quetzalcóatl) pro-
ducido a su vez por la masturbación del dios (fig. 29). Este texto pertenece a 
un mito náhuatl de probable origen tolteca. Establece una relación filial entre 
Quetzalcóatl y el murciélago, siendo el elemento femenino fecundado una 
piedra. Como lo veremos adelante, la piedra fecundada no puede dar un 
fruto como lo dará la tierra pero da a luz a un animal intermediario: el mur-
ciélago. Una vez creado el murciélago, los dioses le ordenaron:

que mordiese a una diosa que ellos llamaban Xochiquétzal, que quiere 
decir rosa. Que le cortase de un bocado lo que tiene dentro del miembro 
femenino y estando ella durmiendo lo cortó y lo trajo delante de los 
dioses y lo lavaron y del agua que de ello derramaron salieron rosas que 
no huelen bien, y después el mismo murciélago llevó aquella rosa al 
Mictlantecuhtli y allá lo lavó otra vez y del agua que de ello salió salie-
ron rosas olorosas que ellos llaman súchiles por derivación de esta dio-
sa que ellos llaman Xochiquétzal y ansi tienen que las rosas olorosas 
vinieron del otro mundo de casa de este ídolo que ellos llaman Mictlan-
tecuhtli y las que no huelen dicen que son nacidas desde el principio en 
esta tierra”.75

Al cortar “de un bocado” lo que Xochiquétzal “tiene dentro del miembro 
femenino”, el murciélago realiza mitológicamente lo que hoy llamaríamos 
una clitoridectomía. Ahora bien, el clítoris de Xochiquétzal, cuyo nombre 
propio podría evocar este origen76 representa la parte masculina de un miem-
bro femenino. Este clítoris, zacapilli o tepilli en náhuatl, llevado delante de los 
dioses es lavado. De estas aguas nacen las flores que huelen mal. Dicha “flor”, 
llevada por el mismo murciélago al Míctlan, fue lavada por Mictlantecuhtli. 
De estas aguas salieron las flores (xochitl ) que huelen bien.

En la imagen del Códice Magliabechiano que ilustra lo anterior (fig. 30), 
distinguimos la flor llamada omixochitl (la flor de hueso) enhiesta en el tocado 

75	Ibid, lámina 61v. 
76	El vocablo quetzal(li) que refiere las plumas del mismo nombre deriva del verbo quetza 

el cual significa “erguirse”. En este contexto, el clítoris podría ser la flor que se yergue 
(erección).

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   102 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 103

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

de Quetzalcóatl y que podría representar la flor que “huele bien”. Encontra-
mos la siguiente definición de esta flor en el libro xi del Códice florentino:

Omjsuchitl: tlacotl, pipitzaoac qujoio 
suchio: in jsuchio iztac quamalacach
ton, tzimpitzaoac viiacatontli: injc 
motacaiotia omjsuchitl, velic, aviac, 
tzopelic, tlaçotli, neconj.77

La flor de hueso: (el) tallo (es) delgado; 
tiene hojas y flores. Su flor es blanca 
con un pequeño malacate arriba. La 
base es delgada, un poco larga. Por esto 
se llama “flor de hueso”. Es fragante, 
perfumada, dulce, bella, útil.

77

La flor que se desprende de la primera mediante un tallo hecho de plumas 
(ihuitl) podría ser la flor ihuixochitl (flor de plumas) que “huele mal”,78 la cual, 
por su olor, atrae a las aves polinizadoras. 

Además de constituir un mito de la creación de las flores, este relato 
podría representar una metáfora de la polinización. En efecto, el murciélago 
es un polinizador nocturno:79 de noche lleva el polen de unas flores hasta el 
pistilo de otras de la misma especie permitiendo asimismo la fecundación. El 
colibrí hace lo mismo pero de día. La lámina 44 del Códice Borgia parece ilus-
trar tanto el mito aquí aducido como la relación complementaria entre el 
murciélago y el colibrí (fig. 31).

Ahora bien, otra veta mítico-simbólica del texto aquí aducido podría si-
tuarnos en el ámbito de prácticas religiosas de clitoridectomía y de circunci-
sión simbólicas, relacionadas con la decapitación y el murciélago. Si acatamos 
la simbología generalmente admitida al respecto, la clitoridectomía elimi-
na la parte masculina del miembro femenino mientras que en la circuncisión, 
al “sacrificar” el prepucio, elemento femenino del miembro masculino, refuer-
za el carácter viril del hombre.

Las pocas fuentes concernientes a la Huasteca no mencionan prácticas de 
circuncisión o clitoridectomía. Sin embargo, existen referencias para los yopis 
(Códice Tudela, fol. 74v, p. 288; y los nahuas, Durán i, p. 252), las cuales parecen 
haber sido simbólicas y no reales. Una lámina del Códice Laud parece estable-
cer una relación directa entre la decapitación y la circuncisión (fig. 32).

77	Códice florentino, libro xi, capítulo 7, párrafo 6.
78	Ibid.
79	Polinización: paso o tránsito del polen desde el estambre en que se ha producido hasta 

el pistilo en el que ha de germinar.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   103 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

104

La Huasteca: lugar mítico de origen del maíz
Si bien estudios científicos sitúan el origen del maíz teocintli (el maíz divino), 
es decir, el maíz salvaje, en la región de Tehuacán, la mitología náhuatl ubica 
este origen en la Huasteca,80 referida en este contexto como Tonacatlalpan (la 
tierra de nuestro sustento), que podríamos traducir también como “la tierra 
de nuestra carne”, ya que el cuerpo del hombre está hecho de maíz. El tema 
es extensísimo y nos limitaremos aquí a evocar la función específica del huas-
teco en un ritual mexica.

Toci y sus huastecos en los rituales de la fiesta Ochpaniztli
Los huastecos, o mejor dicho su imagen (ixiptla), intervenían en distintos 
contextos rituales mexicas. Evocaremos brevemente su función como fecun-
dadores de la tierra en la veintena Ochpaniztli, una fiesta dedicada principal-
mente al nacimiento del maíz.

En este contexto, los huastecos que acompañaban a Toci81 en sus tribu-
laciones rituales la defendían o eran protegidos por ella en las distintas se-
cuencias de la fiesta. Cuando iba por su hijo Cintéotl Itztlacoliuhqui, según 
los informantes de Sahagún, los huastecos que encabezaban la marcha iban 
vestidos de la siguiente manera:

Qujvicatiuh in jconeuh, in cinteutl ano 
itztlacoliuhquj: qujiacana in jcuexoan 
vecapa qujtztivi, omocencauhque, 
inmemecamaxtli, yoan incujtlatezcauh, 
imjichcasuchiuh, mamalacaquetzallo.82 

Lleva a su hijo, Cintéotl o Itztlacoliuh
qui. Sus huastecos encabezan la 
marcha. Avanzaban viendo a lo alto. 
Estaban vestidos con bragueros  
de cuerda, sus espejos en la espalda,  
sus flores de algodón, husos erguidos, 
con plumas de quetzal.

82

El folio 251v del Códice matritense (fig. 33) representa sin duda alguna, la 
procesión en la que Toci, acompañada de sus huastecos, regresa con su hijo 
Cintéotl. Es interesante cotejar el texto correspondiente a la descripción de 

80	Cf. Meade, p. 101.
81	Las anotaciones en español que figuran en el Códice borbónico hablan de una “diosa de 

los enamorados” o “diosa de la lujuria” apelativos propios de Tlazoltéotl o Xochi
quétzal, diosas de origen huasteco.

82	Códice florentino, libro ii, capítulo 30.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   104 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 105

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

los informantes de Sahagún con la lámina del Códice matritense pero también 
con los trajes huastecos del Códice mendocino (fig. 34).

Centéotl Itztlacoliuhqui: ¿un numen huasteco?
Aunque Cintéotl, el maíz, se encuentra en todas la culturas mesoamericanas 
como actante principal de diversos rituales, en la fiesta de Ochpaniztli aquí 
considerada parece estar vinculado más específicamente con la Huasteca. Los 
informantes de Sahagún lo describen de la siguiente manera:

In vncan oqujchixticaca, imexaiac 
ietivitz: yoan conmaquja, icopil, 
quacoltic, yoan tzitziqujltic: auh inin 
motocaiotiaia, itztlacoliuhquj: iehoatl  
in çetl.83

Allí había estado esperando. Va con  
su máscara de (piel de) muslo (o de 
maguey). Tenía puesto su gorro cónico, 
curvo y dentado. Y éste se llamaba itztla 
coliuhqui, es el maíz.84

83 84

La imagen de Cintéotl Itztlacoliuhqui o de su máscara (mexayac) (figs. 35 
y 36) no solamente contiene el “gorro cónico” huasteco, aunque curvo, sino 
también el motivo “dentado” (tzitziqualtic) llamado itzcoatl que encontramos 
en la pintura corporal del huasteco en el Códice de Xicotepec (fig. 5) y el Códice 
florentino (fig. 8). Por otra parte, el rostro selénico del numen (fig. 35) se en-
cuentra también en escudos huastecos (fig. 37).

En este contexto es interesante señalar que el comentarista del Códice 
Vaticano A, cuyas imágenes fueron reunidas por el padre Ríos, señala para la 
lámina en la que figura Itztlacoliuhqui: “Itztlacoliuhqui quiere decir el señor 
del pecado y de la ceguedad, y por lo mismo lo presentan con los ojos ta-
pados. Dicen que pecó en un lugar de grandísima recreación y placer, que-
dando desnudo. Por lo tanto es su primer día la lagartija, que es un animal 
terrestre desnudo y miserable”.85 El lugar de grandísima recreación y placer 
podría ser Tamoanchan por lo que Itztlacoliuhqui estaría mitológicamente 
vinculado con Cuextécatl, el gobernante huasteco, mediante el hecho de 
desnudarse. 

83	Idem.
84	Cetl puede ser el “hielo”. Sin embargo, en este contexto es más probable que se trate 

del maíz. Cf. Rémi Siméon: ceua.
85	“Códice Vaticano Ríos”, en Antigüedades de México, 1964, p. 90. 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   105 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

106

Regresando a la fiesta Ochpaniztli, Durán narra que en las escaramuzas 
rituales que los llevan desde la puerta del templo de Huitzilopochtli hasta la 
“ermita” (cihuateopan) donde van a dejar la piel de la diosa, los huastecos que 
defienden a Toci, “el uno iba vestido de blanco, y el otro de colorado y el otro 
de amarillo y el otro de verde, con sus escobas altas en las manos”.86 Estos 
trajes eran probablemente parecidos a los que figuran en las matrículas de 
tributos y en el Códice mendocino.87

El maguey, el pulque y el maíz

Como lo sugerimos al inicio, el pulque y la ebriedad determinaron mitológi-
camente el rumbo selénico que tomó la cultura huasteca; rumbo distinto del 
camino solar que va a ser el de los mexicas.

Ahora bien, una dialéctica isotópica se va a establecer entre la luna y este 
pequeño sol de la tierra que es el maíz. Es un tema complejo y nos limitare-
mos a considerar aquí brevemente la relación que vinculan al pulque selénico 
con el maíz solar.

El pulque “le da un cuerpo” al maíz
Una embriaguez ritual imperaba en distintos contextos relacionados con la 
siembra, las etapas de crecimiento y la cosecha del maíz. En lo que concier-
ne a lo último, invocaban a Tepotztécatl: “Cuando los indios tenían segado 
e cogido sus mahizes, se emborrachaban y bailaban invocando a este 
demonio”.88

Por otra parte, en el Totochtin incuic (canto de los conejos) una nota mar-
ginal señala lo siguiente: “(in uctli) quimonacayotía in teutl”,89 es decir, “(el 
pulque) le da un cuerpo al dios”. El dios referido es Cintéotl, el maíz. Una 
representación de Mayahuel en el Códice Borgia parece ilustrar lo anterior 
(fig. 38). El tocado de Mayahuel, así como los caracolillos cuechtli que figuran 

86	Durán i, p. 148.
87	Matrícula de tributos, láminas 6, 7 y 9; Códice mendocino, fol. 37r. 
88	Códice magliabechiano, lámina 48v. El “demonio” en cuestión, Tepotztécatl, es uno de los 

dioses del pulque. Conviene señalar aquí una tergiversación en la identificación de 
los dioses en el documento: la imagen de Papatztac está atribuida al texto de Tepotztecatl 
y vice versa.

89	Códice matritense del Real Palacio, fol. 280v.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   106 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 107

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

en su falda y en la orilla de su quechquemitl, la vinculan con la Huasteca. En 
este mismo contexto, es interesante observar, en la lámina 13 del Códice Bor-
bónico que el Cintéotl al que está pariendo Tlazoltéotl tiene, en su tocado, los 
puntos característicos del pulque en la iconografía náhuatl (fig. 39).

La máscara de Cintéotl Itztlacoliuhqui y la penca de maguey
En el rubro dedicado a la fiesta Ochpanizli, vimos como Cintéotl Itztlacoliuh
qui llevaba en el rostro la piel del muslo de su madre, lo que lo vincula sin 
duda con la luna, pero también con el maguey. En la representación (fig. 38) 
en la que Mayahuel amamanta al maíz en flor, la diosa tiene una máscara que 
parece ser la máscara aquí referida. El nombre de la máscara es mexayacatl, 
vocablo que podría referir la luna Meztli, en cuyo caso la grafía alfabética 
tendría que ser mexxayacatl, mex(tli)-xayacatl (máscara de la luna) o aludir a la 
penca de maguey metl90 me(tl)-xayacatl (máscara de [penca de] maguey). En 
ambos casos está relacionada con la máscara de Itztlacoliuhqui (fig. 36). Dicha 
máscara recuerda inconfundiblemente al dios (fig. 35). Uno de los diseños que 
figura sobre los escudos huastecos parece aludir a lo mismo (fig. 37). Dicho 
diseño corresponde quizá al moxayahualtehuehuel (el escudo redondo de más-
cara) referido en el Canto de Chimalpanecatl.91 

El motivo “cresta” característico de Itztlacoliuhqui, conocido también 
como Itzcóatl, podría remitir a las espinas de la penca de maguey y no al 
“hielo” como lo señalan Sahagún y la mayoría de las fuentes. Cabe indicar 
aquí que cetl puede ser también la médula de hueso cuyo aspecto líquido es 
parecido al pulque y cuyo nombre es el mismo para el esperma: omicetl. La 
relación estrecha entre la piel del muslo de la mujer desollada92 y la penca de 
maguey es manifiesta también en el hecho de que, durante los eclipses y en 
la ceremonia de Xiuhmohpilli, las mujeres se ponían máscaras hechas de pencas 
de maguey para observar el fenómeno natural o cultural. 

Por otra parte, en la fiesta Tititl, correspondiente de Ochpaniztli, un sacer-
dote disponía una penca de maguey sobre el cuezcomate que se iba a quemar 
en el Cuauhxicalco:

90	Metl puede referir la planta o sólo una penca, aunque hablando de este último se emplea 
a veces ma(itl) (brazo) o chichihualli (pecho).

91	Códice matritense del Real Palacio, fol. 276r.
92	La mujer sacrificada, Toci, es la tierra; el muslo (meztli) de Toci es la luna: Meztli.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   107 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

108

Vmpa oaleoa in teucalticpac, metl 
qujvicatz, pantontli itech icativitz.  
In oacico tlalchi: njman ie ic vmpa iauh 
in quauhxicalco, in vmpa icac cuez
comatl, vmpa contlalia in metl.93

De allí, de arriba del templo viene, lleva 
una penca de maguey, con una banderi-
ta encima. Cuando llegó abajo, luego  
va allá, al Cuauhxicalco donde está el 
cuezcomate (granero) allí pone la penca 
de maguey.

El algodón y la Huasteca      93

Había una gran variedad de algodón en Mesoamérica. Hablando de los tolte-
cas, los informantes de Sahagún dicen lo siguiente:

Auh yoan no vmpa muchioaia in 
tlapapal ichcatl, in chichiltic, in coztic, 
in tlaztlaleoaltic in camopaltic, xoxoc-
tic, matlaltic, quilpaltic, vitztecoltic, 
camiltic, movitic, xochipaltic, coioich-
catl yn hin. in izquitlamantli, çan njman 
iuh qujçaia amo quipaia.94

Y también allá trabajaban con muchas 
variedades de algodón: rojo-chile, 
amarillo, rosa, color camote, azul, 
verde,verde-gris, color espina, color 
(café) maduro, azul oscuro, color 
amarillo-flor, color (café) coyote. Todas 
estas clases así se daban. No las teñían. 

94

Si bien el algodón se dio en distintas partes de Mesoamérica, su origen 
se sitúa históricamente (una variedad) y mitológicamente en las tierras calien-
tes situadas “al norte”, es decir, en la región Totonaca y en la Huasteca:

Teutlalpampa uitz in Mictlampa uitz: in 
iuhqui totonacapanecaiotl, quicen
tzacuia in quauhichcatl.95 

De la tierra divina viene, del norte 
viene, de las tierras calientes viene 
finalmente el árbol de algodón (de esta 
última variedad).96 

95 96

En una lámina del Códice Borgia, esta planta ocupa un lugar prominente 
(junto al maguey) en una esquina del Mictlan (fig. 40). Además, entre las 
mercancías que comenzaron a tributar los pueblos de la Huasteca a partir de 
la conquista de Axayácatl figura el algodón (fig. 41).

93	Códice florentino, libro ii, capítulo 36.
94	Ibidem, libro iii, capítulo 3.
95	Ibidem, libro x, capítulo 20.
96	Dibble y Anderson traducen esta última parte “that which is like the Totonaca variety-

tree cotton, comes last of all”, Cf. Florentine Codex, Book x, p. 75.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   108 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 109

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

Ixcuinanme: las mujeres-algodón

El algodón ha venido a ser un emblema de la Huasteca y de los huastecos en 
la iconografía náhuatl. El tocado de Tlazoltéotl, la diosa huasteca, está hecho 
de algodón y es (además del huso) el rasgo esencial de su identidad (fig. 39). 

De la diosa Tlazolteotl, los informantes nahuas de Sahagún dicen lo 
siguiente:

In tlaçulteutl: yoan itoca ixcujna, yoan 
itoca tlaelquanj. Jinic motocaiotia 
tlaçulteutl, qujl ipampa, qujl iehoatl 
yiaxca, ytlatquj, ytech pouj, in teuhtli, 
in tlaçulli: in qujtoznequj, avilnemjliztli, 
qujl ipan tecuti, ypan tlatocati, yn 
aujlnemjlizçutl.97

Tlazoltéotl, también llamada Ixcuina y 
tlaelquani. Esto de llamarse Tlazoltéotl 
era porque lo suyo, su tarea, lo que le 
correspondía era el polvo, las inmundi-
cias, es decir, la vida deleitosa (¿lujurio-
sa?) según se dice imperaba, reinaba 
sobre la vida de placeres.

97

Cabe preguntarnos aquí si el sentido “negativo” que se atribuye aparen-
temente a ahuilnemiliztli y sus derivados, en la cultura náhuatl es genuinamen-
te indígena o resulta de la influencia moral de los españoles. Recordemos que 
los textos aquí aducidos fueron recopilados a mediados del siglo xvi, y que los 
valores que conlleva podrían haber sido “contaminados” por la ética cristiana. 
En efecto, como lo hemos expresado, en náhuatl ahuil/ahuilía remiten ante 
todo al juego y al placer, y la cultura huasteca se encuentra bajo la égida de 
Macuilxóchitl, el dios del juego y del placer.

Es probable que la línea divisoria que separa el placer sexual de la lujuria, 
tal y como la concebían los españoles en el siglo xvi, haya sido más tenue, por 
no decir inexistente en la Huasteca y que, al contrario, los “excesos” en este 
ámbito hayan tenido un carácter vital. Trascendió tanto el algodón como 
referencia a los huastecos, pero también a la sexualidad, que Gante, en su 
catecismo, utilizó este significante pictórico indígena para expresar la idea 
cristiana de pecado y más específicamente de pecado sexual.98 Sea lo que 
fuere, el sexo y la fecundación subsecuente parecen estar estrechamente vin-
culados con el algodón en la cultura huasteca (fig. 6).

97	Códice florentino, libro i, capítulo 12.
98	Cf. Johansson, “Un ‘Padre nuestro’ en imágenes”, en Castálida, p. 12-19.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   109 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

110

Ixcuynim, ixcuina, y las cihuateteuh

En cuanto al segundo nombre de Tlazoltéotl, los informantes de Sahagún 
añaden lo siguiente:

Auh ynjc itoca, ixcujna: qujl navinti 
eoah, in cioa:ynjc ce ytoca tiacapan, 
ynjc vma, ytoca teicu, ynjc ey, itoca 
tlaco: ynijc nauj itoca xocutzin. Jnique 
hin, naujntin ciaoa: qujl teteu. Jini- 
que hin, ceceiaca yntoca: tlaçulteteu.99 

Y en cuanto a su nombre Ixcuina se 
dice que éstas eran cuatro mujeres.  
La primera se llama Tiacapan, la 
segunda se llama Teicu, la tercera se 
llama Tlaco y la cuarta se llama 
Xoco(yo)tzin. Se dice que estas cuatro 
mujeres eran diosas. Cada una de ellas 
era llamada diosa de las inmundicias.

99

Estas mujeres conocidas como cihuateteuh en el ámbito náhuatl son Ixcui-
nanme (mujeres-algodón) si atendemos la etimología probablemente huasteca 
de su nombre. En efecto, la palabra teenek para algodón es cuynim, mientras 
que el radical común a las muchas variantes para “mujer” o “esposa” es ix. Me 
parece por tanto probable que ixcuina(n) sea la nahuatlización de la palabra 
teenek para “mujer-algodón” o “esposa-algodón”: Ix cuynim, lo que confiere al 
material y por extensión al hecho de tejer un valor cosmogónico.

Tlaelquani
En su advocación de Tlaelcuani, literalmente “la comedora de inmundicias” 
Tlazoltéotl/Ixcuynim come y recicla lo viejo y lo sucio, lo re-anaboliza en su 
dimensión divina y da a luz a Cintéotl-Zípac, el maíz. (fig. 39).

Tlazoltéotl estimulaba una sexualidad que redimía “ecológicamente” la 
muerte, a la vez que, mediante un procesamiento digestivo de lo que comía, 
regeneraba la vida. Es probable, en este contexto, que los sacerdotes huastecos 
hayan realizado rituales de coprofagia, real o simbólica, con base en este 
modelo mitológico. Esta podría ser una de las “otras treinta torpedades” de 
las que habla Bernal Díaz del Castillo, quien calificaba a los huastecos  
de “crueles, borrachos, sucios y malos”.100 

  99	Códice florentino, libro i, capítulo 12.
100	Díaz del Castillo, t. ii, p. 305.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   110 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 111

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

Huastecos y toltecas

Escasas son las fuentes verbales que nos permiten rastrear hechos y aconte-
cimientos históricos que vinculen toltecas y huastecos y, eventualmente 
permitan establecer una filiación cultural entre los dos pueblos. A falta de 
datos explícitos “duros” tenemos sin embargo muchas imágenes que conser-
van implícitamente una memoria indeleble del pasado aun cuando éstas 
pudieron haber sufrido una erosión formal y de contenidos en el curso de la 
historia. 

Disponemos también de algunos textos de índole mitológica que “pintan 
con palabras” las relaciones que se establecieron entre huastecos y toltecas.

El sacrificio en Tula de los Huastecos
Un episodio mítico contenido en los Anales de Cuauhtitlan está relacionado 
con las mujeres-algodón antes mencionadas:

8-tochtli 8-conejo

Ypan inyn xihuitl yn çenca miec 
tetzahuitl mochiuhtimanca tollan. Auh 
no yquac ypan inyn xihuitl oncan açico 
yn tlatlacatecollo yn mitoaya yxcuinan-
me çihua diablome.

En este año se produjeron muchos 
portentos en Tollan y también,  
en este año, allá llegaron los seres 
tecolotes llamados yxcuinanme, 
mujeres demonios.

Auh yn iuhca yntlatol huehuetque 
conitoa ynic huallaque cuextlanpa yn 
quiçaco.

Y según la palabra de los ancianos, 
dicen que vinieron de la Huasteca 
salieron de la Huasteca.

Auh yn ompa mitoa cuextecatl ichoca-
yan oncan quinnonotzque ynmalhuan 
quimaçique cuextlan quinpoliuhtla
machtique yn quimilhuique.

Y a este lugar se le llama Cuexteca 
ichocayan [lugar donde lloró el huaste-
co]. Allá hablaron con los prisioneros 
que habían hecho en la Huasteca, les

Ca ye tihui yn tollan amo ca tlal
techtaçizque amoca tilhuichihuazque 
ca ayayc tlacacalihua tehuantin ticpe-
hualtitihue tamechmiminazque.

hicieron saber que los iban a destruir, 
les dijeron: “vamos a Tollan, con 
ustedes le llegaremos a la tierra, con 
ustedes celebraremos la fiesta. Antes 
nunca habían realizado el flechamiento 
[de víctimas]. Nosotros comenzaremos, 
los flecharemos”.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   111 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

112

Yn oquicacque ynmalhuan niman yc 
chocaque tlaocoxque.

Cuando los prisioneros hubieron oído 
esto, luego se pusieron a llorar, se 
entristecieron.

Oncan tzintic y yn tlacacaliliztli ynic 
ylhuichihuitiloya yxcuinanme yn iquac 
mitoaya yzcalli.

Allá, entonces, se estableció el sacrificio 
por flechamiento. La fiesta fue realizada 
por las yxcuinanme en el (mes) conocido 
como Izcalli. 

9-acatl 9-caña

Ypan inyn açico tollan yn yxcuinanme 
yca tlaltech açico yn inmalhuan. 
Omentin yn quincacalque

En este (año) llegaron a Tollan las 
yxcuinanme para llegarle a la tierra con 
sus prisioneros. Dos fueron los que 
flecharon.

Auh yn tlatlacatecollo yn cihua diablo-
me ymoquichhuan catca y ynmalhuan 
cuexteca oncan yancuican tzintic yn 
tlacacaliliztli.101

Y los prisioneros huastecos de los 
seres-tecolotes, las mujeres demonios, 
eran sus esposos. Allá, por primera vez, 
se estableció el sacrificio por flecha-
miento.

101

Entre estas “mujeres-algodón” (ixcuynim en teenek) figura el numen huas-
teco Tlazoltéotl, el cual se volvió una de las divinidades más importantes del 
Panteón mexica, y las mocihuaquetzque, las mujeres muertas en un primer par-
to. El sacrificio por las “mujeres-algodón” de sus esposos en Tollan, la copu-
lación con la tierra efectuada en el mes Izcalli, así como la instauración del 
sacrificio por flechamiento, tienen complejas remanencias mitológicas que no 
podemos considerar aquí.

La gesta del Tohuenyo
El esquema mitológico que vincula más claramente toltecas y huastecos es 
la gesta del llamado tohuenyo, el vendedor de chile huasteco que andaba des-
nudo en el mercado de Tula. La hija virgen del rey Huémac, viendo su falo, 
“enfermó”, por lo que el rey tolteca pidió al tohuenyo que la curara, casándo-
la asimismo con él. Para remediar la vergüenza de tener un yerno huasteco, 

101	Anales de Cuauhtitlan, en Lehmann, kutscher, p. 101-102, fol. 9.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   112 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 113

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

Huémac lo mandó a la guerra, exponiéndolo para que lo mataran. El tohuen-
yo derrotó a sus enemigos y regresó como héroe. Huémac lo vistió con las 
insignias toltecas: “Conmacaque in quetzalapanecayotl yoan in xiuhchimalli (le 
dieron su penacho de quetzal y su escudo de turquesa)”.102 El penacho quetza
lapanecayotl es la insignia distintiva de Quetzalcóatl, por lo que se podría 
establecer una relación actancial con valor mitológico entre el tohuenyo y el 
rey-numen tolteca.

Más allá de la relación político-genealógica que se establece entre toltecas 
y huastecos, el relato podría cobrar un sentido más entrañable, vinculado con 
la agricultura y más específicamente con el maíz.103 La hija de Huémac es la 
tierra fértil fecundada por el huasteco, lo que recuerda inconfundiblemente 
la fecundación de Toci por “sus huastecos” en la fiesta mexica Ochpaniztli, y 
el subsecuente nacimiento del maíz.

Cantos huastecos de los mexicas 

Numerosos son los cantos huastecos o al estilo huasteco que se elevaban en 
distintos contextos rituales. Evocamos aquí tan sólo el canto de fertilidad y el 
canto de guerra huastecos.

El cuecuechcuicatl: canto erótico de origen huasteco
Canto “travieso” que se cantaba y danzaba principalmente en contexto ritua-
les para propiciar la fertilidad de las plantas, el cuecuechcuicatl tenía un carácter 
erótico, “obsceno”. La traducción castellana que los frailes dieron generalmen-
te del vocablo cuecuechcuicatl “baile cosquilloso o de comezón” (Durán), fue 
probablemente sugerida por sus auxiliares indígenas nahuatlatos. Cuecuetzoca 
significa de hecho “tener comezón”.

Encontramos, sin embargo, en el campo semántico del vocablo, otras 
nociones, afines a ésta, pero que sugieren un uso más extenso de la palabra, 
así como una funcionalidad más específica de su referente vocal y dancístico. 
Cuecuech podría venir de cuecuetzoa que tiene el sentido más general de 
“emocionarse”, “conmoverse”, o podría constituir la duplicación del radical 

102	Códice florentino, libro iii, capítulo 6.
103	El matrimonio del héroe con la hija del rey parece constituir un arquetipo mitológico 

universal relacionado con el agua. Cf. Chevalier, Gheerbrant, p. 443.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   113 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

114

de cuechtli (caracolillo), paradigma simbólico de la fertilidad y de la sexuali-
dad en el mundo náhuatl prehispánico. Cabe recordar que en las instancias 
festivas en las que se cantaba el cuecuechcuicatl, los danzantes ostentaban este 
tipo de caracoles.

Por otra parte, los huastecos (cuexteca) podrían también haber sido epó-
nimos de este género expresivo. En efecto, desde la época de los toltecas, esta 
cultura se había vuelto el emblema de la sexualidad. Si consideramos que los 
sonidos [x] y [ch] son variantes de pronunciación en ciertas palabras náhuatl, 
la traducción de cuecuechcuicatl podría ser “canto de huastecos”. La presencia 
reiterada del topónimo huasteco Panotla en este tipo de cantos tiende a con-
firmar lo anterior.

Hue nache niehco ya nihuehuetzca
tihuitz

Oh gran jefe, llegué, vine a reír.

ye nixcuecuech aya xochitl yn ye 
nocuic

Soy cara traviesa aya esta flor es mi 
canto. 

momamalina zan ic ya  totoma ho 
ohuaya

Se va tramando y luego se despliega. 

ca nicalle. ¡Soy el atizador (el dueño de la casa)!
Ompa ye nihuitz xochitl yztac ihcaca Llegué a donde la flor blanca está 

erguida
anca ye mochan yn quiquizcalihtic Esa es tu casa entre las trompetas
yn amoxtonaticac oh ohuaya a nicalle Donde se calienta el musgo. ¡Soy  

el atizador! (el dueño de la casa)

Ma ya pehualo ya oya moquetzaco ya Que se dé comienzo, se vino a erguir
izquixochitl o yca ya ahuialo ya  
ohiya yean.

Ya la flor de maíz tostado, con ella  
haya gozo.

hohuaya haya tzetzelihui xochitlon  
yca ahuialo ya ohiya yean

Se esparcen las flores, con ellas  
haya gozo.

Nehco ya o no cehpa nehco ya Llegué ya, otra vez llegué,
nichahuichalotzin noncuica ya Soy el Loro parlanchín. Canto,
ma ya xiccaquican a nichuitequi a ¡Oigan! lo estoy desparramando,
nicchachalatza ya ypan oho ya nomatzin Ya parloteo sobre mi ramita
noxochiayouh ueya hueya [etcétera] 
hoyia ya han

El agua de mi flor crece, crece.

Nonehuahue nonacito ya haca ye 
panotla

Levanto el vuelo, llegué a Panotla.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   114 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 115

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

Ye nichahuichalotl ompa ye nicuito ya Soy el Loro parlanchín, allá voy a tomar 
(mi canto)

nichuitequia nicchachalatza.104 Lo desgrano, ya parloteo.
104

La dilogía y los albures son patentes en este canto al estilo huasteco, 
como lo son el parloteo de los loros y la alusión a Panotla (Pánuco).

Yaocuica cuextecayotl: canto de guerra (al estilo) huasteco

En contextos festivos sacrificiales, los mexicas solían realizar representaciones 
teatro-rituales dancísticas en las que se escenificaban los combates en los 
cuales habían capturado a los guerreros enemigos que iban a inmolar. Si 
los prisioneros eran tlaxcaltecas el baile era al estilo tlaxcaltecayotl; si eran 
huexotzincas la modalidad era huexotzincayotl; si eran huastecos se cantaba, 
bailaba y actuaba al estilo cuextecayotl. “Se imitaba el modo de bailar, el or-
nato y la apariencia de la gente huasteca.” 105

Es probable que “el sonido vario y tumulto marcial bien acomodado”106 
del que habla el doctor Francisco Hernández, reprodujera también en este 
mismo contexto, gritos de guerra típicos de los huastecos, quienes en guerra 
“daban un aullido ronco, temblando la garganta […]”107 o “venían gargantean-
do” como cuando cantan en areito y mitote.108

Los danzantes mexicas encarnaban verdaderamente, en el canto-baile 
propedéutico a su sacrificio, a los guerreros huastecos vencidos:
109

motlaiehecalhuja, intzon, injc quacozti-
que, ioan xaiacatl ixtlamjoa iacaujcole, 
tlantziquatic, quapatlachtic, içan 
jtilma.109

Imitaban su manera de hablar,  
su (manera de arreglarse el) cabello,  
se teñían la cabeza de amarillo; y sus 
máscaras tenían la raya (pintada); 

104	Cantares mexicanos, f. 67r-68r. La traducción es mía. Cf. Johansson, “Cuecuechcuicatl 
‘canto travieso’: un antecedente ritual prehispánico del albur mexicano”, en Literatura 
mexicana, 2002, p. 30-33.

105	Hernández, p. 106 (cf. supra, p. 32).
106	Ibid.
107	Durán ii, p. 167.
108	Tezozómoc, p. 314.
109	Códice florentino, libro viii, capítulo 14, párrafo 7.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   115 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

116

tenían sus narices perforadas como asas 
de jarrón; sus dientes eran afilados en 
punta; tenían la cabeza ancha; estaban 
(vestidos) con sólo una tilma.

Estos cantos bailes se realizaban cuando los huastecos “eran arrastrados 
para ser inmolados a los dioses”.110 “Oncan aya huicallo ya yaoxochicuextecatl 
(Allá aya es llevado ya el huasteco flor de guerra)”. Este verso aparece en el 
canto al estilo cuextecayotl que aducimos aquí como ejemplo:
111      112

A oyohualay cahuacatimani
In tlachinolteuhtl ehuaya
Oncan aya huicallo ya yaoxochi
cuextecatl
Tlacahuepan o ayeo o aya yca
In tlapapaltzihuaccalaytic
Oncan ye onoqui xochioctli
Coni yan Tlacahuepan ooa ye oo aya 
yca.

Los cascabeles están resonando,
se levanta el polvo de la chamusquina,
allá es llevado el huaxteco, flor  
de guerra,
Tlacahuepan.
En el interior de los cactos de variados 
colores,
allá, se encuentra el licor florido,
lo bebe Tlacahuepan.

Xiquincaquican hue
Yaocuicatihuitze
Yn otontepeticpac tihuintique
A ticuexteca y me
Onchimahahuiltilo çan ca toteuh 
yehuan
Yn tlachinolli ya [65v] milacatzotihuitz
In toxochiuh ticuexteca y me 
oyonaltzatzitihuitz 
Onchimahahuiltilo çan ca toTeuh
Yehuan Tiox a.111

Escuchad, 
vienen entonando cantos de guerra,
en el monte de los otomíes nos embria-
gamos,
nosotros huaxtecos.
Con escudos es festejado nuestro Dios.
La chamusquina [65v] se viene entrela-
zando, nuestra flor, nosotros huaxtecos.
Cual cascabeles da voces.
Con escudos es festejado nuestro Dios,
Él Dios.112

El pulque, la embriaguez, los gritos y el sonido de los cascabeles recuer-
dan inconfundiblemente a los huastecos en este contexto representativo con 
carácter sacrificial.

110	Francisco Hernández, p. 106.
111	Cantares mexicanos, p. 952 y 954.
112	Ibidem, p. 953 y 955. Traducción de Miguel León-Portilla.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   116 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 117

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

consideraciones hipotéticas

Asumiendo que las culturas huasteca y náhuatl se permearon mutuamente a 
lo largo de la historia, proponemos aquí una reconsideración conceptual y un 
cuestionamiento de algunas nociones comúnmente aceptadas.

El gentilicio toltecatl

Ya hemos considerado las distintas palabras e imágenes con carácter gentilicio 
mediante los cuales los huastecos eran referidos. En lo que concierne a los 
toltecas, todo parece indicar que el nombre proviene de tollin o tullin, los tules 
y que su significado es “gente de los tules”. Asimismo, el nombre de la ciudad 
Tollan o Tullan sería entonces simplemente “el lugar de los tules”. Sin embargo, 
en el contexto intercultural en que nos situamos, es preciso cuestionar si no 
el gentilicio en sí, por lo menos su significado. Al evocar a los toltecas, los 
informantes de Sahagún indican:

Auh injque in tulteca: ca mochichime-
caitoa, atle vel cencamatl intoca: çan 
intech man, intech qujz, in jntoca, in 
jnnemjliz, in jntlachioal injc tolteca, 
mjmatinj, mochi qualli, mochi iectli, 
mochi mjmati, mochi maviztic in 
jntlachioal, qualli in jncal, tlaxiuhçalolli, 
tlatlachictli, tlatlaquilli, vel maviztic.113 

Y estos, los toltecas, se decían (a sí 
mismo) chichimecas. No hay una 
palabra para nombrarlos. Su nombre 
sólo proviene, se origina en su forma  
de vivir, en sus obras como artistas. 
Eran avisados. Sus obras son muy 
buenas, muy bellas, muy finas, admira-
bles. Sus casas eran bellas, con mosai-
cos de turquesa, bien aplanadas, con 
estuco, maravillosas.

113

Esta versión contradice lo que es comúnmente aceptado: que la palabra 
náhuatl para “artista” provendría, por antonomasia, del gentilicio toltecatl, 
gente particularmente hábil en producir obras de arte. El nombre del pueblo 
se habría aplicado al artista. En cambio, de acuerdo con esta información, 
“tolteca” habría sido originalmente tan sólo un apodo, no habría habido un 
gentilicio específico que los designara: se decían a sí mismo “chichimecas”.

113	Códice florentino, libro x, capítulo 29.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   117 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

118

Si acatamos esta explicación, el término náhuatl toltecatl podría haber 
designado originalmente a los artesanos que fabricaban objetos hecho de 
juncos (tollin) como las esteras de carrizos tolpetlatl por ejemplo, y el término 
se habría generalizado por antonomasia a todos los artesanos, cualquiera que 
fuera su especialidad. Posteriormente el calificativo se habría aplicado espe-
cíficamente a un pueblo que contaba con muchos artistas, y de simple apodo, 
se habría vuelto plenamente gentilicio.

Ahora bien, existe también la posibilidad de que el nombre o por lo me-
nos el radical léxico haya sido de origen huasteco, y fuera nahuatlizado me-
diante el sufijo –tecatl. En efecto, to’ol significa “pez” o “pescado” en teenek. 
To’oltecatl sería entonces una palabra híbrida que habría significado “gente de 
los peces” o “pescador”. La lámina del Códice Boturini, correspondiente a la 
estancia en Tollan de los mexicas podría ilustrar lo anterior (fig. 42). En esta 
lámina el topónimo Tollan está referido pictográficamente mediante el tule 
(tollin) pero también mediante un pez, to’ol en huasteco,114 por lo que la ima-
gen correspondiente a Tollan podría leerse “lugar de tules” (Tol-lan) o “lugar 
de peces” (To’ol-lan), según el idioma al que corresponde el glifo.

Ehécatl: ¿el dios del aire o el dios negro?

Para los pueblos de habla náhuatl de principios del siglo xvi, Quetzalcóatl, en 
su advocación Ehécatl, es el aire, el viento. Como en el caso del gentilicio 
toltécatl, sugerimos sin embargo otro significado del término que podría arrai-
gar la cultura náhuatl-tolteca en un pasado huasteco más remoto. El hecho de 
que ehec en lengua teenek significa “negro” y que Quetzalcóatl-Ehécatl (o su 
sacerdote) aparecen en ciertos contextos rituales con este atributo cromático, 
podría ser relevante y matizar el simbolismo correspondiente.

En una imagen del Códice Borgia (fig. 43) observamos a un Ehécatl negro 
con cabello rubio y una mazorca de maíz en la nuca. Está desnudo;115 tiene 

114	El pez podría indicar simplemente que el espacio circunscrito por una línea negra es una 
extensión de agua (para evitar una confusión) sin que tenga una función referencial de-
terminante. Es preciso recordar que una línea que rodea un glifo toponímico remite a la 
locución náhuatl itlan (cerca de). El pez podría haber contribuido a evitar la lectura Tultitlan. 

115	En la mayoría de los códices mesoamericanos, la desnudez no se expresa siempre de 
manera “realista” mediante un cuerpo enteramente desnudo. Si no existe una referencia 
determinante a la sexualidad, un simple taparrabo expresa la ausencia de atributos indu-

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   118 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 119

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

en la mano una coa, lo que lo sitúa claramente en un contexto agrícola; fren-
te a él baila una mujer que representa probablemente a Teem, numen huas-
teco equivalente a Xochiquétzal. Los dos personajes que figuran debajo de 
la mujer podrían ser mellizos (quaya en teenek, coatl en náhuatl) y remitir al 
maíz con doble mazorca conocido como xolotl. 

Cuextécatl y Quetzalcóatl

Fuera de la gesta antes mencionada, la información concerniente a Cuextécatl 
es prácticamente nula y no tenemos una imagen del gobernante huasteco, 
quien podría haber tenido, como el Quetzalcóatl de Tula, un carácter divino. 
Algunos indicios con valor mitológico permiten sin embargo, compararlo con 
este último.

La embriaguez
El destino de Cuextécatl, como el de Quetzalcóatl se ve sellado por una trans-
gresión en la ingestión de pulque (fig. 44).

El incesto
En una versión de la gesta de Quetzalcóatl, éste se embriaga con su herma-
na Quetzalpétlatl y tiene un ayuntamiento incestuoso con ella (Anales de 
Cuauhtitlan, fol. 6). En otro contexto mitológico, Yappan alias Quetzalcóatl 
hace lo mismo con su hermana Xochiquétzal, se ve decapitado por Yáotl 
y se transforma en alacrán.116 Esta hierogamia entre un ente helíaco y otro 
selénico, entre el sol y la luna, podría haber suscitado rituales afines entre 
los toltecas y más aún entre los huastecos, cuyo modelo cultural podrían 
haber seguido los primeros.

Elementos huastecos en la imagen de Quetzalcóatl-Ehécatl

La representación de Quetzalcóatl en la iconografía náhuatl tiene rasgos huas-
tecos inconfundibles. Proponemos, para el análisis comparativo, la ilustración 

mentarios. Es preciso mencionar, por otra parte, que la desnudez es generalmente parcial 
y que la parte del cuerpo desnudada genera un término específico para “desnudez”.

116	Cf. De la Serna en El alma encantada, p. 381-382.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   119 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

120

correspondiente al texto de fray Diego Durán concerniente al “ídolo” que 
veneraban en Cholula (fig. 45). El texto referente a esta lámina es el siguiente:

Era este ídolo de palo, y tenía la figura que en la pintura vimos, conviene 
a saber: todo el cuerpo de hombre y la cara, de pájaro, con un pico colora-
do, nacida en el mismo pico una cresta con unas verrugas en él, a manera 
de anadón del Perú. Tenía en el mismo pico unas ringleras de dientes y la 
lengua de fuera, y desde el pico hasta la media cara, tenía amarilla y luego 
una cinta negra que le venía junto al ojo ciñendo por debajo del pico […]

El ornato de este ídolo era que en la cabeza tenía una mitra de papel, 
puntiaguda, pintada de negro y blanco y colorado. De esta mitra colgaban 
atrás unas tiras largas pintadas, con unos rapacejos al cabo, que se tendían 
a las espaldas. Tenía en las orejas unos zarcillos de oro a la mesma he-
chura de unas orejas.117

Los elementos huastecos tanto en la imagen de Quetzalcóatl como en la 
descripción de Durán son los siguientes: los dientes aguzados; el gorro cónico; 
la raya vertical en el rostro (ixtlamioa); el pectoral-caracol ehecacozcatl; la capa 
y el taparrabo con motivos típicamente huastecos; la desnudez relativa 
(maxauhtinemi); la lengua “de fuera”; la voluta cuechtli del escudo y del pectoral; 
el escoplo con forma de xonecuili.

el huasteco, quetzalcoatl-ehecatl y el murciélago

Si consideramos tanto la imagen emblemática de los huastecos tal y como la 
hemos esbozado desde el punto de vista náhuatl, así como algunos de sus usos 
y costumbres, y los comparamos con el murciélago, resulta interesante cons-
tatar que existen semejanzas que podrían no ser fortuitas. Por otra parte, la 
filiación maya118 de la cultura huasteca y la importancia que tienen las cuevas 
y el morador de dichas cuevas en la iconografía náhuatl referente a la Huaste-
ca podría revelar una relación totémica119 entre el quiróptero y los huastecos.

117	Durán i, p. 62.
118	Dtzotz’ (el murciélago) está omnipresente tanto en la mitología como en la iconogra-

fía maya.
119	Consideraremos aquí el tótem como un animal protector, progenitor o ancestro.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   120 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 121

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

El murciélago: hijo de Quetzalcóatl 

Resulta difícil saber si el mito de la creación del murciélago antes aducido (supra, 
p. 102) es de origen huasteco. Tzinacatl es tan importante en la cultura náhuatl 
como lo es Zut en la cultura huasteca. Sin embargo, el hecho de que la diosa cuyo 
clítoris fue cercenado por el murciélago sea Xochiquétzal sugiere que el relato 
está mitológicamente vinculado con la Huasteca. En efecto, Xochiquétzal es el 
nombre náhuatl de la diosa huasteca Teem. Por otra parte, el tolteca Quetzal-
cóatl parece estar entrañablemente relacionado con la Huasteca.

El murciélago y los rasgos culturalmente emblemáticos del huasteco

Nos limitaremos aquí a enunciar brevemente algunos rasgos formales que 
podrían vincular al huasteco con Ehécatl y con el murciélago y que, por lo 
tanto, son significativos.

Los dientes afilados en punta
Uno de los rasgos culturales con alto valor identitario, por lo menos desde el 
punto de vista náhuatl, es el hecho de que los huastecos se afilaban los dien-
tes en punta. Como ya lo vimos, esta costumbre podría remontar a tiempos 
anteriores a su migración a Panotla, desde el sureste de Mesoamérica.

Dice Durán del ídolo de Cholula: “Tenía en el mismo pico unas ringleras 
de dientes”.120 Con base en los testimonios orales transcritos, la imagen del 
Quetzalcóatl de Cholula (fig. 45) y las fotos del murciélago (fig. 46) (el único 
mamífero que vuela y que tiene dientes) encontramos una semejanza que 
podría ser significativa. 

La hoja nasal del murciélago y Quetzalcóatl-Ehécatl
Otro rasgo iconográfico específico de Quetzalcóatl-Ehécatl lo constituye sin 
duda alguna el conjunto nariz/pico de ave con una protuberancia caracterís-
tica encima del pico. Ahora bien, si comparamos la representación de Quetzal
cóatl con el murciélago la semejanza entre sendas narices es impactante. Es 
interesante observar que la línea que conforma la extremidad de la nariz de 

120	Durán i, p. 62.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   121 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

122

Quetzalcóatl, en la lámina 56 del Códice Borgia reproduce el contorno de la 
nariz del murciélago (figs. 46 y 47). 

Asimismo, este rasgo distintivo que caracteriza a Quetzalcóatl-Ehécatl 
figura en ciertas representaciones del murciélago. En la lámina 41 del Códice 
Féjérvary- Mayer (fig. 48), la protuberancia roja que se encuentra en la punta 
de la nariz del murciélago parece situarse en esta línea isomorfa de significa-
ción pictográfica.

El septo perforado y el murciélago
Un rasgo también emblemático del huasteco en la iconografía náhuatl lo 
constituye el hecho de los hombres solían perforarse el septo de la nariz. La 
semejanza anatómica con el murciélago es quizás menos evidente, en este 
aspecto, pero un vínculo lingüístico podría constituir un eslabón significativo 
entre esta práctica y el quiróptero. Resulta interesante constatar que la palabra 
teenek para “agujerado” o “perforado” es: ts’o’otz,121 término que recuerda in-
confundiblemente el vocablo maya para murciélago tanto en el maya de Yu-
catán como en las lenguas quicheanas de Guatemala: tzootz’.

Es probable que una relación lingüística vincule al murciélago con la prác-
tica maya y luego propiamente huasteca de agujerarse el septo de la nariz. 

Por otra parte, en la variante iconográfica cholulteca aquí aducida, una 
especie de agujero/voluta/ figura encima de la nariz de Quetzalcóatl. Durán 
define esta particularidad como una cresta con unas verrugas en él, a manera 
de anadón del Perú.122 Sea lo que fuere, la nariz del murciélago parece haber 
sido de primera importancia y haber sido relacionada con la muerte. En el 
Popol Vuh, el narrador indica que las narices de Camatzotz’, el murciélago, 
“eran sus instrumentos de muerte”.123

La deformación craneana y el murciélago 
La deformación craneana emblemática de los huastecos remonta probable-
mente a tiempos anteriores a su migración ya que la encontramos en la cul-
tura maya. En ambos casos dicha deformación hipertrófica de la cabeza podría 
haber buscado una semejanza con la cabeza de ciertos murciélagos, que cuel-

121	Cf. Ramón Larsen, Vocabulario huasteco.
122	Durán i, p. 62.
123	Cf. Craveri, p. 528.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   122 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 123

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

gan con la cabeza abajo del techo o de las paredes de las cuevas. El gorro 
cónico o semi-cónico podría haber acentuado, en un contexto indumentario, 
esta alteración física de la cabeza.

Las alas del murciélago y la bóveda celestial nocturna
La cueva oscura en la que viven los murciélagos representaba probablemente 
para los pueblos mesoamericanos una reducción natural del mundo nocturno. 
A su vez el morador de estas cuevas (¿oztomecatl?) podría haber constituido, 
con sus alas-membranas desplegadas, una imagen del cielo nocturno. Ningún 
texto refiere explícitamente lo anterior por lo que tendremos que inferirlo a 
partir de indicios.

En la fisionomía del murciélago destacan partes constitutivas de las alas-
membranas que se reproducen en la iconografía del quiróptero mediante 
motivos geométricos (fig. 31). Además de los contornos, los ojos-estrellas 
que figuran en la piel del murciélago en la representación iconográfica re-
miten a la noche. En términos generales, las alas-membranas del murciéla-
go semejan un quechquemitl (zayem) con garras o dientes en su orilla (figs. 22 
y 48). La textura de las alas-membranas del murciélago fueron asimiladas a 
una piel o cuero ōt’ o ot’ol (cuetlachtli en náhuatl) más que a “alas” (ocob en 
teenek, ahtlapalli en náhuatl). Ahora bien, resulta interesante constatar, en 
este contexto interpretativo, que el término teenek para estrella: ōt es prác-
ticamente homófono de la palabra para piel ōt’. La única diferencia es la glo-
talización de la consonante oclusiva dental sorda t. Es probable que la 
relación paronímica entre ōt’ y ōt, haya conllevado una relación simbólica 
entre la piel del murciélago y el cielo nocturno estrellado. Una de las estre-
llas chutzel ōt la “estrella del amanecer”, es decir Venus, podría haber sido 
relacionada con el murciélago y Quetzalcóatl, más específicamente en su 
advocación de estrella del atardecer, ya que los murciélagos suelen salir de 
la cuevas en el crepúsculo.

La piel del murciélago y el pectoral ehecacózcatl de Quetzalcóatl 
El pectoral que ostenta Quetzalcóatl-Ehécatl en la iconografía náhuatl parece 
representar un caracol y estar relacionado con el aire o el viento. Está gene-
ralmente referido como ehecacozcatl, es decir, literalmente “joyel dorado del 
aire”. Es un atributo distintivo de Quetzalcóatl, sin duda, pero podría repre-

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   123 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

124

sentar otra cosa que un caracol en ciertos contextos iconográficos. En la ima-
gen del Quetzalcóatl Cholulteca aquí considerada (fig. 45) se observa un 
pectoral de color amarillo o dorado que colgaba. Fray Diego Durán lo descri-
be de la manera siguiente: “Tenía al cuello un joyel de oro grande, a la he-
chura de una ala de mariposa, colgado de una cinta de cuero colorado”.124 
Ahora bien, la descripción comparativa que da Durán de este objeto, “a la 
hechura de una [sic] ala de mariposa”, no parece corresponder a la imagen de 
un caracol. Si observamos los rasgos formales que definen las alas del mur-
ciélago en distintas representaciones, este “joyel” en forma de ala de maripo-
sa según Durán, podría corresponder a un ala de murciélago y poco o nada 
tendría que ver con un caracol, aun cuando el caracol como elemento de 
producción de aire no deja de ser importante en la cultura huasteca.

Resulta interesante observar que Durán, quien debe haber contado con 
la explicación de sus informantes, no evocó el aire sino la forma que ostenta 
el pectoral.

No es fácil distinguir lo que podría ser alas de mariposa y alas estilizadas de 
murciélago en la iconografía teenek. En una figura femenina de terracota (fig. 15) 
el motivo pintado en el pecho de la mujer podría representar alas de murciélago. 
Si comparamos la representación del murciélago, en la lámina 44 del Códice Borgia 
(fig. 31) con el diseño geométrico labrado sobre el pecho de la mujer, esta inter-
pretación resulta factible. En cuanto a los tres círculos que figuran sobre cada “ala”, 
podría remitir al numeral ox (tres) y designar al huasteco si consideramos que 
oc’ ox inic (el primer hombre o el mayor) contiene el numeral “tres” (ox). Además, 
si comparamos la piel iconográficamente estilizada del murciélago (fig. 31) y 
el ehecacózcatl, la parte inferior de la representación de Quetzalcóatl en la lá-
mina 56 del Códice Borgia (fig. 47), la semejanza del diseño podría ser pertinente.

La raya vertical en el rostro
La raya que atraviesa verticalmente el rostro pasando por el ojo, caracterís-
tica del huasteco (fig. 13) y de la representación de Quetzalcóatl (fig. 45), 
podría tener varios referentes. En el contexto comparativo aquí considerado, 
podría reproducir miméticamente la franja negra comprendida entre dos 
rayas blancas de ciertos murciélagos (fig. 49).

124	Durán i, p. 62.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   124 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 125

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

El t’elelel huasteco y los murciélagos
Como ya lo vimos, los huastecos se caracterizaban también por el grito de 
guerra singular que lanzaban. Dicho grito, que era producido con voz tem-
blada, se acompañaba probablemente de un temblor general conocido en 
teenek como t’elelel, es decir, el telele. El sonido producido podría haber sido 
una imitación del “chillido” del murciélago del que habla el Popol Vuh. 

En la secuencia alusiva a la decapitación de Hunajpu por Camatzotz’, el 
murciélago, el narrador insiste sobre el ruido. Los murciélagos que revolotean en 
la noche dicen kilitz kilitz. Una vez su cabeza cercenada, Hunajpu emite un ex-
traño ruido de la garganta. La palabra utilizada en el original quiché es chikosos, 
término que, según D. Guarcha, significa “roncar, salir el aire por la garganta”.125

Es posible que el grito de guerra de los huastecos que los caracterizaba 
fuera de esta índole y que reprodujera el “chillido” de los murciélagos. En un 
contexto lingüístico, es interesante observar que la palabra teenek para “ron-
co” o “voz ronca” es zutel el cual entraña el radical zut “murciélago”.

Usos y costumbres huastecos y el murciélago
Los huastecos no se limitaron a reproducir miméticamente en sus atavíos y 
en su cuerpo el aspecto físico del animal que podría haber sido un tótem, sino 
que actuaron quizá en función del comportamiento del murciélago tal y como 
lo percibían.

Los distintos aspectos de la desnudez, el culto al falo, la sexualidad y la 
capacidad genésica, emblemáticos de los huastecos, podrían originarse en una 
reproducción mimética de la anatomía y de la función polinizadora del mur-
ciélago (fig. 51).

El hecho de que ciertas especies de murciélagos, conocidos genéricamen-
te como vampiros, succionan la sangre de animales y, eventualmente de hu-
manos, podría haber sido el modelo ejemplar para que los guerreros huastecos 
bebieran la sangre de sus prisioneros y de víctimas sacrificiales. En la imagen 
que ilustra el texto de fray Diego Durán “la lengua de fuera” mencionada no 
figura pero la encontramos en otros contextos. Dicha lengua recuerda tanto 
al murciélago hematófago en sí como a las representaciones que se hicieron 
de él (figs. 22 y 48).

125	Keb’ujujik en quiché, la raíz del verbo es b’uh; Cf. Craveri, p. 528.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   125 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

126

El murciélago decapitador
En la cultura maya, el murciélago es el decapitador por excelencia. Basta con 
recordar la secuencia del Popol Vuh ya considerada, en la que Camatzotz’ 
cercenó la cabeza de Hunajpu cuando éste se asomó y sacó la cabeza fuera 
de la cerbatana, en la que se había refugiado, para ver si amanecía.126 Es pro-
bable que la costumbre de los guerreros huastecos de decapitar a sus prisio-
neros haya existido antes de su migración hacia Pánuco y haya tenido su 
origen, en la región maya de la que provenían. 

Es interesante observar que, en la lámina xli del Códice Féjérvary Mayer 
(fig. 48), las alas-membranas en forma de quechquemitl del murciélago decapi-
tador están bordeadas con dientes, a diferencia del murciélago del Códice 
Vaticano B (fig. 22) el cual ostenta garras en sus alas. Camatzotz’ ha sido tradu-
cido generalmente como “murciélago-muerte”.127 El término teenek c’amab 
significa “diente” por lo que el sentido del término quiché podría aludir a los 
dientes, a la luz de la lengua teenek.

Relacionado con la decapitación está el ruido “ronco” que emite Hunajpu 
por la garganta, y que podría haber sido reproducido por los huastecos en el 
famoso grito de guerra que asombraba a los mexicas. Si consideramos que la 
palabra elel significa “manar”, “brotar” en teenek, el grito de guerra huasteco 
podría haber “manado” de una garganta cercenada y haber sido acompañado 
de un temblor afín generando lo que se conoce como el t’elelel.128

La hoja nasal del murciélago en una representación de Tlazoltéotl

Uno de los rasgos fisiológicos sobresalientes de los murciélagos es sin duda 
la llamada “hoja nasal” que ostentan la mayoría de ellos y que tiene un aspecto 
distinto según el tipo de quiróptero (fig. 46).

Ya consideramos este rasgo peculiar en la representación de Ehécatl-
Quetzalcóatl. Proponemos ahora efectuar una comparación entre la hoja na-
sal del murciélago y un elemento iconográfico presente en una representación 

126	Craveri, p. 529.
127	Ibidem, p. 528.
128	Aun cuando figura en el diccionario de la Real Academia Española, es probable que la 

palabra telele provenga del vocablo teenek t’elelel que significa “temblor”. Podría haber 
pasado al español general desde las incursiones de los españoles en tierras huastecas.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   126 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 127

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

de Tlazoltéotl (fig. 51). Este elemento es la hoja negra oblonga que se eleva 
sobre la nariz de Tlazoltéotl. La diosa tiene una codorniz en la boca, la cual 
podría estar decapitando más que devorando. Por otra parte, esta forma trian-
gular-oblonga que figura sobre su nariz parece ser la misma que se observa, 
como divisa, sobre algunos escudos huastecos con dos rayas negras de cada 
lado (fig. 25). La trecena a la que corresponde dicha imagen es la 1-cuetzpallin 
(1-lagartija), vinculada con Cinteotl Itzlacoliuhqui, y se ubica, en este caso 
específico, en el mes Ochpaniztli.

El murciélago en la fiesta Ochpaniztli
En la lámina del Códice Borbónico, referente a esta fiesta, observamos a la diosa 
Toci (o Chicomecóatl o Xochiquétzal) con una codorniz en la boca. En este 
contexto festivo, como ya lo señalamos, los huastecos están fecundando a la 
diosa para que nazca el maíz. Atrás de los huastecos y encabezando la proce-
sión de tres dioses zoomorfos, observamos a un murciélago (fig. 52). El peder-
nal que se observa en la nariz representa quizás la hoja nasal del quiróptero. 

Aunque las fuentes no refieren explícitamente la función que podría ha-
ber tenido dicho murciélago en el contexto ritual de la fiesta Ochpaniztli, es 
probable que estuviera relacionada con la decapitación de las víctimas. En 
efecto, el murciélago es el decapitador por excelencia, además de ser, even-
tualmente el “chupador de sangre”. Por tanto es posible que el sacrificador 
que cercenaba la cabeza de Toci129 estuviera disfrazado de murciélago. 

En el sacrificio subsecuente de “cuatro sayones”130 y a su decapitación, se 
añadía el ritual de chupar la sangre de las víctimas, presentada en un lebrillo 
“todo emplumado de plumas coloradas”:131 “Bajábase el indio que represen-
taba la diosa y mojaba el dedo en aquella sangre humana y chupábase el dedo 
con la boca. Acabado el chupar así, inclinado empezaba a gemir dolorosa-
mente. A los cuales gemidos se estremecían todos y cobraban temor. Y dicen 
que la tierra hacía sentimiento y temblaba en aquel instante”.132

En otra secuencia ritual, uno de los que habían participado a la escara-
muza moyohualicali (la escaramuza de la noche), y al baile ritual entre los 

129	Cf. Durán i, p. 146.
130	Ibidem, p. 147.
131	Idem.
132	Idem.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   127 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

128

cuales figuraban los huastecos, metía el dedo en el lebrillo de sangre antes de 
enfrentarse a los demás.133

El murciélago: un polinizador nocturno

Las tribulaciones del murciélago, cercenador del clítoris de Xochiquétzal y 
artífice de la creación de las flores, podrían constituir una metáfora de la 
polinización. El murciélago es un polinizador nocturno, mientras que el co-
librí es polinizador diurno. La definición de polinizador es la siguiente: “Un 
polinizador es un vector animal (agente biótico) que traslada polen de la 
antera (órgano masculino de la flor) al estigma (órgano femenino) permitien-
do que se efectúe la unión del gameto masculino en el grano del polen con 
el gameto femenino del óvulo, proceso conocido como fertilización o singa
mia”.134 Si comparamos el texto científico aquí aducido con el relato mitoló-
gico, la analogía metafórica establecida sugiere el carácter polinizador del 
murciélago.

La lámina 44 del Códice Borgia antes aducida, podría remitir, pictográfica-
mente tanto al mito como al hecho biológico (fig. 31). En dicha lámina se 
observa, en una cueva, a un murciélago en descenso del que sale una corrien-
te florida de sangre preciosa que se divide en dos: una que llega a las partes 
íntimas de la diosa Xochiquétzal, la otra que se dirige hacia su rostro y le 
lleva un corazón que ella recibe en sus garras. En la parte central de su cuerpo 
se observa un círculo de sangre que rodea a su vez una luna en cuyo centro 
figura un corazón con fauces y ojos. De este centro con valor selénico-umbi-
lical brota un árbol florido sobre el cual aparece un personaje negro en el 
cuerpo de un colibrí. En torno al murciélago figuran cuatro colibríes cuyos 
picos están en contacto con el murciélago. Cada colibrí tiene dos mazorcas 
de maíz junto a su cuerpo.

La relación entre la diosa huasteca Xochiquétzal, el murciélago, los coli-
bríes y las flores podría expresar iconográficamente la polinización de las 
plantas en una cueva que parece representar Xochitlalpan “la tierra florida” si 
consideramos las flores que circundan la casa-cueva.

133	Ibidem, p. 148.
134	Cf. Quiropterofilia, en Wikipedia.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   128 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 129

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

Xólotl: ¿perro o murciélago?

Si observamos los rasgos formales de Xólotl en su representación iconográ-
fica, surge la duda sobre su asimilación a un perro, aun cuando dicho animal 
es psicopompo y por tanto está vinculado con el recorrido del sol en el in-
framundo.

Xólotl es el gemelo nocturno de Quetzalcóatl-Ehécatl y es el único que 
se rehuzaba a morir cuando los dioses decidieron autoinfligirse la muerte, 
creando asimismo este espacio-tiempo divino donde iban a morar. Lo persi-
guió su gemelo, y en la persecución Xólotl se transformó sucesivamente en 
maíz con doble caña (millaca-xolotl), en maguey de dos cuerpos (mexolotl), 
en su intento de escapar a una muerte inexorable, antes de que Quetzalcóatl 
lo alcanzara para infligirle la muerte, en el agua, en su última forma de ajolote 
(axolotl). Fue Xólotl también el que fue al inframundo a pedir a Mictlan
tecuhtli los huesos preciosos para crear al hombre.

Si consideramos la imagen de Quetzalcóatl-Xólotl que figura en la lámina 
65 del Códice Borgia (fig. 53) y la comparamos con el murciélago de cerámica 
que se conserva en el Museo del Templo Mayor (fig. 54) es válido cuestionar el 
carácter canino del animal representado:135 las manos y los pies de ambos anima-
les son garras propias de animales del inframundo; a las tres campanitas (casca-
beles) del murciélago corresponden los caracolillos (cuechtli) de Xólotl; al collar 
de maíz seco que ostenta el murciélago corresponde el lazo de piel de jaguar 
que circunda el cuello de Xólotl; los hocicos respectivos de cada representación 
son similares. Los dientes aparentes, la lengua salida, la nariz con la espiral; la 
hoja nasal del murciélago parece tener un equivalente en protuberancia seccio-
nada que figura en la nuca de Xólotl; el cuerpo de Xólotl es un cuerpo “noctur-
no” parecido al del inframundo, lo que lo relaciona con las cuevas 
infraterrenales; la cabeza y el hocico están surlineados con una materia de color 
amarillo con carácter excrementicio; detrás de la cabeza de Xólotl se asoma el 
resplandor del sol dentro de un cielo nocturno estrellado que constituye la capa.

El nombre: Xólotl no entraña indicio alguno sobre la tipología animal del 
personaje. Xólotl, en náhuatl, significa “paje”; xolóchtic “arrugado”; choloa “huir”. 

135	El perro conocido como Xoloitzcuintle podría tener este nombre por el hecho de ser 
“completamente pelado” (Rémi Siméon) y parecerse por tanto a cierto tipo de murcié-
lagos.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   129 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

130

Es interesante señalar, en un contexto intercultural y translingüístico, que la 
palabra teenek jol, fonéticamente próxima a xol− significa “cueva” y que −ōt’ 
“cuero” o “piel” y/o ōt “estrella” (ya considerados) podrían esbozar una imagen 
verbal teenek significativa: jol-ot(ot’) referente al murciélago como morador de 
las cuevas. Esta voz teenek podría haber sido “nahuatlizada” en Xólotl.

La imagen reflejada por el espejo de la cultura náhuatl o en ella refractada no 
sólo pone en evidencia rasgos sobresalientes del huasteco y de su modus viven-
di, sino que revela un cierto arraigo de la cultura náhuatl en la cultura huasteca.

Si bien el contacto directo o los roces bélicos entre ambos grupos en el 
periodo postclásico determinaron varios aspectos de sus culturas respectivas, 
es probable que lo esencial haya sido captado y procesado anteriormente por 
la cultura tolteca a la cual abrevaron después los pueblos nómadas que se 
asentaron en la región central de México.

La toltecayotl podría haber sido permeada tempranamente por la cuexteca-
yotl en una proporción que resulta difícil apreciar ya que carecemos de fuentes 
históricas al respecto. Sin embargo la imagen del huasteco que permanece en 
el palimpsesto de la cultura náhuatl permite establecer fecundas inferencias 
y abrir un horizonte de estudio sobre este “eslabón perdido” que representa, 
según me parece, la civilización huasteca.

bibliografía

Ariel de Vidas, Anath, El trueno ya no vive aquí: representacion de la marginalidad 
y construccion de la identidad teenek: Huasteca veracruzana, México, Centro 
de Investigaciones y Estudios Avanzados en Antropología Social/Colegio 
de San Luis, Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, 2003.

Cantares mexicanos (ms. en náhuatl), Manuscrito de la Biblioteca Nacional de 
México, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto 
de Investigaciones Bibliográficas, 1994.

Códice Aubin, (Ms. 85, Ms. 40), en Walter Lehmann und Gerd Kutscher, Ges-
chichte der Azteken, Berlín, Gebr. Mann Verlag, 1981.

Códíce borbónico, México, Editorial Siglo XXI, 1981.
Códice Borgia, copia facsimilar con comentarios de Eduard Seler, 3 v., México, 

Fondo de Cultura Económica, 1980.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   130 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 131

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

Códice Boturini o Tira de la peregrinación, estudio introductorio y análisis de 
Patrick Johansson, en Arqueología Mexicana, México, Edición Especial 
Códices, n. 26, diciembre 2007.

Códice Chimalpopoca (Anales de Cuauhtitlan y Leyenda de los Soles), 3a. ed., tra-
ducción del náhuatl por Primo Feliciano Velázquez, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, 1992.

Códice de Xicotepec, estudio e interpretación de Guy Stresser-Péan, México, 
Gobierno del estado de Puebla, Centro Francés de Estudios Mexicanos y 
Centroamericanos, Fondo de Cultura Económica, 1995.

Códice Féjérváry-Mayer, edition établie et présentée par Miguel León-Portilla, 
traduit de l’espagnol (Mexique) par Myriam Dutoit, París, La Differénce, 
1992.

Códice florentino (testimonios de los informantes de Sahagún), edición facsimilar 
elaborada por el Gobierno de la República Mexicana, México, Giunte 
Barbera, 1979.

Códice Laud, edición facsimilar, Graz-Austria, Akademische Druck und Ver-
lagsanstalt, 1994.

Códice magliabechiano, Graz, Akademishe Druck, Verlagsanstalt,1970.
Códice Matritense del Real Palacio (textos en náhuatl de los indígenas informantes de 

Sahagún), edición facsimilar de Francisco del Paso y Troncoso, Madrid, 
Fototipia de Hauser y Menet, 1907.

Códice mendocino, editado por José Ignacio Echeagaray, México, San Ángel 
Ediciones, 1979. 

Códice mexicanus, publicado por Ernest Mengin, “Commentaire du Codex 
Mexicanus No. 23-24 de la Bibliothèque Nationale de Paris”, en Journal 
de la Société des Américanistes, núm. 41, 1952, p. 377- 498.

Códíce Vaticano-Ríos, en Antigüedades de México, recopilación de Lord Kingsbo-
rough, México, Secretaria de Hacienda y Crédito Público, 1964.

Códíce Vatícanus B, 3773, edición de Ferdinand Anders, Graz, Akademische 
Druck und Verlagsanstalt, 1972.

Chevalier, Jean y Alain Gheerbrant, Dictionnaire des symboles: mythes, rêves, 
coutumes, gestes, formes, figures, couleurs, nombres, París, Editions Robert 
Laffont, 1982.

Craveri Slaviero, Michela, “El Popol Vuh y su función poética. Análisis lite-
rario y estudio crítico del texto K’iche’”, tesis de doctorado, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 2007. 

Díaz del Castillo, Bernal, Historia verdadera de la conquista de la Nueva España, 
México, Editorial Robredo, 1939.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   131 12/10/12   11:19 a.m.



patrick johansson k.

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

132

Durán, Diego, Historía de las Indias de Nueva España e islas de Tierra Firme, 
2 v., México, Editorial Porrúa, 1967.

Florentine codex, 12 v., traducción al inglés por Arthur J. O. Anderson y Charles 
E. Dibble, Santa Fe, Nuevo Mexico, The School of American Research/
The University of Utah, 1970 (Monographs of The School of American 
Research).

Hernández, Francisco, “Escritos varios”, en Obras completas, México, Univer-
sidad Nacional Autónoma de México, 1984, tomo vi.

Johansson, Patrick, “Tamoanchan: una etimología del origen” en De historio-
grafía lingüística e historia de las lenguas, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filológicas/Siglo XXI, 
2004, p. 287-307.

, “Un Padre Nuestro en imágenes del siglo xvi”, en Castálida, revista del 
Instituto Mexiquense de Cultura, México Gobierno del Estado de México, 
año iv, n. 13, 1998, p. 12-19.

, La palabra, la imagen, y el manuscrito. Lecturas indígenas de un texto 
pictórico en el siglo xvi. México, Universidad Nacional Autónoma de Méxi-
co, Instituto de Investigaciones Históricas, 2004, 480p.

, “Estudio comparativo de la gestación y del nacimiento de Huitzilo-
pochtli en un relato verbal, una variante pictográfica y un ‘texto’ arqui-
tectónico”, Estudios de Cultura Náhuatl, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, v. 30, 1999, 
p. 71-112.

, “Erotismo y sexualidad entre los Huastecos” en Arqueología Mexi-
cana, México, v. xiv, núm. 79, mayo-junio, 2006, p. 58-64.

Landa, Diego de, Relación de las cosas de Yucatán, México, Editorial Porrúa, 
1978.

Larsen, Ramón, Vocabulario huasteco del estado de San Luis Potosí, México, Ins-
tituto Lingüístico de Verano/Secretaría de Educación Pública, 1955.

Lehmann, Walter und Gerd Kutscher, Die Geschichte der Konigreiche von Cul-
huacan und Mexico, Berlín, Verlag W. Kohlhammer, 1974.

Meade, Joaquín, La Huasteca. Época antigua, México, Editorial Cossio, 1942.
Programa de Revitalización, Fortalecimiento y Desarrollo de las Lenguas Indígenas 

Nacionales, 2008-2012, México, sep, inali, 2009.
Sahagún, fray Bernardino de, Historia general de las cosas de Nueva España, 

México, Editorial Porrúa, 1989.
Serna, Jacinto de la, “Manual de ministros de indios”, en El alma encantada, 

México, Instituto Nacional Indigenista/Fondo de Cultura Económica, 
1987.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   132 12/10/12   11:19 a.m.



el huasteco en el espejo de la cultura náhuatl 133

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 65-133

Siméon, Rémi, Diccionario de la lengua náhuatl o mexicana, México, Editorial 
Siglo XXI, 1977.

Stresser-Péan, Guy, Viaje a la Huasteca con Guy Stresser-Péan, coordinación 
Guilhem Olivier, prólogo Miguel León-Portilla, Fondo de Cultura Econó-
mica/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, 2008.

Tapia Zenteno, Carlos de, Paradigma apologético y noticia de la lengua Huasteca, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Inves-
tigaciones Filológicas, 1985.

Tezozómoc, Alvarado Hernando, Crónica mexicana, México, Editorial Porrúa, 
1980.

Wikipedia

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   133 12/10/12   11:19 a.m.


