
reseñas bibliográf icas 347

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 347-351

se proyectaría en la mayor parte de Mesoamérica hasta la llegada de los 
españoles.

Félix Báez-Jorge, Debates en torno a lo sagrado. Religión popular y hegemonía cle-
rical en el México indígena, México, Universidad Veracruzana, 2011.

por Alicia María Juárez Becerril

El nuevo libro de Félix Báez-Jorge forma parte de una serie de estudios de 
largo alcance. Sus obras puntuales acerca del tema de la religión –Los oficios 
de las diosas; Las voces del agua; La parentela de María; Entre los naguales y los 
santos; Los disfraces del diablo; y Olor a santidad– se completan con este nuevo 
volumen, en donde se aborda el fenómeno de lo sagrado y su relación con 
las conformaciones nacionales, las identidades en construcción y la produc-
ción de ideologías. 

Sin duda, el nombre de este libro llama la atención, especialmente para 
aquellos interesados en los temas de religión. ¿Qué implica debatir en torno 
a lo sagrado? Dicho estudio aspira a plantear nuevas interrogantes y vías de 
análisis, más que dar una respuesta puntual. Para examinar la noción de lo 
sagrado, nos señala Félix Báez, es necesario “conceptualizar las manifesta-
ciones religiosas como sistemas ideológicos históricamente articulados, con 
el análisis de las mentalidades, entendidas en un marco temporal de larga 
duración”, lo que implica un vínculo estrecho con el término de cosmovisión, 
“estructura integradora del imaginario colectivo que refiere a las explicaciones 
dinámicas que las sociedades formulan en torno al origen y funcionamiento 
del universo” (p. 62). Por lo tanto, el libro se caracteriza en aspectos relacio-
nados al campo de las construcciones y los planteamientos. A lo largo de la 
obra, además de debatir en torno a lo sagrado, el autor lleva a cabo el análisis 
de algunos conceptos como: “pueblo”; “hegemonía”; “grupos subalternos”; 
cuyas definiciones de varios de autores, junto con sus diversas posturas, tie-
nen voz, para ser utilizadas en el discurso antropológico. 

El autor acostumbra en sus obras un apartado teórico inicial, en donde 
expone el proceder para la aproximación a los fenómenos y problemas plan-

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   347 12/10/12   11:20 a.m.



estudios de cultura náhuatl 44348

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 347-351

teados, y al concluir nos platea la reformulación general a la luz de los datos, 
realizando su propuesta teórica. Este orden lo llevará a cabo Félix Báez en 
seis capítulos. 

En el capítulo I titulado “Coordenadas conceptuales”, nos propone un diá-
logo abierto con varios estudiosos (Otto, Eliade, De Martino, Habermas, por 
mencionar algunos) y otros destacados especialistas de la religión mesoameri-
cana (Barabas, Bartolome, Broda, Galinier, González Torres, López Austin) in-
cluido él mismo, en donde se busca articular la pertinencia del uso del polémico 
término de la “religión popular”, especialmente en el análisis que lleva como 
punto de partida una tradición mesoamericana que enmarca a las comunidades 
indígenas. Para el autor es necesario tomar en cuenta “los diferentes abordajes 
en los que se examina la utilidad analítica de la religiosidad popular, ahondando 
en sus debilidades y fortalezas en los ámbitos de su contenido y extensión 
significantes, siempre vinculados con otras nociones” (p. 24). 

En el capítulo II, “La religión del pueblo y la cultura popular”, Félix Báez, 
entreteje de una manera dinámica el cómo abordar los conceptos que permi-
tan entender la propuesta que él formula acerca de la religiosidad popular. Es 
por eso que en este apartado, se debate principalmente en torno al concepto 
de “catolicismo popular”, mal confundido con la noción de “religiosidad po-
pular”. Igualmente se discute el contenido y extensión de éste con el de “re-
ligión oficial”, en donde el punto de quiebre son las prácticas y creencias que 
realizan los fieles en el seno de la Iglesia. Al hablar de religiosidad popular 
indígena se constatan múltiples manifestaciones en torno a lo sagrado, en 
donde las divinidades asumen variados y fascinantes disfraces, característica 
propia de los fenómenos sincréticos que elaboran los diversos grupos sociales. 
Dicha particularidad “se trata de una dinámica sociocultural tendiente a in-
corporar a las deidades cristianas ciertos atributos propios del campo funcio-
nal de los dioses prehispánicos, no en sentido de síntesis, sino de adición, 
desplazando los antiguos elementos luminosos, hacia los nuevos objetos de 
fe” (Báez-Jorge, Los oficios de las diosas, 184). Las entidades sagradas “eviden-
cian expresiones cúlticas que refieren tanto a antiguos símbolos religiosos 
como a inéditas configuraciones en torno a los sagrado, insertas en las diver-
sas modalidades y grados que la modernidad asume en las comunidades in-
dígenas” (p. 62). Estamos hablando de interpretaciones complejas que 
dependen de una lógica regional, basada al mismo tiempo en una cosmovisión 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   348 12/10/12   11:20 a.m.



reseñas bibliográf icas 349

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 347-351

particular. De tal forma que, para Félix Báez, lo que se debe desentrañar, es la 
interpretación que cada lugar les da, como producto de un largo sincretismo 
religioso, tomando en cuenta un referente histórico específico.

El capítulo iii: “La tradición religiosa mesoamericana y la lógica del poder” 
nos invita a considerar las formas de pensamiento y culto muy diferentes 
entre si, pero integradas en una misma corriente histórica tomando en cuen-
ta los procesos de larga duración que inciden en nuevas prácticas y significa-
dos. Estos procesos, puntualiza el autor, se ven permeados por dinámicas 
hegemónicas y contra hegemónicas. Algo que deja claro Félix Báez, es dife-
renciar entre la “religiosidad popular” y la “religión popular”. La primera tiene 
una utilidad descriptiva, aplicada a las formas con las que los creyentes se 
expresan, interpretan y recrean el acervo devocional (p. 265), cuya concreción 
recae en los rituales y creencias. La segunda, en un sentido amplio, identifica 
sistemas de creencias y prácticas en torno a lo sagrado, históricamente confi-
guradas y estructuralmente condicionadas, construidas en condiciones me-
diadas por el dominio y la subalternidad. Todo ellos implica un complejo 
juego de fuerzas referido a la formación social mexicana.

El capítulo IV, titulado “Los estudios mesoamericanos y las estrategias 
clericales” se centra en el “sincretismo”, término que se reflexiona junto con 
la noción de procesos de la más variada índole –llámense: sustituciones, rein-
terpretaciones, reelaboraciones, asimilaciones–. En ellos se busca reconocer 
no sólo los elementos culturales que se han conservado o adoptado, sino los 
que se perdieron o fueron rechazados. Por lo tanto, según el autor, el sincre-
tismo debe estudiarse, en primer lugar, en el nivel de las representaciones 
colectivas. Los fenómenos religiosos, en su condición de representaciones 
colectivas, es necesario visualizarlos en toda su complejidad y variedad de 
matices míticos, mágicos y simbólicos que subrayan lo sentido y lo vivido 
por las comunidades que los han ideado y consagrado como objetos de creen-
cia (p. 105). En este sentido, las sociedades campesinas han construido sus 
divinidades y relatos, que con el tejido de imaginario simbólico, explican la 
razón de ser y el sentido de lo sagrado. Como bien cita Félix Báez de S. 
Gruzinski, existe “una relación incuestionable entre el ámbito de lo sagrado 
y los cimientos terrenales” (p. 64).

En el capítulo V: “Religión popular y hegemonía. El aporte gramsciano 
a un debate conceptual”, se caracteriza por la constante presencia de Antonio 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   349 12/10/12   11:20 a.m.



estudios de cultura náhuatl 44350

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 347-351

Gramsci, cuyas observaciones en torno al estudio de los fenómenos sociales 
y culturales han sido fundamentales en la reorientación de las perspectivas 
analíticas centradas en los cultos populares. El aporte intelectual de Grams-
ci retomado por Félix Báez, se centra en el estudio de las complejas relaciones 
entre las ideas y el poder, especialmente del lado de los pueblos, que en su 
condición subalterna, son el “resultado de complejas dinámicas del dominio 
colonial, de múltiples transculturaciones, de un permanente quehacer con-
trahegemónico y de creatividad orientada a defender su patrimonio cultural 
en los marcos de la opresión política y social , acrecentada por los regímenes 
neoliberales” (2011: 107).

Finalmente el capítulo VI, que lleva por nombre “Alcances y límites de 
una herramienta analítica”, el autor expresa “nuevos planteamientos respecto 
a las estrategias instrumentadas por la jerarquía eclesiástica para cumplir sus 
tareas de evangelización en las comunidades indígenas” (p. 29). Se señala una 
Iglesia que vive la crisis de una tendencia centrífuga a la par: la fractura de su 
unidad en iglesias nacionales, y la emergencia de religiones propias de dife-
rentes grupos sociales, como lo son las comunidades indígenas. De esta ma-
nera Félix Báez hace una reflexión en torno a la hegemonía eclesiástica y a la 
nueva evangelización, aspectos inherentes al poder. Para contrarrestar la vul-
nerabilidad que vive la institución eclesiástica, el autor nos menciona la acción 
clerical que se da frente a la dinámica de las devociones populares, cuyo fe-
nómeno es denominado como el “péndulo de la represión y la tolerancia”, 
abordado ya en una obra anterior.1 Este fenómeno ocurre de la interacción 
que se realiza a partir del marco canónico, y que abarca los complejos etno-
culturales que sustentan los acomodamientos y/o resistencias de las comuni-
dades indígenas –mediante la apropiación simbólica, el abandono de los 
territorios sagrados, la persecución a los cultos comunitarios, etcétera (p. 113). 

Ahora bien, para llevar a cabo la lectura de este libro, es necesario tener 
presente la fluidez del escrito que denotan a un Félix Báez sin parquedad de 
expresión académica. En este sentido, lejos de pensar que es de mal gusto 
citarse en su propia obra, el autor en razón de revisar, corregir y ampliar sus 
anteriores planteamientos, pudo hacer una autocrítica que contribuye a una 
reelaboración de ideas. Por otro lado, Félix Báez a lo largo de su estudio, 

1	Báez-Jorge, Entre los naguales y los santos.

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   350 12/10/12   11:20 a.m.



reseñas bibliográf icas 351

estudios de cultura náhuatl 44, julio-diciembre de 2012, p. 351-355

también hace partícipe de una “introspección académica”, a otros estudiosos, 
lo cual se convierte en un debate polémico e interesante. Mediante una bi-
bliografía muy oportuna, en aras de cordialidad, les recuerda su postura inicial 
a favor del término de “religiosidad popular”, la cual hoy en día ellos mismos 
rechazan. Con este diálogo, nuestro autor considera que la discusión trascien-
de de una razón arquitectónica a una razón polémica, propuesta de Bachelard que 
se retoma en el análisis.2 El objetivo primordial de la discusión es señalar 
que nadie tiene la última palabra en relación a la construcción de conceptos 
y que sólo estando conscientes de la flexibilidad de nuestra postura avanza-
remos en la cientificidad académica.

Sin duda, en este libro se evidencia una teoría social, y su carácter prin-
cipal es el proceso dialéctico, el cual se constituyó mediante la relación direc-
ta con los fenómenos estudiados y con la constante revisión de los 
planteamientos y fundamentos que la sustentan. Es la gran obra de Félix Báez 
sobre los estudios de religión.

Alonso de Zorita, Relación de la Nueva España, edición, introducción, estudio 
y paleografía de Ethelia Ruiz Medrano, índice de José Mariano Leyva, sem-
blanza y apéndice por Wiebke Arhndt, México, Consejo Nacional para la 
Cultura y las Artes, 2011 (Colección Cien de México).

por Gerardo Pérez Silva

Monasterio de Toluca, 1 de enero de 1562:

Solamente son de cualidad y de alguna importancia las diferencias que 
unos pueblos con otros traen entre sí sobre términos de tierras, montes 
y aguas &c., que es el mayor bullicio en la Audiencia, y en que los natu-
rales gastan lo que no tienen, y al cabo de diez ó veinte años de pleito 
tampoco se remedia ni aclara […] Y el remedio es que se señalen dos ó 

2	Bachelard, la formación del espíritu científico. Contribución a un psicoanálisis del conocimiento 
objetivo. 

Cultura Náhuatl 44_FINAL-FINAL.indd   351 12/10/12   11:20 a.m.


