
Acerca de las pinturas que se quemaron
y la reescritura de la historia en tiempos 
de Itzcóatl. Una revisión desde  
la perspectiva simbólica

Doctora en historia por la Universidad Nacional 
Autónoma de México. Profesora en dicha universidad 
y en la Escuela Nacional de Antropología e Historia. 
Ha publicado diversos artículos a nivel nacional e 
internacional.

Este artículo discute y analiza uno de los temas 
preferidos de la historia del México antiguo en el 
periodo posclásico: la famosa “quema” de pinturas  
y reescritura de la historia por parte de Itzcóatl, 
tlahtoani tenochca.

Tenochtitlan, Azcapotzalco, Cuenca de México, 
reescritura, Itzcóatl, simbolismo, rito de paso, Posclási-
co, Triple Alianza. 

This article discusses and analyzes one of the favorite 
subjects of the history of ancient Mexico in the 
Postclassic period: the famous “burning” of paintings 
and rewriting of history by Itzcóatl, tlahtoani Tenochca.

Tenochtitlan, Azcapotzalco, Mexico Basin, rewrite, 
Itzcóatl, symbolism, rite of passage, Postclassic, Triple 
Alliance.

Clementina Battcock

resumen

Palabras clave

abstract

Keywords

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   95 15/12/11   10:35



En este artículo discutiremos uno de los temas preferidos de la historia del 
México antiguo en el periodo posclásico. Específicamente, estamos haciendo 
referencia a los hechos que relatan cómo, después de vencer los tenochcas y 
sus aliados a los tepanecas de Azcapotzalco y Coyoacan, se constituye una 
nueva “Triple Alianza” y se lleva a cabo, según lo relatado por los informantes 
indígenas de fray Bernardino de Sahagún, la “quema”1 de pinturas por parte de 
Itzcóatl, tlatoani tenochca.

Este famoso relato de la supuesta “quema” se encuentra en el conocido pa-
saje de la Historia general de este fraile franciscano, quien consigna lo siguiente:

Por lo [la] cual cuenta no se puede saber qué tanto tiempo estuvieron en Tamoan-

chan, y se sabía por las pinturas que se quemaron en tiempos del señor de México, 

1 En el Vocabulario de fray Alonso de Molina se traduce del castellano al náhuatl: “Quemar 
con fuego. Nite, tlatia. nite, chichinoa”, y “Quemada cosa afsi.tlatlac.tlatilli tlachichinolli.” Al 
consultar el significado de este verbo del náhuatl al castellano podemos observar que se tra-
duce lo siguiente: “Tlatla. ni. arder, abrafarfe o quemarfe. Pret. onitlatlac” y “Tlatlac. cofa 
quemada.” A la vez la traducción que realiza este fraile de esconder, señala lo siguiente: “Escon-
der algo. nitla, tlatia. nitla anaya[…]” y “Escondida cofa. tlatlatilli[…]”. Pareciera entonces, tal 
vez, que los verbos quemar, ocultar o esconder pueden ser considerados sinónimos para este 

Acerca de las pinturas 
que se quemaron y la reescritura 
de la historia en tiempos de Itzcóatl

Una revisión desde la perspectiva simbólica

Clementina Battcock

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   96 15/12/11   10:35



las pinturas que se quemaron y la reescritura de la historia 97

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

que se decía Itzcóatl, en cuyo tiempo los señores y los principales que había en-

tonces acordaron y mandaron que se quemasen todas, porque no viniesen a 

manos del vulgo y viniesen en menosprecio.2

Esta versión también se la puede hallar en el texto náhuatl del denomina-
do Códice florentino, el cual narra que: 3

Ca mopiaia in jtoloca, ca iquac tlatlac in 

tlatocat Itzcooatl, in mexico: innenonotzal 

mochiuh in mexica tlatoque, qujtoque: 

amo monequj mochi tlacatl qujmatiz, in 

tlilli, in tlapalli, in tlaconj, in tlamamalonj, 

avilquicaz: auh injn, çan naoalmanjz in 

tlalli, ic mjec mopic in jztlacaiutl. 

Porque se guardaba la historia; pero ardió 

cuando gobernaba Itzcóatl en México. Se 

hizo concierto entre los señores mexicas. 

Dijeron: “No es conveniente que todo 

mundo conozca la tinta negra, los colores. 

El portable, el cargable se pervertirá, y con 

esto se colocará lo oculto sobre la tierra; 

porque se inventaron muchas mentiras.3

Como veremos de este pequeño pero significativo párrafo diversos inves-
tigadores han planteado distintas propuestas e interpretaciones, de las cuales 
daremos cuenta en el siguiente apartado.

La “quema” en los diversos estudios: propuestas,  
perspectivas y enfoques

Miguel León Portilla4 señala que hacia 1428 los tenochcas y sus aliados consu-
maron la victoria sobre Azcapotzalco. A partir de esta victoria se toman medidas 

caso en particular. Véase Fray Alonso de Molina, Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexi-
cana y castellana, estudio preliminar de Miguel León-Portilla, México, Editorial Porrúa, 2004.

2 Sahagún, Historia general de las cosas de Nueva España, estudio introductorio, paleografía, 
glosario y notas Alfredo López Austin y Josefina García Quintana, México, Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes, 2002 (Cien de México), Libro x, cap. xxix, párrafo decimocuarto. 
De los mexicanos, p. 974. 

3 Alfredo López Austin, “El texto sahaguntino sobre los mexicas”, en Anales de Antropología, 
México, Universida Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoló-
gicas, 1985, p. 310.

4 Miguel León-Portilla, La filosofía náhuatl estudiada en sus fuentes, México, Universidad Na-
cional Autónoma de México, 2001 [1956]; “Discurso de ingreso del doctor Miguel León-Portilla, 

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   97 15/12/11   10:35



clementina battcock

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

98

para transformar “la fisonomía del pueblo” que hasta ese momento había sido 
tributario. De esta forma, Itzcóatl y Tlacaélel realizaron un nuevo reparto de 
tierras, concedieron títulos a quienes habían sobresalido en la guerra contra 
Azcapotzalco, promulgaron leyes y procuraron el enaltecimiento de Mexico-
Tenochtitlan. Para este autor, tales medidas y cambios radicales se enfocaron 
tanto al presente del grupo mexica-tenochca como a la significación de su pa-
sado. Sin embargo, la imagen que proyectaban los antiguos códices, tanto te-
nochcas como los de Azcapotzalco, no era precisamente la de un “pueblo 
mexica” con semblantes de esplendor, por lo que era necesario e imperioso 
reinterpretar el pasado para tener en éste un nuevo apoyo sobre el destino que 
le aguardaba a los mexicas-tenochcas. 

De esta forma, había que establecer otras “palabras-recuerdo” y cambiar 
el contenido de los antiguos códices. Se reunió lo que se calificó de “falso” y se 
hizo la quema de libros de pintura que no convenía conservar.5 En su estudio 
La filosofía náhuatl, León-Portilla expresa que se ordenó esta quema de antiguos 
códices (en los que se guardaban las tradiciones) con la finalidad de establecer 
“su versión oficial de la historia mexicatl”.6 A la vez, este autor señala la impor-
tancia de dicho acto, pues el solo intento de querer modificar la “tradición 
histórica” evidencia que ésta era considerada como un factor de suma trascen-
dencia en el mundo náhuatl. Posteriormente, diferentes tlatollotl y códices em-
pezaron a reflejar la nueva imagen que los mexicas deseaban proyectar. Por lo 
tanto, este autor propone que en esta reinterpretación tenochca de los mitos  
y de la elaboración de nuevos relatos y códices se hallaba la justificación de un 
destino que se concibió ligado a la realidad total del universo.7

Carlos Martínez Marín expresa dudas en torno a la destrucción total de 
las historias y a que éstas hayan sido sustituidas por otra más conveniente.8 
Infiere la posibilidad de la destrucción de algunas informaciones que se referían 
a hechos históricos en concreto, pero no una eliminación total, ya que si esto 

“La historia y los historiadores en el México antiguo”, en Memoria de El Colegio Nacional, México, 
1971; Toltecáyotl, aspectos de la cultura náhuatl, México, Fondo de Cultura Económica, 1980.

5 Miguel León-Portilla, Toltecáyotl…, p. 66.
6 Miguel León-Portilla, La filosofía…, p. 244.
7 Miguel León-Portilla, “Discurso…”, p. 159.
8 Carlos Martínez Marín, “La cultura de los mexicas durante la migración”, en De Teoti-

huacan a los aztecas. Fuentes e interpretaciones históricas, México, Universidad Nacional Autónoma 
de México, 1971, p. 247-255 (Lecturas Universitarias, Antología, 11).

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   98 15/12/11   10:35



las pinturas que se quemaron y la reescritura de la historia 99

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

hubiera sucedido habría implicado necesariamente una nueva invención de 
su pasado y, en consecuencia, la imagen que se presentaba en los nuevos libros 
habría sido la de un grupo ya “civilizado”. Sin embargo, este autor señala que 
tras la reelaboración histórica nos hallamos frente a descripciones que relatan 
a los mexicas-tenochcas como “un grupo pobre, desconocido y sojuzgado, sin 
organización estatal y con un nivel inferior al que adquirieron andando el 
tiempo”.9

Por otro lado, Alfredo López Austin señala que Itzcóatl, que conservaba la 
facultad de servir de oráculo de Huitzilopochtli, fue quien ordenó que los libros 
de historia fuesen quemados.10 Según el autor, este acto se ha interpretado como 
un intento de “cambiar la historia”, ya que en ese momento, los tenochcas se 
hallaban en plena expansión militarista y, por lo tanto, necesitaban de esa mo-
dificación. Sin embargo, López Austin expresa que también se ha explicado 
esta quema como la destrucción de una “secular biblioteca” en la que se halla-
ban las “sabidurías” de los centros más poderosos. Esta particular “biblioteca” 
se había ido traspasando de un centro político a otro como una “legítima he-
rencia” o como “botín de guerra”.11 

En otro de sus artículos, Alfredo López Austin indica que la causa de esta 
quema de libros en tiempos de Itzcóatl fue el peligro de que “los hombres del 
pueblo” conocieran los documentos históricos y, sabiendo su contenido, se 
rebelaran.12 Esta rebelión se habría fundado en el seguimiento de mentiras y 
éstas habrían otorgado poder a “hombres que eran tenidos por dioses […] y se 
extenderían las artes mágicas sobre la tierra”.13 En este sentido, el autor citado 
plantea una pregunta en relación con el significado de esta quema y la impli-
cación que tuvo para el grupo tenochca:

¿Significó la quema de los libros la abolición de los vestigios de un antiguo siste-

ma de gobierno, el de los hombres a los que se atribuía un mayor manejo personal 

de las fuerzas sobrenaturales, el de los dirigentes de grupos de una sola lengua, 

  9 Ibid., p. 254.
10 Alfredo López Austin, Hombre-dios. Religión y política en el mundo náhuatl, México, Univer-

sidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 1972, p. 173. 
11 Ibid., p. 174.
12 Alfredo López Austin, “El texto sahaguntino…”, p. 325.
13 Ibid., p. 325.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   99 15/12/11   10:35



clementina battcock

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

100

el de los pertenecientes al viejo orden instituido en Teotihuacan, orden del que 

hablaron los libros de historia?14

Por otra parte, Rudolf van Zantwikj plantea cómo Itzcóatl y Tlacaélel en 
1433 llevaron a cabo la famosa “censura” de la historia y una reconstrucción 
artificial de los tiempos más remotos.15

Christian Duverger señala que es posible fechar el momento en el que la 
tradición mexica-tenochca adquiere la forma que tendría en la primera mitad 
del siglo xv con el advenimiento de Itzcóatl, ya que con su ascenso al poder 
se indica el fin de una época y el principio de una nueva era.16 La entronización 
de este cuarto tlatoani tenochca coincide con la extensión del poder mexica-
tenochca sobre todo el territorio de la Cuenca de México. Así, después de 
derrotar a los tepanecas de Azcapotzalco, Tlacopan y Coyoacan, los tenochcas 
no tienen ningún rival en la Cuenca. De esta forma, con la llegada al trono de 
Itzcóatl, relacionado con la victoria sobre Azcapotzalco, nos hallamos frente 
a la última fecha simbólica que pone de relieve la tradición tenochca: 1-técpatl. 
Para Duverger todo parece apuntar al “reino” de Itzcóatl como el último ele-
mento que se incluye en el relato mítico-histórico. De esta manera, este autor 
sugiere algunas hipótesis a tener presentes. La primera de ellas consiste en 
admitir que Itzcóatl fue entronizado “realmente” en el año 1-técpatl y que hizo 
reescribir la historia tenochca para que su llegada al poder correspondiera con 
la salida de Aztlan y con la entronización del fundador de la dinastía mexica-
tenochca: Acamapichtli. Por tanto, señala que no se puede excluir que Itzcóatl 
haya querido inscribir su toma de poder dentro de la continuidad de la “his-
toria tribal” y que, por ende, haya encargado la realización de una “refundi-
ción” completa de la tradición. Esto último le resulta posible y viable a partir 
de lo narrado en el pasaje del texto de fray Bernardino de Sahagún. En este 
sentido, la hipótesis de una reforma de la tradición llevada a cabo bajo el 
“reinado” de Itzcóatl le resulta a Duverger admisible. Sin embargo, plantea 
otra posibilidad: que la reescritura de la historia se haya realizado durante  
el “gobierno” de Motecuhzoma Ilhuicamina.17 Para este autor, Tlacaélel es el 

14 Idem. 
15 Rudolf van Zantwikj, “La entronización de Acamapichtli….”, p. 25.
16 Christian Duverger, El origen de los aztecas, México, Grijalbo, 1987 (Colección Enlace).
17 Ibid., p. 393.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   100 15/12/11   10:35



las pinturas que se quemaron y la reescritura de la historia 101

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

verdadero artífice de la reforma religiosa y social y, por lo tanto, propone que 
las versiones de la historia que conocemos fueron elaboradas en los primeros 
años del “reinado” de Motecuhzoma Ilhuicamina bajo el impulso de Tlacaélel, 
su cihuacóatl. De este modo, si Itzcóatl fue el forjador de la victoria sobre Azca-
potzalco y ésta confirió la autonomía de los tenochcas, la entronización de 
este tlatoani se convirtió en el símbolo de los nuevos tiempos. Es decir, que lo 
que había sucedido anteriormente podía en adelante volver a organizarse por 
completo con el fin de afirmar e imponer los valores “fundamentales” que los 
tenochcas deseaban destacar en el siglo xv. Así, durante los “reinados” de 
Itzcóatl y Motecuhzoma Ilhuicamina fue cuando los mexicas-tenochcas fijaron 
la imagen que de sí mismos querían legar; por tanto, el relato que prevalece 
es el discurso de la legitimación, deseando asentar en la historia su legitimidad 
en la Cuenca.18 

Por otro lado, Michel Graulich plantea cómo los tenochcas se esforzaron 
en borrar a los toltecas de la memoria; en consecuencia pusieron a Huitzilopoch-
tli en el lugar de Quetzalcóatl y que tal vez ésta fue la causa o uno de los 
motivos por los que Itzcóatl mandó a quemar los libros antiguos al establecerse 
el poderío mexica-tenochca.19 Sin embargo, este autor se inclina más a pensar 
que la eliminación de Quetzalcóatl ocurrió más tarde.

Desde otra perspectiva, José Rubén Romero Galván señala que Itzcóatl y 
Tlacaélel percibieron la necesidad de instituir las bases de lo que vendría a ser 
la mexicanidad, entendida como la “unidad entre los calpulli y la clase en el 
poder”.20 A la vez, este autor subraya cómo Itzcóatl y Tlacaélel comprendían la 
importancia del pasado como fundamento de lo que sucede y lo que sucederá, 
y por lo tanto pensaron que las historias propias de los calpulli impedirían el 
surgimiento y consolidación de la unidad tenochca. Es precisamente en estas 
condiciones que los tenochcas se dan a la tarea de quemar los antiguos libros 
en los que se hallaba registrado su pasado y construyeron “una historia única 
y oficial”. Así, para Romero Galván, esta quema evidencia la importancia que 
en el mundo prehispánico se le otorgaba a la historia como “fundamento de la 
identidad de los pueblos”.

18 Ibid., p. 394-395.
19 Michel Graulich, Quetzalcóatl…, p. 243.
20 José Rubén Romero Galván, “La historia según Chimalpain”, Journal de la Societé des 

Américanistes, tome 84-2, París, 1998, p. 185.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   101 15/12/11   10:35



clementina battcock

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

102

Federico Navarrete señala que Itzcóatl, “el primer tlatoani independiente de 
México”, llevó a cabo una quema en el siglo xv, la cual no abarcó la totalidad 
de los documentos históricos tenochcas,21 argumento que como ya vimos fue 
planteado anteriormente por Carlos Martínez Marín. Esta afirmación la sostiene 
a partir del análisis del documento Merced y mejora de Hernán Cortés a los caciques 
de Axapusco y Tepeyahualco,22 en donde Cortés relata el encuentro y la información 
que brindan Tlamapanatzin y Atonaletzin.23 No obstante, en una nota al pie del 
documento observamos una breve historia del mismo por parte de José Luis 
Martínez donde indica que José Bernardo Couto, a quien Joaquín García Icaz-
balceta le había mostrado el manuscrito, señaló “dudas sobre su autenticidad”.24 
Esta idea es compartida por José Luis Martínez, último editor del citado docu-
mento. Otra de las personas involucradas en torno a la autenticidad del manus-
crito es José Fernando Ramírez, quien argumenta contrariamente a lo señalado 
por Couto y sostiene que el documento es auténtico. Así, se da cuenta del in-
tercambio de opiniones entre Couto y García Icazbalceta sobre las cuestiones 
de estilo y anacronismos que presenta el documento, opinión compartida por 
José Luis Martínez al señalar que: “la impresión del presente editor es que estos 
documentos (Real ejecutoria y mercedes de Cortés) no son auténticos”.25

De esta forma, Navarrete plantea que las quemas de “libros” en Mesoamé-
rica no fueron una invención española, sino que precisamente las tradiciones 
indígenas habían sobrevivido a anteriores destrucciones por medio de las “ne-
cesarias sustituciones”. A la vez, indica que existen hipótesis (por ejemplo la de 
Nigel Davies, que plantea que estas quemas eran “sucesos periódicos”) que le 
resultan viables, teniendo en cuenta las evidencias, en construcciones, imágenes 
y monumentos, de destrucciones “ocasionales o cíclicas”. El motivo de estas 
destrucciones-sustituciones tendría un carácter político y, por tanto, afectaron 

21 Federico Navarrete, “Los libros quemados y los nuevos libros. Paradojas de la auten-
ticidad en la tradición mesoamericana”, en XXI Coloquio Internacional de Historia del Arte. La 
abolición del Arte, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investiga-
ciones Estéticas, 1998.

22 Hernán Cortés, “Merced y mejora a los caciques de Axapusco y Tepeyahualco”, en 
Documentos cortesianos, José Luis Martínez (ed.), México, Fondo de Cultura Económica, 1991, 
v. 1, p. 60-76.

23 Ibid., p. 63.
24 Ibid., p. 60.
25 Idem.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   102 15/12/11   10:35



las pinturas que se quemaron y la reescritura de la historia 103

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

seguramente a “libros” directamente relacionados a la legitimación del poder. 
Asimismo, Navarrete expresa que las destrucciones eran una parte integral del 
funcionamiento de la tradición indígena junto con su gran capacidad de rein-
vención y regeneración. 

Así, este autor plantea que las quemas prehispánicas, al igual que las co-
loniales, tuvieron como fin demostrar el ascenso de un nuevo poder, lo cual 
demandaba una correspondiente adaptación de la tradición de aquellos grupos 
que se hallaban sometidos al nuevo poder. Entonces, si bien Itzcóatl no alcan-
zó a destruir todos “los libros de historia”, su acción significó la exhibición de 
su poder y, probablemente, también implicó que los grupos sometidos modi-
ficaran sus libros para adecuarlos al nuevo contexto imperante.

En otro de sus artículos, Navarrete observa,26 citando el conocido párrafo 
de Sahagún en torno a la quema de “libros”, que nada se indica sobre el tama-
ño y el alcance de esta quema ordenada por Itzcóatl.27 A la vez, Navarrete 
plantea cómo diferentes autores, entre ellos Michel Graulich, Enrique Flores-
cano, Nigel Davies y Christian Duverger, han señalado el hecho de la “reescri-
tura” de la historia tenochca bajo los tlatoque Itzcóatl y Motecuhzoma 
Ilhuicamina. De esta forma, Navarrete corrobora, como lo hizo en el artículo 
anteriormente analizado, esta parcial quema a partir del citado documento 
colonial, el cual le permite señalar, en primera instancia, que las “principales 
víctimas” de la quema por parte de Itzcóatl fueron las tradiciones históricas, ya 
que éstas convivieron en el seno de la sociedad tenochca y a la vez fundamen-
taron el poder y la “posición social de grupos y linajes antagonistas del tla-
toani”.28 En segunda instancia, este autor señala que la quema llevada a cabo 
por el cuarto tlatoani tenochca fue exitosa parcialmente, ya que a partir de la 
información brindada por el manuscrito se puede constatar la supervivencia de 
“pinturas y libros” que el tlatoani tenochca quiso destruir. 

De esta manera, Navarrete cuestiona el lugar preponderante que ha ocu-
pado la supuesta quema de “libros” en diferentes autores y por ello enfatiza la 
falta de evidencia histórica contundente para sostener estas argumentaciones. 

26 Federico Navarrete, “Las fuentes indígenas más allá de la dicotomía entre historia y 
mito”, Estudios de Cultura Náhuatl, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Insti-
tuto de Investigaciones Históricas, 1999, v. 30, p. 231-256.

27 Ibid., p. 246.
28 Idem.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   103 15/12/11   10:35



clementina battcock

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

104

Así, formula una serie de objeciones como, por ejemplo, la reescritura total de 
la historia y la “hipótesis de la invención”,29 y coincide con el argumento plan-
teado por Martínez Marín sobre impacto de la quema y las posibles repercu-
siones que para la sociedad tenochca habría tenido el “inventar” su pasado.

En su tesis doctoral, Navarrete señala, al analizar los conflictos entre las 
diferentes tradiciones históricas en un mismo altépetl, cómo el pasaje de la que-
ma que refiere Sahagún le permite suponer que Itzcóatl destruyó, en esta quema, 
las tradiciones históricas de grupos rivales a los que él representaba.30 Sin em-
bargo, expresa que es difícil definir a quién pertenecían estas tradiciones que 
fueron destruidas pero que existe evidencia de que estos “libros quemados” 
pertenecían a “grupos rivales” dentro del propio altépetl tenochca. Esta última 
argumentación se basa en el documento colonial al que hemos hecho referen-
cia anteriormente y del cual compartimos la opinión de José Bernardo Couto 
y de José Luis Martínez sobre que es apócrifo. Sin embargo, más allá de esta 
particularidad que presenta dicho documento, y de si es verdadero o no, nos 
preguntamos: ¿por qué aparece registrada esta histórica “quema”?, ¿qué interés 
tuvo o tuvieron en citarla en este manuscrito el autor o autores? 

María Castañeda de La Paz señala que el pasaje donde Sahagún hace refe-
rencia a la quema de códices ordenada por Itzcóatl tuvo como intención ela-
borar una historia oficial para el pueblo tenochca.31 A la vez, indica que 
Itzcóatl halló resistencia para implementar sus nuevos proyectos; para ello, la 
autora cita el trabajo de Alfredo López Austin, quien señala el poder que tenían 
los ancianos de los calpulli ya que eran los conservadores de la tradición.32 Asi-
mismo, esta autora cita el trabajo de Federico Navarrete sobre el documento 
colonial Merced y mejora…,33 el cual le permite argumentar sobre el pasaje de la 
famosa “quema de pinturas”. De esta forma, Castañeda duda de la interpreta-
ción que se le ha otorgado al pasaje de Sahagún como descripción de una 
destrucción de códices y, por consiguiente, propone que nos hallaríamos frente 

29 Ibid., p. 247.
30 Federico Navarrete, Mito, historia y…, p. 34-35.
31 María Castañeda de La Paz, “Itzcóatl y los instrumentos de su poder”, Estudios de Cul-

tura Náhuatl, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones 
Históricas, v. 26, 2005, p. 120.

32 Alfredo López Austin, Hombre-dios…, p. 173-177.
33 Federico Navarrete, “Las fuentes indígenas…”, p. 231-256.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   104 15/12/11   10:35



las pinturas que se quemaron y la reescritura de la historia 105

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

a la “creación de una historia oficial”, la cual se basaba en hechos pasados 
comunes a los tenochcas y a otros pueblos de la Cuenca.34 

La significación de la supuesta “quema” como un acto de poder

Podemos interpretar que la significación de esta “quema” manifiesta un acto de 
poder y de sujeción de los calpulli hacia el nuevo orden tenochca y que éste 
demandaría, a través de la figura del tlatoani, un reacomodamiento histórico que 
justificara su posición hegemónica en la Cuenca de México. De esta forma, 
podemos inferir que el énfasis en el relato de fray Bernardino de Sahagún evi-
denciaría la diversidad de tradiciones históricas que existían antes de la guerra 
contra los tepanecas de Azcapotzalco en Mexico-Tenochtitlan, y cómo, al salir 
victorioso el grupo tenochca representado por Itzcóatl, se iniciaron reformas 
fundamentales tanto para el lugar preponderante de poder que les tocaba a los 
tenochcas en la Cuenca de México como para la nueva organización en el in-
terior de su sociedad. Sin embargo, si el hecho de la “quema” fue tan impor-
tante para la sociedad tenochca, ¿por qué no aparece registrado en otras 
fuentes y sólo Sahagún hace referencia de él brevemente? ¿Cómo entender que 
otras tradiciones históricas no mencionen este importante suceso?

En tal sentido, proponemos que este particular y escueto relato, aunque 
significativo, puede ser interpretado como la narración simbólica de un rito de 
paso con el cual se intentaría explicar cambios que se están sucediendo en el 
grupo tenochca y lo trascendental de esas decisiones.

Hay diversas sociedades que poseen ritos de paso en los que el fuego 
juega un papel central de cambio y continuidad. Entre los diferentes ejemplos 
etnográficos que podemos citar se hallan los siguientes: en Manchica, Región 
de Galicia, en España, donde se quema al año viejo, los niños corren por las 
calles sosteniendo atados de paja encendidos, gritando “¡Viva el año nuevo! 
¡Muera el año viejo!”35 Claramente, puede apreciarse el cambio del que el fue-

34 María Castañeda de La Paz, op. cit., p. 127
35 Carmelo Lisón Tolosana, “El fuego: permanencias y variaciones enigmáticas”, en José 

A. González Alcantud y María Jesús Buxó Rey (eds.), El fuego. Mitos, ritos y realidades, p. 35.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   105 15/12/11   10:35



clementina battcock

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

106

go es actor principal, artífice de la transformación ya que éste señala y marca 
lo viejo para dar cabida a lo nuevo.

Pero, de este ejemplo tan sencillo, pasamos a otro de implicaciones más 
complejas, como es el caso de “los reyes del antiguo reino de Ruanda, en África 
central”, quienes contaban con ciclos dinásticos de cuatro reinados que se ini-
ciaban bajo el signo de agua y concluían bajo el signo de fuego.36 Al final del 
ciclo dinástico, se fabricaba un nuevo cántaro donde se encendía el fuego que 
había de regir el siguiente ciclo, mientras que el fuego del ciclo en conclusión 
era apagado por aguas lustrales, que junto con él apagaban las enfermedades. 
Al respecto, nos indica Luc de Heusch que al final de cada ciclo, el fuego enve-
jecido se convertía en amenaza y había que apagarlo para evitar enfermedades 
y epidemias.37 Estos ilustrativos ejemplos nos permiten dar cuenta y repensar 
cómo dos sociedades, distantes espacial y temporalmente, comparten este tipo 
de ritos de paso. De la misma forma, los mexicas efectuaban la celebración del 
Fuego Nuevo cada 52 años como representación del sacrificio de Nanahuatzin 
y Tecuciztécatl en Teotihuacan. De esta forma, con el rito se actualizaba la 
creación del Sol.

En nuestro caso a analizar, en la obra de fray Bernardino de Sahagún en-
contramos referencias de otras “quemas” descritas en escenarios altamente 
valorativos y significativos, como el caso de la muerte: 

Y más, dicen que después de haber amortajado al defuncto con los dichos aparejos 

de papeles y otras cosas, luego mataban al perro del defuncto, y entrambos 

los llevaban a un lugar donde había de ser quemado con el perro juntamente 

[…].

Y para los señores que se morían hacían muchas y diversas cosas de aparejos de pa-

peles […]. Y el día que quemaban al señor luego mataban a los esclavos y esclavas 

con saetas, metiéndoselas por la orilla de la garganta. Y no los quemaban junta-

mente con el señor, sino en otra parte lo enterraban.38

36 Luc de Heusch, “Ritos del fuego en el Mundo Bantú”, en José A. González Alcantud 
y María Jesús Buxó Rey (eds.), op. cit., p.175.

37 Ibid., p. 175-176.
38 Fray Bernardino de Sahagún, “Comienza el apéndiz del Libro Tercero. Capítulo 1. De 

los que iban al infierno, y de sus obsequias”, en op. cit., p. 329-330. Las cursivas son mías.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   106 15/12/11   10:35



las pinturas que se quemaron y la reescritura de la historia 107

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

Respecto a estos párrafos podemos señalar que describen un rito de paso 
en el que el individuo trasciende de un plano a otro.39 Esto nos lleva a pregun-
tarnos si el acto de quemar representaría el cierre de un ciclo y el inicio de otro. 
Por ejemplo, en los Anales de Cuauhtitlan se narra cómo Tezozómoc, tlatoani de 
Cuauhtitlan impuesto por Azcapotzalco, se suicida. En esta versión observa-
mos una evidente asociación entre esta muerte y el cierre del ciclo de poder 
con una quema.

Finalmente, en este año se suicidó en Atzompan, tomando veneno, el rey Teçoço-

moctli, que lo era de Cuauhtitlan: se mató a causa de que en su tiempo iba cre-

ciendo el ser de Cuauhtitlan, y mucho se espantó, y se suicidó, porque quemaron 

todo y pusieron fuego al templo, cuya cumbre era de paja […] Los tepanecas y 

los de cuauhtlaapantlaca corrieron peligro en Chienqueac y pegaron fuego en las 

casas de paja.40

De esta forma, podemos pensar el problema de la quema desde dos pers-
pectivas de interpretación. Lo primero que se puede observar es que el acto de 
quemar aparece asociado al traspaso del ámbito de los muertos, es decir, al 
ultramundo, por lo que podría pensarse en la quema como una forma de en-
contrar soporte simbólico a la muerte.

Asimismo, el rito iniciático tendría que ver con un acto de inscripción en 
donde la quema produciría la paradoja de su borradura. Por tanto, consideramos 
que estamos ante una escenificación ritual y con gestos extremadamente tea-
trales. Theodor Reik en su obra señala el relieve de estos rituales para socieda-
des australianas.41 En nuestro caso hallamos similitudes que resultan 
significativas y pertinentes en el presente análisis, ya que encontramos puntos 
de coincidencia en algunos de estos ritos de muerte y resurrección. Al respecto, 
Reik plantea cómo estos ritos señalan un nuevo nacimiento, caracterizado 

39 Véase al respecto, Silvia Limón Olvera, El fuego sagrado. Simbolismo y ritualidad entre los 
nahuas, México, Instituto Nacional de Antropología e Historia/Universidad Nacional Autóno-
ma de México, Centro Coordinador y Difusor de Estudios Latinoamericanos, 2001, p. 270.

40 Anales de Cuauhtitlan, en Códice Chimalpopoca, traducción directa del náhuatl por Primo 
Feliciano Velázquez, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Inves-
tigaciones Históricas, 1992, p. 44.

41 Theodor Reik, Le rituel. Psychanalayse des rites religieux, París, Denoël, 1974.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   107 15/12/11   10:35



clementina battcock

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

108

particularmente por una verdadera amnesia de la existencia anterior y cómo en 
esta resurrección el interior mismo del individuo ha sido modificado.42 Por lo 
cual, estaríamos ante una especie de proceso de completa transformación 
tanto de sí mismos como del mundo que, por supuesto, tiene todas las apa-
riencias del antiguo, pero ello no impide que haya cambiado. Así, estos rituales 
de iniciación pueden ser comprendidos como modelos de un símbolo o de un 
acto de simbolización que se extiende por muchos días, semanas y hasta meses, 
es decir, todo un ciclo al final del cual se encuentra la ubicación a la enseñanza 
de los misterios religiosos y de las reglas tribales.

En este mismo orden de ideas, nuevamente encontramos en la obra de fray 
Bernardino de Sahagún ejemplos sobre contextos de quema:

Y si por ventura aquel mercader le habían muerto sus enemigos, en sabiéndolo 

los de su casa hacían su estatua de teas atadas unas con otras, y aderézanla 

con los atavíos del muerto, con que le habían de aderezar a él si muriera en su 

casa, que eran diversas maneras de papeles con que acostumbrarban a aderezar a los 

muertos. Y ofrecíanle delante otros papeles, y llevaban la estatua así compuesta al 

calpulco, era la iglesia de aquel barrio, y allí estaba un día. Y delante de la estatua 

lloraban al muerto, y a la media noche llevaban la estatua al patio del cu, y allí la 

quemaban en un lugar del patio que llamaban Cuahxicalco o Tzompantitlan.

Y si el tal mercader muría de su enfermedad, hacíanle la estatua como ya está 

dicho; pero su estatua quemábanla en el patio de su casa, a la puesta del Sol.43

Es interesante notar la asociación muerto-papel-quema en estas escenas 
de paso, así como la de muerte-fuego-más allá. De lo anterior, surgen las si-
guientes interrogantes: ¿Estarían “escritos” estos papeles? Es decir, ¿registrarían 
algún tipo de información pictográfica? ¿Contendrían algún tipo de información 

42 Arnold van Gennep, The rites of passage, traducción del francés al inglés de Monika Vi-
zeedom y Gabrielle L. Cafee, introducción de Solon T. Timbal, The University of Chicago 
Press, Phoenix Books, 1964.

43 Fray Bernardino de Sahagún, Libro Cuarto. De la Astrología judiciaria o arte de adivinar 
que estos mexicanos usaban para saber cuáles eran bien afortunados y cuáles mal afortunados, 
y qué condiciones tendrían los que nacían en los días atribuidos a los caracteres o signos que 
aquí se ponen, y parece cosa de nigromanticia, que no de astrología. Capítulo xix. De las ce-
remonias que hacían los que quedaban por el que iba, si vivía, y otras cuando oían que era 
muerto, op. cit., p. 386. Las cursivas son mías.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   108 15/12/11   10:35



las pinturas que se quemaron y la reescritura de la historia 109

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

vital para el camino a recorrer por el muerto? A estas interrogantes podemos 
responder afirmativamente, pues es la misma obra de Sahagún la que indica la 
importancia de estos “papeles” cuando se narra que:

Y más, daban al defuncto todos los papeles que estaban aparejados, poniéndolos 

ordenadamente ante él, diciendo: “Veis aquí con qué habéis de pasar en medio 

de las sierras que están encontrándose una con otra”. Y más, le daban al defuncto 

otros papeles, diciendo: “Veis con qué habéis de pasar el camino donde está la 

culebra guardando el camino”.44

A continuación Sahagún describe el camino que ha de recorrer el difunto, 
el cual, como ya hemos comentado, estaba descrito en esos papeles.

Si consideramos que la quema implica la acción del fuego, por ende, de-
bemos examinar distintas propuestas en torno a éste y su significado. Por ejem-
plo, Silvia Limón Olvera señala que el fuego constituyó un elemento 
divinizado pues ocupaba en la cosmovisión tenochca un lugar preponderante, 
ya que su presencia se ve destacada centralmente en sus ritos y mitos.45 A la 
vez, el fuego era asociado con actos de purificación, transformación y regene-
ración que promovían momentos de transición, es decir, que fue facultado para 
propiciar los cambios en el mundo; de esta forma, aparece como un elemento 
sacralizado ya que definía y enlazaba los diferentes ciclos y procesos sociales, 
naturales, rituales y míticos:

Asimismo, los mexicas lo consideraron como uno de los principios fundadores del mundo, 

unido al concepto de inicio, pues fue el responsable de la creación del sol, astro im-

prescindible para la vida del mundo y de los seres que habitan en él. Por otra 

parte, tuvo la facultad de cohesionar a la familia, a la sociedad y al universo por 

encontrarse localizado en el centro, sitio desde donde ejercía principalmente su 

poder transformador y regenerador.46

44 Fray Bernardino de Sahagún, “Comienza el apéndiz del Libro Tercero. Capítulo 1. De 
los que iban al infierno, y de sus obsequias”, op. cit., p. 328-329.

45 Silvia Limón Olvera, “El dios del fuego y la regeneración del mundo”, Estudios de Cultura 
Náhuatl, v. 32, 2001, p. 51-68. 

46 Ibid., p. 52. Las cursivas son mías.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   109 15/12/11   10:35



clementina battcock

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

110

Tenemos también en Mesoamérica el caso de la cosmovisión otomí, don-
de se muestra este mismo efecto renovador del fuego. Jacques Galinier nos dice 
que en la “dualidad” genésica (sacrificado-hombre, sacrificador-mujer),47 en que 
el fuego es instrumento de sacrificio, no sólo se da origen a algo (orden, mun-
do, civilización, etcétera), sino que además hay regeneración (del universo, el 
mundo, la sociedad, etcétera).48 Por tanto, el fuego es purificador cósmico, 
restablecedor del orden social; así puede verse en hørasu (la mujer “loca de 
amor”), imagen del caos universal que reconstruye el mundo y regenera lo  
viviente, pero que por desbordante requiere ser controlada para conservar  
el equilibrio.49

A la vez, Luís Pérez Lugo agrega que el fuego, como signo o imagen, re-
presenta fuerza y purificación. Este autor nos indica que el beespi es la lumbre, 
lo que arde, mientras que el bospi es la ceniza, el residuo en el que quedan las 
fuerzas del beespi.50 Esta ceniza será después el instrumento de regeneración, al 
ser dispersada por lo campos de cultivo, como nutriente para el maíz y el frijol.51 
Desde este punto de vista, la fuerza, representada por el fuego, pasa de la ma-
dera a la ceniza, y de la ceniza a la tierra, gracias al mismo fuego.52

Esta particular característica transformadora del fuego la podemos observar 
en la vida diaria en el sistema de tumba, roza y quema, pues la quema de los 
campos renovaba la tierra y el fuego ejercía su acción revitalizadora ya que 
destruía para dar paso a la regeneración y, por tanto, propiciaba los cambios. 
Así, López Austin nos muestra cómo para la mayoría de los grupos mesoame-

47 Luis Pérez Lugo no concuerda con la visión dual de Galinier, pues él propone una 
cosmovisión tripartita para el mundo otomí, es por ello que entrecomillamos la palabra dua-
lidad, puesto que no esperamos aportar nada a esta discusión, sino tan sólo extraer la concep-
ción en torno al fuego que ellos exponen.

48 Jacques Galinier, “El fuego y las lógicas culturales. Acerca de las categorías espacio-
temporales en el pensamiento otomí”, en José A. González Alcantud y María Jesús Buxó Rey 
(eds.), op. cit., p. 109.

49 Ibid., p. 112.
50 Aquí, sin ser pretensión del autor sino observación nuestra, se pueden apreciar los 

elementos de la dualidad descrita por Galinier (1997), la madera como lo sacrificado, la lumbre 
−beespi− como sacrificador, y un elemento agregado por Pérez Lugo, que es el residuo transfor-
mado de la combustión, la ceniza −bospi−; Luis Pérez Lugo, Tridimensión cósmica otomí. Aportes al 
conocimiento de su cultura, México, 2007, p. 35-36.

51 Ibid., p. 49.
52 Ibid, p. 65.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   110 15/12/11   10:35



las pinturas que se quemaron y la reescritura de la historia 111

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

ricanos esta práctica era —y sigue siendo— de vital importancia, marcando en 
sí misma el paso entre la cosecha y la siembra.53

Entre los tzotziles, para quienes el ciclo agrícola-ritual se halla dividido en 
tres periodos (secas, lluvias y secas), diez días después de la primera misa, que 
marca el inicio del primer periodo, se hace la quema de árboles y arbustos ta-
lados y secados por veinte días, así como de la hierba, para preparar el campo 
de cultivo en los meses de febrero y marzo.54 Para los otomíes el final de la roza 
representa el final del año, y el cultivo del maíz el inicio de uno nuevo.55 Un 
ejemplo más es el de los huicholes, para quienes la quema se lleva a cabo de 
marzo a abril, después de lo cual se logra el establecimiento de los vínculos 
tierra-lluvias. Además del modelo del fuego como regenerador de la tierra, se 
agrega el elemento del humo como vínculo entre tierra y lluvia al convertirse 
éste en nubes.56 Por supuesto, no podemos dejar de resaltar el caso de la cul-
tura maya, en donde los vestigios del empleo de esta técnica datan por lo 
menos del periodo preclásico (1500 a. C.-200 d. C),57 siendo empleada tanto 
en las tierras bajas como en las altas, a pesar de las diferencias entre ambas.58 
Asimismo, los especialistas sugieren que la quema era realizada durante la 
primavera, durante el periodo de secas,59 regenerando el suelo a través del 
fuego, para posteriormente sembrar sobre la ceniza.60 

Por otra parte, encontramos diversas y sugestivas imágenes que represen-
tan escenas de conquistas de pueblos representadas por medio de un templo 
al que se le ha prendido fuego,61 acto que implicaría para Limón Olvera la de-
molición del orden anterior por la imposición de uno nuevo.62 

53 Alfredo López-Austin, Tamoanchan y Tlalocan, México, 1999, p. 162-163.
54 Ibid., p. 115-117.
55 Ibid., p. 134.
56 Ibid., p. 150-152 y 154.
57 Linda Schele y David Freidel, Una selva de reyes. La asombrosa historia de los antiguos mayas, 

México, 1990, p. 39; Víctor Von Hagen, El mundo de los mayas, p. 76.
58 Michael D. Coe, Los mayas: incógnitas y realidades, p. 21-22.
59 Linda Schele y David Freidel, op. cit., p. 63.
60 Ibid., p. 39.
61 Entre la gran cantidad y variedad de ejemplos que nos brindan los corpus documentales, 

podemos citar, entre otros, la lámina 9 del Códice Mendocino, en la cual se representa la quema 
del teocalli de Tlatelolco en 1473 y la derrota de este centro. 

62 Al respecto, véase las propuestas realizadas por Silvia Limón Olvera en El fuego sagrado…, 
p.115 y 193. Silvia Limón Olvera; “El dios del fuego…”, p. 57.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   111 15/12/11   10:35



clementina battcock

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

112

De esta forma, debemos recordar que, tal como lo hemos venido señalan-
do, tanto para los tenochcas como para otras sociedades, el fuego fue conside-
rado como uno de los principios fundadores del mundo y responsable de la 
creación del sol.63 En este sentido, López Austin señala que el mundo surgió a 
partir de la transformación de los seres sagrados en el momento de la primera 
salida del sol.64

Retomando el famoso pasaje de la “quema de pinturas”, ordenada por 
Itzcóatl, resulta llamativo cómo esta referencia en el relato pareciera que no 
tiene lógica dentro de lo narrado, es decir, se viene hablando de Tamoanchan 
y de la importancia de los registros a cargo de los sabios, la utilidad y consulta 
de estas pinturas y cómo una salvedad o aclaración hace referencia a la impo-
sibilidad de conocer cuánto tiempo estuvieron en Tamoanchan a partir de la 
“quema de pinturas”, que se hizo en época de Itzcóatl.

En el siguiente párrafo se retoma la importancia de Tamoanchan, mas no 
se vuelve a hacer referencia en toda la obra del fraile sobre esta famosa quema. 
En lo tocante a la causa de esta “quema”, en el texto se hace referencia a la 
posibilidad y el peligro de que “viniesen a manos del vulgo y viniesen en me-
nosprecio”. Esto nos indica que el contenido de estas pinturas era conocido 
sólo por un grupo de los tenochcas y por Sahagún, y que tal vez ese conoci-
miento era lo que los ubicaba socialmente en otra jerarquía.

De la información que brindaban estos documentos no sabemos nada. 
Tal vez contenían las historias de los calpulli, que tras la victoria contra Azca
potzalco ya no respondían a las necesidades del grupo en el poder. Sin embar-
go, si damos por válido el trascendental hecho de una “quema de códices” y, 
por tanto, el borramiento parcial o total de la historia antigua, ¿por qué no 
aparece registrado o mencionado en otras fuentes?

Creemos que este acto pone claramente de manifiesto el inicio de un nue-
vo ciclo de poder en la Cuenca de México, en donde los tenochcas son los 

63 En relación con la quema y el fuego, Heráclito, filósofo presocrático del año 500 a. de 
C., señaló que como los ríos siempre están en movimiento, el fuego es también otro elemento 
que muestra el fondo inestable de la realidad. Es interesante esta idea de un fuego que jamás 
se extingue, que establece límites y organiza el mundo, ya que plantea entonces que el fuego es 
creador de vida y fundamento del mundo. 

64 Alfredo López-Austin, Los mitos del tlacuache, p. 57-58.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   112 15/12/11   10:35



las pinturas que se quemaron y la reescritura de la historia 113

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 95-113

protagonistas principales y, por ende, se utiliza un recurso simbólico que, en 
este caso en particular, pretende expresar una ruptura y cambio político.

Consideraciones finales

A lo largo de este trabajo hemos expuesto cómo diferentes autores han ana-
lizado con diferentes hipótesis esta particular “quema” y la consecuente “rees-
critura” de la historia, otorgándole una relevancia esencial para comprender 
el cambio en la sociedad tenochca tras la victoria contra Azcapotzalco. Es 
decir, han analizado y explicado este pasaje tan sólo desde la perspectiva 
histórica. Sin embargo, pensamos que es necesario tener en cuenta, al inter-
pretar esta quema, su dimensión simbólica, tal y como lo hemos propuesto 
en este artículo.

En términos generales, esperamos que este escrito pueda dar cuenta de 
que, al indagar sobre los procesos de cambios en las sociedades mesoamerica-
nas, en diferentes momentos y espacios, el historiador se enfrenta ante una 
tarea sumamente compleja. La misma le demanda una lectura detenida de las 
fuentes, así como una revisión exhaustiva de los resultados obtenidos por quie-
nes le antecedieron. Nosotros hemos sintetizado a lo largo de estas páginas 
precisamente parte del ejercicio realizado, a la vez que proponemos otro cami-
no que permita acercarnos a comprender algunas situaciones imperantes, como 
también los procesos gestados en la Cuenca de México.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   113 15/12/11   10:35


