
leonardo lópez luján

marco antonio santos

resumen

palabras clave

abstract

keywords

El tepetlacalli de la colección Leof:
imagen cuatripartita del tiempo  
y el espacio

Doctor en arqueología por la Université de Paris X-
Nanterre. Actualmente es investigador del Museo  
del Templo Mayor del inah. Es director del Proyecto 
Templo Mayor. Entre sus últimas obras destacan 
Monte Sagrado-Templo Mayor (con Alfredo López 
Austin) y Escultura monumental mexica (con Eduardo 
Matos Moctezuma).

Licenciado en arqueología por la Escuela Nacional  
de Antropología e Historia. Fue director del Museo de 
Sitio y Zona Arqueológica de Xochicalco, Morelos. 
Actualmente es director de los proyectos arqueológi-
cos de La Quemada y Las Ventanas, Zacatecas.

En este artículo se da a conocer un tepetlacalli o cofre 
de piedra elaborado en algún lugar de la Cuenca de 
México a fines del periodo Posclásico. En este artículo 
se discuten las funciones y los significados de los 
cofres de piedra en el centro de México y se avanzan 
propuestas sobre el simbolismo de esta excepcional 
pieza.

mexicas, mixtecos, escultura, objetos rituales, cosmo-
visión, rumbos cardinales, calendario mesoamericano, 
Tláloc, Tlaltecuhtli.

This article deals with a tepetlacalli or stone casket 
produced in the Basin of Mexico at the end of the 
Postclassic period. The article discusses the functions 
and meanings of stone caskets in Central Mexico and 
offers interpretations of the symbolism of this 
exceptional piece. 

Mexica, Mixtec, sculpture, ritual objects, world-view, 
Mesoamerican calendar, cardinal directions, Tlaloc, 
Tlaltecuhtli.

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   7 15/12/11   10:35



En un día memorable de principios de 2009 y gracias a la generosidad de la 
señora Nadine Vinot-Postry, la célebre colección Leof de arte prehispánico fue 
transferida al gobierno de México para su custodia y exhibición pública. Con-
formada por 10 802 piezas, era en ese momento uno de los cinco conjuntos 
más ricos de objetos arqueológicos que el Instituto Nacional de Antropología 
e Historia tenía en su registro de bienes resguardados por particulares dentro 
del territorio nacional. Esta colección fue reunida entre 1953 y 1985 por un 
norteamericano nacionalizado mexicano y avecindado sucesivamente en Tax-
co, la ciudad de México y Cuernavaca. Se compone fundamentalmente de 
reliquias pertenecientes a la cultura Mezcala, pero también olmecas, mayas, 
teotihuacanas, oaxaqueñas, veracruzanas, sudamericanas, además de restos 
paleontológicos y —como toda gran colección— de un número considerable 
y aún por determinar de falsificaciones. 

En este artículo queremos dar a conocer una de las obras maestras de la 
colección Leof: un tepetlacalli o cofre de piedra del centro de México, decorado 
en cinco de sus caras con relieves exquisitos. Es un objeto único en su tipo, 
cuyo análisis no sólo da luces sobre el complejo significado cosmológico de 

El tepetlacalli de la colección Leof:

imagen cuatripartita del tiempo y el espacio

leonardo lópez luján 
marco antonio santos

a Nadine Vinot-Postry

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   8 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 9

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

este tipo de objetos rituales, sino también acerca del culto posclásico a las di-
vinidades de la lluvia, la tierra y la vegetación.1 

milton arno leof y su colección arqueológica

Conocemos importantes detalles de la vida del doctor Leof y de sus actividades 
coleccionistas gracias principalmente a la sucinta biografía publicada por Bene-
dict B. Kimmelman2 y a un grueso expediente inédito que se conserva en la 
Dirección de Registro Arqueológico del inah.3 Milton Arno Leof nació el 26 de 
marzo de 1905 en la ciudad norteamericana de Filadelfia, en el seno de una 
prominente familia judía de origen ruso. “Mick”, como siempre fue conocido, 
creció en un ambiente intelectual y artístico progresista auspiciado por su padre 
Morris Vladimir Leof, un médico ampliamente conocido por su militancia so-
cialista.4 Al llegar a la madurez, Mick decidió hacer sus estudios en la Univer-
sity of Pennsylvania, donde formó parte de la brillante generación de 1928 de 
la School of Dental Medicine. Allí se distinguió por sus dones académicos y su 
dedicación.

Al concluir la carrera, Mick Leof contrajo nupcias con Sabrina “Tibby” Turk 
y comenzó el ejercicio de su profesión en un consultorio instalado en la impre-
sionante mansión paterna de cuatro pisos. Sin embargo, para 1932 tomó la 
decisión de abandonar esa vida sin complicaciones en su ciudad natal y buscar 
nuevos horizontes. Con su esposa y su mejor amigo, el técnico dental Danny 
Brenman, realizó una estancia prolongada en Europa. Leof pasó un año en 
Moscú, donde hizo investigaciones en un instituto del cual no ha quedado 
registro. Luego se mudó a Madrid para dar clases en la Universidad Central 

1 A lo largo de esta investigación, cuyos resultados presentamos ahora, nos vimos bene-
ficiados de la inestimable ayuda de Fernando Carrizosa, Ángel González López, Salvador 
Guilliem, Manuel Hermann, Alfredo López Austin, Emiliano Melgar, Silvia Mesa, Hervé Mon-
terrosa, Guilhem Olivier, Bertina Olmedo, Patricia Ramírez Bastida, Julio Romero, Ronald 
Spores, Ivan Sprajc, Javier Urcid y, muy particularmente, de Nadine Vinot-Postry.

2 Benedict B. Kimmelman, “Milton Arno Leof, Dentist, Archeologist, Architect, Scholar”, 
Journal of the Histotlary of Dentistry, v. 48, n. 1. 

3 Colección Milton Arno Leof, Expediente R/3.021/(Personas Físicas)/64, legajo v, regis-
trado en la ciudad de México el 25 de julio de 1974. 

4 Véase también Jonathan Krasner, “The Interwar Family and American Jewish Identity 
in Clifford Odets’s Awake and Sing!”, Jewish Social Studies, v. 13, n. 1, p. 17.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   9 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

10

durante un par de años. En aquel entonces también pronunció conferencias 
sobre temas odontológicos en Francia, Italia, Austria y Líbano. Ya de regreso a 
los Estados Unidos, Leof adquirió rápidamente una magnífica reputación entre 
su clientela y sus propios colegas. Se dio a conocer, entre otras cosas, por un 
estudio ahora clásico acerca del efecto destructivo del apretar y rechinar los 
dientes en forma habitual, y por su propuesta de que el simple estrés puede 
infligir daños físicos.5 

Con la llegada de la década de los cincuenta, Leof experimentó los peores 
momentos de su existencia, al serle detectado un cáncer de colon y al sufrir en 
carne propia el clima de persecución política del macartismo. Pero superó 
con inteligencia ambos desafíos, haciéndose practicar una oportuna interven-
ción quirúrgica y, poco tiempo después, cambiando su residencia a México, 
país en el que pronto obtuvo la ciudadanía y que se convertiría en su hogar 
hasta el final de sus días. En efecto, en el año de 1953 Leof viajó con Tibby y 
Danny a Taxco, poblado que, debido al auge de la platería, estaba despertando 
de un larguísimo letargo. Allí encontró una clientela ávida de los servicios de 
un dentista experimentado, sobre todo entre los miembros de la colonia de ex-
patriados norteamericanos encabezada por el empresario, artista y coleccionis-
ta William Spratling. Inmediatamente después de su llegada, Leof no sólo abrió 
un consultorio privado —frecuentado por muchos pacientes que hacían tra-
yectos de varias horas para tratarse con él—, sino que también fundó una clí-
nica dental pública con fondos del gobierno y de los mismos expatriados.

Como resulta lógico suponer, la dilatada estancia en Taxco y la fuerte in-
fluencia de Spratling hicieron que los Leof y Brenman comenzaran a aficionar-
se al arte prehispánico de Guerrero y a adquirir piezas arqueológicas en forma 
sistemática.6 Se cuenta, por ejemplo, que los tres solían volar en la avioneta de 
Spratling a los poblados más recónditos de las montañas en busca de “ídolos” 
de la cultura Mezcala. Aunque no hay registro de ello, es muy probable que 
Leof y los suyos también los adquirieran en Iguala —especialmente con una 
lugareña llamada Felisa Gutiérrez Salgado, conocida como “La Muda”—, y que 

5 Milton Arno Leof, “Clamping and Grinding Habits; Their Relation to Periodontal Di-
sease”, Journal of the American Dental Association, v. 31. 

6 Rafael Ruiz Harrell, “Sombras de un naufragio”, p. 34; Joan Mark, The Silver Gringo: 
William Spratling and Taxco, p. 101-105. Véase también Jaime Castrejón Díaz, William Spratling: 
anatomía de una pasión, p. 60-61.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   10 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 11

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

los propios indígenas de la región se dieran cita en su consultorio dental en 
Taxco para ofrecérselos en venta. Se dice también que, ante un creciente nú-
mero de falsificaciones, Leof y Danny examinaban bajo el microscopio y la 
luz ultravioleta cada pieza que les proponían. Trataban de hallar en ellas evi-
dencias de un prolongado enterramiento que probara su antigüedad o, por el 
contrario, de identificar huellas de algún instrumento de talla moderno que les 
ayudaran a descartar las imposturas, al menos las más evidentes.7

Refiriéndose a esta primera década de vida en nuestro país, el escritor 
Seldon Rodman evoca a Leof como propietario de una colección de piezas de 
la cultura Remojadas, en tanto que el galerista Josh Kligerman de San Miguel 
Allende lo culpa a él, a Spratling y a Diego Rivera de haber incrementado en 
exceso los precios del mercado de objetos arqueológicos.8 Asimismo, hay tes-
timonios de que, el 6 de noviembre de 1959, Leof registró por primera vez su 
colección ante el Instituto Nacional de Antropología e Historia, acatando así el 
artículo 12 de la Ley de Protección y Conservación de Monumentos Arqueo-
lógicos y Artísticos. Sin embargo, no se consigna en la documentación existen-
te el número de piezas que poseía en aquel entonces. 

El éxito profesional de Mick y Danny propició que, hacia 1960, cambiaran 
su domicilio a la ciudad de México para abrir un lujoso consultorio en el nú-
mero 92 de la calle Tokio, en la colonia Juárez. Allí trabajaron incansablemen-
te cerca de nueve años, atendiendo de manera cotidiana a dos presidentes 
sucesivos, un expresidente y varios secretarios de estado, además de embaja-
dores de los Estados Unidos, estrellas de cine y artistas connotados. Antes de 
ser atendida, esta distinguida clientela tenía la oportunidad de admirar las más 
espléndidas joyas prehispánicas en la sala de espera.

En 1970 y ya retirado de la práctica odontológica, Leof decidió mudarse 
una vez más, ahora a Cuernavaca. Junto con su esposa y Brenman, se estable-
ció en una bella casa colonial que poseía desde 1963 en el número 26 de Her-
menegildo Galeana, a unos pasos de la catedral (fig. 1).9 En aquellos días, su 

7 Ruiz Harrell, “Sombras…”, p. 34; Mark, The Silver Gringo…, p. 105. Véase también Cas-
trejón Díaz, William Spratling…, p. 8.

8 Kimmelman, “Milton Arno Leof…”, p. 33. 
9 Turtle Bunbury, “Casa Leof, Mexico: A Pre-Columbian Sculpture Fantasia”. Leof afirmó 

poseer 2 586 objetos arqueológicos el 22 de noviembre de 1971 en la solicitud de registro 
de su colección ante la Dirección de Registro Público de Monumentos, donde apela a la Ley 

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   11 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

12

colección había alcanzado tal fama que varios museos del extranjero le solici-
taban sus tesoros en préstamo para grandes exhibiciones temporales. Buen 
ejemplo es la exposición conmemorativa del centenario del Metropolitan Mu-
seum de Nueva York, a la cual Leof contribuyó con un total de once piezas.10 
Los especialistas también se daban cita en su domicilio morelense para ana-
lizar y fotografiar los objetos que más tarde darían a conocer en libros espe-
cializados, principalmente sobre el arte Mezcala.11 Y el propio Leof, no 
queriendo quedarse atrás, se preparó hasta convertirse en un verdadero con-
naisseur.12 Prueba de ello son un artículo publicado en la revista Artes de México,13 
donde reflexiona sobre las representaciones zoomorfas en el arte mesoameri-
cano, así como el manuscrito inconcluso de un libro dedicado a las figuras 
antropomorfas en el arte Mezcala.14

Como consecuencia de la promulgación de la nueva ley de protección del 
patrimonio arqueológico en 1972, Leof decidió orientar poco a poco sus in-
clinaciones coleccionistas hacia nuevos derroteros, en particular a la compra 
de arte africano. Eso explica por qué, una década más tarde y ya viudo, él y 
Danny viajaron a París en busca de un experto en el llamado “arte primitivo” 
para que los orientara en sus futuras adquisiciones. Una joven francesa llama-
da Nadine Vinot-Postry respondió a su llamado y de inmediato quedó con-

Federal de Patrimonio Cultural de la Nación del 16 de diciembre de 1970. Tiempo después, el 
17 de noviembre de 1973, trasladó oficialmente la colección desde el consultorio de la calle de 
Tokio hasta su nuevo domicilio de la calle de Galeana. Concluido el movimiento, pidió nue-
vamente el registro, el cual se llevó a cabo el 25 de julio de 1974 (expediente 64). Se crearon 
entonces 1 062 números de registro que agruparon un total de 8 100 piezas.

10 Esta exposición se realizó entre el 30 de septiembre de 1970 y el 3 de enero de 1971 
(Elizabeth Kennedy Easby y John F. Scott, Before Cortés. Sculpture of Middle America, cat. 10, 13, 
15, 17, 24, 39, 79, 80, 82, 84 y 86). Se dice que Leof había hecho con anterioridad préstamos 
para exposiciones en Leningrado y París (Bunbury, “Casa Leof…”). También donó algunas 
piezas arqueológicas al Museo Cuauhnáhuac (Santos, “La colección inah Leoff-Vinot”, El 
Tlacuache, n. 454, p. 2).

11 Por ejemplo, Carlo Gay y Frances Pratt, Mezcala: Ancient Stone Sculpture from Guerrero, 
Mexico, p. 11-13, lám. 5, 127, 130, 144-145, 161, 184, 207; fig. 123, 141, 143, 147, 159-160; 
Efraín Castro et al., El arte de Mezcala, p. 11, 15, 17-19, 21-24, 26, 29-30, 42, 47, 50, 53, 56, 
61-62, 64, 66-67, 71, 73-74, 76, 79, 82, 86-87, 90, 93, 95, 168, 171, 174, 185, 213, 219, 223.

12 Pratt, “La collection Geiger de miniatures Mezcala”, Art tribal, v. 3, p. 94-95. 
13 Leof, “La fauna en el arte precolombino en México”, Artes de México, n. 130.
14 Leof, Stone Men of Guerrero. Esta publicación incluiría entre cuarenta y sesenta fotogra-

fías de piezas de su colección tomadas por Boltin, además de varios mapas elaborados por Luis 
Covarrubias.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   12 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 13

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

tratada como su consultora permanente en Cuernavaca. A partir de ese 
momento, los acontecimientos se acelerarían y pronto encontrarían un des-
enlace esperado. Víctima de un nuevo cáncer, Leof murió el 1 de noviembre 
de 1985. Como consecuencia, Danny heredó los bienes de los Leof —incluida 
la colección arqueológica— y contrajo matrimonio con Nadine, para morir 
cuatro años después. 

En las dos décadas siguientes, la colección Leof estuvo bajo la custodia de 
Vinot-Postry. En ese largo periodo se propuso convertirla en el núcleo de un 
nuevo museo de arte guerrerense que tendría su sede en el puerto de Acapulco.15 
Luego se pensó que sería mejor dejarla en donde estaba y transformar la casa 
Leof en un sitio de exhibición permanente.16 Pero ninguna de tales iniciativas 
progresó más allá de los buenos deseos. A la postre, el 14 de diciembre de 2008, 
Vinot-Postry notificó a las autoridades del inah que deseaba transferir definiti-
vamente la colección a la nación, pero que deberían recogerla cuanto antes 
porque acababa de vender la casa de la calle Galeana. Así, durante la segunda 
quincena de diciembre y la primera semana de enero del 2009, un equipo de 
arqueólogos se dio a la tarea de cuantificar y embalar los objetos que durante 
más de treinta años habían reunido los Leof junto con Brenman.17 En aquellos 
días, el tepetlacalli objeto del presente estudio fue encontrado en un cuarto 
protegido con cerraduras de alta seguridad, circuito cerrado de televisión y 
sensores de movimiento.18 El doctor Leof tenía ahí la mayor parte de su colec-
ción, así como una mesa con una lámpara de Wood y un microscopio, aparatos 
con los que examinaba los objetos.19 Dentro de un nicho construido al nivel 
del piso y cerrado por una pequeña puerta, se hallaba el tepetlacalli junto con 
varias cuentas de piedra verde, sandalias prehispánicas de fibra y algunas piezas 
de cerámica.

15 Castro et al., El arte…, p. 9; Ruiz Harrell, “Sombras…”, p. 34; Gay, “Mezcala: herencia 
cultural de Guerrero”, El arte de Mezcala, p. 186; Mark, The Silver Gringo…, p. 137, nota 26.

16 Bunbury, “Casa Leof…”.
17 Santos, “La colección…”.
18 El tepetlacalli de la colección Leof fue registrado el 25 de julio de 1974 con los números 

917 (caja) y 918 (tapa) del expediente R/3.021(Personas Físicas)/64. Un técnico del inah, cuyas 
iniciales eran H. M. N., anotó en los formatos correspondientes las medidas y la técnica de 
manufactura. Registró igualmente que se trataba de una escultura de piedra bien conservada, 
perteneciente a la cultura mixteca, elaborada en el Posclásico tardío, procedente del Altiplano 
central y que tenía “cuatro costados con glifo del año mixteco que aparentemente es falso”.

19 Nadine Vinot-Postry, comunicación oral, septiembre de 2011.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   13 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

14

El 9 de enero la colección Leof fue llevada al Museo de Sitio de Xochi
calco. Allí permaneció hasta principios de 2011, cuando se le trasladó al Museo 
Regional Cuauhnáhuac en Cuernavaca, lugar en donde permanece hasta la 
actualidad. 

los tepetlacalli de la cuenca de méxico: usos y significados

Como es bien sabido, el nombre tepetlacalli deriva de las palabras tetl (piedra) y 
petlacalli (caja de estera), vocablo este último que ha dado origen al mexicanis-
mo “petaca”. Los petlacalli eran cofres cuadrangulares tejidos con pleitas de fibras 
basales. En ellos se guardaban los bienes más valiosos que poseía una familia: 
plumas finas, mantas y vestidos de algodón, joyas de metales y piedras verdes, 
reliquias, instrumentos rituales, etcétera.20 Estos recipientes domésticos eran 
equiparados metafóricamente con los más preciados receptáculos: la bodega 
sagrada de donde los dioses extraían las riquezas para entregarlas a los hom-
bres;21 el lugar donde se encontraban los antepasados muertos;22 el hogar ha-
bitado por la hija casta; el vientre de la mujer preñada;23 el pecho del sabio rico 
en consejos;24 pero también el de aquel individuo que mostraba ser reservado, 
discreto y digno de confianza. La metáfora designaba asimismo lo que estaba 
cargado de misterio. Unidas las palabras petlacalli y toptli, se formaba el difrasis-
mo “cofre, bolsa” que significaba secreto, conjunto de bienes materiales o mo-
rales ocultos y protegidos.25

Por lo anterior, no resulta extraño que en materia pública se aplicara el 
nombre de petlacalco a las alhóndigas, a los recintos destinados a almacenar 
las armas del ejército, a los depósitos donde se acopiaban los tributos y aun 
a las prisiones en las que se encerraba a los delincuentes.26 Pero la metáfora va 

20 En el folio 70r del Codex Mendoza se representó a un ladrón robando una manta y un 
sartal de cuentas de piedra verde atesorados en un petlacalli. Existe una escena similar en la 
lámina 2 del Mapa Quinatzin (Luz María Mohar Betancourt, Códice Mapa Quinatzin).

21 Fray Bernardino de Sahagún, Historia general de las cosas de Nueva España, v. ii, p. 590.
22 Sahagún, Historia general…, v. ii, p. 515.
23 Sahagún, Historia general…, v. ii, p. 591, 595.
24 Sahagún, Historia general…, v. ii, p. 636.
25 Sahagún, Historia general…, v. ii, p. 676-677.
26 Sahagún, Historia general…, v. ii, p. 760; v. I, p. 220.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   14 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 15

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

más allá, pues las palabras petlacalli y tepetlacalli nos remiten al mismísimo Tla-
locan. Al respecto, los informantes de Sahagún cuentan que, cuando la sequía 
agostaba los campos y ponía en peligro la vida de la gente, ésta reclamaba aira-
damente a los dioses tlaloque o tlamacazque que hubiesen ocultado en el gran 
cofre (el petlacalli) tanto los mantenimientos como las fuerzas sobrenaturales 
que hacen retoñar y crecer las plantas: “Y ya de éste, del nutrimento, nada hay: 
se fue, se perdió. Los dioses, los tlamacazque, lo llevaron, lo encerraron allá en 
Tlalocan. Llenaron para sí la bolsa [toptli], llenaron para sí el cofre [petlacalli], con 
su germinador, con su reverdecedor”.27 Con el mismo sentido, en un canto 
dedicado al dios Yacatecuhtli se utiliza el apelativo chalchiuhpetlacalco (el lugar 
del cofre de jade) para designar al Tlalocan.28 

Esta idea se expresaba también iconográficamente. En el Códice Borgia, por 
ejemplo, se representó a la tierra en forma de un cofre de piedra amarillo que 
es bañado por el dios de la lluvia (fig. 2)29 y a Tonacatecuhtli (Señor del sus-
tento) con un tepetlacalli entre las piernas como si brotara de su propio vientre 
(fig. 3).30 En el Códice Telleriano-Remensis, la diosa Chalchiuhtlicue genera bajo 
su falda una gran corriente de agua en la que flota un cofre de estera ornado 
con un sartal de cuentas verdes (fig. 4).31

La perdurabilidad de esta metáfora queda patente entre los actuales nahuas 
de Morelos, quienes otorgan el nombre genérico de Tepetlacalco (Lugar del te-
petlacalli) a un conjunto de siete cuevas, pozos y manantiales sagrados que ima-
ginan como almacenes repletos de maíz y contenedores de la humedad que 
produce las nubes.32 Para los nahuas veracruzanos, el cielo y la tierra son dos 
personas recostadas en sendos cofres: mientras que el cofre celeste es curvo, el 
terrestre tiene forma de prisma cuadrangular. Y ambas personas guardan en 
sus cofres, como tesoro, su propio corazón.33 Más aun, los tzeltales llaman a 

27 Sahagún, Códice florentino, lib. vi, f. 29. Traducción de Alfredo López Austin.
28 Ángel Ma. Garibay K., Veinte himnos sacros de los nahuas, p. 200-202.
29 Códice Borgia, lám. 28.
30 Códice Borgia, lám. 61.
31 Codex Telleriano Remensis, f. 11v. Véase también el Códice Vaticano A, f. 17v.
32 Thomas L. Grigsby, “In the Stone Warehouse: The Survival of a Cave Cult in Central 

Mexico”, Journal of Latin American Lore, v. 12, n. 2, p. 176-177; Liliana Huicochea, “Yeyécatl-
yeyecame: petición de lluvia en San Andrés de la Cal”, Graniceros: cosmovisión y meteorología in-
dígenas de Mesoamérica, p. 237, 241.

33 Félix Báez-Jorge y Arturo Gómez Martínez, Tlacatecolotl y el Diablo: la cosmovisión de los 
nahuas de Chicontepec, p. 33.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   15 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

16

la divinidad de la Tierra la Señora Kaxa-il (“Señora caja”).34 En suma, petlacalli y 
tepetlacalli se erigen en tiempos presentes como pasados en verdaderos sinóni-
mos de la gran bodega subterránea del interior del Monte Sagrado, el inagota-
ble almacén de antepasados y semillas-corazones.

Casi todos los cofres arqueológicos de piedra que han llegado hasta nues-
tros días poseen dos piezas: la tapa y la caja propiamente dicha.35 Las caras de 
los tepetlacalli pueden ser completamente lisas o estar decoradas tanto en sus 
caras externas como en las internas. En algunos ejemplares, las caras fueron 
cubiertas con una fina capa de estuco que sirvió de base a pinturas; en otros, 
las caras fueron esculpidas. Pinturas y bajorrelieves solían corresponder a imá-
genes de dioses, entre éstos los de la tierra y de la lluvia.36 También hay fre-
cuentes referencias a la realeza, la automortificación, la riqueza agrícola, el 
cielo, los cuatro rumbos del universo, el inframundo y el calendario. En ciertas 
ocasiones es el cromatismo el que confiere el significado al tepetlacalli, como en 
el caso del que fue hallado al pie de la Estructura L-2 de la avenida Pino Suárez, 
en la ciudad de México.37 Este cofre de piedra está totalmente cubierto con 
pigmento azul maya, lo que lo identifica como un don a las divinidades plu-
viales y de la fertilidad. 

Los tepetlacalli estaban destinados a guardar restos humanos y objetos ri-
tuales como imágenes divinas, punzones de autosacrificio y otras ofrendas.38 
En cuanto al primer tipo de contenido, fray Alonso de Molina define el vocablo 

34 Helios Figuerola Pujol, “El cuerpo y sus entes en Cancuc, Chiapas”, Trace, n. 38, p. 13. 
Es significativo que el nombre “caja” se use entre los tzeltales de Cancuc con el significado de 
útero femenino (Figuerola Pujol, “L’enfant, les hommes et les dieux: histoire d’une lutte pour 
la vie. Un prière d’accouchement à Cancuc (Chiapas, Mexique)”, Journal de la Société des Améri-
canistes, t. 82, p. 155).

35 Sobre los tepetlacalli en la escultura mexica, véase Nelly Gutiérrez Solana Rickards, 
Objetos ceremoniales en piedra de la cultura mexica, p. 40-82, figs. 1-46a; Leonardo López Luján, 
“Aguas petrificadas: las ofrendas a Tláloc enterradas en el Templo Mayor de Tenochtitlan”, 
Arqueología Mexicana, n. 96; Eduard Seler “Stone Boxes, Tepetlacalli, with Sacrificial Re-
presentations and Other Similar Remains”, Collected Works in Mesoamerican Linguistics and 
Archaeology, v. 3.

36 Eduardo Matos Moctezuma, “Tlaltecuhtli: señor de la Tierra”, Estudios de Cultura Náhuatl, 
v. 27, p. 15-18, figs. 15-16).

37 Jordi Gussinyer, “Un adoratorio dedicado a Tláloc”, Boletín INAH, n. 39, p. 8-11.
38 A Leopoldo Batres (Exploraciones arqueológicas en la Calle de las Escalerillas, p. 43-44) se 

debe el reporte arqueológico más temprano sobre el contenido de un tepetlacalli. Este arqueó-
logo descubrió en la calle de las Escalerillas una caja con 16 cuchillos de sacrificio, huesos 
humanos, 50 cuentas de piedra verde y un recipiente trípode de cerámica. 

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   16 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 17

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

tepetlacalli como “sepulchro, o caxa de piedra”.39 Coinciden con él autores como 
Antonio Peñafiel y Eduard Seler, quienes, basados en la iconografía de algunos 
cofres de piedra, sugieren que éstas pudieron haber servido para depositar las 
cenizas de los tlatoque.40 También se mencionan los cuerpos de víctimas sacri-
ficiales. Al respecto, Motolinía afirma que, para honrar a Tláloc, una vez al año 
se degollaba a un niño o a una niña de entre tres y cuatro años de edad, vástago 
de gente principal; su cadáver, envuelto en mantas, era colocado precisamente 
en un cofre de piedra.41 

En recipientes análogos se atesoraban los mechones de los familiares fa-
llecidos o el cabello de los enemigos capturados por el jefe de la casa. Estos 
restos corporales estaban cargados de poderes, puesto que conservaban en su 
materialidad parte de las entidades anímicas de los seres de quienes se habían 
obtenido: allí quedaba depositada una porción de su historia, de su tonalli.42

Líneas arriba señalamos que los tepetlacalli también servían para atesorar 
toda suerte de objetos rituales. Un caso muy ilustrativo es el hallazgo de la 
arqueóloga Reyna Cedillo en la calle de Venezuela 44 de la ciudad de México. 
De los restos de un templo negro de planta circular exhumó un cofre igual-
mente negro y sin tapa que contenía tres esculturas contorsionadas del dios 
del viento.43 Otro caso es el del ya mencionado cofre de la Estructura L-2 de 
Pino Suárez, en el cual se depositaron vasijas cerámicas, cuentas de piedra 
verde y caracoles marinos.44 Sumemos a lo anterior las ofrendas de autosacri-
ficio: Zelia Nuttall propuso perspicazmente su existencia a partir de los ba-
jorrelieves de personajes que se mortifican.45 Este supuesto se confirmó con el 
hallazgo del tepetlacalli de la ofrenda 29 del Templo Mayor, el cual contenía un 

39 Fray Alonso de Molina, Vocabulario en lengua castellana y mexicana, n-e, f. 102v.
40 Seler, “Stone Boxes…”, p. 101-103; Antonio Peñafiel, Destrucción del Templo Mayor de 

México antiguo y los monumentos encontrados en la ciudad, en las excavaciones de 1897 y 1902, p. 21. 
41 Fray Toribio de Benavente, Memoriales, p. 66. De esta práctica habla también Bartolomé 

de Las Casas, Apologética historia sumaria, v. ii, p. 188-189.
42 Al respecto comenta fray Juan de Torquemada (Monarquía indiana, v. iv, p. 299): “cortá-

banle [al muerto] unas guedejas de cabello de lo alto de la cabeza y guardábanlos porque 
decían que en ellos quedaba la memoria de su ánima y día de su nacimiento y muerte; y estos 
cabellos juntaban con otros que en su nacimiento le habían cortado, y todos juntos los ponían 
en una caxita muy bien labrada y pintada por de dentro con figuras del Demonio, según que 
les parecía, y los tenían dibujados en piedra y madera”.

43 Reyna Cedillo, comunicación personal, julio de 2003.
44 Gussinyer, “Un adoratorio…”, p. 9-11. 
45 Zelia Nuttall, A Penitential Rite of the Ancient Mexicans, p. 16. 

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   17 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

18

punzón de hueso esgrafiado y una cuenta de piedra verde.46 Gracias a la ar-
queología sabemos que, una vez depositados los restos humanos y los objetos 
rituales, la mayoría de los tepetlacalli se tapaban y se enterraban definitivamen-
te en el interior de edificios de culto.47

Con base en lo hasta ahora analizado, podemos inferir algunos valores 
simbólicos propios de los tepetlacalli.48 En su sentido más amplio eran cofres de 
piedra que resguardaban lo que se consideraba de gran valor. Esta idea, trans-
portada a escala cósmica, los convertía en réplicas del almacén de riqueza inago-
table que ocupaba el interior del Monte Sagrado. Cuando encerraban los 
primeros y los últimos mechones de un difunto, se tornaban en “cofres de tiem-
po”, suspendiendo en un contexto sagrado el principio y el fin de la existencia. 
Eran “cofres de espacio” los que tenían pintados o esculpidos símbolos cósmicos, 
arriba las estrellas y abajo el monstruo de la tierra por ejemplo. Y eran “cofres de 
tiempo-espacio” cuando en sus caras mostraban los cuatro cargadores del año, 
indicando la secuencia temporal de las direcciones cardinales. El tepetlacalli de la 
colección Leof pertenece precisamente a este último grupo, tratándose de una 
imago mundi tan espectacular como sintética. Examinémoslo con todo detalle.

el TEPETLACALLI Leof: forma y decoración pictórica

El cofre de piedra de la colección Leof es un prisma cuadrangular de caras to-
talmente planas y aristas rectas (fig. 5).49 Se compone de la caja propiamente 
dicha y de su correspondiente tapa (figs. 6-7). Ambas partes se ensamblan 
entre sí a la perfección por medio del sistema de ranuras y lengüetas, alcanzan-
do juntas las dimensiones máximas de 25.8 cm de alto, 27.7 cm de ancho y 

46 López Luján, Las ofrendas del Templo Mayor de Tenochtitlan, p. 348-352; López Austin y 
López Luján, Monte Sagrado-Templo Mayor: el cerro y la pirámide en la tradición religiosa mesoameri-
cana, láms. 18-19.

47 López Luján, “Aguas petrificadas…”, p. 53-55.
48 Véase, López Austin y López Luján, Monte Sagrado-Templo Mayor…, p. 321-331.
49 Este tepetlacalli sufrió algunos impactos que le ocasionaron desportilladuras principal-

mente en las aristas. Formalmente, es muy parecido a los tepetlacalli de las ofrendas 18, 19 
y 97 del Templo Mayor de Tenochtitlan, aunque estos últimos tienen estucadas sus paredes 
(López Austin y Leonardo López Luján, Monte Sagrado-Templo Mayor…, láms. 12-15).

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   18 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 19

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

38.1 cm de espesor (figs. 8-9).50 La caja tiene excavada una amplia cavidad, 
igualmente cuadrangular, la cual mide 12.7 cm de profundidad máxima, 21 cm 
de ancho y 31.4 cm de espesor. Aunque de menores dimensiones, la tapa tam-
bién posee una cavidad, ésta de 7 cm de profundidad máxima, 20.5 cm de 
ancho y 30.8 cm de espesor.

El tepetlacalli fue esculpido en un bloque de basalto, material que los anti-
guos nahuas denominaban con el apelativo genérico de metlátetl (piedra de 
metate) y consideraban idóneo para la talla.51 En este caso específico, se trata 
de un basalto gris claro, especialmente denso y con una textura de grano muy 
fino que no es perceptible a simple vista.52 Esta última cualidad permitió al 
artista crear bajorrelieves con detalles exquisitos, así como lograr superficies 
sumamente tersas por medio del pulido.53 Sólo la tapa muestra una concentra-
ción alargada de vesículas naturales que tornan ligeramente irregular una parte 
de las caras superior e inferior.

A diferencia de la tapa, que es lisa, la caja está decorada con bajorrelieves 
en sus cinco caras externas: en las cuatro laterales, al centro de las cuales pre-
sentan cartuchos calendáricos, y en la inferior, totalmente ocupada por una 
escena compleja (figs. 10-12). Más adelante abordaremos con detalle los moti-
vos esculpidos. Digamos por lo pronto que la decoración escultórica se com-
plementa con una sencilla pero muy significativa policromía. Al centro de cada 
una de las caras laterales internas y externas del tepetlacalli se pintó un par de 
barras verticales negras con extremos redondeados, sumando de esta manera 
un total de ocho pares (figs. 5-7, 9). Las barras internas son delgadas y fueron 
delineadas sobre un fondo de color azul que cubre la totalidad de las caras. Las 
externas, en cambio, son gruesas y fueron trazadas sobre barras ligeramente 
más grandes de color rojo; éstas abarcan la mitad inferior de la tapa y el tercio 

50 Las caras laterales cortas de la tapa miden 10.3 × 27.7 cm y las largas 10.3 × 38.1 cm. 
Las caras laterales cortas de la caja miden 15.5 × 27.7 cm y las largas 15.5 × 38.1 cm.

51 Sahagún, Florentine Codex, bk. 11, p. 263.
52 Los bajorrelieves están tallados hasta en tres niveles por encima del plano de las caras.
53 Los basaltos tienen una dureza de 5 a 6 en la escala de Mohs y una gravedad específica 

de 2.65 a 3.11 gr/cm3. En la Cuenca de México destacan los yacimientos de basalto de la isla de 
Tepetzinco, la Península de Santa Catarina, la Península de Chimalhuacán, el Pedregal de San 
Ángel y las formaciones situadas inmediatamente al sur de Xochimilco (Leonardo López Luján 
et al., “Los materiales constructivos del Templo Mayor de Tenochtitlan”, Estudios de Cultura 
Náhuatl, v. 34, p. 143-145).

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   19 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

20

superior de la caja. Además de las barras, se observa que la tapa fue pintada de 
azul en sus caras externas y de negro en las internas. Por su parte, la caja tiene 
una mancha irregular negra que ocupa casi toda la cara inferior interna, en 
tanto que la externa muestra dos pequeñas áreas de color rojo sobre los signos 
calendáricos 13-Jaguar y 13-Conejo (fig. 12). 

El azul y el negro comparten un carácter polisémico en la iconografía 
mesoamericana. Sin embargo, como veremos más adelante, la escena comple-
ja esculpida en el fondo de la caja nos indica que, en este caso particular, exis-
te una clara vinculación simbólica de ambos pigmentos con el agua, la fertilidad 
y los tlaloque.54 En lo que respecta a los pares de barras verticales negras, seña-
lemos que fueron ampliamente utilizados en la pintura y la escultura del Centro 
de México como divisa facial de las deidades acuáticas y de la vegetación, 
plasmándose sobre los carrillos de Chalchiuhtlicue, Chicomecóatl y Cintéotl. 
En el ámbito de los códices pictóricos, este tipo de barras también representan 
las precipitaciones, las corrientes y los depósitos de agua, el líquido lunar, los 
campos irrigados o simplemente el signo atl (agua).55 Se repiten igualmente en 
materiales arqueológicos procedentes de Tenochtitlan y de otros sitios de la 
Cuenca de México. Por ejemplo, es común verlo pintado en los cuatro flancos 
de las ollas globulares azules —lisas o con el rostro de Tláloc— que fueron 
enterradas en el Templo Mayor.56 También se les encuentra en las cuatro caras 
internas de varios receptáculos de ofrenda, como el tepetlacalli de Tlalmanalco 
hoy en el Museo Etnológico de Berlín,57 el tepetlacalli grande de Tizapán,58 el de 
la Estructura L-2 de Pino Suárez,59 así como en las cajas de sillares de las ofren-

54 En numerosas pictografías, Tláloc aparece con el rostro y el cuerpo pintados de negro. 
Véase por ejemplo Códice Borbónico, lám. 24, 25, 26; Códice Borgia, lám. 25, 27, 28, 67; Códice 
Magliabechi, f. 29, 34, 44, 89, 91, 92; Códice Vaticano A. 3738, f. 45r; Codex Telleriano-Remensis, 
f. 4r, 5v; Sahagún, Códice florentino, lib. ii, f. 10r.

55 Entre muchísimos ejemplos, véase Códice Borgia, lám. 18-20, 27-28, 42, 55. 
56 Nos referimos a las ollas azules de las ofrendas 35 y 126, y a las ollas Tláloc de las 

ofrendas 120 y 141 del Templo Mayor de Tenochtitlan. Véase, López Austin y López Luján, 
Monte Sagrado-Templo Mayor…, lám. 36.

57 Hay un par adicional de barras, aunque más gruesas, en la cara inferior interna del 
cofre. Véase Maria Gaida, “Un cofre mexica de piedra de la colección de Bauer, 1904”, Arqueo-
logía Mexicana, n. 110, p. 83.

58 López Austin y López Luján, Monte Sagrado-Templo Mayor…, lám. 61.
59 Gussinyer, “Un adoratorio…”, p. 10-11; López Austin y López Luján, Monte Sagrado-

Templo Mayor…, lám. 20-21. Este tepetlacalli contenía dos caracoles del género Xancus pintados 
de azul y con bandas verticales negras, dos tecomates globulares de cerámica anaranjada pu-

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   20 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 21

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

das 102 y 126 del Templo Mayor.60 En este último sitio, las barras se hallan 
además en las pinturas murales de la capilla de Tláloc de la etapa ii y en nume-
rosas máscaras de estilo Mezcala de las cámaras 2 y 3, ricos depósitos rituales 
dedicados a los dioses de la lluvia y la fertilidad.61

el tepetlacalli Leof: los glifos del año y su estilo

Como mencionamos, las cuatro caras laterales externas de la caja están ocupa-
das justo al centro por bajorrelieves. Son en total cuatro fechas calendáricas, 
cada una de las cuales se compone de un cartucho rectangular, un glifo A-O 
del año, un glifo cargador de año y cuatro signos numéricos de unidad (figs. 
10-11, 13-14). El cartucho es un marco liso y casi cuadrado que mide 14.4 cm 
de alto por 13.9 cm de ancho. Este motivo fue comúnmente empleado en la 
Cuenca de México durante el Posclásico para denotar que la fecha que encierra 
corresponde a un año; sin embargo, es bien sabido que abundan las excepcio-
nes, pues existen numerosos ejemplos en los que una fecha de día está ence-
rrada por un cartucho o una anual carece de él.62

De manera totalmente atípica, los cartuchos del tepetlacalli Leof enmarcan 
un glifo A-O, signo usado por los mixtecos para los mismos propósitos, es 
decir, para que una fecha anual no fuera confundida con una de día. De acuerdo 
con muchos especialistas, el glifo A-O es una derivación del glifo TR, un tra-
pecio entreverado con un rayo triangular que simbolizaba el año, la autoridad 
política y el liderazgo militar, además de estar estrechamente relacionado con 
el fuego y los dioses de la lluvia y la vegetación.63 

lida y con bandas verticales negras, así como una vasija teotihuacana de cerámica negra pulida 
con bandas verticales blancas.

60 En la ofrenda 126 también fue pintado un par de barras negras en la cara inferior de una 
de las cuatro grandes lápidas que tapaban la caja de sillares.

61 Alejandra Aguirre Molina, El simbolismo de la Cámara 3 del Templo Mayor de Tenochtitlan, 
p. 88-109; López Austin y López Luján, Monte Sagrado-Templo Mayor…, láms. 76-77; Bertina 
Olmedo Vera y Carlos Javier González, Presencia del estilo Mezcala en el Templo Mayor: una clasi-
ficación de piezas antropomorfas, p. 146-148.

62 H. B. Nicholson, “Aztec Style Calendric Inscriptions of Possible Historical Significance: 
A Survey”, p. 1; Emily Umberger, Aztec Sculptures, Hieroglyphs, and History, p. 57-60.

63 El glifo TR como diadema/tocado (muchas veces de los dioses de la lluvia y la vegetación) 
o como cola de la serpiente de fuego se encuentra con frecuencia en el área maya, Teotihuacan, 

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   21 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

22

Según Alfonso Caso, el glifo A-O tiene su expresión más antigua en una 
de las vigas de la tumba de Yucuñudahui, la cual data del periodo Clásico.64 Su 
uso en el Posclásico, a decir de Ferdinand Anders, Maarten Jansen y Peter van 
der Loo, estaba confinado a un área geográfica bien definida:

Un elemento interesante que nos puede ayudar a determinar la procedencia de 

los códices es el signo del portador del año. Los mixtecos usaban un símbolo 

especial que se parece a una A y una O entrelazadas. Posiblemente la forma ori-

ginal era la de una diadema, que distinguía el signo elegido para dar su nombre 

al año; pero más tarde, en la época posclásica, fue reinterpretada como un rayo 

solar encadenado. La distribución geográfica de este signo va desde el Valle de 

Oaxaca (Cuilapan, Mitla), por toda la Mixteca, la Cañada cuicateca y los valles 

de Coixtlauaca y de Tehuacán, hasta el sur del actual estado de Puebla (Tecama-

chalco), habitado por nauas. Más al norte y oriente —ya en el área de Cholula y 

Tlaxcala— los nauas preferían colocar el portador del año dentro de un cuadrete, 

generalmente de color azul, para denotar la palabra xíuitl, “año”, por su homónimo 

xiuitl, que significa turquesa.65

Xochicalco, Tula, Tenochtitlan y la Huasteca. En cambio, el TR como glifo del año únicamente 
ha sido registrado en Teotihuacan, Texmilincan y Teotenango. Véase por ejemplo, Alfonso Caso, 
Los calendarios prehispánicos, p. 160-163, 177-182; José García Payón, “El Símbolo del Año en el 
México antiguo”, El México Antiguo, v. iv, núm. 7-8; Doris Heyden, “El ‘Signo del Año’ en Te-
huacán, su supervivencia y el sentido sociopolítico del símbolo”, Mesoamérica. Homenaje al doctor 
Paul Kirchhoff; James C. Langley, Symbolic Notation of Teotihuacan, p. 293-294; López Austin et al., 
“El Templo de Quetzalcóatl en Teotihuacan. Su posible significado ideológico”, Anales del Insti-
tuto de Investigaciones Estéticas, v. 62, p. 96-97; Esther Pasztory, “The Aztec Tlaloc: God of Anti-
quity”, Smoke and Mist, p. 291-294; Karl Taube, “The Turquoise Hearth. Fire, Self Sacrifice, and 
the Central Mexican Cult of War”, Mesoamerica’s Classic Heritage, p. 278. 

64 Caso, “El calendario mixteco”, Historia mexicana, v. v, n. 4, p. 482-485.
65 Ferdinand Anders et al., Calendario de pronósticos y ofrendas libro explicativo del llamado Có-

dice Cospi, p. 87. A diferencia de lo que sucede en los códices mixtecos, el glifo A-O no fue 
representado en la mayoría de los del llamado Grupo Borgia (Vaticano B, Fejérváry-Mayer, Laud, 
Cospi, Fonds mexicain 20). Curiosamente, la única excepción es el propio Códice Borgia (lám. 27, 
29, 49, 50, 51, 52, 71). A juicio de Anders et al. (Calendario de pronósticos…, p. 89-91), se trata 
de un glifo A-O con plumas, lo que les indica que este códice fue elaborado en algún lugar 
entre Mitla y Tecamachalco. Según Elizabeth H. Boone (Cycles of Time and Meaning in the Mexi-
can Books of Fate, p. 218-219), el glifo del Borgia es en realidad una rara mezcla del elemento A 
y un trapecio. Agreguemos que, complicando aún más el panorama, un documento mixteco 
(Códice Colombino, lám. 11, 18) presenta en dos ocasiones una extraña combinación de los 
glifos A-O y TR. 

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   22 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 23

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

En lo que respecta a los cuatro glifos A-O tallados en el tepetlacalli Leof, 
resulta productivo analizar sus elementos constitutivos y compararlos con las 
variantes mixtecas estudiadas, entre otros, por Rafael García Granados (figs. 
15-18).66 Por ejemplo, el elemento A de este glifo es sumamente peculiar. En 
los códices mixtecos tiene sus dos extremos inferiores enrollados hacia afuera 
y, en el extremo superior, una punta roma (Bodley) o en ángulo agudo (Colom-
bino, Nuttall, Vindobonensis). En contraste, el elemento A adopta en el tepetlacalli 
Leof la fisonomía de una serpiente cuyo cuerpo forma un ángulo agudo: en el 
extremo inferior izquierdo se observa la cabeza de este reptil (con narina, placa 
supraorbital con una voluta enrollada hacia arriba, ojo, labios, tres o cuatro 
dientes y lengua bífida) y en el inferior derecho vemos la cola rematada por uno 
o dos anillos transversales y un par de plumas. El cuerpo posee una línea para-
lela interna que separa el dorso del vientre. A esto se suma, en el caso de las 
fechas 4-Casa y 4-Caña, una suerte de holán entre la cabeza y la cola de la 
serpiente, similar al que vemos en una posición análoga en los códices Bodley 
y Colombino, y en la lápida mixteca de la colección Stavenhagen (fig. 16h).67 

El elemento O, por su parte, fue dibujado en los códices mixtecos como 
una elipse (Bodley, Colombino, Nuttall, anverso del Vindobonensis) o un rectángulo 
(Bodley, Nuttall, reverso del Vindobonensis) y en ocasiones representando clara-
mente la boca de una serpiente. Esto se corrobora en el Bodley y el Colombino, 
donde tiene sobrepuesto un ojo del mismo animal (con o sin placa supraorbi-
tal) en el ángulo superior izquierdo o en el derecho; en ciertos casos, el ojo está 
adornado con un penacho de plumas enhiestas o curvadas hacia afuera.68 De 
manera excepcional, la lámina 39 del Códice Nuttall, la lápida Stavenhagen y el 
relieve del palacio de Yucundaa (fig. 19)69 nos muestran los dos ojos, ambos 
con penachos complejos y volutas. En el caso del tepetlacalli de la colección Leof, 
el elemento O es elíptico y también figura la boca de un ofidio con los labios 

66 “Observaciones sobre los códices Pre-hispánicos de México y reparos que éstas sugie-
ren acerca de su clasificación”, El México Antiguo, v. v, núm. 1-2.

67 Esta lápida, supuestamente de San Juan Tepozcolula, tiene un bello bajorrelieve con la 
fecha 1-Conejo (Caso, “El calendario mixteco”, p. 491, lám. xi).

68 De acuerdo con Taube, sería específicamente una xiuhcóatl o serpiente de fuego (“The 
Temple of Quetzalcoatl and the Cult of Sacred Warfare at Teotihuacan”, Res: Anthropology and 
Aesthetics, n. 21, p. 65; “The Turquoise Hearth…”, p. 279-281).

69 El dibujo reconstructivo de este monumento del pueblo viejo de Teposcolula nos fue 
facilitado por Javier Urcid y lo publicamos con la autorización de Ronald Spores.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   23 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

24

señalados por medio de una línea paralela interna. Sobre la elipse hay dos ojos, 
cada uno señalado por un par de círculos concéntricos, una placa supraorbital 
tripartita con una voluta enrollada hacia arriba y un penacho doble que se arquea 
hacia afuera. La única excepción es la fecha 4-Conejo, porque la imagen de este 
mamífero es tan grande que ocupa el lugar donde habrían estado los ojos de la 
serpiente.

Los cargadores de año también muestran ciertas particularidades, prime-
ramente en lo que respecta a su posición. En la mayoría de los ejemplos mix-
tecos, el cargador se ubica en alguno de los dos ángulos superiores —derecho 
o izquierdo— formados por la intersección del elemento A con el O (Bodley, 
Colombino, Nuttall, Vindobonensis). Y, de manera menos frecuente, cubre la porción 
central del glifo A-O (Nuttall, Vindobonensis y la lápida Stavenhagen). En el tepe-
tlacalli Leof, los cargadores también están al centro del glifo A-O, pero en posi-
ciones cambiantes: encima de él (4-Casa), atrás de él (4-Caña y 4-Pedernal) o 
entreverado (4-Conejo).

En los códices mixtecos y el tepetlacalli Leof apreciamos los mismos carga-
dores, pertenecientes al sistema empleado por los mixtecos, los chochos, los 
nahuas y otros pueblos mesoamericanos: Casa, Conejo, Caña y Pedernal.70 Sin 
embargo, éstos fueron plasmados en el tepetlacalli en el estilo artístico de la 
Cuenca de México y no a la manera mixteca. El signo Casa es la vista frontal 
de una construcción compuesta por una plataforma, dos jambas apoyadas en 
basas, un dintel, un techo plano y tres almenas escalonadas semejantes a las 
del mismo signo esculpido en la Piedra del Sol. Contrasta de manera evidente 
con el signo Casa de perfil que vemos en el Bodley y el Colombino (particular-
mente cuando la construcción tiene una techumbre cónica), si bien es cierto 
que presenta ciertas analogías con las imágenes frontales de este signo en el 
Nuttall. Por su parte, el signo Conejo del tepetlacalli Leof fue figurado como un 
animal de cuerpo completo, como en otros cofres y relieves de la Cuenca de 
México, aunque también como en la lápida Stavenhagen. Dista mucho, empe-
ro, de lo que vemos en los códices mixtecos, en donde solamente se dibuja una 
cabeza de perfil, por lo general con orejas muy alargadas y caídas hacia atrás, 

70 Recordemos que los cuicatecos, los zapotecos de la sierra y los tlapanecos usaban los 
signos Hierba, Movimiento, Viento y Venado como cargadores de año (Anders et al., Calen-
dario de pronósticos…, p. 91).

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   24 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 25

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

y con dientes sumamente grandes. De manera semejante, el signo Caña del 
tepetlacalli no es el típico dardo que usaban los mixtecos, sino un elemento 
vegetal que tiene inscritos un chalchihuite y un plumón con una espira. Final-
mente, en el signo Pedernal del tepetlacalli Leof se vislumbra un rostro telúrico 
compuesto por una ceja, un ojo y tres colmillos, además de un par de barras 
horizontales en la parte inferior; esta imagen nos recuerda a los llamados cu-
chillos rostro sepultados en las ofrendas de Tenochtitlan. La única figura simi-
lar en los códices mixtecos se encuentra en el Colombino, pues en los demás 
casos se dibujaron unos esquemáticos cuchillos dentados.

Las cuatro fechas calendáricas del tepetlacalli se completan con conjuntos 
de cuatro unidades, cada unidad figurada por medio de dos círculos concéntri-
cos. Ocupan las cuatro esquinas internas de cada cartucho, salvo en la fecha 
Conejo, donde dos de las unidades están desplazadas para dar cabida al cuerpo 
del animal.

el tepetlacalli Leof: los glifos del año y su significado

Uno de los problemas principales en la interpretación de fechas esculpidas en 
los grandes monumentos y los objetos mobiliarios posclásicos de la Cuenca 
de México y sus alrededores es determinar si se trata de días del tonalpohualli 
o años del xiuhpohualli, y si estos días o años se refieren a acontecimientos 
históricos contemporáneos o del pasado, a sucesos mitológicos o a nombres 
calendáricos ya de divinidades ya de personajes de carne y hueso. En este sen-
tido, el tepetlacalli de la colección Leof resulta un poco menos ambiguo, pues la 
presencia redundante del cartucho rectangular y el glifo A-O nos hace perca-
tarnos de que no estamos ante cuatro días distintos del ciclo de 260,71 ni tam-
poco ante cuatro inscripciones onomásticas de dioses o seres humanos.72 Nos 

71 En caso de que así fuera, las fechas 4-Casa, 4-Conejo, 4-Caña y 4-Pedernal correspon-
derían respectivamente al cuarto día de la 4ª, la 9ª, la 14ª y la 19ª trecenas. Serían equidistantes 
de 65 días, sumando en total un ciclo de 260 días.

72 Si así fuera, 4-Casa correspondería a Mictlantecuhtli; 4-Caña, a Xiuhtecuhtli-Hue-
huetéotl o Tlahuizcalpantecuhtli, y 4-Pedernal, a Tecciztécatl, Mixcóatl, Xochiquétzal o Tla-
zoltéotl. Por su parte, 4-Conejo no ha sido vinculado hasta la fecha con ningún dios (Caso, Los 
calendarios…, p. 191, 196, 198).

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   25 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

26

encontramos claramente ante el registro de cuatro años sucesivos que, por el 
estilo artístico de las fechas y de la escena esculpida en la cara inferior del tepet-
lacalli, pertenecerían al siglo xv de nuestra era. Si estamos en lo correcto, las 
siguientes serían las únicas dos series anuales posibles:

4-Casa	 1405 o 1457 d.C.
4-Conejo	 1418 o 1470 d.C.
4-Caña	 1431 o 1483 d.C.
4-Pedernal	 1444 o 1496 d.C.73

Resalta en esta tabla que las cuatro fechas de cada serie son equidistantes, 
que las separan periodos de 13 años (cuatro tlalpilli) y que en total completan 
una cuenta de 52 años (xiuhmolpilli). Es importante mencionar, sin embargo, que 
las fuentes documentales no registran celebraciones específicas del principio o 
el final de un tlalpilli o “cuarto de siglo” en ninguna de estas cuatro fechas. 

A partir de lo anterior y considerando su espaciamiento regular, supone-
mos que el conjunto de fechas en cuestión, en lugar de registrar celebraciones 
periódicas u otros sucesos específicos de la historia posclásica, pone en relie-
ve el carácter cíclico del transcurso temporal. Además, tomando en cuenta el 
hecho de que los cuatro cargadores de año eran asociados a los rumbos car-
dinales74 y que las cuatro fechas en cuestión se distribuyen en las cuatro caras 
laterales de la caja de manera secuencial y en sentido contrario a las manecillas 
del reloj, nos parece evidente que el tepetlacalli simboliza la sucesión del tiem-
po en un mundo estructurado en forma rectangular (fig. 20). De ser correcta 
esta propuesta, la secuencia levógira, comenzando por el poniente y con su 
respectivo simbolismo, sería la siguiente:

Cara corta, 4-Casa: Oeste, blanco, femenino, Quetzalcóatl/diosas terrestres.
Cara larga, 4-Conejo: Sur, azul, vida, Huitzilopochtli/Macuilxóchitl.

73 Caso, Los calendarios…, cuadro xv. No es posible pensar en una tercera serie, pues tres 
de sus fechas ya caerían en época colonial.

74 Según fray Diego Durán (Historia de las Indias de Nueva España e islas de Tierra Firme, 
v. 1, p. 280), Casa era el signo del Oeste; Conejo, del Sur; Caña, del Este, y Pedernal,  
del Norte. Véase también, Jacques Soustelle, La pensée cosmologique des anciens mexicains, 
p. 79-85.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   26 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 27

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

Cara corta, 4-Caña: Este, rojo, masculino, Tonátiuh/Xipe Tótec.
Cara larga, 4-Pedernal: Norte, negro, muerte, Tezcatlipoca/Mictlantecuhtli.75

En consecuencia, el tepetlacalli de la colección Leof refleja desde nuestra 
perspectiva la concepción de un tiempo y un espacio universales divididos en 
cuatro cuadrantes. 

A este respecto, es interesante mencionar que H. B. Nicholson percibió la 
misma vinculación entre el calendario y los rumbos cardinales en un par de 
cofres de piedra que se encuentran hoy, respectivamente, en el Field Museum 
de Chicago y en el Museo Nacional de Antropología (fig. 21).76 Carentes de 
tapa, los dos tienen esculpidas en sus caras laterales internas cartuchos rectan-
gulares con las mismas fechas y en la misma secuencia que los del tepetlacalli 
de la colección Leof: 4-Casa, 4-Conejo, 4-Caña y 4-Pedernal.77 A juicio del 
investigador norteamericano, el coeficiente 4 que acompaña a cada signo rei-
tera esta misma noción cardinal. Recordemos al respecto que las eras cosmo-
gónicas del pensamiento nahua —relacionadas con los cinco puntos de la 
superficie terrestre— tenían nombres relacionados con sus principios de des-
trucción, pero también el coeficiente 4 de manera reiterada: 4-Jaguar, 4-Viento, 
4-Lluvia de Fuego y 4-Agua.78 Algo similar sucede en el caso de los cargadores 
de año utilizados durante el Clásico maya (Ik’, Manik, Eb y Kaban), los cuales 
suelen aparecer acompañados del coeficiente 4 y estar asociados en la pintura 
y la escultura con los rumbos cardinales o con personificadores de los cuatro 

75 Véase Caso, Los calendarios…, p. 31; Soustelle, La pensée cosmologique…, p. 56-78. 
76 Nicholson, “Aztec Style…”, p. 33-34.
77 El tepetlacalli del Field Museum (cat. 216.23916) fue dado a conocer por William H. 

Holmes (Archeological Studies among the Ancient Cities of Mexico, p. 322-323). Procede de Tlalma-
nalco y tiene la fecha 1-Cocodrilo esculpida en la cara inferior interna. Esta fecha se asocia al 
inicio de ciclos y reinados. El tepetlacalli del Museo Nacional de Antropología, hoy en la bo-
dega y aparentemente inédito, tiene también un cocodrilo en la cara interna. Agreguemos el 
llamado “Bloque de Tuxpan”, el cual pudiera tener el mismo simbolismo, puesto que sus 
caras laterales externas están talladas con las fechas 1-Casa, 13-Conejo, 1-Caña y 13-Pedernal 
(Seler, “Excavations at the site of the principal temple in Mexico”, Collected Works in Mesoame-
rican Linguistics and Archaeology, v. 3, p. 176; fig. 80; Nicholson, “Aztec Style…”, p. 34-35; 
Umberger, Stone Sculptures…, p. 117-118).

78 El célebre cuauhxicalli de los soles cosmogónicos (inv. 10-46617) que se encuentran en 
la Sala Mexica del Museo Nacional de Antropología presenta las cuatro eras en esta misma 
secuencia. 

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   27 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

28

Pawahtunes.79 Buenos ejemplos de lo anterior son la Tumba 2 de Río Azul y 
el Tablero 1 de Pomoná.

Concluyamos esta sección evocando las cinco cajas de ofrenda que for-
maban un quincunce en el interior de la estructura L-2 de Pino Suárez.80 La caja 
central y de mayores proporciones fue construida con cinco losas de andesita 
rosa, todas ellas esculpidas y pintadas de color rojo en sus caras internas. La 
losa del fondo tiene en relieve la cabeza de un Tlaltecuhtli reptiliano, mientras 
que las del Oeste, Sur, Este y Norte poseen respectivamente las fechas 13-Casa, 
13-Conejo, 13-Caña y 13-Pedernal.81 Como en los casos anteriores, es muy 
probable que expresen la idea de la sucesión levógira de los cuatro tlalpilli (que 
suman un xiuhmolpilli) y su relación con los rumbos del universo.82

el tepetlacalli leof: la escena de tláloc-tlaltecuhtli

La cara inferior externa —que normalmente no estaba visible por tratarse de la 
superficie de apoyo del tepetlacalli— tiene esculpida en bajorrelieve una escena 
compleja de especial interés. Su estilo refinado se adscribe plenamente a la 
llamada etapa imperial del arte mexica y de sus vecinos inmediatos, es decir, a 
la segunda mitad del siglo xv y las dos primeras décadas del xvi (figs. 12 y 22). 
La escena está dominada por la presencia de una divinidad en la posición cor-
poral de Tlaltecuhtli y con los atributos iconográficos de Tláloc.83 La imagen 
antropomorfa y de cuerpo completo de este numen de la tierra y la lluvia abar-
ca buena parte de la superficie rectangular de dicha cara. Se le plasmó frontal-
mente y con una anatomía bien estructurada que sigue una rigurosa simetría 

79 David Stuart, “New Year Records in Classic Maya Inscriptions”, The PARI Journal, 
v. v, n. 2, p. 4. 

80 Gussinyer, “Un adoratorio…”, p. 12.
81 Gussinyer las describe diciendo que estaban “viendo hacia” los puntos cardinales 

opuestos.
82 Umberger, Stone Sculptures…, p. 108.
83 Casi todas las efigies de Tlaltecuhtli fueron talladas en la cara inferior de una amplia 

gama de monumentos y objetos rituales de piedra: abajo de imágenes de los dioses de la tierra, 
la muerte y Venus, de serpientes emplumadas y chacmooles, de altares, cajas, vasos y recipien-
tes de corazones. Esto significa que las efigies de Tlaltecuhtli quedaban en contacto con la 
tierra misma, de manera que nunca o casi nunca eran vistas por los mortales. Véase, López 
Luján, Tlaltecuhtli; Matos, “Tlaltecuhtli…”.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   28 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 29

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

bilateral a partir de un eje longitudinal imaginario este-oeste:84 la cabeza está 
próxima a la cara con la fecha 4-Caña (la oriental), en tanto que los pies se 
encuentran cerca de la cara con la fecha 4-Casa (la occidental). Las extremidades 
superiores, abiertas hacia el exterior, se doblan hacia arriba a la altura de los 
codos para quedar en alto, mostrando el dorso de las manos. En cada una de 
ellas vemos cinco gráciles dedos con uñas bien delineadas. Las extremidades 
inferiores también se despliegan hacia afuera con los muslos dirigidos hacia los 
codos, pero a la altura de las rodillas se flexionan francamente hacia abajo, 
reproduciendo a espejo el gesto de los brazos.85 Los pies se representan de 
perfil, por lo que solamente se aprecia el empeine y el pulgar con su uña. La 
peculiar posición que distingue a Tlaltecuhtli ha captado la atención de los 
especialistas por más de un siglo. Entre una variada gama de interpretaciones 
se le ha relacionado con la postura de un batracio,86 del alumbramiento,87 de 
la derrota bélica/sacrificio,88 del acto sexual,89 de descenso90 o que emula la 
estructura cuatripartita de la superficie terrestre.91 

Como dijimos, los atributos iconográficos son los de Tláloc. Por ejemplo, 
vemos sobre su cabeza un aztatzontli, corona característica de esta deidad; en 
este caso, cuenta con un nivel de tiras verticales de papel y, superpuestos, dos 

84 Según Cecelia F. Klein (The Face of the Earth: Frontality in Two-Dimensional Mesoamerican 
Art, p. 15), esta poderosa y sumamente intensa visión frontal se relaciona en el arte mesoame-
ricano con los temas de la muerte, la oscuridad, la tierra y el descendimiento. 

85 En esta misma posición fueron representados los cuatro tlaloque direccionales de la caja 
chica de Tizapán (fig. 19).

86 Seler, “The Animal Pictures of the Mexican and Maya Manuscripts”, Collected Works 
in Mesoamerican Linguistics and Archaeology, v. 5, p. 301-305. La diosa Tlatecuhtli era asociada 
con los batracios, pues estos animales encarnan a la tierra en su ciclo vital de aparente muerte 
y resurrección. Véase, por ejemplo, fray Gerónimo de Mendieta, Historia eclesiástica indiana, 
v. 1, p. 87.

87 Nicholson, “A Fragment of an Aztec Relief Carving of the Earth Monster”, Journal de la 
Société des Américanistes, t. lvi, n. 1, p. 82, 84, 87; Matos, “Tlaltecuhtli…”, p. 22-23, 35. Esta 
posición es llamada en náhuatl mamazouhtícac.

88 Klein, “Rethinking Cihuacoatl: Aztec Political Imagery of the Conquered Woman”, 
Smoke and Mist.

89 En la fiesta de ochpaniztli, la personificadora de la diosa Toci se ponía en esta posición 
(“she raised her arms, she spread arms and legs”, Sahagún, Florentine Codex, bk. 2, p. 112) al pie 
de la pirámide, simulando el acto sexual con Huitzilopochtli (Michel Graulich, Ritos aztecas: las 
fiestas de las veintenas, p. 95, 113).

90 Lucia Ross Henderson, Facing Earth, Grounding the Image: Representations of the Aztec Tlal
tecuhtli, p. 57-59.

91 Henderson, Facing Earth…, p. 51-52.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   29 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

30

niveles más de plumas enhiestas de garza. La corona está ceñida a la frente por 
una venda de cuatro bandas horizontales, largas y ondulantes, decorada tanto 
arriba como abajo por seis diminutas esferas espaciadas regularmente. También 
sujeto de la venda, observamos un quetzalmiahuayo, larga y serpenteante pluma 
de quetzal distintiva de las divinidades de la lluvia, la vegetación y la fertilidad. 
El tocado se complementa con un amacuexpalli, adorno de la nuca hecho con 
papel plisado, aquí dividido a cada lado en cinco dobleces.

La imagen tiene el cabello largo, con caída recta hasta los hombros y un 
flequillo sobre la frente (fig. 23). Al igual que en otras imágenes escultóricas de 
Tláloc, los ojos están cubiertos por dos anteojeras rectangulares que dejan ver 
las pupilas en su interior (fig. 24).92 Como parte del rostro también se tallaron 
una nariz realista y bastante ancha, una bigotera con cuatro colmillos —dos 
curvados hacia la izquierda y los otros dos hacia el lado opuesto—, y parte de 
los mixchiahuitícac, sendos emplastos discoidales de semillas de chía (Salvia sp.) 
que se ponían sobre las mejillas. En numerosas fuentes escritas y pictográficas, 
dicho afeite califica a Tláloc, a los tlaloque y a sus personificadores terrenales. 
La imagen viste un xicolli o chaleco ritual sin mangas, adicionado de flecos en 
el borde inferior. Sobre el pecho se vislumbra un gran cózcatl, seguramente el 
típico collar de cuero rojo con incrustaciones de turquesa, cuentas circulares de 
oro y un teocuitlacomalli o disco de oro central. Dos líneas diagonales sobre los 
muslos nos hacen presumir que lleva también la clásica enagüilla, quizás de 
papel blanco goteado con hule (amatetéhuitl). Lo que sí es nítido, es su grueso 
máxtatl o braguero trapezoidal, finamente ornado con chalchihuites, motivos 
geométricos y vegetales. El atuendo se complementa con brazaletes y ajorcas 
(macuechtli) de cuero con cuentas circulares y plumas cortas, además de un par 
de sandalias —quizás las conocidas izcactli o pozolcactli— con talonera y cintas 
anudadas al frente. 

En la parte alta del máxtlatl fue esculpida la fecha 1-Conejo. En primera 
instancia, pudiéramos suponer que registra un suceso acontecido ese año y 
asociado de una manera u otra con Tláloc-Tlaltecuhtli y la historia de las so-
ciedades que habitaron en la Cuenca de México: por ejemplo, el arribo a la 

92 Este rostro se asemeja al de los tlaloque del tepetlacalli del British Museum, del chacmool 
de la avenida Venustiano Carranza y del “dios enmascarado del fuego” del Museo del Templo 
Mayor (Nicholson y Quiñones Keber, Art of Aztec Mexico…, p. 32-35).

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   30 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 31

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

ciudad insular de Aztlan,93 la salida de ella,94 la llegada a Chapultépec,95 la fun-
dación de Tenochtitlan96 o bien la terrible sequía que asoló el altiplano central 
en 1454 d.C.97 Sin embargo, por la posición de esta fecha directamente sobre 
su vestimenta, nos parece mucho más lógico que sea el nombre calendárico de 
esta deidad. Así lo demostraría el hecho de que muchas imágenes de Tlaltecuh
tli estén acompañadas de la fecha 1-Conejo, entre ellas las esculpidas en la 
base de la Coatlicue, la Yollotlicue, el Vaso Bilimek, la Mictecacíhuatl de las 
Escalerillas y la piedra de los cinco soles cosmogónicos del Art Institute de 
Chicago.98 Tal apelativo se debe a que la tierra fue creada precisamente en ese 
año.99 Incluso existen antiguos conjuros en los que se invoca a Tlaltecuhtli 
específicamente con tal denominación calendárica: “Ven, mi madre tierra, mi 
padre 1 Conejo”.100

En suma, nos encontramos ante una imagen que conjunta rasgos de los 
dioses de la tierra y de la lluvia, de manera análoga a la imagen esculpida bajo 
el chacmool mexica encontrado en 1943 en la avenida Venustiano Carranza 
(fig. 24).101 Esta misma conexión se percibe en la etimología del nombre Tláloc, que 
significa literalmente “El que está hecho de tierra” o “El que es la personificación 

  93 Domingo Francisco Chimalpáin Cuauhtlehuanitzin, Primer amoxtli libro. 3ª relación de las 
Différentes Histoires Originales, p. 3; Federico Navarrete Linares, “Mito, historia y legitimidad 
política: las migraciones de los pueblos del Valle de México”, p. 95, 100-101.

  94 Anales de Cuauhtitlán, p. 15.
  95 Leyenda de los Soles, p. 127.
  96 Fernando de Alva Ixtlilxóchitl, Obras históricas, v. 1, p. 310-311; Historia de los mexica-

nos por sus pinturas, p. 219. Christian Duverger (El origen de los aztecas, p. 187-189) discute 
estas referencias disonantes del año 1-Conejo como supuesta fecha de fundación de Te
nochtitlan.

  97 Por ejemplo, Anales de Cuauhtitlan, p. 52. Véase también López Luján, Las ofrendas del 
Templo Mayor de Tenochtitlan, p. 192-205. La fecha 1-Conejo también corresponde al 1402 y el 
1506 d.C. (Caso, Los calendarios…, cuadro xv).

  98 Batres, Exploraciones arqueológicas…, p. 53; Caso, Los calendarios…, p. 193; Nicholson y 
Quiñones Keber, Art of Aztec Mexico…, p. 41-42, 62-63; Pasztory, “The Aztec Tlaloc…”, p. 296; 
Umberger, Aztec Sculptures…, p. 261-265.

  99 Anales de Cuauhtitlán, p. 4-5; Codex Telleriano-Remensis, f. 24r; Historia de los mexicanos por 
sus pinturas, p. 234.

100 Así aparece en varios conjuros consignados por Hernando Ruiz de Alarcón y recien-
temente retraducidos por Danièle Dehouve, “Un ritual de cacería: el conjuro para cazar vena-
dos de Ruiz de Alarcón”, Estudios de Cultura Náhuatl, v. 40, p. 308, 316, 328.

101 Matos, “Tlatecuhtli…”, p. 18, 29-30; Nicholson y Quiñones Keber, Art of Aztec Mexico…, 
p. 33; Pasztory, “The Aztec Tlaloc…”, p. 296.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   31 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

32

de la tierra”, así como en el apelativo Tlalocantecutli que recibe el dios de la tierra 
en la Histoyre du Mechique.102

En los ángulos de la escena, correspondientes a los rumbos intercardinales, 
observamos cuatro personajes antropomorfos de pequeñas dimensiones, figu-
rados a espejo y prácticamente idénticos. Están representados de perfil, de 
cuerpo entero y sentados sobre los glúteos a la usanza masculina. Tienen el 
cabello largo, lacio y ceñido a la frente con una banda lisa. Al igual que la ima-
gen de Tláloc-Tlaltecuhtli, lucen un amacuexpalli, un gran cózcatl, una enagüilla, 
un máxtlatl, un par de ajorcas y uno de sandalias con taloneras y cintas anuda-
das al frente. Cada personaje sujeta exactamente los mismos objetos rituales. 
En la mano que está en segundo plano, hacia el frente y en alto —izquierda o 
derecha dependiendo del caso—, se observa un par de espinas de maguey. 
Estos instrumentos autosacrificiales son exageradamente grandes y tienen la 
punta hacia abajo. En cambio, la mano que está en primer plano, hacia el fren-
te y abajo sostiene una suerte de cetro, con mango de madera y remates posi-
blemente de papel anudado, con flecos y colgantes laterales. Es interesante 
notar que la pierna que se encuentra en un segundo plano —izquierda o dere-
cha— se proyecta ligeramente al frente para quedar visible tras la pierna en 
primer plano. Por su atuendo y su distribución en torno a Tláloc-Tlatecuhtli, 
es posible que estos personajes representen a los cuatro tlaloque direccionales 
o a sus personificadores terrestres, en una escena hasta cierto punto semejante 
a las pintadas en el tepetlacalli chico de Tizapán, las láminas 27 y 28 del Códice 
Borgia y los murales de Ixtapantongo.103

Del compás que se abre entre los brazos de cada personaje, surge una 
banda ancha que se dirige en diagonal hasta el centro de la escena, cubriendo 
parcialmente el cuerpo de Tláloc-Tlaltecuhtli. Cada una de las cuatro bandas 
está flanqueada por una sucesión de volutas o pequeñas “olas”, conocidas en 
la literatura anglosajona como scrolls o scroll chains: es, sin duda alguna, el co-
nocido símbolo mesoamericano de las corrientes de agua, la espuma y las 

102 Thelma D. Sullivan, “Tlaloc: A New Etymological Interpretation of the God’s Name 
and What it Reveals of his Essence and Nature”, p. 217; Histoyre du Mechique, p. 103.

103 Agustín Villagra, “Pinturas rupestres ‘Mateo A. Saldaña’, Ixtapantongo, Estado de México”, 
sobretiro del número 9 de la revista Goodrich Euzkadi Caminos de México, p. 3-4. Véase una 
discusión sobre este tema en López Austin y López Luján, Monte Sagrado-Templo Mayor…, 
p. 28-33.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   32 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 33

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

nubes.104 El sentido periferia-centro de estas bandas/corrientes queda de ma-
nifiesto en la orientación de las rompientes de las pequeñas “olas”.

Las cuatro bandas/corrientes de agua confluyen en un elemento circular 
que cubre el torso de Tláloc-Tlaltecuhtli. Dicho elemento también está limi-
tado por una rítmica secuencia de pequeñas “olas” que rompen en sentido 
levógiro. En su interior tiene inscrito un círculo más pequeño, éste formado 
por ganchos orientados en dirección opuesta. Sería, a nuestro entender, un 
cuerpo de agua redondo, semejante a una dilatada laguna o tal vez a un dimi-
nuto manantial. Lo sugerente es que este elemento circular —en conjunción 
con las figuras de Tláloc-Tlaltecuhtli y sus cuatro asistentes— nos evoca la 
escena del famoso vaso de Las Colinas hallado por Sigvald Linné y la de una 
lápida que descubrimos recientemente al pie del Templo Mayor de Tenochti
tlan. En ambas piezas se observa al centro el rostro de Tláloc encerrado aden-
tro de un círculo de pequeñas “olas” y rodeado por motivos (personajes o 
nubes) asociados a los cuatro rumbos (fig. 25).105 También nos recuerda que 
muchas imágenes de Tlaltecuhtli tienen sobre el torso ya un gran chalchihui-
te del que pueden brotar joyas o personajes, ya un círculo emplumado que 
encierra un quinterno. Son éstos símbolos de centralidad que califican al om-
bligo de la divinidad de la tierra como el lugar de confluencia de los cuatro 
rumbos del horizonte con el eje vertical que une el mundo de los hombres 
con el cielo y el inframundo.106

En el tepetlacalli de la colección Leof, el elemento circular de naturaleza 
acuática contiene como motivo principal la figura de un pájaro. Entre múltiples 
opciones, la bióloga Patricia Ramírez Bastida, especialista en aves acuáticas de 
la Cuenca de México, se inclina por identificarlo como una garza, aunque nos 
aclara que estos animales suelen tener el cuello y las patas un poco más esbel-
tos.107 En defensa de tal propuesta, pudiéramos subrayar la existencia en el 
bajorrelieve de cuerpos de agua (el círculo y las bandas cruzadas) y las estrechas 
conexiones simbólicas entre la garza y Tláloc, expresadas por ejemplo en la 

104 Véase, por ejemplo, Langley, Symbolic Notation…, p. 176-177.
105 Para el vaso de Las Colinas, véase, S. Linné, Mexican Highland Cultures: Archaeological 

Researches at Teotihuacan, Calpulalpan and Chalchicomula in 1934-/35, p. 68, fig. 128.
106 López Luján, Tlaltecuhtli, p. 86; Matos, “Tlaltecuhtli…”, p. 24.
107 Comunicación oral, noviembre de 2010.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   33 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

34

corona de plumas enhiestas (aztatzontli) que hemos descrito líneas arriba.108 
También cabría argumentar que el arte mexica tiende a plasmar a los seres 
humanos y los animales con anatomías simples, compactas y redondeadas. 
Cualquiera que sea la identificación correcta, señalemos que el ave aprisiona 
con la pata derecha una espina rematada por una flor y que el par espina-flor 
simboliza la “sangre o penitencia preciosa”.109

La escena se completa en el extremo inferior con las fechas 13-Conejo y 
13-Jaguar, las cuales fueron esculpidas en forma casi especular. No creemos que 
sean los apelativos calendáricos de dos dioses, pues la primera no aparece en 
la útil lista de nombres calendáricos de divinidades que publicó Caso y la 
segunda únicamente se encuentra en la escultura de una diosa telúrica o del 
maíz exhibida en el Museo Nacional de Antropología.110 Una alternativa es que 
correspondan a dos fechas del tonalpohualli: una de la sexta trecena y la otra de 
la octava, con una separación de 26 días entre ambas. Sin embargo, es mucho 
más común en el arte mexica que este tipo de fechas pareadas registren el bi-
nomio año del xiuhpohualli/día del tonalpohualli, fijando de manera precisa un 
acontecimiento de carácter histórico. Gracias a los cálculos de Ivan Sprajc, 
conocemos la equivalencia en el calendario juliano del año 13-Conejo/día 13-
Jaguar. Si el año comenzaba en la veintena de Atlcahualo como es la opinión 
común o si empezaba en Izcalli como pensaba Caso, las fechas del tepetlacalli 
Leof corresponderían al 12 de junio de 1466 o, una rueda calendárica después, 
al 30 de mayo de 1518. Pero si el año empezaba en Tlacaxipehualiztli, lo que es 
menos probable, equivaldría al 27 de febrero de 1467 o, una rueda calendárica 
más tarde, al 14 de febrero de 1519.111 

108 Véase Seler, “A Chapter in the Aztec Language from the Unprinted History of Bernar-
dino de Sahagun (Manuscript of the Biblioteca del Palacio in Madrid)”, Collected Works in 
Mesoamerican Linguistics and Archaeology, v. 2, p. 233; “The Animal Pictures…”, p. 269.

109 Hermann Beyer, “La lapida conmemorativa de la inauguración del Templo Mayor de 
Mexico”, El México Antiguo, t. xi, p. 318; Françoise Rousseau, “Étude des motifs floraux dans 
le tonalamatl du Codex Borbonicus”, The Symbolism in the Plastic and Pictorial Representations of 
Ancient Mexico, p. 239-242. 

110 Véase Caso, Los calendarios…, p. 197; Umberger, Aztec Sculptures…, p. 83.
111 Ivan Sprajc, comunicación oral, septiembre de 2010. Hay que aclarar que todas estas 

fechas corresponderían al día 13-Jaguar, 6-Etzalcualiztli si asumimos que no se hacían correc-
ciones bisextiles. Pero todo cambia si opinamos que sí las había; por ejemplo, si tomamos 
como correcta la fecha 30 de mayo de 1518, una rueda calendárica atrás equivaldría al 30 de 
mayo (y no al 12 de junio) de 1466.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   34 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 35

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

Lamentablemente, al revisar en forma sistemática los anales de la Cuenca 
de México,112 no encontramos muchos sucesos en años 13-Conejo (1466 y 
1518 d.C.) que estuvieran vinculados de una u otra manera con el rico simbo-
lismo del tepetlacalli de la colección Leof. De hecho, el único acontecimiento 
digno de ser tomado en cuenta es la puesta en servicio de un nuevo acueducto 
que surtió a Tenochtitlan del agua dulce de Chapultépec a partir de 1466.113 De 
este verdadero triunfo de la ingeniería texcocana dan fe varios documentos y 
pictografías. Por ejemplo, Chimalpáin señala lo siguiente:

Año 13-Conejo, 1466. En este año fue que llegó el agua a la ciudad de México, 

traída desde Chapoltépec, obra de la cual los tetzcucas habían sido los contratis-

tas bajo la orden del Nezahualcoyotzin. Los trabajos duraron 13 años antes de ser 

terminados.114 

Don Fernando Alva Ixtlilxóchitl, el gran cronista acolhua, coincide en atri-
buir la dirección de la obra al más célebre de los tlatoque de Texcoco y especi-
fica que “se metió el agua en la ciudad [de Tenochtitlan] por tarjea que hasta 
entonces iba por una zanja”.115 Lo anterior se confirma en una escena conteni-
da en la lámina 68 del Codex Mexicanus, donde encima de la fecha 13-Conejo 
se dibujó al mismísimo Nezahualcóyotl asiendo una coa frente al cerro de 
Chapultépec, eminencia de la cual está brotando una abundante corriente 
(fig. 26). Por su parte, los Anales de Cuauhtitlan resultan mucho más informativos, 
pues refieren las ceremonias de consagración que tuvieron lugar una vez con-
cluida la obra:

En el mismo año [12-Casa, 1465] se comenzó por vez primera la obra pública en 

Tenochtitlan México. Se empezó a hacer el acueducto de Chapoltépec, que entra 

en Tenochtitlan. El que reinaba en Tenochtitlan era Moteucçomatzin el viejo; y 

112 Anales de Tlatelolco; Anales de Tula; Codex en Cruz; Codex Telleriano-Remensis, Códice Aubin; 
Códice Mexicanus; Historia de los mexicanos por sus pinturas; Chimalpáin, Relaciones originales de 
Chalco Amaquemecan.

113 Véase, Matos, “Chapultepec prehispánico en las fuentes históricas”, Estudios de Cultura 
Náhuatl, v. 34, p. 269-272.

114 Chimalpáin, Relaciones originales…, p. 206.
115 Alva Ixtlilxóchitl, Obras históricas, v. 1, p. 444.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   35 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

36

quien ayudó a la obra del acueducto fue Neçahualcoyotzin, rey de Tetzcoco […]116 

En este año [13-Conejo, 1466] fue Neçahualcoyotzin a dirigir el agua que por 

primera vez entró en Tenochtitlan. Desde su nacimiento, la vinieron acelerando 

los tepeyahuacas y sacándose sangre en sacrificio delante del agua. Por este tiem-

po únicamente de Chapoltépec se sacaba agua.117

No está por demás hacer notar que estas ceremonias tienen semejanzas 
con las que se efectuaron en 1500 con motivo de la inauguración del acueduc-
to que llevaba las aguas desde los manantiales de Acuecuexco hasta Tenochti-
tlan. Durán nos informa con texto e imagen que la corriente fue conducida por 
un grupo de personificadores de las divinidades del agua, quienes hicieron 
numerosos sacrificios y ofrendas en el trayecto.118

Para concluir esta sección, digamos que nos resulta muy difícil descifrar el 
significado de las corrientes de agua que confluyen en un lugar de naturaleza 
acuática y calificado por la presencia de una garza. Obviamente, estamos ten-
tados a sugerir que esta ave alude a la antigua Aztlan —lo “que quiere decir 
blancura, o lugar de garzas” según Durán—119 o a su imagen especular ubicada 
en el extremo contrario de la epopeya que significó la migración: Tenochtitlan. 
De todos son sabidas las semejanzas entre este alfa y este omega, islas ambas 
ubicadas frente a un cerro llamado Colhuacan, así como es bien conocida la 
revelación del lugar donde se fundaría la futura capital mexica cuando todo se 
tiñó de un blanco absoluto y prístino.120

Sin llegar a todas las certezas que quisiéramos, proponemos tentativamen-
te que la escena del tepetlacalli permite una doble lectura. Por un lado, resulta 
bastante contundente la referencia que se hace a Tláloc-Tlaltecuhtli en tanto 
deidad cosmogónica fundamental que ocupa el centro y los cuatros confines 
del universo. Por el otro, con mucho menos fundamentos, diríamos que con-
signa un acontecimiento histórico concreto: la puesta en servicio del acueduc-
to de Chapultépec en el año 13-Conejo, cuando la nueva corriente fue 

116 Anales de Cuauhtitlan, p. 53.
117 Anales de Cuauhtitlan, p. 54.
118 Durán, Historia…, v. 2, p. 369-381.
119 Durán, Historia…, v. 2, p. 28. Sobre el problema de la etimología de Aztlan, véase Du-

verger, El origen…, p. 101-104; Navarrete, “Mito, historia y legitimidad política…”, p. 90-98.
120 Duverger, El origen…, p. 123-141, 381-382.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   36 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 37

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

conducida con veneración a Tenochtitlan por un grupo de individuos que iban 
“sacándose sangre en sacrificio delante del agua”. 

comentarios finales

Sin lugar a dudas, uno de los aspectos más sugerentes del tepetlacalli que ahora 
damos a conocer es la tan inusitada como redundante combinación de glifos 
A-O y cartuchos cuadrangulares, usados unos en la Mixteca y los otros en la 
Cuenca de México y sus alrededores para distinguir las fechas anuales.121 
Sabemos, al respecto, que los mexicas y sus vecinos no empleaban el glifo 
A-O,122 y que los mixtecos no tenían la costumbre de elaborar cofres cuadran-
gulares de piedra.123 Estos objetos rituales, por el contrario, han sido descubier-
tos con frecuencia en sitios arqueológicos de la Cuenca de México, entre ellos 
Tenochtitlan, Teotihuacan, Tizapán, Tlalmanalco y Texcoco.124

Para intentar resolver esta aparente contradicción, debemos aclarar que los 
bajorrelieves del tepetlacalli Leof se apegan estrictamente a los cánones estilísti-
cos del arte imperial mexica y de los demás pueblos ribereños de la Cuenca. 
Asimismo, tenemos que considerar que los cuatro glifos A-O tallados en el 
tepetlacalli son diferentes a todas las variantes pictóricas y escultóricas mixtecas 
analizadas con detalle páginas atrás. Parecen mucho más una suerte de remi-
niscencia o recreación de dicho glifo, en cual que se incorporan nuevos rasgos 
que no le son característicos.

Pero ¿quiénes y con qué propósito habían plasmado en la piedra tal com-
binación? Por desgracia, carecemos de una respuesta totalmente satisfactoria 
para este enigma. No obstante, es razonable suponer que el escultor del tepetla-

121 En Yucuñudahui se dio la combinación cartucho/glifo A-O, aunque muy distinta a lo 
que vemos en el tepetlacalli Leof, pues el glifo A-O se encuentra encima y no en el interior del 
cartucho que encierra la fecha. Véase Caso, Los calendarios…, p. 180, fig. 17f.

122 Por ejemplo, Umberger, Stone Sculptures…, p. 51.
123 No se conoce en la actualidad ningún tepetlacalli elaborado por zapotecos ni mixtecos 

(Javier Urcid, comunicación oral, mayo de 2011).
124 Páginas atrás nos hemos referido a cofres de piedra encontrados en Tenochtitlan, Tizapán 

y Tlalmanalco. Para cofres descubiertos en Texcoco, véase Antonio Peñafiel, Monumentos del 
arte mexicano antiguo, v. 2, láms. 124-126; Seler, “Stone Boxes…”, p. 100-101; Umberger, Stone 
Sculptures…, p. 103. Para un ejemplar hallado en Teotihuacan, véase López Luján y Fauvet-
Berthelot, Aztèques: La collection de sculptures du Musée du quai Branly, p. 166.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   37 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

38

calli objeto de este artículo estaba profundamente imbuido del arte de ambas 
civilizaciones. Era tal vez un inmigrante de la Mixteca, uno de sus descendien-
tes o uno de sus discípulos locales. Esta sugerencia resulta menos especulativa 
cuando nos acordamos que los tlailotlaque y los chimalpanecas, procedentes 
de la Mixteca, se asentaron en el territorio de Chalco y Texcoco a finales del 
siglo xiii y principios del xiv. Este acontecimiento tuvo repercusiones culturales 
tan profundas que quedó bien registrado en varias pictografías y crónicas.125 
Según el parecer de varios investigadores, eran grupos originarios de la Cuenca 
de México que volvían tras una larga estancia en territorio mixteca.126 Pero lo 
significativo para nuestro argumento es que los tlailotlaque son calificados 
explícitamente en los documentos históricos como sabios, astrólogos y, de 
manera muy particular, versados en todas las artes. En un conocido pasaje, Alva 
Ixtlilxóchitl señala lo siguiente:

vinieron los tlailotlaque, que eran toltecas y eran de la Mixteca, y traían por caudillo 

a Tempantzin, y asimismo por ídolo a Tezcatlipoca con más de dos mil hombres, 

sin las mujeres, los cuales vinieron derechos a Tescuco para darle la obediencia a 

Quinatzin, y que les diese tierras donde poblasen […] el cual los recibió y se holgó 

de verlos, porque todos eran artífices, especialmente en el arte de la pintura, y así, 

a cuatrocientos de ellos, los más diestros, con su caudillo Tempan, les mandó que 

poblaran adelante del bosque de Tetzcutzinco, donde es ahora el barrio de Tlailot-

lacan, que es el nombre propio de sus primeros pobladores, y a los demás los 

repartió en los pueblos y ciudades, enviando a sus partes veinte y a treinta de ellos, 

y a otros más, según eran los lugares en donde los repartió.127

A partir de lo anterior, no nos parece descabellado plantear hipotéticamen-
te que un artista tlailótlac o de similar ascendencia, asentado en alguna capital 

125 Alva Ixtlilxóchitl, Obras históricas, v. 1, p. 315, 430, v. 2, p. 32-33; Códice Xólotl, lám. iv; 
Mapa Quinatzin, lám. 1 (Mohar Betancourt, Códice Mapa Quinatzin). 

126 Para diversas perspectivas sobre los tlailotlaque, véase Ursula Dickerhoff, “Grupos 
étnicos y estratificación sociopolítica. Tentativa de interpretación histórica”, Indiana, n. 19-20; 
Eloise Quiñones Keber, “The Tlailotlaque in Acolhua Pictorial Histories: Imitators or Inventors”, 
Journal de la Société des Américanistes, t. 84, n. 2; Donald Robertson, Mexican Manuscript Painting 
of the Early Colonial Period: The Metropolitan Schools, p. 13, 138-139. 

127 Alva Ixtlilxóchitl, Obras históricas, v. 1. p. 430.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   38 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 39

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

como Texcoco, Chalco o Tenochtitlan, esculpió el tepetlacalli de la colección Leof 
en estilo local pero imprimiéndole importantes remembranzas de la Mixteca. En 
sus cuatro caras laterales y en la inferior plasmó una iconografía relativa al tiem-
po y el espacio estructurados, así como a Tláloc-Tlaltecuhtli y su vinculación con 
los cuatro rumbos del universo. Esta concepción universal en cuadrantes está 
presente en otros cofres y cajas de ofrenda de la Cuenca de México, como los 
mencionados de Tizapán, Pino Suárez, Templo Mayor y Tlalmanalco. A este 
grupo se suma otro tepetlacalli procedente de este último sitio del territorio chal-
ca.128 De manera reveladora y gracias a un descubrimiento reciente, nos enteramos 
que contenía miniaturas de piedra verde, muchas relacionadas con los dioses de 
la lluvia y agrupadas en significativos conjuntos: cuatro serpientes, cuatro cetros 
chicahuaztli, cuatro tambores, cuatro flautas, cuatro sonajas, etcétera.129

Referencias

Aguirre Molina, Alejandra, “El simbolismo de la Cámara 3 del Templo Mayor de Te-

nochtitlan” tesis de maestría, México, Universidad Nacional Autónoma de Méxi-

co, Facultad de Filosofía y Letras, 2009. 

Alva Ixtlilxóchitl, Fernando de, Obras históricas, 2 v., México, Universidad Nacional 

Autónoma de México, 1975-1977.

Anales de Cuauhtitlán, en Códice Chimalpopoca, México, Universidad Nacional Autónoma 

de México, 1992, p. 1-118 y 145-164.

Anales de Tlatelolco, México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes 2004.

Anales de Tula, comentario de Rudolf van Zantwijk, Graz, Akademische Druck-und. 

Verlagsanstalt, 1979.

Anders, Ferdinand, Maarten Jansen y Peter van der Loo, Calendario de pronósticos y ofren-

das. Libro explicativo del llamado Códice Cospi, México, Fondo de Cultura Económica / 

Akademische Druck- und Verlagsanstalt, 1994.

128 Nos referimos al tepetlacalli del Museo Etnológico de Berlín (cat. iv Ca. 26921). Véase, 
Gaida, “Un cofre mexica de piedra…”, p. 83. 

129 En fechas recientes, Urcid (“Sobre la antigüedad de cofres para augurar y propiciar la 
lluvia”, Arqueología mexicana, n. 110) ha demostrado que este complejo simbólico tiene raíces 
profundas en Mesoamérica. Los zapotecos elaboraron en el Preclásico y el Clásico (500 a.C.-
850 d.C.) cajas de cerámica cuyas cuatro están decoradas con representaciones del dios de la 
lluvia, el glifo Agua, brotes de maíz y el glifo Milpa. 

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   39 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

40

Báez-Jorge, Félix y Arturo Gómez Martínez, Tlacatecólotl y el diablo: la cosmovisión de los 
nahuas de Chicontepec, Xalapa, Gobierno del Estado de Veracruz, 1998.

Batres, Leopoldo, Exploraciones arqueológicas en la Calle de las Escalerillas, México, Tip. y 
Lit. “La Europea”, 1902.

Benavente o Motolinía, fray Toribio de, Memoriales o Libro de las cosas de la Nueva España 
y de los naturales de ella, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 1971.

Beyer, Hermann, “La lapida conmemorativa de la inauguración del Templo Mayor de 
Mexico”, El México Antiguo, t. xi, 1969, p. 316-321.

Boone, Elizabeth Hill, Cycles of Time and Meaning in the Mexican Books of Fate, Austin, 
University of Texas Press, 2007.

Bunbury, Turtle, “Casa Leof, Mexico: A Pre-Columbian Sculpture Fantasia”, Irish Tatler, 
2002, www.turtlebunbury.com

Casas, fray Bartolomé de las, Apologética historia sumaria, 2 v., México, Universidad Na-
cional Autónoma de México, 1967.

Caso, Alfonso, “El calendario mixteco”, Historia mexicana, v. v, n. 4, abril-junio de 1956, 
p. 481-497.

, Los calendarios prehispánicos, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México 1967.

Castrejón Díez, Jaime, William Spratling: anatomía de una pasión, México, Artes de México, 
2003. 

Castro, Efraín et al., El arte de Mezcala, México, Gobierno Constitucional del Estado de 
Guerrero, 1993.

Chimalpáin Cuauhtlehuanitzin, Francisco de San Antón Muñón, Relaciones originales 
de Chalco Amaquemecan, México, Fondo de Cultura Económica, 1965.

, Primer amoxtli libro. 3a. relación de las Différentes Histoires Originales, México, 
unam, 1997.

Codex en Cruz, Salt Lake City, University of Utah Press, 1981.
Codex Mendoza, Berkeley, University of California Press, 1992.
Codex Telleriano-Remensis, Austin, University of Texas Press, 1995.
Códice Aubin. Manuscrito azteca de la Biblioteca Real de Berlín, anales en mexicano y geroglíficos 

desde la salida de las tribus de Aztlan hasta la muerte de Cuauhtémoc, s/l, s/e, 1902.
Códice Borbónico, México, Fondo de Cultura Económica /Akademische Druck-u. Ver-

lagsanstalt /Sociedad Estatal Quinto Centenario, 1991.
Códice Borgia, México, Fondo de Cultura Económica /Akademische Druck-u. Verlagsans-

talt /Sociedad Estatal Quinto Centenario, 1993.

Códice Bodley 2858, México, Sociedad Mexicana de Antropología, 1960.

Códice Colombino: Una nueva historia de un antiguo gobernante, México, Instituto Nacional 

de Antropología e Historia 2011.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   40 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 41

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

Códice Magliabechi, México, Fondo de Cultura Económica /Akademische Druck-u. Ver-

lagsanstalt, 1996.

Códice Mexicanus. Bibliothèque Nationale de Paris Nos 23-24, París, Société des Américanis-

tes, 1952.

Códice Vaticano A. 3738, México, Fondo de Cultura Económica /Akademische Druck-u. 

Verlagsanstalt, 1996.

Códice Vindobonensis Mexicanus I, México, Fondo de Cultura Económica /Akademische 

Druck-u. Verlagsanstalt/Sociedad Estatal Quinto Centenario, 1992.

Códice Xólotl, 2 v., México, Universidad Nacional Autónoma de México, 1980.

Códice Zouché-Nuttall, México, Fondo de Cultura Económica /Akademische Druck-u. 

Verlagsanstalt /Sociedad Estatal Quinto Centenario, 1992.

Colección de Milton Arno Leof, Expediente R/3.021/(Personas Físicas) /64 sección mue-

bles, Legajo V, solicitud de registro del 31 de noviembre de 1973, registrado el 25 

de julio de 1974, Dirección de Registro Arqueológico del Instituto Nacional de 

Antropología e Historia.

Dehouve, Danièle “Un ritual de cacería. El conjuro para cazar venados de Ruiz de Alar-

cón”, Estudios de Cultura Náhuatl, v. 40, p. 299-331

Dickerhoff, Ursula, “Grupos étnicos y estratificación sociopolítica. Tentativa de inter-

pretación histórica”, Indiana, n. 19-20, 2002, p. 155-196.

Durán, fray Diego, Historia de las Indias de Nueva España e islas de tierra firme, 2 v, México, 

Porrúa, 1984.

Duverger, Christian, El origen de los aztecas, México, Grijalbo, 1987.

Easby, Elizabeth Kennedy y John F. Scott, Before Cortés. Sculpture of Middle America, New 

York, The Metropolitan Museum of Art, 1970.

Figuerola Pujol, Helios, “L’enfant, les hommes et les dieux: histoire d’une lutte pour 

la vie. Un prière d’accouchement à Cancuc (Chiapas, Mexique)”, Journal de la So-

ciété des Américanistes, t. 82, 1996, p. 129-158.

, “El cuerpo y sus entes en Cancuc, Chiapas”, Trace, n. 38, diciembre de 2000, 

p. 13-24.

Gaida, Maria, “Un cofre mexica de piedra de la colección de Bauer, 1904”, Arqueología 

Mexicana, n. 110, 2011, p. 78-83.

García Granados, Rafael, “Observaciones sobre los códices Pre-hispánicos de México 

y reparos que estas sugieren acerca de su clasificación”, El México Antiguo, v. v, 

núms. 1-2, 1940, p. 41-47.

García Payón, José, “El símbolo del año en el México antiguo”, El México Antiguo, 

v. iv, n. 7-8, 1939, p. 241-253.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   41 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

42

Garibay K., Ángel Ma., Veinte himnos sacros de los nahuas, México, Universidad Nacional 

Autónoma de México, 1958.

Gay, Carlo T. E., “Mezcala: Herencia cultural de Guerrero”, El arte de Mezcala, México, 

Gobierno Constitucional del Estado de Guerrero, 1993, p. 186-225.

Gay, Carlo T. E. y Frances Pratt, Mezcala: Ancient Stone Sculpture from Guerrero, Mexico, 

Geneva, Balsas Publications, 1992.

Graulich, Michel, Ritos aztecas. Las fiestas de las veintenas, México, Instituto Nacional 

Indigenista, 1999.

Grigsby, Thomas L., “In the Stone Warehouse: The Survival of a Cave Cult in Central 

Mexico”, Journal of Latin American Lore, v. 12, n. 2, 1986, p. 161-179.

Gussinyer, Jordi, “Un adoratorio dedicado a Tláloc”, Boletín INAH, n. 39, marzo de 1970, 

p. 7-12.

Gutiérrez Solana Rickards, Nelly, Objetos ceremoniales en piedra de la cultura mexica, 

México, Universidad Nacional Autónoma de México, 1983.

Henderson, Lucia Ross “Facing Earth, Grounding the Image: Representations of the 

Aztec Tlaltecuhtli”, tesis de maestría, San Diego, University of California, 2005.

Heyden, Doris, “El ‘Signo del Año’ en Tehuacán, su supervivencia y el sentido socio-

político del símbolo”, Mesoamérica. Homenaje al doctor Paul Kirchhoff, Barbro Dahlgren 

(coord.), México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 1979, p. 61-86.

Historia de los mexicanos por sus pinturas, en A. M. Garibay K. (ed.), Teogonía, e historia de los 

mexicanos. Tres opúsculos del siglo xvi, México, Porrúa, 1965, p. 21-90.

Histoyre du Mechique, en A. M. Garibay K. (ed.), Teogonía e historia de los mexicanos. Tres 

opúsculos del siglo xvi, México, Porrúa, 1965, p. 91-120.

Holmes, William H., Archeological Studies among the Ancient Cities of Mexico, Chicago, Field 

Columbian Museum, 1895.

Huicochea, Liliana, “Yeyécatl-yeyecame: petición de lluvia en San Andrés de la Cal”, 

Graniceros. Cosmovisión y meteorología indígenas de Mesoamérica, Beatriz Albores y 

Johanna Broda (coords.), México, ecmq / unam, 1997, p. 233-254.

Kimmelman, Benedict B., “Milton Arno Leof, Dentist, Archeologist, Architect, Scholar”, 

Journal of the History of Dentistry, v. 48, n. 1, 2000, p. 31-34.

Klein, Cecelia F., The Face of the Earth: Frontality in Two-Dimensional Mesoamerican Art, New 

York, Garland, 1976. 

, “Rethinking Cihuacoatl: Aztec Political Imagery of the Conquered Woman”, 

Smoke and Mist: Mesoamerican Studies in Memory of Thelma D. Sullivan, J. K. Josserand 

y K. Dakin (eds.), Oxford, BAR, pt. 1, 1988, p. 233-277.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   42 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 43

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

Krasner, Jonathan, “The Interwar Family and American Jewish Identity in Clifford 

Odets’s Awake and Sing!”, Jewish Social Studies, v. 13, n. 1, 2006, p. 2-30.

Langley, James C., Symbolic Notation of Teotihuacan. Elements of Writing in a Mesoamerican 

Culture of the Classic Period, Oxford, BAR International Series 313, 1986.

Leof, Milton Arno, “Clamping and Grinding Habits; Their Relation to Periodontal Di-

sease”, Journal of the American Dental Association, v. 31, 1944, p. 184-194. 

, “La fauna en el arte precolombino en México”, Artes de México, 

n. 130, 1970, p. 23-34.

, Stone Men of Guerrero, manuscrito inconcluso en poder de sus sucesores, 

Cuernavaca, s.f., 10 p.

Leyenda de los Soles, en Códice Chimalpopoca, México, Universidad Nacional Autónoma 

de México, 1992, p. 119-164.

Linné, S., Mexican Highland Cultures: Archaeological Researches at Teotihuacan, Calpulalpan and 

Chalchicomula in 1934-/35, Stockholm, The Ethnographical Museum of Sweden.

López Austin, Alfredo y Leonardo López Luján, “El Templo Mayor de Tenochtitlan, el 

Tonacatépetl y el mito del robo del maíz”, Acercarse y mirar. Homenaje a Beatriz de la 

Fuente, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2004, p. 403-455.

, Monte Sagrado-Templo Mayor. El cerro y la pirámide en la tradición religiosa meso-

americana, México, unam-inah, 2009.

López Austin, Alfredo, Leonardo López Luján y Saburo Sugiyama, “El Templo de 

Quetzalcóatl en Teotihuacan. Su posible significado ideológico”, Anales del Institu-

to de Investigaciones Estéticas, v. 62, 1991, p. 35-52. 

López Luján, Leonardo, Las ofrendas del Templo Mayor de Tenochtitlan, México, Instituto 

Nacional de Antropología e Historia, 1993.

, “Aguas petrificadas: las ofrendas a Tláloc enterradas en el Templo Mayor de 

Tenochtitlan”, Arqueología Mexicana, n. 96, 2009, p. 52-57.

, Tlaltecuhtli, Fundación Conmemoraciones 2010, Instituto Nacional de Antro-

pología e Historia, 2010.

López Luján, Leonardo, Jaime Torres y Aurora Montúfar, “Los materiales constructivos 

del Templo Mayor de Tenochtitlan”, Estudios de Cultura Náhuatl, v. 34, 2003, 

p. 137-166.

López Luján, Leonardo y Marie-France Fauvet-Berthelot, Aztèques: la collection de sculptu-

res du Musée du quai Branly, Paris, Musée du quai Branly, 2005.

Mark, Joan, The Silver Gringo: William Spratling and Taxco, Albuquerque, University of 

New Mexico Press, 2000.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   43 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

44

Matos Moctezuma, Eduardo, “Tlaltecuhtli: señor de la Tierra”, Estudios de Cultura Ná-

huatl, v. 27, 1997, p. 15-40.

, “Chapultepec prehispánico en las fuentes históricas”, Estudios de Cultura Ná-

huatl, v. 34, 2003, p. 257-276.

Mendieta, fray Gerónimo de, Historia eclesiástica indiana, 4 v., México, Salvador Chávez 

Hayhoe, 1945.

Mohar Betancourt, Luz María, Códice Mapa Quinatzin. Justicia y derechos humanos en el 

México antiguo, México, Comisión Nacional de los Derechos Humanos, Centro de 

Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, Miguel Ángel Porrúa, 

2004.

Molina, fray Alonso de, Vocabulario en lengua castellana y mexicana, Madrid, Cultura 

Hispánica, 1944.

Navarrete Linares, Federico, “Mito, historia y legitimidad política: las migraciones de 

los pueblos del Valle de México”, tesis de doctorado, México, Universidad Nacio-

nal Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, 2000.

Nicholson, H. B., “Aztec Style Calendric Inscriptions of Possible Historical Significan-

ce: A Survey”, manuscrito presentado en la Mesa Redonda on Calendric Problems 

of Ancient Central Mexico, Chapultepec, México, 1956, 41 p.

, “A Fragment of an Aztec Relief Carving of the Earth Monster”, Journal de la 

Société des Américanistes, t. lvi, n. 1, 1967, p. 81-94.

Nicholson, H. B. y Eloise Quiñones Keber, Art of Aztec Mexico. Treasures of Tenochtitlan, 

Washington, D.C., National Gallery, 1983.

Nuttall, Zelia, A Penitential Rite of the Ancient Mexicans, Cambridge, Peabody Museum, 

1904.

Olmedo Vera, Bertina y Carlos Javier González, “Presencia del estilo Mezcala en el 

Templo Mayor. Una clasificación de piezas antropomorfas”, tesis de licenciatura, 

México, Escuela Nacional de Antropoloía e Historia, 1986.

Pasztory, Esther, “The Aztec Tlaloc: God of Antiquity”, Smoke and Mist. Mesoamerican 

Studies in Memory of Thelma D. Sullivan, J. Kathryn Josserand y Karen Dakin (eds.), 

Oxford, BAR, Part i, 1988, p. 289-327.

Peñafiel, Antonio, Monumentos del arte mexicano antiguo. Ornamentación, mitología, tributos 

y monumentos, 2 v., Berlin, A. Ascher & Co., 1890.

, Destrucción del Templo Mayor de México antiguo y los monumentos encontrados en la 

ciudad, en las excavaciones de 1897 y 1902, México, Secretaría de Fomento, 1910.

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   44 15/12/11   10:35



el tepetlacalli de la colección leof 45

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

Pratt, Frances, “La collection Geiger de miniatures Mezcala”, Art tribal, v. 3, 2003, 

p. 90-98.

Quiñones Keber, Eloise, “The Tlailotlaque in Acolhua Pictorial Histories: Imitators or 

Inventors”, Journal de la Société des Américanistes, t. 84, n. 2, 1998, p. 83-96.

Robertson, Donald, Mexican Manuscript Painting of the Early Colonial Period: The Metropo-

litan Schools, New Haven, Yale University Press, 1959.

Rousseau, Françoise,  “Etude des motifs floraux dans le tonalamatl du Codex Borboni-

cus”, The Symbolism in the Plastic and Pictorial Representations of Ancient Mexico, J. de 

Durand-Forest y M. Eisinger (eds.), Bonn, Holos, 1993, p. 237-257.

Ruiz Harrell, Rafael, “Sombras de un naufragio”, en Castro, Efraín et al., El arte de Mez-

cala, México, Gobierno Constitucional del Estado de Guerrero, 1993, p. 28-47.

Sahagún, fray Bernardino de, Códice florentino, México, Archivo General de la Nación, 1979.

, Florentine Codex. General History of the Things of New Spain, Santa Fe, TSAR / 

TUU, 1950-1982.

, Historia general de las cosas de Nueva España, 3 v., México, Consejo Nacional 

para la Cultura y las Artes, 2000.

Santos Ramírez, Marco Antonio, “La colección inah Leoff-Vinot”, El Tlacuache. Suple-

mento cultural de La Jornada de Morelos, n. 454, 6 de febrero de 2011, p. 1-2.

Seler, Eduard, “A Chapter in the Aztec Language from the Unprinted History of Ber-

nardino de Sahagun (Manuscript of the Biblioteca del Palacio in Madrid)”, Collected 

Works in Mesoamerican Linguistics and Archaeology, Culver City, Labyrinthos, v. 2, 

1991, p. 220-269.

, “Stone Boxes, Tepetlacalli, with Sacrificial Representations and Other Similar 

Remains”, Collected Works in Mesoamerican Linguistics and Archaeology, Culver City, 

Labyrinthos, v. 3, 1992, p. 87-113.

, “Excavations at the Site of the Principal Temple in Mexico”, Collected Works 

in Mesoamerican Linguistics and Archaeology, Culver City, Labyrinthos, v. 3, 1992, 

p. 114-193.

, “The Animal Pictures of the Mexican and Maya Manuscripts”, Collected Works 

in Mesoamerican Linguistics and Archaeology, Culver City, Labyrinthos, v. 5, 1996, p. 

167-340.

Soustelle, Jacques, La pensée cosmologique des anciens mexicains (représentation du monde et 

de l’espace), París, Hermann & Cie, 1940.

Stuart, David, “New Year Records in Classic Maya Inscriptions”, The PARI Journal, 

v. v, n. 2, 2004, p. 1-6.

Sullivan, Thelma D., “Tlaloc: A New Etymological Interpretation of the God’s Name 

and What it Reveals of his Essence and Nature”, Atti del XL Congresso Internazionale 

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   45 15/12/11   10:35



leonardo lópez luján y marco antonio santos

estudios de cultura náhuatl 43, enero-junio de 2012, p. 7-46

46

degli Americanisti, Roma-Génova, 3-10 septiembre de 1972, Génova, Tilgher, 1974, 

v. ii, p. 213-219.

Taube, Karl, “The Temple of Quetzalcoatl and the Cult of Sacred Warfare at Teotihua-

can”, Res: Anthropology and Aesthetics, n. 21, 1992, p. 53-98.

, “The Turquoise Hearth. Fire, Self Sacrifice, and the Central Mexican Cult of 

War”, Mesoamerica’s Classic Heritage: From Teotihuacan to the Aztecs, Davíd Carrasco, 

Lindsay Jones y Scott Sessions (eds.), Boulder, University Press of Colorado, 2000, 

p. 269-340.

Torquemada, fray Juan de, Monarquía indiana, 8 v., México, Universidad Nacional Au-

tónoma de México, 1975-1983.

Umberger, Emily, “Aztec Sculptures, Hieroglyphs, and History”, tesis de doctorado, 

New York, Columbia University, 1981.

Urcid, Javier, “Sobre la antigüedad de cofres para augurar y propiciar la lluvia”, Arqueo-

logía Mexicana, n. 110, 2011, p. 16-21.

Villagra, Agustín, “Pinturas rupestres ‘Mateo A. Saldaña’, Ixtapantongo, Edo. de 

México”, Sobretiro del No. 9 de la Revista Goodrich Euzkadi “Caminos de México”, México, 

1954, 4 p. 

Cultura Náhuatl 43_2as.indd   46 15/12/11   10:35


