
458 ESTUDIOS DE CULTURA NÁHUATL 42

ejercicio de juzgar, a la que teman el clero y la judicatura de esta gran 
Babilonia” (p. 241). Y lo más importante: suavemente le dice que aún 
tiene la esperanza de pasar sus últimos días en el recogimiento y en la 
paz de un convento. Sonia relaciona este anhelo con la nostalgia que 
Zumárraga dejó escrita en la Regla christiana breue, publicada en este 
mismo año de 1547. Allí dice que, “por sus pecados fue privado de la 
santa casa del Abrojo” cuando abandonó su vida ascética para venir a 
la Nueva España. En fin, el retrato de Zumárraga dibujado por Sonia 
viene a enriquecer la galería de retratos que existe sobre esta figura 
emblemática de duro inquisidor y franciscano de la rigurosa observan-
cia, que soñó con la utopía de la fe y que no dudó en favorecer el es-
tudio de las lenguas y la traducción a ellas de la palabra divina.

Para terminar, en este telón de fondo con la figura de Zumárraga y 
su lucha contra el Mal, la autora perfila una sutil atmósfera creada por 
una iglesia celosa de encubrir el escándalo de sus pecadores: “la lentitud, 
el soborno, la impunidad” eran parte de un sistema que regía los dic-
tados del papado y del Consejo de Indias en tierras tan alejadas donde 
el que llegaba quería hacer alguna conquista y más si aprendía la lengua 
como era el caso del párroco de Ocuituco quien aprovechó su saber de 
nahuatlato para salir avante de transgresiones nefastas. En el texto, 
Zumárraga queda atrapado en esta sutil atmósfera de encubrimiento, 
que sin duda, era parte del Mal que Zumárraga perseguía.

Finalmente, el silencio del proceso y la muerte de Zumárraga se 
compensan con la figura de Tristán, el indígena guatemalteco que alza 
su voz para pedir justicia contra su amo. Sin duda, él es un símbolo 
abierto al futuro en el naciente orden novohispano, en el cual el deseo 
y la realidad estaban en una lucha que quizá no ha terminado.

Ascensión Hernández de León-Portilla

Eduardo Matos Moctezuma, La muerte entre los mexicas, México, Tusquets 
Editores, 2010, 227 p. 

“Otra vez estamos ante la paradoja de la vida y la muerte. A través 
de la muerte se llega a la vida y ésta conduce a la muerte. Es el ciclo 
vital que ocurre día a día, año con año […]”. Así concluye el autor su 
obra más reciente sobre el fascinante tema de la muerte entre los 
mexicas. Bajo esta lógica, empezar citando el final cobra un sentido 
inusitado. Eduardo Matos Moctezuma es, sin lugar a dudas, uno de 
los académicos que más aportes ha hecho respecto a la respuesta 
social en torno al fenómeno de la muerte entre los grupos nahuas del 

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   458 30/06/2011   01:14:07 p.m.



459reseñas bibliográficas

Posclásico Tardío. Sus novedosas propuestas son argumentadas a lo 
largo de esta obra que sintetiza datos de la arqueología, la historia, 
la antropología física, la etnografía, la iconografía y la historia de las 
religiones, retomando desde las obras clásicas hasta las investigaciones 
más recientes. 

En buena medida, el poder de su obra radica en la fascinación del 
autor por el tema. Sus libros, Muerte a filo de obsidiana y Vida y muerte en 
el Templo Mayor, así como incontables artículos, revelan esta cualidad. 
Por su naturaleza irrecusable, la debilidad por este tópico es recurren-
te en investigadores de las diversas ramas de las ciencias. No obstante 
y como es un hecho conocido, difícilmente los académicos cuyas obras 
versan sobre el tema, conciben su propia muerte. Siempre se trata como 
un asunto ajeno, que a pesar de su fuerza aniquiladora o vital, no se 
asume como el destino irrevocable de quien lo investiga. Por el contra-
rio, Matos Moctezuma nos ha sorprendido imaginando su propia muer-
te. Con la cualidad de una pluma con tinta literaria, el 7 de mayo del 
2000 nos deleitó con El ritual del tiempo, un texto publicado por un 
diario de circulación nacional. En él, el autor no escapa de las grandes 
fauces del señor de la tierra y explora su propia muerte. Su rito de paso 
inicia junto al monolito de la diosa Coyolxauhqui y culmina en unas 
exequias con una gran pira funeraria a la usanza de los dignatarios 
mexicas. Como puede verse, Eduardo Matos Moctezuma tiene una lar-
ga trayectoria en lo que al reino de la muerte toca. Como él mismo lo 
confiesa, nunca quitó el dedo del renglón y para muestra el extraordi-
nario libro que pone en esta ocasión pone en nuestras manos.

La obra nace explorando el tema de los humanos como creadores 
de dioses que, sin importar su naturaleza o características vitales, son 
diferentes al hombre precisamente en la muerte. Los dioses no mueren 
y, cuando lo llegan a hacer, es para la conservación de la humanidad; 
esta acción no tiene una esencia aniquiladora, pues lo dioses renacen. 
Más aún, las deidades dan vida a lo muerto, a lo inerte. Además de 
estos seres sagrados, otra clase de personajes están congraciados con 
la muerte —los héroes—, quienes pueden transitar por el mundo de 
los difuntos. Se llamen como se llamen y sin importar el tiempo, el 
espacio o la cultura en la que fueron gestados, son capaces de realizar 
esta jornada. Mitos, epopeyas, odiseas o relatos, con lugares y perso-
najes comunes, muestran las preocupaciones fundamentales de la 
humanidad y la forma de resolverlas a partir de la existencia de capa-
cidades equivalentes. El barquero y el río, el perro que acompaña en 
la transición, el agua como regresión a la vida embrionaria, los peligros 
en el trayecto a las geografías funerarias —término acuñado por Mir-
cea Eliade—, son tratados en el primer capítulo de la obra. Como nos 

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   459 30/06/2011   01:14:08 p.m.



460 ESTUDIOS DE CULTURA NÁHUATL 42

deja ver el autor, somos diferentes hombres en diferentes tiempos, 
respondiendo a la misma muerte.

La dualidad vida y muerte es un tema central al hablar de la cos-
movisión prehispánica. En un segundo capítulo, se advierte que esta 
concepción dual tiene un referente en la observación del cosmos, de 
la naturaleza y del ciclo de la vida. La observación de éstos, a juicio 
del autor, condiciona la forma de expresar y el explicar el mundo, 
poblándolo de dioses o de demonios. El hombre vive en una tierra de 
dualidades y de opuestos que se complementan. En ellos la muerte 
tiene una estrecha relación con los aspectos más vitales para los pue-
blos, como la agricultura y el calendario. Recordemos el paralelismo 
entre los huesos y las semillas, que no es exclusiva en el pensamiento 
prehispánico porque deriva de una observación de la putrefacción de 
los frutos y la germinación de dicha semilla. Esto lo encontramos 
presente incluso en el pensamiento medieval a través de una adivinan-
za: ¿Qué tiene que morir para poder vivir? La semilla. 

La dualidad vida-muerte en las culturas prehispánicas se hizo pre-
sente en la plástica desde el Preclásico. Las figuras duales con signos 
de vida y de descomposición están representadas en el Altiplano Cen-
tral a través de los ajuares funerarios de Tlatilco o en el área maya, 
donde la lápida de Izapa muestra un personaje esqueletizado del que 
emerge un infante que parece tener un cordón umbilical. Tal y como 
lo explica el autor, en el caso de los mexicas esta dualidad se expresa 
en el paralelismo de la sucesión de las estaciones de lluvia y de secas, en 
la agricultura y en la guerra, la vida y la muerte. Y que mejor ejemplo 
de la dualidad que el Templo Mayor de Tenochtitlan, cuyo mito repre-
sentado en la arquitectura versa sobre el nacimiento del dios triunfan-
te y la muerte de su hermana vencida. Sobre este edificio Eduardo 
Matos Moctezuma explora diferentes hipótesis en torno a su simbolis-
mo, reafirmando el carácter dual del templo, expresado a través de la 
guerra y la agricultura, es decir, de la evocación del cerro de Coatepec 
y de la montaña de los mantenimientos. De acuerdo con la propuesta 
del autor, éstos, cómo dos cerros que se juntan, podrían hacer alusión 
a uno de los parajes que conforman el camino hacia el Míctlan.  

Como puede advertirse, la conceptualización del universo y del 
cuerpo es fundamental en el tema de la muerte. Por esto, la obra 
aborda una interesante discusión fundamentada en datos históricos, 
respecto a la representación de los pisos celestes y del Inframundo en 
el Códice Vaticano Latino 3738 y sus semejanzas con la concepción oc-
cidental, en particular con La comedia de Dante. A partir de su análisis 
es claro que las manos que crearon la lámina del códice, poseían re-
cursos de ambas cosmovisiones. No obstante, la sucesión de niveles 

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   460 30/06/2011   01:14:08 p.m.



461reseñas bibliográficas

verticales está presente en numerosas representaciones, entre las que 
el autor destaca varias pictografías del Códice Borgia. Por su parte, en 
lo que respecta al nivel horizontal del cosmos, los puntos cardinales 
muestran una estrecha relación con la dualidad vida-muerte, expresa-
da en el nacimiento del sol al oriente y en su ocaso al poniente o en 
la relación norte-sur como rumbos asociados a la muerte y a la ferti-
lidad, respectivamente. Dentro del universo, el cuerpo en sí mismo es 
un microcosmos compuesto de sustancias vitales, centros y entidades 
anímicas; creado de la muerte, manufacturado de los huesos, las se-
millas de vida. 

El cuerpo tiene componentes se disgregan a partir de la muerte 
y, dependiendo de la forma en que expiraron, emprenden un viaje 
hacia alguna de las geografías funerarias. El cuarto capítulo trata sobre 
estos lugares e inicia en lo que el autor considera, con toda razón, un 
paso obligado, pero olvidado por otros investigadores. Se trata de la 
tierra —Tlaltecuhtli— donde la muerte sucede, ni más ni menos. Es 
justo decir que Eduardo Matos Moctezuma se ha caracterizado por su 
interés en el estudio de esta fascinante y compleja deidad. Tlaltecuht-
li, la tierra, puede ser representada como un hombre, una mujer o un 
ser zoomorfo, que en todos los casos expresa y posee esta connotación 
dual: es la devoradora-paridora. Se encarga de engullir los cadáveres 
y es la dadora de vida, a través de los mantenimientos. El autor ejem-
plifica lo anterior a partir de la iconografía y el arreglo contextual del 
monolito encontrado en el 2006, al pie del Templo Mayor de Teno-
chtitlan. La orientación de la escultura corresponde con el curso del 
sol, aludiendo a la muerte de Ahuítzotl y a la entronización de Moc-
tezuma II. Sus características iconográficas que dan hacia el poniente, 
región por donde el sol desciende al inframundo, son compatibles con 
el sacrificio y la muerte. En cambio, hacia el oriente y en franca alusión 
al nacimiento del Sol, la diosa se encuentra en posición de parto. 

Cuando la inevitable muerte llega, los despojos se convierten en 
el alimento de Tlaltecuhtli, es decir, se dispone del cadáver y el alma 
o teyolía debe emprender el viaje hacia alguna de la geografías fune-
rarias. Como es conocido, se creía que al cielo del Sol iban los caídos 
en la guerra y las mujeres fallecidas en el parto. Al respecto, es pre-
ciso hablar de un ejemplo que correspondería a esta forma de muer-
te: se trata de las llamadas ofrendas 10 y 14 encontradas durante las 
excavaciones del Templo Mayor de Tenochtitlan. Después de su des-
cubrimiento en el año de 1978, Eduardo Matos Moctezuma propuso 
a partir de la iconografía y la ubicación de estos contextos, que los 
huesos cremados que fueron depositados en dos urnas de inigualable 
manufactura, pertenecerían a guerreros mexicas caídos en combate. 

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   461 30/06/2011   01:14:08 p.m.



462 ESTUDIOS DE CULTURA NÁHUATL 42

Tras su estudio, basado en la metodología de las ciencias forenses y 
en la aplicación de diversas técnicas de análisis, fue factible conocer 
aspectos tanto del ritual como de las características osteobiográficas 
de los individuos. La edad, el sexo y las condiciones de salud-enfer-
medad de los personajes, así como la temperatura a la que fueron 
cremados cuando aún se encontraban en estado cadavérico, fueron 
inferidos en este estudio. Las marcas de estrés ocupacional que delatan 
una actividad física intensa relacionada con las caminatas de larga 
distancia, la presencia de procesos infecciosos o la pérdida antemortem 
de los incisivos centrales, son pistas que en conjunto con la información 
histórica e iconográfica, permitieron llegar a la conclusión de que 
podría tratarse de guerreros mexicas caídos en combate. Esta revela-
dora hipótesis la había propuesto Eduardo Matos Moctezuma, ni más 
ni menos, un par de décadas atrás cuando las urnas funerarias emer-
gieron de Tlaltecuhtli. 

Completa este capítulo el análisis del resto de las geografías fune-
rarias: el Tlalócan —mundo de los muertos relacionado con el dios 
de la lluvia—, el Chichihuaulcuahco o árbol nodriza y el Míctlan. En 
lo que respecta a este último, el autor hace una propuesta muy revela-
dora. Para llegar a este sitio, lugar sin luz ni ventanas y cueva regene-
radora, era preciso que transcurrieran cuatro días para arrancar una 
travesía que duraría cuatro años, recorriendo nueve parajes que po-
drían significar los nueve meses de gestación o una regresión hacia el 
útero de la madre tierra. De acuerdo con el autor, la creencia en un 
viaje de esta duración podría descansar en el conocimiento y la obser-
vación del proceso de descomposición y esqueletización, pues al cabo 
de este tiempo los cuerpos tendrían dicho aspecto. Si bien es un hecho 
conocido que la pérdida de tejidos blandos es un proceso que depen-
de del entorno y la matriz en la que se encuentre el cadáver, a menos de 
que existan fenómenos cadavéricos conservadores (como la momifica-
ción o la saponificación), al cabo de este tiempo se habrían perdido la 
mayoría de los tejidos blandos, especialmente en un entierro directo 
en la tierra. La preservación de ligamentos o tejido muscular persis-
tente no alteraría la condición general esqueletizada. 

El autor concluye su obra recordándonos que “los diablos andan 
sueltos,” forma de expresar que la conquista más difícil a la que puede 
someterse algún pueblo es la espiritual. La imposición de una nueva 
cosmovisión reveló a los pobladores indígenas un hecho que ha carac-
terizado al mundo occidental: el alto costo de la muerte. Este capítu-
lo termina presentando datos reveladores obtenidos a partir de la 
etnografía, que reflejan la riqueza actual en materia de este patrimonio 
intangible. Incluso, en entornos urbanos es posible observar reminis-

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   462 30/06/2011   01:14:08 p.m.



463reseñas bibliográficas

cencias del pensamiento náhuatl y elementos occidentales en lo que 
el autor considera “una amalgama de prácticas mortuorias”. 

Así, Eduardo Matos nos conduce por un recorrido que abarca di-
ferentes parajes en la conceptualización de la muerte, pues finalmen-
te como el propio autor menciona “nadie escapa, pues, de las grandes 
fauces del señor de la tierra”.

Ximena Chávez Balderas

Eduardo Matos Moctezuma, La muerte entre los mexicas, México, Tiempo 
de Memoria/Tusquets Editores, 2010.

Después de varias obras especializadas sobre el tema de la muerte en 
Mesoamérica, en sus distintas modalidades, Eduardo Matos Moctezuma 
nos ofrece, en este último libro, una visión general de una muerte mexica 
culturalmente enraizada en mitos, rituales y creencias cuyos frutos sin-
créticos se siguieron dando durante la Colonia y hasta nuestros días. A 
este arraigo cultural mesoamericano, el autor añade, desde las primeras 
páginas, un estudio comparativo con otras culturas, el cual muestra un 
arraigo aun más profundo de la muerte en la psique humana.

En un primer capítulo, “De hombres, héroes y dioses”, Eduardo 
Matos considera paradigmas universales que caracterizan la respuesta 
cultural del hombre frente a su fin ineludible y que encontramos en 
la cosmovisión mesoamericana: el anhelo de inmortalidad, el poder 
de resucitar de (a) los seres, la muerte ejemplar de los dioses, la me-
diación de los héroes entre divinidades y humanos, entre otros.

Ejemplos tomados del antiguo Egipto, de la Biblia, de Homero, de 
Virgilio, de la gesta de Gilgamesh y de Dante son comparados con tex-
tos del Popol Vuh, de la “Leyenda de los Soles” y otros, estableciendo 
asimismo las bases de una cultura ecuménica frente a la muerte. Entre 
muchos ejemplos, Matos recuerda la presencia de un río, ya sea el Ache-
ronte o el Chicnauhapan, y de un perro guardián o psicopompo, en lo 
más profundo del inframundo, llámese Tártaro, Mictlan o Xibalba.

La comparación juiciosa que efectúa entre La divina comedia de 
Dante, el texto del libro iii del Códice florentino y la versión pictórica 
de la geografía del inframundo contenida en el Códice Vaticano Ríos, 
muestra analogías reveladoras en cuanto a los mecanismos mitológicos 
de asimilación cultural de la muerte por los hombres. El cuadro sinóp-
tico que complementa el análisis comparativo permite asimismo apre-
ciar una homología singular en las etapas que conforman la travesía 
de dicho inframundo, en los relatos aducidos.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   463 30/06/2011   01:14:08 p.m.


