
LA CRÍTICA AL INDIGENISMO DE MANUEL GAMIO

Roberto Valdovinos

A lo largo del siglo xx, la mención del nombre de Manuel Gamio ha 
sido motivo de orgullo, no sólo para aquellos que trataron con él —a 
excepción quizás de un buen número de políticos—, sino también para 
las generaciones posteriores de intelectuales y humanistas que han 
formado el pensamiento social mexicano de nuestros tiempos. Esta 
buena fama, sin embargo, se vio disminuida a finales de los años se-
senta con la aparición de lo que se autodenominó “antropología crí-
tica” o “nueva antropología”, dedicada al cuestionamiento severo del 
indigenismo y de Gamio, padre del indigenismo en México. Esto, al 
grado de que el célebre intelectual dejó casi de serlo y muy pronto los 
estudiantes de antropología, y otras ramas de las ciencias sociales, bien 
podían terminar sus estudios sin haberse cruzado con alguna tesis de 
Gamio: su mismo nombre quedó fuera del repertorio que los estudian-
tes debían manejar.

¿A qué se debe ese marcado cambio? Si bien fenómenos como éste 
no se pueden explicar únicamente por la aparición de una corriente 
“crítica”, no hay duda que esta última ha sido un factor de peso. Por 
eso, quisiéramos dejar de lado toda explicación complementaria para 
centrarnos en lo que esa corriente afirma respecto a Gamio y juzgar 
su validez. No se trata de hacer la apología de Gamio, sino de ver si 
la crítica dirigida a él tiene razón de ser y en qué medida.

Vamos pues a presentar rápidamente el punto de vista de la an-
tropología crítica, basándonos sobre todo en textos de Guillermo Bon-
fil Batalla. En seguida, confrontaremos esta crítica con algunos textos 
del mismo Gamio.

En el desarrollo de las ideas de Gamio hay dos preocupaciones 
que, a mi parecer, son una constante hasta el final de su vida: por un 
lado, le parece esencial que el México disperso y heterogéneo se con-
forme en una nación única, en la cual todos los habitantes del terri-
torio nacional puedan reconocerse: se trata de formar una patria. Esto 
queda evidenciado desde su primera obra, Forjando patria. Lo comple-
jo de esta preocupación es que su concepción de una patria sigue el 

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   233 30/06/2011   01:13:16 p.m.



234 Roberto Valdovinos

modelo “occidental” que entonces giraba alrededor de la unidad racial, 
cultural, lingüística, etcétera.

Por otro lado, Gamio tiene la genuina y sincera preocupación de 
ver mejoradas las condiciones de miseria y explotación en que viven 
los grupos indígenas. Sin duda su primera motivación es que los gru-
pos marginados puedan llevar una vida digna. Pero también es cierto 
que al mejorar las condiciones de vida de los indios, se facilita la tarea 
de integrar a éstos en el “progreso nacional”, en la patria unitaria. Así, 
puede afirmar en Forjando patria que “si mejoran su alimentación, su 
indumentaria, su educación y sus esparcimientos, el indio abrazará la 
cultura contemporánea al igual que el individuo de cualquier otra 
raza”.� De esa forma, las dos preocupaciones que acabo de evocar se 
juntan: para lograr la unidad que la patria necesita, hay que mejorar 
las condiciones en que viven los indios. Lo que está en juego es la 
integración de éstos a la unidad nacional. ¿Pero integración a qué 
unidad? ¿Qué significa exactamente “cultura contemporánea” y unidad 
racial, cultural, lingüística?

No hay duda que para Gamio esa unidad corresponde al punto 
medio que es para la época el mestizo, con su cultura intermedia, ni 
puramente europea, ni exclusivamente indígena. Hay aquí una ambi-
güedad, punto de partida de las acusaciones hechas por la antropolo-
gía crítica. Esa unidad buscada, ¿es un ideal normativo o un objetivo 
concreto? Lo que está en juego es la radicalidad con la cual la búsque-
da de la unidad nacional debe guiar las acciones emprendidas para 
mejorar la calidad de vida de los grupos indígenas. Si se buscara que 
todos los habitantes del territorio fueran exclusivamente mestizos, esto 
significaría que los indios, como verdaderos indios, deberían desapa-
recer: ¿La unidad cultural mestiza que Gamio tiene en mente lleva a 
la desaparición de las culturas puramente indígenas? ¿El ideal de mes-
tizaje corresponde o no a la desaparición progresiva del indio, a cuen-
ta de una unificación social? Para la antropología crítica, la respuesta 
es clara. Bonfil lo expone así:

Gamio reconocía la diversidad cultural de México, a la vez que pos-
tulaba la necesidad ineludible de crear una sociedad homogénea para 
forjar una verdadera patria. Sólo que su propuesta incluía una especie 
de etapa de transición en la cual se daría espacio a las peculiaridades 
culturales de los diversos grupos para facilitar su más firme y menos 
conflictiva integración a la nueva nacionalidad […] el fin último no 
está en duda […]: se trata de incorporar al indio, es decir, desindia-

� Manuel Gamio, Forjando patria, México, Editorial Porrúa, 1916, p. 14.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   234 30/06/2011   01:13:16 p.m.



235La crítica al indigenismo de Manuel Gamio

nizarlo, hacerlo perder su especificidad cultural, histórica. El asunto 
es cómo hacerlo mejor.�

Para la antropología crítica, la innovación que Gamio presenta respec-
to al pasado es que el proceso de inclusión del indio en la vida nacio-
nal, antes forzado, ahora es pensada como algo progresivo: la cultura 
indígena debe disolverse en el punto medio que es la cultura mestiza, 
la “cultura moderna” mexicana. Ese proceso, que en última instancia 
significaría la desaparición del indio como indio, es llamado “integra-
ción”. La integración del indio en la vida nacional, en la cultura mo-
derna, equivaldría, con el tiempo, a su extinción. En las palabras de 
Bonfil, la integración corresponde a “una asimilación total del indíge-
na, una pérdida de su identidad étnica, una incorporación absoluta a 
los sistemas sociales y culturales del sector mestizo mexicano”.�

Así, Bonfil afirma que la intención, consciente o inconsciente, del 
padre del indigenismo mexicano es la desaparición del indio como 
indio, su total integración a la vida nacional. Pero hay algo más. Esa 
“sociedad nacional” no es completamente ajena a los valores o tradi-
ciones indígenas, pues se trata de una pretendida sociedad mestiza. 
¿Quién debe decidir qué elementos se deben conservar y cuáles no, y 
con qué criterios? La segunda crítica de la nueva antropología expone 
que lo más grave de este proceso de mestizaje es que el indio no tiene 
ningún poder de decisión en él; se le impone desde fuera sin tomar 
en cuenta sus propios intereses. En palabras de Bonfil:

La acción indigenista pretende […] imponer un control desde afuera, 
ajeno, para decidir qué parte del patrimonio cultural de los pueblos 
indios es útil y para quiénes y cuál otra debe ser erradicada y por 
quiénes. En síntesis, se trata de anular la capacidad de decisión de los 
pueblos indios […] e incorporarlos plenamente a un sistema de con-
trol cultural en el que las decisiones se toman en ámbitos ajenos a las 
propias comunidades.�

Entonces, por un lado, se critica la voluntad de “integrar” al indio 
a la vida nacional, puesto que esa integración se piensa como exter-
minio progresivo de su identidad propia; por otro lado, se critica que 
sea el antropólogo indigenista el que pretenda saber lo que conviene 
al indio.

� Guillermo Bonfil Batalla, México profundo, México, Debolsillo, 2005, p. 171.
� Guillermo Bonfil Batalla, “Del indigenismo de la revolución a la antropología crítica”, 

en De eso que llaman antropología mexicana, México, Nuestro Tiempo, 1970, p. 43.
� México profundo, p. 175.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   235 30/06/2011   01:13:17 p.m.



236 Roberto Valdovinos

Sin embargo, cabe la pregunta: ¿Gamio defendía la posición que 
Bonfil le atribuye y critica? Para saberlo, propongo abordar algunos 
textos que nos darán claridad al respecto. Vale añadir que la crítica de 
la nueva antropología hacia Gamio es más amplia. Arturo Warman, por 
ejemplo, le reprocha haber sometido la antropología al poder guber-
namental, haber promovido la desaparición de las lenguas indígenas 
en pro de la unidad, y llega al punto de llamar “prematuro fracaso” la 
investigación integral de Gamio en Teotihuacan. Todo esto es profun-
damente incorrecto: ni buscar financiamientos necesarios para comple-
tar proyectos sociales equivale a someterse a intereses gubernamentales, 
sobre todo si se piensa que difícilmente se ha llevado a cabo una inves-
tigación social de grandes dimensiones sin apoyo gubernamental; ni 
proponer una lengua común, una lingua franca, equivale a promover 
la desaparición de otras lenguas; ni se puede llamar prematuro fracaso 
una de las investigación sociales más aplaudidas en el mundo y cuyo 
innovador método “integral” merecería ser retomado. Talvez, sin em-
bargo, la investigación de Teotihuacan sí fue un fracaso, si se cree que 
su objetivo fue volver a los indígenas que en esa área vivían y aún viven, 
buenos occidentales sin rastros de cultura indígena. Juan Comas, en su 
artículo “Manuel Gamio en la antropología mexicana”,� responde per-
fectamente a estas y otras acusaciones que no tienen fundamento. Pre-
ferimos pues dejar de lado todo esto y concentrarnos en los dos ele-
mentos que hemos desarrollado: la “exterminación” del indio como 
indio por medio de la “integración” y la imposición de un control cul-
tural desde fuera sin tomar en cuenta las preferencias del indio.

¿Gamio querría la desaparición de las culturas indígenas? Veamos 
la descripción que hace de los objetivos del Instituto Indigenista Inte-
ramericano, del cuál fue director desde 1941 y hasta poco antes de su 
muerte; escribe en un artículo publicado en América Indígena en 1944:

Las actividades del Instituto Indigenista Interamericano tienden prin-
cipalmente a que se satisfagan las necesidades y aspiraciones legítimas 
de la población indígena americana […] En otras palabras, aspira en 
esencia a que se normalice el deficiente desarrollo biológico del indí-
gena, mejoren efectivamente las inferiores condiciones económico-
culturales en que desde hace tanto tiempo vegeta, se respete su per-
sonalidad y tradición y sean abolidos los abusos de quienes a espaldas 
de la ley o escudándose en ella cuando es inadecuada, lo maltratan, 
explotan y esclavizan.� 

� Anales de Antropología, xii, 1975, p. 47-65.
� Manuel Gamio, Antología, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 1985, 

p. 28.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   236 30/06/2011   01:13:17 p.m.



237La crítica al indigenismo de Manuel Gamio

Entre esos objetivos, no aparece el de formar una sociedad ple-
namente homogénea que resulte de la desaparición del indio; al con-
trario, se dice claramente que uno de los objetivos, además del de 
mejorar las condiciones en las que viven muchos grupos indígenas, 
es el de respetar “su personalidad y tradición”. En diversos artículos, 
Gamio muestra su preocupación por mantener la riqueza cultural 
de los grupos indígenas; no sólo, como Bonfil lo pretende, a través de 
su apropiación mestiza, como sería en murales, canciones y museos, 
sino también, y sobre todo, la de los grupos indígenas vivos, con sus 
modos de vida, sus producciones artesanales y sus propias lenguas. 
Por ejemplo:

el arte indígena nunca debe ser sistemáticamente transformado y mo-
dificado [por los occidentales] en lo que se refiere a su producción 
por los indígenas, porque perdería los altos valores que lo distinguen. 
Recordemos a este respecto que la canción indígena es frecuentemen-
te desnaturalizada, pues compositores de cultura musical europea 
aprovechan sus motivos y los reforman y adaptan […] y luego que son 
grabados en discos, éstos llegan hasta los indios que originalmente 
los crearon. ¿Qué pensarán cuando oigan esa música bizarra y vestida 
a la moderna, y apenas puedan distinguir borrosas y desleídas, las 
notas de sus viejas y amadas canciones?�

Y no sólo se trata de conservar las tradiciones de los grupos indí-
genas vivos, sino también de fomentar su poder de autodeterminación, 
que no su exclusión, a través del respeto de sus formas de gobierno. 
Esto queda claro desde Forjando patria:

Para representar legítimamente a las diversas agrupaciones étnicas de 
nuestra población, los legisladores respectivos deben ser nombrados 
por ellas y pertenecer a ellas, o, cuando menos estar íntimamente 
compenetrados con su manera de ser. Además, el mecanismo electo-
ral […] será el que elijan dichas agrupaciones, aunque parezca muy 
primitivo el de algunas en relación con el de otras. En efecto, las fa-
milias indígenas conservan, profundamente arraigado, el sistema pa-
triarcal en las nominaciones electorales, en dirimir cuestiones íntimas, 
etc., etc., no teniendo derecho la Federación ni los Gobiernos de los 
Estados, para obstaculizar tales procedimientos, en tanto no perjudi-
quen a la colectividad.�

� Manuel Gamio, Arqueología e indigenismo, México, Instituto Nacional Indigenista, 1986, 
p. 113.

� Forjando patria, p. 135.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   237 30/06/2011   01:13:17 p.m.



238 Roberto Valdovinos

Veamos un texto más tardío que, sin el tono de imperativo de la obra 
de 1916, critica el absurdo de imponer una legislación extranjera a los 
grupos indígenas, sin darse cuenta que éstos poseen ya profundas ideas 
democráticas:

Entre los grupos indígenas de América, están íntima y dinámicamen-
te arraigadas las ideas democráticas […] pero desgraciadamente, con 
rarísimas excepciones, a la gran mayoría de tales grupos les ha estado 
vedada la aplicación de dichas ideas en su desarrollo social, y eso […] 
porque se ha creído erróneamente, aunque en muchos casos con la 
mejor buena voluntad, que las diversas legislaciones del continente se 
adaptan plenamente a las condiciones de la vida indígena, no obstan-
te que el texto y el espíritu de todas o casi todas ellas, están inspirados 
únicamente en las tendencias, necesidades y aspiraciones de grupos 
americanos de raza, cultura, e idioma originalmente europeos.�

Así queda demostrado que para Gamio la homogeneidad social 
no equivale a menospreciar las culturas indígenas a favor de la unidad 
nacional. Sin duda el Gamio de 1916, entusiasta nacionalista, pide en 
Forjando patria que los grupos indígenas abracen la “cultura moderna”, 
pero esta afirmación por sí sola, sin tomar en cuenta el contexto, sin 
contrastarla con el aprecio y consideración por los grupos indígenas 
expresados en el mismo libro, no puede servir para justificar ninguna 
crítica seria del autor, si no es por inatención o mala fe. Y si bien la 
idea de una homogeneidad racial y cultural está presente a lo largo 
de su obra, como ideal más que como objetivo de corto plazo, no es 
ésta la que rige su actuar hacia los grupos indígenas, sino su gran 
respeto a toda manifestación cultural. Podemos decir que la afirmación 
de Bonfil en cuanto a que la finalidad del indigenismo de Gamio es 
en última instancia la desaparición del indio, no tiene fundamento. 
Aún si algunos indigenistas tomaron la dirección que Bonfil critica, 
Gamio no está entre ellos. Se puede afirmar entonces que hay dos 
corrientes del indigenismo. En las palabras de Miguel León-Portilla:

Una partió de la consideración de que los indígenas continuaban 
viviendo en situaciones precarias precisamente porque sus formas de 
cultura eran anacrónicas y no les permitían acceder a la modernidad 
que buscaba el país […] Era necesario emprender acciones dirigidas 
a borrar la condición de los indios, identificada con ausencia de de-
sarrollo cultural y marginación. La clave se hallaba en asimilarlos o 
incorporarlos a la cultura de la gran mayoría de los mexicanos. La 
otra corriente tomó como punto de partida el reconocimiento de que 

� Arqueología e indigenismo, p. 112.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   238 30/06/2011   01:13:17 p.m.



239La crítica al indigenismo de Manuel Gamio

México está constituido por un conjunto de pueblos con lenguas y 
culturas diferentes. Manuel Gamio, que fue quien principalmente dio 
impulso a esta corriente, si bien reconoció la importancia del mesti-
zaje, no se planteó, como algunos lo han malinterpretado, actuar 
contra las culturas indígenas.10

El otro aspecto importante que Bonfil le critica a Gamio es la 
superposición de su voluntad a la del indio: es el investigador quien 
decide qué conviene y qué no a la comunidad estudiada. Veamos lo 
que dice Gamio al respecto:

¿Quién califica esas características? ¿Quién determina cuántas y cuáles 
de ellas deben ser conservadas, extirpadas, corregidas o substituidas, y 
cuántas y cuáles introducidas? ¿Es conveniente dejar tan difícil tarea al 
exclusivo criterio del mismo indígena, basándose en el aparente legíti-
mo derecho que le asiste para regir su vida como mejor le parezca, o 
sea con el criterio convencional con que generalmente lo ha hecho 
siempre? ¿Hay que proceder inspirándose exclusivamente en los mé-
todos y conclusiones que la ciencia preconiza, es decir, con criterio 
científico? ¿Debe, por último, respetarse lo que el criterio convencional 
del indígena indica que se respete en su vida y sólo ocuparse de aquello 
en que voluntariamente acepte reformas e innovaciones?

Creemos que ninguna de esas tres proposiciones es suficientemen-
te satisfactoria y sugerimos otras que parecen más lógicas a la vez que 
conciliadoras y dividiremos en tres partes: Primero. Adoptar métodos 
de carácter científico desechando los de índole convencional en aquellos 
casos y problemas en que se sabe con anticipación que los resultados 
que se obtengan corresponderán al propósito que se persigue, es de-
cir, serán indispensablemente favorables al desarrollo de los grupos 
indígenas considerados, en tanto que la aplicación del criterio con-
vencional los perjudicaría seguramente. Segunda. Cuando suceda que 
no es posible aplicar exclusivamente el criterio científico o que no se 
pueden garantizar sus buenos resultados o hasta sea posible que lleguen 
a resultar contraproducentes, hay que hacer una transacción o acomo-
damiento entre el criterio científico y el convencional. Tercera. En otros 
casos hay que aceptar este último tal como es, pues el criterio cientí-
fico de ninguna manera puede ni debe substituirlo.11

Es decir, para Gamio, la única área en la cual el investigador tiene 
derecho a intervenir, es aquella en la que la ciencia asegure mejores 
resultados que la tradición, como por ejemplo, introduciendo medidas 

10 Miguel León-Portilla, Pueblos originarios y globalización, México, El Colegio Nacional, 
1997, p. 37-38.

11 Arqueología e indigenismo, p. 105-106.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   239 30/06/2011   01:13:17 p.m.



240 Roberto Valdovinos

de higiene y medicinas que se superpongan a los métodos tradiciona-
les, usando la meteorología para planear la producción agrícola en 
función de las lluvias, en lugar de recurrir al brujo, etcétera. Y aquellas 
áreas en las que el investigador no debe intervenir (o bien sólo de 
forma muy limitada) corresponden a todas las tradiciones y produc-
ciones culturales en las que la ciencia exacta no tiene ninguna función, 
como lo son los ejemplos que dimos en los textos antes citados: la 
música y el sistema político. Es verdad que el derecho a intervenir, 
bajo el argumento de una mayor utilidad y eficacia, puede parecer 
abusivo, aun en aspectos esenciales como la salud y la producción 
agrícola, pero basta observar los resultados de las intervenciones de 
Gamio, con el ejemplo eminente de lo realizado en Teotihuacan,12 
para darse cuenta que las objeciones teóricas que se pueden tener 
respecto a tal intervencionismo, tienen muy poco peso cuando se com-
paran con el aporte social que pueden representar.

De todo esto se deduce que los reproches de la “antropología críti-
ca” a Manuel Gamio valen muy poco. Queriendo buscar un represen-
tante del indigenismo al cual dirigir su ataque, tal vez válido en otras 
personalidades, decidieron tomar al fundador del indigenismo en Méxi-
co y, por preferir sus propios intereses a la verdad o por no haberlo 
leído en profundidad (Bonfil cita únicamente su obra prima), no pudie-
ron darse cuenta de la mala interpretación que de él realizaban.

A pesar de todo, la crítica dirigida a Gamio tiene un cierto grado 
de validez, si en lugar de pretender atribuirle cualquier forma de me-
nosprecio hacia los grupos indígenas, se le reprocha su fe en el rol 
socialmente neutro y siempre ascendente de la ciencia. Como afirma 
Aguirre Beltrán respecto al actuar de Gamio: “la acción está determi-
nada por una teoría de los valores emanada directamente de la filosofía 
positiva en que lo científico se considera como eficiente y lo teológico 
y metafísico como perjudicial [...] el uso del criterio científico le con-
dujo a negar valor a conceptos y prácticas folk, como la medicina y la 
religión, a los que calificó de perjudiciales; aunque luchó por despren-
derse de un temprano condicionamiento positivista, nunca llegó a lo-
grarlo del todo.13 Si este reproche, siendo válido, puede considerarse 
del mismo orden que los que falsamente se le atribuyen a Gamio, es 
porque la ciencia también implica una dominación ideológica y cultu-
ral. La ciencia neutra y siempre en progreso es un mito de Occidente 

12 Para una ilustración muy humana de las intervenciones de Gamio, a través de testi-
monios, véase: Ángeles González Gamio, Manuel Gamio: una lucha sin final, México, Univer-
sidad Nacional Autónoma de México, 2003, p. 71-77.

13 Gonzalo Aguirre Beltrán, “Panorama de la antropología social y aplicada”, en Arqueo-
logía e indigenismo, p. 158-159.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   240 30/06/2011   01:13:17 p.m.



241La crítica al indigenismo de Manuel Gamio

que olvida las pretensiones sociales detrás del progreso científico, y que 
cobró fuerza con el positivismo imperante. Así, por ejemplo, el positi-
vismo de Gamio le impidió apreciar la efectividad de ciertas técnicas 
medicinales cuyo origen no es un laboratorio, sino una larga experien-
cia comunitaria. Aún así, esta crítica es de poco peso, pues, lejos de ser 
una tesis propia del célebre indigenista, corresponde al modo de pen-
sar de toda una época: uno no escapa de su tiempo.

Por último, quisiera precisar que los escritos de Gamio muestran, a 
pesar de todo, una cierta ambigüedad en cuanto al rol más o menos 
preponderante de la homogenización social y cultural. Mas estoy segu-
ro que todo aquel que haya leído un cierto número de artículos de la 
autoría de Gamio, estará de acuerdo en negar rotundamente que el 
indigenismo por él defendido tienda, ni consciente ni inconscientemen-
te, hacia la eliminación del indio. Tal vez esa ambigüedad deba estar 
presente en todo esfuerzo que busque respetar la personalidad indígena, 
sin dejar de buscar su progreso. O quizá, más profundamente, sea la mar-
ca de aquél que, perteneciendo al grupo dominante (es decir, a la so-
ciedad occidental), busque liberar al oprimido. En las elegantes palabras 
de Luís Villoro, en su prólogo de Hacia un México nuevo:

La alternativa de salvar la alteridad mediante su integración en un 
orden social superior forma parte, tanto en el siglo xvi como en el 
xx, de la cultura dominante, no de la dominada. Su paradoja consis-
te en proponer, dentro del sistema de dominación existente una vía 
de liberación posible. Por ello su posición es ambigua: contribuye 
efectivamente a la liberación, en la medida en que responda a los 
intereses reales de los grupos dominados; pero puede también, de 
manera inconsciente, enmascarar la dominación bajo un rostro sua-
vizado, si deja que sus propios intereses se substituyan al de los grupos 
dominados.14

Es el riesgo siempre presente. En este artículo, he tratado de mos-
trar que, lejos de sucumbir, Manuel Gamio estuvo muy a la altura de 
la dificultad.

14 Manuel Gamio, Hacia un México Nuevo, México, Instituto Nacional Indigenista, 1987, 
p. 9-10.

Cultura Náhuatl 42_ final.indd   241 30/06/2011   01:13:17 p.m.


