MIQUIZTLATZONTEQUILIZTLI.
LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA

PATRICK JOHANSSON K.

Inscrita en el programa genético de los seres y parte esencial del sistema
cosmolégico indigena, la muerte fue ritualmente otorgada en circunstan-
cias sacrificiales xochimiquiztli, provocada mediante hechizos (teyollocualiz-
tlahtolli) pero también infligida en contextos sociales punitivos (miquiztla-
zontequiliztli) por razones que ponen de manifiesto aspectos interesantes
del aparato legal por un lado y segtin modalidades reveladoras en cuanto
a la visiéon de la muerte que tenian los antiguos nahuas, por otro. Mas
especificamente, un sistema socio-juridico que concierne al ser existente
se vio asi estrechamente vinculado con un sistema socio-escatologico de
creencias en torno a un eje: el delito o la “falta” tlahtlacolli.

En una cultura en la que la muerte tiene un caracter genésicoy en
el que la forma de morir determina el lugar del inframundo a donde
se dirige el difunto, dcudles son las relaciones que se establecen entre
las formas especificas de infligir la muerte y la falta que se busca punir
o redimir? Para responder a esta pregunta es necesario considerar tanto
los aspectos axiolégicos correspondientes a la sociedad indigena como los
que atafien a la muerte tal y como era culturalmente percibida.

En la sociedad nahuatl, la responsabilidad individual no existe. El
grupo cuenta mucho y el individuo poco,! el “mal” como entidad que
se pudiera oponer a un “bien” tampoco existe. Dicha sociedad se rige
mediante reglas sociales y no morales, y el concepto de “culpabilidad”
se ve sustituido por un sentimiento de “vergiienza” (por definir).

{Qué papel desempena la muerte en la punicién o redencién de
la falta? Por otra parte <Qué relaciones se pueden establecer entre la
muerte sacrificial y la muerte punitiva o redentora?

Trataremos de aportar una respuesta a estas interrogantes no sin
antes considerar las fuentes a partir de las cuales se realiza el estudio.

! Evocando a los pueblos amazénicos, Lévi-Strauss sefiala al respecto: “La responsabili-
dad individual y el sentimiento de culpabilidad son un principio de individualizacién”, en
Lidentité, 1977, p. 68.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 91 30/11/2010 01:27:20 p.m.



92 PATRICK JOHANSSON K.

CONSIDERACIONES HEURISTICAS
Y EPISTEMOLOGICAS EN TORNO A LAS FUENTES

Las fuentes concernientes a la muerte y a las leyes que regian a las
comunidades indigenas abundan. Son el resultado de pesquisas de
los frailes que buscaban conocer mejor a sus catecimenos indigenas
para facilitar su conversién, o surgen de un afan, por parte de algunos
mestizos cultos, de reivindicar su pasado indigena, en obras por ellos
escritas. En ambos casos la informacién recabada plantea problemas
heuristicos y epistemolégicos que conviene considerar en la parte li-
minar de este articulo.

Las fuentes disponibles

En términos generales las fuentes que evocan de una manera u otra
tanto la muerte como la legislacién indigena que la impone como casti-
go se reparten en textos en ndhuatl que provienen de la oralidad, tex-
tos en espafiol redactados por cronistas espafoles, escritos de mestizos
que reivindican la parte indigena de su pasado, imagenes de cédices
sumamente expresivas pero que no es siempre facil interpretar.

Los testimonios de los informantes de Sahagun contenidos en el
Cddice florentino son un ejemplo del primer grupo, los textos de Duran,
Motolinia y Torquemada, entre otros, ilustran el segundo. Las obras
de Tezozémoc, Mufoz Camargo, Chimalpahin e Alva Ixtlilx6chitl son
ejemplos de escritos mestizos. En cuanto a los cédices, el Cidice Bor-
gia, el Codice Fejérvdary-Mayer, el Codice Mendocino, el Codice Tudela y
otros, proveen algunos discursos visuales referentes a la muerte como
punicién en un contexto cultural prehispanico.

Dentro de este rico corpus de fuentes es preciso, a su vez, distin-
guir las que provienen de una observacién, las que son el resultado
de una encuesta (lo que implica un esquema pregunta/respuesta), las
que contienen una informacién inmanente al texto oral ndhuatl reco-
pilado y eventualmente traducido, y otras modalidades de obtencién
de la informacién.

Problemas epistemolégicos relacionados con las fuentes

Segun la tipologia de los textos transcritos o elaborados, y en funcién
de sus recopiladores o autores, los problemas se plantean de manera

ECNahuatl 41_FINAL.indd 92 30/11/2010 01:27:21 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 93

distinta. En el caso de los frailes, las leyes fueron percibidas en funcién
del sistema juridico y de los valores que prevalecian en Espafia en el
siglo XVI asi como de la moral cristiana vigente. Los hechos culturales
indigenas fueron apreciados y valorizados en funcién de un marco
axiolégico occidental de referencia que desvirtu6, de alguna manera,
el pensamiento que los generé. Un ejemplo de ello y que atafie directa-
mente a los valores lo constituye la primera parte del libro X del Cddice
florentino:? Inic matlactly amostli, itechpa tlatoa in Historia general: in
uncan moteneoa in nepapan virtudes qualtivant, iectiuani: ioan in nepapan
tlatlaculli in tonacayotica chioalo in ica toiollo, ¢ago aquin quichioa, “Déci-
mo libro que habla de la Historia general: donde se habla de todas las
virtudes, las (cosas) buenas, las (cosas) rectas: y de todos los pecados
que se hacen en nuestra carne y con nuestro corazon, cualquiera que
sea el que los hace”. En dicho libro la oposicién sistematica bueno/malo
correspondiente a la minuta de Sahagun establece una dicotomia con-
ceptual inexistente en el sistema axiol6gico indigena.

En los que concierne a los mestizos, como Fernando de Alva Ixtlil-
xo6chitl, por ejemplo, mas que una percepciéon inadecuada del hecho
cultural, se observa una intenciéon deliberada de alinear la originalidad
y la especificidad de las leyes indigenas sobre el eje axiolégico espafol
vigente y asi conferirles una legitimidad. La reivindicacién del pasado in-
digena no se efecta mediante una recuperacién de valores propiamente
nativos, considerados como “primitivos” por los mismos mestizos, sino
aplicando a la cultura indigena pardmetros occidentales de interpreta-
cién que le dan un sello de legalidad a los ojos de los espaiioles.?

Las contradicciones omnipresentes en las fuentes son una con-
secuencia de lo anterior. Algunos textos consignan objetivamente la
realidad de lo que fue, aun cuando es extrana y que no se percibe
claramente la axiologia subyacente que la determina, mientras que
otros reflejan o mejor dicho “refractan” la realidad cultural descrita
en un prisma ideolégico que tiende a conformarla a los esquemas
morales cristianos para su reivindicaciéon plena. Uno de los ejemplos
mas claros lo constituye la homosexualidad: la mayoria de las fuentes
hablan de espantosos e ignominiosos tormentos para los que fueron
sorprendidos en actos sodémicos. Sin embargo, Torquemada refiere
una fiesta especificamente dedicada a los homosexuales:

Salfan en esta fiesta, asimismo, los hombres afeminados y mujeriles en
habito y traje de mujer. Era esta gente muy abatida y tenida en poco

2 Cadice floventino, libro X, capitulos 1-20.
3 Cf Johansson, La literatura indigenista en los albores del siglo XVII, p. 33-72.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 93 30/11/2010 01:27:22 p.m.



94 PATRICK JOHANSSON K.

y menospreciada, y no trataban éstos sino con las mujeres y hacfan
oficios de mujeres y se labraban y rayaban las carnes.*

En el contexto ceremonial de la fiesta Ochpaniztli, los huastecos
realizaban una danza labrica cuecuechcuicatl en torno al “robusto man-
cebo” que revestia la piel desollada de la victima, encarnacién de la
diosa Toci. Una anotacién en espaiiol referente a esta imagen en el Co-
dice borbonico, lo expresa claramente: “Estos son los papas putos que no
salian del templo”.> Por otra parte los albures que pululan en los cantos
de indole erética sugieren que el acto homosexual no se “satanizaba” y
que la axiologia indigena que normaba la conducta de los miembros del
grupo era mas compleja de lo que refieren generalmente las fuentes.

En este mismo ambito de valores relacionado con la apreciacién
de la informacién recabada, se plantea el problema del concepto de
“falta” o “delito” en un mundo en que no existe el “mal” como enti-
dad moral y menos todavia la idea de “pecado” vinculada con el libre
albedrio de un ser individual. La dicotomia bien/mal no existia en la
cultura indigena mesoamericana en la que el bien era lo que tenia que
ser y “el mal” o “lo malo” lo que alteraba el orden social o cosmol6-
gico establecido, sin que una idea de “maldad” antecediera el hecho
delictivo. El equivalente ndhuatl de “malo” es amo cualli, literalmente
“no bueno” o “no bien”.® En este contexto, la pena infligida buscaba
reparar el dano causado mas que castigar al delincuente.

La “verdad” indigena en las fuentes

Ahora bien, si mucha informacién fue desviada de su cauce axiolégico
genuinamente indigena por razones antes consideradas y si las contra-
dicciones complican la tarea interpretativa, muchos textos (en ndhuatl)
contienen valores implicitos que se pueden extrapolar y objetivar.

Existe una tipologia de textos indigenas sistemdticamente inter-
polada por los frailes para que sirvieran a la evangelizaciéon. Son los
discursos didacticos huehuetlahtolli cuyo caracter moral fue acentuado
por los recopiladores, y los cantares floridos xochicuicah. En cambio,
los proverbios machiotlahtolli parecen no haber sido alterados debido,
quizas, al caracter formalmente lapidario de su estructura verbal y a
la sabiduria ancestral, culturalmente inamovible, que entrafnan.

4 Torquemada I11, p. 427.

5 Cédice Borbonico, lamina 30.

6 En maya yucateco, el fenémeno es similar. “Malo” se expresa mediante la locucién ma
maloob “no bueno” o “no bien”.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 94 30/11/2010 01:27:23 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 95

Mas alla de lo que el texto dice explicitamente y que podria haber
sido alterado, buscaremos la verdad indigena en niveles estructurales
subyacentes. En el caso de la “falta” tlahtlacolli no son reglas morales
las que se infringen sino reglas sociales. La falta cometida altera el or-
den establecido y debe ser ritualmente reparada mas que moralmente
redimida. La diosa Tlazoltéotl no “perdona” los “pecados” después
de una especie de “confesiéon” auricular como lo dio a entender Sa-
haguin?’ sino que come lo sucio excrementicio que representa la falta
y lo recicla anabdlicamente en su ser divino. La falta es reparada en
el sentido mecédnico de la palabra y se restaura el orden social que-
brantado. El que la cometié no es moralmente exculpado por un ser
trascendente que otorga un perdén después de una penitencia en este
mundo o en el otro.

EL MARCO AXIOLOGICO INDIGENA

Antes de considerar algunas leyes indigenas que castigaban con la
muerte a un “culpable”, conviene considerar en términos generales,
algunos conceptos que atafien a la axiologia indigena.

—El caracter “genésico” de la muerte indigena

A diferencia de la muerte occidental que representa el fin de una exis-
tencia individual sobre el eje lineal del tiempo, la muerte indigena es
parte integrante de una vida: yoliztli, que se compone de un andar
existencial: nemiliztli y de “des-andar” letal: miquiztli, es decir, en tér-
minos metaféricos de una “sistole existencial” y de una “diastole letal”,
siendo ambas latidos de la vida. El eje ciclico del tiempo nahuatl y la
regeneracion de los seres en una muerte genésica propicié esta duali-
dad vital. Segtn el mito de “La creacién del hombre en el Mictlan”, el
ser humano es el fruto de una hierogamia entre el cielo y la tierra y
de una subsecuente gestacién en las entrafas fecundas de esta tltima,
asimilada a su vez a la muerte.

Por otra parte, cada 52 afios, el tiempo encarnado por Quetzalcoatl
moria para renacer en un nuevo ciclo espacio-temporal. Asimismo, en
tiempos de los toltecas, cuando un rey llegaba a los 52 anos de edad, y
estaba todavia en el poder, “le quitaban la vida”.® La eutanasia fue prac-
ticada ademas con los ancianos y enfermos para que dejaran de sufrir.

7 Sahagin, 1997, p. 38.
8 Alva Ixtlilox6chitl, 1, p. 291.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 95 30/11/2010 01:27:24 p.m.



96 PATRICK JOHANSSON K.

En este contexto, una condena que implica la muerte debe haber
tenido resonancias mitico-axiolégicas muy particulares.

—Tlahtlacolli “la falta”, el dano

Como lo acabamos de senalar en el rubro anterior, la asimilaciéon de la
nocién indigena de “falta” al concepto cristiano de “pecado” por parte
de los recopiladores espanoles y de sus ayudantes indigenas, borra
matices importantes de la axiologia ndhuatl. En efecto, como lo hemos
senalado, el “mal” como entidad asociada a un ser esencialmente malo,
el diablo, no existia, como tampoco existia la nocién de libre albedrio
o facultad de escoger deliberadamente, entre el bien y el mal. Una de
las palabras en ndhuatl para expresar el “error” o la “falta” ahyuhcayotl
significa literalmente “que no es asi”.? Se colige de esta expresion que
la verdad o el bien es lo que hay, lo que ¢s, lo que tiene que ser, sin
que se establezca una oposicién con una no-verdad o el mal.

La méaxima expresion del bien era el mundo tal y como es, y el
hecho de que la accién de los hombres cambiara algo del orden natural
establecido era considerado como ah-cualli, es decir “no-bueno”, sin
que este adjetivo privativo pudiera sustantivarse para expresar algo
esencial. Etimolégicamente “bien”: cualli es “lo que se come”, el ali-
mento (tlacuallr), hecho expresivo que arraiga lo axiolégico en la vita-
lidad biolégica. Una prueba fehaciente de lo anterior lo constituye el
“reciclaje” digestivo-genésico de lo sucio (teuhtli) y de la podredumbre
(palanca) del ser humano en la dimensién interior de la diosa Tlazol-
téotl.!? Dicha “podredumbre” es inherente al ser existente como la des-
composicién lo es al cadaver sin que trascienda axiolégicamente como
un “mal”. Sin embargo, la falta, en funcién de su gravedad, podia ser
peligrosa (ohuihtic) ya que era tanatégena,!! como lo es el excremento,
por ejemplo, y podia atraer la muerte. Convenia por tanto ejercer una
accion redentora > mas que punitiva contra la falta, falta que implicaba
evidentemente, de alguna manera, al que la habia cometido.

La palabra misma que remite a “falta” en nahuatl, tlahtlacolli, re-
vela su indole axiolégica. En efecto, dicha palabra es una derivaciéon
sustantiva de ihtlacauh lo cual significa “descompuesto” en el sentido

9 Ah—, morfema privativo, yuhca o yuhqui “asi”, yotl “morfema de abstraccién con-
ceptual”.

10 Johansson, “Escatologia y muerte en el mundo ndhuatl precolombino”, en Estudios de
Cultura Ndhuatl, v. 31, p. 149-183.

' Que provoca la muerte.

12 La redencién se aplica aqui a la falta en si, no al culpable a diferencia de la redencién
cristiana.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 96 30/11/2010 01:27:25 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 97

patolégico o mecanico de la palabra sin que exista una connotacién
moral a priori. Este término se aplicaba tanto a la mujer “enferma de
nino”, a la diseminacién de los huesos consecutiva a la caida de Que-
tzalcéatl en el inframundo,'® como a todo cuanto dejara de funcionar,
en un contexto mMas prosaico.

En el libro VIII del Cédice florentino, el tribunal de justicia se retine
para juzgar cuando “algo esta danado, algunos cometieron faltas” (itla
itlacahwia in aquique tlahtlacoa).'* En otro contexto, la idea de que la
falta indigena nada tiene que ver con un eventual libre albedrio se
manifiesta en la descripcién de la serpiente petzcoatl, en el libro XI del
Cddice florentino. Para expresar el concepto “inofensivo”, el informante
utilizé la palabra tlatlacolli: anotle itlatlacul'® “es inofensivo”, literal-
mente “tampoco (igual que la tzocoatl) (es) su culpa”. Es claro, en este
contexto, que el dafno que puede hacer la petzcoatl nada tiene que ver con
una culpa de corte cristiano.

El ser “portador” de la falta no implica ser responsable de ella en
el sentido occidental de la palabra ya que su accién es la consecuencia
de su tonalli (destino) o de un atributo existencial de su ser, vinculado
con el destino: ulhuil, imacehual “lo que le es conferido, su mereci-
miento”. Una accién debe ser emprendida, sin embargo, para redimir
o conjurar los efectos nocivos que pueda tener dicha falta.

—El caracter “excrementicio” de la falta

La falta cometida, y mas especificamente la falta de indole sexual,
tenian un caracter excrementicio. La diosa Tlazoltéotl y otros ntiime-
nes ingerian dicha culpa en una especie de coprofagia simbélica que
reciclaba lo “sucio” de la culpa en una dimensién sagrada-anabélica
(figura 1).

La fase involutiva de la muerte parece haber tenido un simbolismo
parecido. El cuerpo que se pudre durante cuatro afnos en la tierra que
lo ingiere fue asimilado a un elemento excementicio.

—Pinahuiliztli “La vergtienza”

La falta (tlahtlacolli) era considerada, como lo acabamos de expresar,
por sus efectos dafiinos a nivel practico y no por aspectos morales, por
una supuesta “maldad” que hiciera que un individuo la cometiera,

13 Cf Johansson La palabra de los aztecas, p. 53-57.
14 Cédice florentino, libro VIII, capitulo 14.
15 Ibid., libro X1, capitulo 5.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 97 30/11/2010 01:27:26 p.m.



98 PATRICK JOHANSSON K.

sabiendo lo que hacia. El concepto-clave del ethos indigena es, en este
contexto de delincuencia, “la vergiienza”™ pinahuiliztli la que incita a
no cometer algo indebido o genera este estado de animo después de
haberla cometido.

Los campos semanticos de la palabra pinahuiliztli “la vergtienza”
revelan sus matices conceptuales y axiol6gicos.

— El arroyo conocido como pinahuitzatl, literalmente “el agua que
tiene vergiilenza” o “que encoge” era una corriente de agua que
disminuia gradualmente hasta secarse si alguien la atravesaba.!

— En Yohualichan, Sierra Norte de Puebla, una hierba llamada
por los indigenas pinahuiztli encoge cuando la tocan.

— El escarabajo llamado pinahuiztli encogia cuando lo tocaban.
Anunciaba al que lo encontraba o mejor dicho que se “topaba
con é1”, que algo nefasto o vergonzoso le iba a ocurrir. La reac-
cién del infortunado podia conjurar lo profetizado:

¢Cujx teticmati in titoioliton?éma ¢ago quen njpoliviz? Conmjctia, in aca
qujtlagocamati: qujlhuja. Otinechmocnelili: cujx timotlacaiocoia, niman con-
quatlatzinga.\’

¢Acaso sabes, ti pequefio insecto? <Acaso voy a morir de alguna
manera? Lo mata. Hay quien le agradece, le dice: me has hecho un
favor ¢Acaso te crees una persona? Luego le zumbaba.

En el primer caso, al matar al ente que entrafnaba la profecia, la
“mataba” con él. En el segundo, al picar y hacer encoger el escarabajo,
lo “avergonzaba”, lo disminuia, hecho que podia tener el mismo efecto,
pero menos drastico. La disminucién fisica y animica del escarabajo
refleja probablemente algo similar en el ambito humano: la vergiienza
hace encoger, merma la fuerza animica de la persona, lo que podria

aber sido determinante para el ethos indigena.
haber sido determinant 1 eth d

-El miedo y las modalidades ejecutorias de los castigos

En el contexto cultural prehispanico es preciso distinguir el miedo
instintivo que el hombre comparte con los animales y que se podria
calificar de “cobardia” mauhcamiquiztli, literalmente “muerte por mie-
do”, en un contexto social; el miedo fascinante del portento mahuiztli
y el “susto” que tiene un caracter patolégico ya que provoca el des-

16 Ihid., capitulo 12, segundo parrafo.
17 Ibid., capitulo 5, parrafo 8.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 98 30/11/2010 01:27:27 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 99

prendimiento del tonalli del ser que lo padece. El nombre de esta ul-
tima variante del miedo netonalcahualtiliztli, literalmente “el hecho de
perder '8 su fonalli” expresa claramente el alcance fisico y metafisico
del trastorno consecuente a un “susto”.

En el contexto ejecutorio aqui considerado, es claro que la pers-
pectiva de morir de una manera u otra provocaba un miedo, cualquiera
que fuera su indole. Para los espectadores, el miedo era portentoso
y disuasivo mahuiztli mientras que para el condenado podia ser de
cobardia o de pérdida del tonalli.

En un contexto sacrificial, el miedo por cobardia era nefasto y se
trataba de subsanar sus efectos mediante practicas rituales profilacticas
como el hecho de beber lavazas de cuchillos de sacrificio ensangren-
tadas, la participacién de ahuianime, verdaderas tanat6logas indigenas
prehispanicas, o la ingestiéon de algunas sustancias psicotrépicas. En
una instancia punitiva de muerte el miedo mataba a la persona social
antes de que ocurriera su muerte bioldgica.

En el susto se relajaban los lazos que unen el principio animico
tonalli con el ser y podia perderse dicho tonalli o ser recuperado por
otro para uso propio, en aras o en detrimento de algo. Es posible que
la modalidad de muerte infligida tuviera una relacién con el tipo de
miedo que se queria infundir para una eventual recuperacién del
principio vital tonalli.

Como lo veremos en el rubro consagrado a las fechas especificas
de ejecucion, la modalidad de la ejecucién de un condenado mediante
la cual Motecuhzoma reforzaba su tonalli en la fecha I-quiahwitl podria
haber propiciado el “aflojamiento” del tonalli del condenado-victima
para que se efectuara mejor la “transfusién” animica. El ser asi des-
provisto de su alma se volvia quizas, en un contexto escatolégico, un
nentlacatl “hombre vano”, inerme, inerte, en términos ontolégicos, un
desecho humano.

—Lugares del inframundo a donde iban los condenados a muerte

La tipologia de la falta cometida, de acuerdo con los valores vigentes
en cada comunidad, generaba una tipologia modal de la muerte infli-
gida la cual a su vez determinaba el destino escatolégico del “culpable”,
es decir, el espacio-tiempo al que se dirigia a una parte esencial de su
ser (valga la redundancia) después de la ejecucion.

18 La forma compulsiva cahualtia “hacer dejar” se puede traducir por “perder”.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 99 30/11/2010 01:27:28 p.m.



100 PATRICK JOHANSSON K.

Al no existir una oposicién dicotémica bueno/malo, no pudo ha-
ber existido tampoco una oposicién paraiso/infierno (o equivalente)
como en el mundo cristiano. Los que habian cometido una falta que
“ameritaba” la muerte no iban a un lugar donde seguian sufriendo
las consecuencias de sus actos. Es probable que la modalidad eje-
cutoria con valor punitivo-reparador determinara, como en otros
contextos mortuorios, el destino post-mortem del individuo judicial-
mente 0CCiso.

Por ejemplo, el cadaver de los adulteros, si bien era envuelto en
los atavios de Tlazoltéotl ' no redimia su falta en paramos del in-
framundo donde imperaba dicha diosa. Es probable que el caracter
sexual del hecho, por reprensible que fuera en términos sociales,
propiciara de alguna manera la fecundidad y la vitalidad en el ambito
cosmolégico. El acto delictivo era recuperado y encauzado para que
prosperara el mundo.

Es posible, por tanto, que el destino escatolégico del ejecutado
dependiera de la modalidad especifica de su muerte como ocurria
en otros contextos de deceso ya fueran “naturales” accidentales o sa-
crificiales.

Existe otra posibilidad: el hecho de que el condenado a la estran-
gulacién estuviera encerrado en una jaula cerca del granero (cuezco-
matl o petlacalco), sugiere que se realizaba una transferencia animica
del “muerto en vida” (condenado) al ente que se buscaba reforzar, en
este caso el maiz. Un susto propedéutico (el temor de morir de una
u otra manera) podria haber aflojado los lazos que unen el tonalli al
individuo para propiciar dicha transferencia.

Las fuentes no mencionan un lugar especifico donde iban los que
morian ejecutados, es probable, sin embargo, que un cuerpo despro-
visto de su fonalli no se pudiera reciclar en un mas all4, cualquiera
que fuera, y que tuviera el destino que tenian los “hombres vanos”
nentlacah, seres sin fuerza animica.

-El portador de una mala noticia: un “culpable”

Ademads de establecer una clara distincion conceptual entre la “falta” y
el “pecado” en su acepcién cristiana, es preciso definir nociones axio-
légicas indigenas que difieren considerablemente de la ética occidental
para comprender la muerte ndhuatl en su aspecto punitivo.

En un aspecto cognitivo donde prevalece lo magico-simpatético,
lo que seria inmoral para el occidente puede ser a-moral ya que atafie

19 Clavijero, p. 197.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 100 30/11/2010 01:27:29 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 101

a otro orden de ideas y de sentimientos. Tal es el caso de augurios
nefastos o de malas noticias que se ven a veces redimidas por la muerte
de quienes los anuncian o los transmiten.

Al contar a Motecuhzoma Xocoyotzin el sueno profético que habian
tenido, unos agoreros fueron mandados ejecutar por el tlahtoani mexica:

Motecuhzoma habiendo estado atento a lo que los viejos y viejas ha-
bian dicho, viendo que no era nada en su favor, sino que antes argiifan
a los malos pronésticos pasados, con furia y rabia endemoniada, man-
dé6 que aquellos viejos y viejas fuesen echados en carcel perpetua y
que les diesen de comer por tasa y media hasta que muriesen.??

Mas que una crueldad por parte de Motecuhzoma, la muerte in-
fligida a los agoreros era un intento por contrarrestar el contenido
ominoso de lo que expresaban sus profecias con una modalidad de
muerte que implicaba una disminucién entrépica de su ser y por tanto
nulificaba, quizas, lo que habian dicho. Conviene recordar aqui, para
situarnos en el contexto axiolégico de la muerte indigena, que una
muerte sacrificial hubiera consagrado lo dicho por los agoreros.

En otro contexto, cuando Motecuhzoma no mandaba ejecutar al
portador de una noticia nefasta, la ofa en un lugar especifico cuyas
caracteristicas podia influir sobre el contenido del mensaje transmiti-
do. Por ejemplo, cuando regresaron los emisarios que habia mandado
a la costa con las novedades, el tlahtoani mexica no quiso oirlas en su
palacio sino que fue al templo Coacalli, dedicado a los dioses foraneos
para que la “circun-stancia” influyera de alguna manera sobre /o que
se transmitia. Para propiciar el acto, mandé ademds sacrificar a dos
cautivos con cuya sangre fueron rociados los mensajeros.?!

En este mismo contexto de destruccion tetlapopohualiztli (perdén)
de una falta mas que de su “castigo”, conviene senalar que la palabra
nahuatl para “castigar” remite de hecho al encierro del “culpable”. En
efecto, el término tetlatzacuiltiliztli que corresponde a “castigo” podria
también haber sido inducida por los espafoles en cuyo contexto cul-
tural figuraba de manera imprescindible. Mas que un castigo en si, el
hecho de encerrar al que cometié una falta, constituye, en la cultura
nahuatl, una neutralizacién de posibles efectos nocivos. Recordemos
que los mexicas encerraban a los dioses enemigos en el templo cono-
cido como Coacalco, “una sala enrejada como carcel”.?2

20 Durdn, 11, p. 500.
21 Cddice florentino, libro XII, capitulo 6.
22 Sahagun, 1997, p. 159.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 101 30/11/2010 01:27:30 p.m.



102 PATRICK JOHANSSON K.

—Tetlapohpolhuia “perdonar”: “destruir la falta”

Otra etimologia nos da una pauta para la interpretacién justa de la
nocién nahuatl de “falta”. Se trata de la locucién nahuatl correspon-
diente a “perdonar”: tetlapohpolhuia la cual fue probablemente inducida
por los frailes después de la conquista ya que constituye una piedra
angular de la religién cristiana y no parece corresponder a la mentali-
dad indigena prehispanica. Dicha locucién consta de un radical verbal
(tla)poloa “destruir” en su modalidad aplicativa duplicada —pohpolhuia,
de un complemento de objeto directo tla— “algo” que remite a la
falta y de otro complemento indirecto (o de atribucién) te- que atafe
al beneficiario de dicha accién. En otras palabras, cuando un nahua-
hablante dice iperdéname! en ndhuatl: xinechtlapohpolhui, de hecho
dice “destriyemela” (o bérramela), refiriéndose a la falta cometida.
Este hecho lingiiistico tiende a desvincular el infractor de la falta
cometida y a hacer de él una victima que pide ayuda.

Ahora bien, cuando la falta es grave o “peligrosa” el inico medio
para destruirla es matar a quien la porta, y a veces también a seres
fisiolégicamente y animicamente vinculados con él: sus familiares.

CRIMENES Y CASTIGOS; JUECES Y VERDUGOS

Una estrecha relacién vinculaba la tipologia de la falta cometida con
determinada modalidad punitiva. A su vez, los que condenaban (ix-
nahuatia), es decir, mataban con la palabra, se distinguian de los “eje-
cutores” o verdugos.

Crimenes y castigos

Mas alla de las faltas leves redimidas mediante inhalaciones de chile,
banos de agua fria, breves encierros, flagelaciones con ortigas, etcétera,
se deshacian agravios de distintas maneras, en particular mediante
el paso a un estado de esclavitud del culpable. Este estado pasajero o
permanente constituia una muerte social, especialmente si el trans-
gresor habia sido un noble.

Curiosamente el homicidio temictiliztli no implicaba la pena de
muerte a menos que hubiese sido cometido “a traicion” ichtacatemicti-
liztli. Si el occiso tenia mujer e hijos, la redencién de su acto consistia

ECNahuatl 41_FINAL.indd 102 30/11/2010 01:27:31 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 103

en volverse esclavo de la viuda.?® Para los actos delictivos considerados
como graves telzauhtlahtlacolli, la muerte era el castigo o la redencién
correspondientes.

Segun Diego Duran, no existia mas que cuatro géneros de muertes
con que éstos castigaban los delitos:

El uno era apedrear a los adulteros y echarlos fuera de la ciudad a
los perros y auras; a los fornicarios de fornicacién simple con vir-
gen dedicada al templo, o hija de honrrados padres, o con parienta,
apaleado y quemado, echadas las cenizas al aire. Otra muerte habifa,
que era arrastrar a los delincuentes con una soga por el pescuezo y
echados en las lagunas. Y éstos eran los sacrilegios que hurtaban las
cosas sagradas de los templo.

La cuarta manera era la del sacrificio, donde iban a parar los
esclavos; donde unos morian abiertos por medio; otros, degollados;
otros, quemados; otros, aspados; otros, asaeteados; otros, despenados;
otros, empalados; otros, desollados.?*

En este cuarto punto, Durdn asimila la muerte sacrificial a la
muerte punitiva. Afirma ademas que no se ahorcaban a los delincuen-
tes.?® Sin embargo, las ordenanzas de Nezahualcéyotl transmitidas por
Alva Ixtlilx6chitl expresan algo distinto.

1. La uno: que si alguna mujer hacia adulterio a su marido, vién-
dolo el mismo marido, ella y el adiltero fuesen apedreados
en el tianguis; y si el marido no lo viese, sino que por oidas lo
supiese y se fuese a quejar, y averigudndolo ser verdad, ellay el
adultero fuesen ahorcados.

2. La dos: que si alguna persona forzase a algin muchacho y lo
vendiese por esclavo, fuese ahorcado.

3. La tres: que si entre dos personas hubiese diferencia sobre tie-
rras, aunque fuesen principales, si entre ambos a dos sembrasen
a porfia, que ni el uno ni el otro después de haber nacido el
maiz si lo arrancase, fuese traido a la vergiienza alrededor del
tianguis, con el maiz que arranco, colgado en el pescuezo.

4. La cuatro: que si alguna persona, aunque fuese principal, toma-
se de su autoridad alguna tierra, como fuese grande, y el duefo
se fuese a quejar y averiguandose ser asi, que lo ahorcasen por
ello.

23 Duran I, p. 183.
24 Ibid., p. 184.
% Ibid.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 103 30/11/2010 01:27:32 p.m.



104 PATRICK JOHANSSON K.

5. La cinco: que habiendo guerra entre dos pueblos, si alguna
persona viniese a €l, otro ninguno lo pudiese acoger en su
casa; y si lo acogiese, fuese preso y llevado al tianguis, he-
cho pedazos todo su cuerpo, y echado los pedazos por todo
el tianguis para que los muchachos jugaran con ellos, y que
fuesen perdidas sus tierras, casa y hacienda, y fuese dado a
sacamano.

6. La seis: que si alguna persona matase a otra, fuese muerto
por ello.

7. La siete: que si alguna hija de algin sefior o caballero se ave-
riguase a ser mala, que muriese por ello.

8. La ocho: que si alguna persona mudase las mojoneras que
hubiese en las tierras de los particulares, muriese por ello.

9. La nueve: que si alguna persona echase alguna mala fama o
algunas nuevas en el pueblo, que fuese cosa de calidad y se ave-
riguase ser verdad, que aquel que las dijese muriese por ello.

10. La diez: que si se averiguaba que alguno de los sacerdotes o tla-
macazques, o de aquellas personas que tenfan cargo de los ctes
y idolos, amancebase o emborrachase, que muriese por ello.

11. Once: que a ningan caballero embajador, hombre mancebo o
mujer de las de dentro de la casa del sefior, si se emborrachase,
muriese por ello.

12. Doce: que ningtn sefor se emborrachase so pena de privarle
del oficio.

13. Trece: que si se averiguase ser alguno somético, muriese por
ello. Esto se guard6 en tiempo de Nezahualpilzintli y Neza-
hualcoyotzin.

14. Catorce: que si alguno o alguna alcahuetease a mujer casada,
muriese por ello.

15. Quince: que si se averiguase ser alguna persona hechicera,
haciéndolo con algunos hechizos o diciéndolo por palabras,
o queriendo matar a alguna persona, muriese por ello y sus
bienes fuesen dados a sacamano.2°

Las leyes aqui enunciadas no especifican siempre el tipo de muerte
infligida en cada caso. La primera, sin embargo, expresa una forma
de muerte relacionada no con la falta en si sino con un hecho que
podria parecer circunstancial: si el marido sorprendia a su mujer en
el acto addltero, ella y su amante eran apedreados. Si el hecho habia
sido revelado por alguien, los culpables eran ahorcados.

26 Alva Ixtlilx6chitl 1, p. 385-386.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 104 30/11/2010 01:27:33 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 105

La visién directa del hecho por el marido, o la mediacién verbal
de lo acontecido por un testigo, determinan formas de morir distintas.
En el primer caso el agraviado podria haberse entregado a una furia
vengativa que le permitia una relativa catarsis, ya que es probable que
tuviera una parte activa en el apedreamiento. En el segundo, un verdugo
(“ejecutor”) infligia la muerte sin participacién directa del afectado.

En contextos rituales festivos, un error en el ritmo de los tambores,
en el canto o en el compas dancistico de un canto-baile era castigado
con la muerte:

Quauhcalco contlalia in aqujn tlatlacoa, qujtzacutiuh mjquja.??

Metian en una jaula al que cometia la falta, lo encerraban y moria.

No se sefnala explicitamente el tipo de muerte infligida pero el he-
cho de tenerlo era encerrado sugiere que el danzante infractor moria
progresivamente de inanicion.

Jueces y verdugos (tecuhtlahtoque; temictique)

Aungque tanto los jueces que pronunciaban las sentencias como los ver-
dugos que las ejecutaban debian “saber hablar”, en el caso de los pri-
meros su funcién primordial era escuchar antes de juzgar.

—El poder de juzgar: tecuhtlahtoque “los jueces”

Los que decidian de las penas por infligir tenian un estatuto social
distinto a los que las ejecutaban. Los jueces eran de noble estirpe. En
México, sesionaban en lugares conocidos como Tlacxitlan y Teccalco,
donde ofan las quejas, deliberaban y daban sus sentencias. Los distin-
tos titulos que ostentaban sugieren que cada uno tenia una funcién
distinta. En tiempos de Motecuhzoma Xocoyotzin los nombres de los
jueces en México eran cthuacoatl, tlacochcalcatl, huitznahuatlailotlac,
tigociauacatl, pochtecatlailotlac, exuauacatl, mexicatl tezcacoacatl, acatlia-
capanecatl, milnahuatl, atlauhcatl, cihuatecpanecatl, tequixquinahuacatl.?®
En Tlatelolco estos titulos eran mixcoatlailotlac, teicnotlamachti, tlacoch-
calcatl, umaca, toqual, wictlolinqui.>

27 Cadice floventino, libro VIII, capitulo 17.
28 Ibid., capitulo 17.
29 [bid., capitulo 14, segundo parrafo.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 105 30/11/2010 01:27:35 p.m.



106 PATRICK JOHANSSON K.

El poder de juzgar y de infligir la muerte estaba estrechamen-
te relacionado con el sumo poder politico (tlahtoani) y la guerra. En
efecto, las sentencias a muerte eran pronunciadas en el dia I-ltzcuintli
I-perro, el dia en que se elegia y/o instalaba a los gobernantes, dia
también en que se hacia las declaraciones de guerra.

El lugar donde se reunia el consejo tlacxitlan, literalmente al pie
o “abajo”, era una de las salas del palacio de Motecuhzoma situada
en la parte inferior del palacio.’® Asimismo, en el dia referido, las
modalidades de muerte eran sefialadas para cada caso.

Ixquich tlamantli miquiztli oncan
quitzontequia, ago aca quimecanizque,
anog¢o aca quitetepachozque, anogo aca
quauhtica miquiz quihuwihuitequizque” 3!

Condenaban a varias formas de muerte.
A algunos iban a estrangular, a otros iban a apedrear,
o iban a morir apaleados con un bastén.

Resulta interesante observar que otra palabra nahuatl correspon-
diente a la nocién de “condenar a muerte” (le)ixnahuatia, la utilizaba
el médico que diagnosticaba la muerte inminente de un paciente. El
destino (fonallt) de la persona parece imponerse, en ambos casos, a
los hechos y predeterminar la muerte.

Ademas de las sentencias de muerte pronunciadas, se liberaban
a los que habian sido acusados injustamente (ixpopoyotlanamictiloque)3?
los cuales iban a Chapultepec a limpiarse de las falsas acusaciones.

—El fuego tletl y el dios Xiuhtecuhtli

En la fecha I-Itzcuintli 1-Perro (fecha/nombre calendarico del fuego
tletl y de su encarnaciéon divina Xiuhtecuhtli o Huehuetéotl, ademas
de la entronizacién de los gobernantes y de las sentencias de muerte,
se realizaba una celebracién solemne del fuego llamada nextlaualti.
“Daban de comer el fuego” mediante ofrendas de papel, plumas, pie-
dras preciosas que se quemaban frente a su imagen.

En un mundo en el que prevalece la inmanencia, el dios del fuego
representa la tinica manifestaciéon de una cierta forma de trascenden-
cia, ya que es el centro axial igneo en torno al cual se articula y gira

30 Cf. Cadice mendocino, lamina LXX (fol. 69r).
31 Cddice florentino, libro V111, capitulo 14, primer parrafo.
32 Ibid., libro 1v, capitulo 26; Cf. Cidice Borgia, lamina 69.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 106 30/11/2010 01:27:36 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 107

el mundo. El fuego otorga el poder politico, la facultad de declarar la
guerra y de infligir la muerte punitiva.

—El poder de matar: temictique “los ejecutores”

A diferencia de los jueces que pertenecian a la nobleza indigena, los
ejecutores o verdugos eran guerreros egresados del telpochcalli (achca-
cauhtin), valientes (yollotecpaltique). Sus nombres eran respectivamente
cuauhnochtli, ezuahuacaltl, tizocyahuicatl, tezcacoacatl, mazatecatl y atenpa-
necatl, todos capitanes de guerra conocidos por su valor, prudentes
y “que sabian hablar”.3% El Cddice mendocino considera al tlilancalqui
también como un “ejecutor”.3*

A diferencia de lo que pasaba con los sacerdotes sacrificadores, no
parece haber existido una especializacién como “verdugo”, si bien,
quizas los ejecutores, segun el titulo que ostentaban, infligian un tipo
especifico de muerte. Los ejecutores antes mencionados eran ante
todo guerreros, lo que confiere a la ejecucién un caracter marcial,
con toda la carga simbélica que una muerte “bélica” entrana.

FECHAS DE E]ECUCI()N DE CONDENADOS A MUERTE

Dentro de los aspectos modales de las ejecuciones es preciso conside-
rar la fecha ya que, si no es precisamente instrumental, su simbolismo
confiere a la muerte punitiva una funcién determinante.

1-Mazatl “l-venado”

Las fechas de ejecucién parecen coincidir, frecuentemente, con la lle-
gada de las mujeres muertas en un primer parto: las cihuateteuh.

En la trecena I-mazatl “1-venado”, la cual culminaba en 13-quiahwitl
“13-1luvia”, bajaban las cihuateteuh:

Auh ioan mjtoa: no vncan ceppa ipan temoia, in moteneoa ¢ioatetew: vn-
can quintlamanjliaia, ioan vncan ic quintlaquentiaia yn jmamatlaquen,
in jmamechichioal >

y con eso se decia que entonces por primera vez bajaban las que se
llaman Cihuateteuh. Alla les ponian ofrendas y alld las vestian con
ropa de papel con arreglos de papel.

33 Ibid., libro 11, capitulo 27.
34 Codice mendocino, lJamina LXVI.
35 Cédice florentino, libro 1v, capitulo 3.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 107 30/11/2010 01:27:37 p.m.



108 PATRICK JOHANSSON K.

El texto ndhuatl no indica qué tipo de falta se sancionaba durante
esta trecena pero la imagen del Cddice Borgia correspondiente es mas
explicita (figura 2).

Se observa en esta imagen a una cihuateotl o cihuatehuitl pintada
de rayas que ingiere o respira el humo que sube de una bola de hule
encendida. Dicha bola estd colocada en un contenedor en el que se en-
cuentra también pulque. La pintura que cubre el rostro con brazos y
las piernas de la diosa remite al norte, a los mimixcoas.

El discurso pictérico de esta imagen podria evocar el castigo de la
falta de embriaguez cometida por un sacerdote tlenamacazqui “ofren-
dador de fuego” en el ejercicio de sus funciones, y la pena infligida
podia haber sido la muerte por flechamiento.

Trecena I-quiahuitl

La trecena 1-quiahuit! “1-1luvia” siendo particularmente nefasta, llena
de suciedad, miseria, orfandad, aflicciéon e indiferencia,*% se procuraba
ejecutar en ella a los que habian cometido algo calificado como “sucio”
(tlazolchiuhqueh) como los adilteros, ladrones, o sacerdotes culpables
de haber tenido relaciones sexuales.

Una imagen del Cédice Borgia ilustra el tipo de ejecucién realiza-
do durante esta trecena (figura 3). En esta imagen se observa a una
cihuateotl o Cihuatehuitl comiendo un ciempiés (petlazollt) simbolo de la
falta sexual, cuya lengua bifida llega al centro de una encrucijada. El
color verde de la pintura que cubre el rostro, los brazos y las piernas
de la diosa parece corresponder al chalchiuatl, el agua-jade que debe
de limpiar la falta.

En esta fecha critica del calendario indigena Motecuhzoma Xocoyo-
tzin reenergetizaba su fonalli con la muerte de algunos condenados:

Ca iehoan inca mozcaltiaia in motecuzoma, inca motonalchicaoaia, inca
moquelzaia, inca moquixtiaia, iwh mitoa: twhquin oc ceppa inca mopilquix-
tiaia, ynic vecaoaz.®”

Gracias a ellos, Motecuhzoma cobraba vida, con ellos reforzaba su
tonalli, con ellos se erguia, con ellos se salvaba. Se dice: era como si
otra vez rejuveneciera para vivir mas tiempo.

36 Ibid., capitulo 11.
37 Ihid.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 108 30/11/2010 01:27:38 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 109

La trecena I-ozomatli “I-mono”
En esta trecena bajaban las Cihuateteuh:

Qujl in jquac oaltemoia, in aqujque cioatetew in tlaltichac: auh qujl in
aqujque quinnamjquja, i vitlica, in anogo caltzala qujtlaveliaia cocoliztli
itech qujtlalia: auh ipampa in jpan in tonalli catca, arac vel qujgaia: auh
N aquin 1quac mococoaia, ¢an njman qujxnaoatiaia in titici.>8

Entonces se dice que era cuando bajaban, ellas, las cthuateteuh a la
tierra; se dice que a los que encontraban en el camino o en las calles,
los perjudicaban, les provocaban enfermedades. Por eso, cuando lle-
gaba su dia, nadie salia. Y al que entonces se enfermaba, luego los
médicos lo desahuciaban (lit. “lo condenaban”).

La imagen del Cddice Borgia (lamina 47), correspondiente a esta
trecena, parece remitir a un contexto sacrificial si consideramos el
pequeno Mictlantecuhtli que ostenta un corazén y un cuchillo de sa-
crificio asi como el torrente de sangre que brota de la boca y el seno
derecho de la cihuateotl o cthuatehuitl. La diosa no tiene una pintura
especifica que cubra su rostro, brazos y piernas.

La trecena 1-calli “I-casa”

El dia 1-casa bajaban las cihuateteuh. En esta fecha, asi como durante
los trece dias siguientes, las parteras disponian ofrendas en sus casas
para honrarlas. Los hombres que nacian en estas fechas iban a ser
jugadores y se les pronosticaba una muerte florida (tenmiquiz, tlaolti-
miquiz, altiloz).

La imagen del Cddice Borgia que corresponde a esta trecena, mues-
tra a una cthuateotl o cihuatehuitl con el rostro, los brazos y las piernas
ungidos de rojo. Dos serpientes cuelgan en sus brazos y otra sale de su
boca. Asimismo, una serpiente-ofrenda se encuentra en una vasija.

La trecena I-cuauhtli “I-aguila”

Como en las otras cuatro trecenas, en estas fechas bajaban las cihua-
teteuh, pero en este caso se trataba de las mas jovenes:

38 Ibid., capitulo 32.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 109 30/11/2010 01:27:39 p.m.



110 PATRICK JOHANSSON K.

Quilmach yn juh onmjtoa ¢a xoxocoio, ¢a teiccaoan yn vncan temoia.>

Se supone, como alli dice, que sélo las mas jovenes, las hermanas
menores alli bajaban.

En el Cidice Borgia (Iamina 47) se observa a una cihuateotl o cihua-
tehuitl cuyos rostro, brazos y piernas estan ungidos de negro. De su
boca sale un flujo de sangre que corre hasta el pico de un tecolote.

Es probable que las cihuateteuh desempenaran un papel esencial
en la punicién y procesamiento socio-religioso de la falta.

4-ehecatl “¢-viento”

El dia 4-ehecatl “4-viento” era una fecha especifica para la ejecucién
de los que habian cometido faltas relacionadas con la suciedad moral
o el adulterio (tlazolchiuhque, tetlanxinque):

In jpan nauhecatl tonalli, mjtoa qualli, ioan amo qualli, ca vncan mjcti-
lota, qujnquechmecanjaia, quinquechizonviaia, quinmecanjaia, quinpiloa,
quincuexcochvivitequj, quinquatepipitzinja, in moteneoa tlagolchiuhque, in
tetlanxinque.

En el dia 4-viento, considerado como bueno o malo [lit. “no bueno”],
alld los ejecutaban, los estrangulaban, los sofocaban en una red, los
ahorcaban, los cuelgan, los apalean en la nuca, les rompen la cabeza
a los llamados “hacedores de suciedad”, a los adualteros.

En lo que concierne al momento de la ejecucién en esta fecha, se
divide en dos tiempos: el condenado era ejecutado de noche (yohuayan)
y su cuerpo hinchado ({lacuitlapogaoa) arrojado al agua al amanecer.

En un mundo en el que los ciclos temporales determinan el destino
de las personas, la fecha de una ejecucién (como las del nacimiento y
el bautizo) cobraba una importancia vital.

LOS LUGARES DE LA EJECUCION
Asi como los momentos en que se realizaba, los lugares donde ocu-
rria la ejecucién tenian una relevancia en el marco axiolégico de la

punicién.

39 Ibid., capitulo 33.
40 Ibid., capitulo 12.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 110 30/11/2010 01:27:40 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 111

—El templo de Macuilcalli o Macuilquiahuitl

El templo Macuilcalli “5-casa” o Macuilquiahuitl “5-1luvia” es un lugar
con nombres calendaricos que vinculan el numeral 5 y los exponentes
cardino-temporales casa y lluvia orientados hacia el oeste. El primero
se sittia en la trecena I-quiahuitl “1-1luvia” y el segundo en la trecena
I-cuauhtli “1-aguila”, vinculadas con el oeste, ambito de las cthuateteuh.
En este templo morian los espias tetlanenque. Los “hacian pedazos”
(quintetequia).*!

Tecpilcalli

En el Tecpilcalli, los nobles y guerreros valientes que habian cometido
adulterio eran lapidados frente a la gente.

~Tianquizco “en el mercado” (tlanepantla)

Los que habian ingerido pulque indebidamente eran ejecutados en el
centro del mercado por valientes hombres (“no nobles”) que los ulti-
maban mediante golpes repetidos en la nuca con una piedra.

— Los que habian robado en el mercado (tianquizco) eran muertos
a palos en el mismo mercado.*?

— Los que habian escondido a espias enemigos en sus casas eran
desmembrados en el mercado.*?

— Asimismo los alcahuetes (tetlanochili) eran ejecutados en el mer-
cado.**

—La casa

En muchos casos los condenados a muerte eran ejecutados en su propia
casa. No aducimos aqui todos los lugares en los que se ejecutaba una
sentencia pero es probable que cada uno de ellos conferia a la muerte
un sentido particular.

41 Ibid., libro 11, apéndice.

42 Torquemada 1v, p. 109.

43 Alva Ixtlilxochitl 11, p. 101.
4 Clavijero, p. 215.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 111 30/11/2010 01:27:41 p.m.



112 PATRICK JOHANSSON K.

LAS FORMAS DE MORIR

Al igual que para el sacrificio humano, las formas de morir cobraban
una importancia vital en la ejecucién de la sentencia.

Muerte por apedreamiento tetepachololiztli

Como en otras culturas del mundo, la muerte inflingida por un adul-
terio es el apedreamiento o lapidacién. Si bien, éticamente hablando,
el adulterio es condenable, no deja de ser un acto sexual, amparado
por la diosa-madre Tlazoltéotl, aunque tanatégeno. Segin Clavijero,
el cuerpo del adiltero, o lo que quedaba de €I, después de la lapi-
dacién, era amortajado en los atavios de Tlazoltéotl.#> Por su parte,
Torquemada senala:

Aunque la muerte ordinaria de los adilteros era con piedras en medio
de las plazas o mercados, era con esta diferencia, que a unos ataban de
pies y manos y les daban con una grande piedra en las sienes, con
que a pocos golpes moria; otros eran muertos a garrotazos; y otros
eran cargados de piedras de el tropel de la gente y pueblo que se
hallaba al especticulo, que era sin nimero; y apenas habia recibido
la primera el reo, cuando estaba cubierto de otras sin cuento, de tal
manera que pudiera aquél ser el lugar de su sepultura, sin que de su
misero cuerpo se pareciese nada.*6

Ademas de que evita el contagio de la falta y conjura la muerte,
el acto tiene un alto valor propiciatorio. En efecto, las piedras con las
que se lapidan (tetepachoah) a los addlteros son una lluvia pétrea que
fecunda. En el contexto mitolégico de su “huida” a Tlillan, Tlapallan,
Quetzalcoatl apedreé un arbol grueso, después de haberse mirado en
un espejo y haber tomado conciencia de su vejez:

Niman e ic quimomotla quitetepachoa in quavitl: auh inic quitetepacho tetl
vel itech cacalac, mogacalo itech in vevequavitl 47

Luego ya lapida, apedrea el arbol y asi cuando lo hubo apedreado,
las piedras quedaron metidas, incrustadas en el viejo arbol, por todas
partes.

4 Clavijero, p. 197.
46 Torquemada IV, p. 106.
47 Cadice florentino, libro 111, capitulo 12.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 112 30/11/2010 01:27:42 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 113

Que se incrusten o que cubran lo que lapida, las piedras tienen
en ambos contextos un valor de fecundidad. En un contexto histérico
tolteca, pero también punitivo-propiciatorio, Alva Ixtlilx6chitl evoca
la muerte con piedras de un malhechor, en aras del dios de los man-
tenimientos.

Al Tonacateuhtli, ciertos tiempos del afio, al mas malhechor que hu-
biera cometido grandes delitos, lo llevaban a cierto artificio que lla-
maban telymonamiquian, que quiere decir lugar del encuentro de las
piedras, y alli lo ponian en medio, de suerte que dos piedras con
las esquinas se encontraban y lo hacian alli pedazos con el artificio
de estas piedras, y después lo enterraban.*®

Después de su muerte fecunda, el cadaver del malhechor era sem-
brado en la tierra. La lapidacién estaba asociada tan estrechamente
con el adulterio que a los adulteros les decian quatepitztic, quatexamac
[13 ” 49

cabeza dura, cabeza aplastada”.

Recuerda también, quizds, el apedreamiento de una encarnacién

de Tezcatlipoca, en Tula, que provocé la muerte de los toltecas.>°

Muerte por estrangulacion tequechmecaniliztli

Pese a lo que afirma fray Diego Duran, la modalidad mas frecuente
de ejecucién era el ahorcamiento o estrangulacién. Esta modalidad
parece castigar o redimir mas frecuentemente el adulterio y faltas
de indole sexual, pero la encontramos esencialmente en relacién con
el maiz: “El que hurtaba cantidad de mazorcas de maiz (que son las
espigas del trigo de estas Indias) moria ahorcado por ello; y la misma
pena tenia si en los campos y sembrados arrancaba matas de dicho
maiz en cantidad.” %!

Esta modalidad punitiva en relacién con el maiz era antigua ya que
se realizaba en tiempos de Acamapichtli: “En tiempo de éste acontecié
que dos muchachos hurtaron cada uno cinco mazorcas de maiz antes que
estuviese granado y mandaronlos ahorcar, por ser mayor delito tomar-
lo cuando estd por granar que no cuando esta ya granado.” 52

48 Alva Ixtlilxéchitl, I, p. 273.

49 Cédice florentino, libro 1v, capitulo 27.

50 Jbid., libro 111, capitulo 9.

5 Torquemada, 1v, p. 109.

52 Teogonia e Historia de los Mexicanos por sus pinturas, p. 71.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 113 30/11/2010 01:27:43 p.m.



114 PATRICK JOHANSSON K.

En otro contexto, el homicidio disfrazado de castigo realizado por
instrucciones del tlahtoani mexica Ahuizotl sobre la persona del cacique
de Coyoacan Tzutzumatzin fue por estrangulaciéon: “Los mexicanos le
echaron una cuerda al cuello y lo ahogaron y lo echaron en el pedre-
gal, donde agora dicen que mana una fuente desde aquel dia.” 3

El hecho de que Tzutzumatzin se volviera manantial después de
su muerte, podria deberse a su calidad de hechicero y nahual pero
podria también ser la consecuencia de la modalidad especifica de su
ejecucion.

Como en otras culturas del mundo, en el México prehispanico el
ahorcamiento o estrangulacién fue relacionado con la fertilidad, la
fecundacién y otros aspectos genésicos. Entre los mayas la diosa lunar,
Ixtab, relacionada con el maiz, era considerada como la “diosa de la
horca”.>* Es probable, sin embargo, que en este contexto existiera una
diferencia radical a nivel mitico-religioso-simbélico entre una muer-
te punitiva por estrangulacién y un suicidio por ahorcamiento. Si la
muerte nfligida de esta manera era benéfica, el suicidio parece haber
sido considerado como nefasto. El suicidio de Huémac en la cueva
del Cincalco esta relacionado (como causa o efecto) con la sequia vy,
en ultima instancia, con el fin del imperio tolteca. Es probable que la
diosa Ixtab que figura en el Cddice de Dresde > esté también vinculada
con la sequia. Hoy en Yucatan cuando alguien se ahorca, “creen que
el diablo ronda la comunidad y por varios meses habra sequia”.>¢ En
este contexto de muerte por estrangulacién, la distincién muerte pu-
nitiva/muerte autoinfligida es capital ya que tiene efectos opuestos.

El simbolismo religioso de la estrangulacién punitiva parece equi-
parable a un sacrificio. La muerte infligida a un individuo servia, en
este contexto, a los intereses de la colectividad.

Muerte por desmembramiento tetetequiliztli

La muerte por desmembramiento era reservada a los espias o a los
que los escondian en sus casas. En el primer caso, tenia lugar en el
templo llamado Macuicalli o Macuilquidhwitl:

En este cu mataban a las espias de los contrarios que prendian, cuan-
do estaban en la guerra o contra los de Huexotzinco, o contra los de

5 Durdn 11, p. 372.

5 Landa, p. 60.

55 Cédice de Dresde, fol. 53.

36 Miguel Angel Orilla, p. 83.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 114 30/11/2010 01:27:43 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 115

Tlaxcala, etc. Y a los que venian a espiar la ciudad de México, en
conociéndolos luego los prendian y los llevaban a este cu y alli los
desmembraban, cortandoles miembro por miembro.?”

Otro ejemplo de descuartizamiento lo provee el Cddice Xélotl (Fi-
gura 4). Mas que un acto de espionaje se trata aqui de un intento de
sublevacién realizado en Otumpan por Cihuaquequenotzin hijo del
Tlahtoani de Tezcoco Ixtlilxéchitl en contra de Tezozémoc de Azca-
potzalco: “Alli a voces pidié socorro para su padre y la respuesta fue
despedazarlo, que el que no llevaba un pedacito de sus carnes no se
tenia por dichoso”.58

Nezahualcéyotl de Tezcoco castigaba del mismo modo a los trai-
dores “mandandolos despedazar y cortar por sus coyunturas”.5? Mas
generalmente, ademas del descuartizamiento del culpable, los parien-
tes tenian que sufrir un castigo:

Al traidor que descubria a los enemigos los secretos de la guerra o
las cosas comunicadas para el conseguimiento de ella, hacian peda-
zos, cuyos bienes eran confiscados para el fisco real y todos sus hijos,
deudos y parientes quedaban, hechos perpetuos esclavos y manchados
para siempre.5°

Fuera de los contextos bélicos, las crénicas registran el descuar-
tizamiento de la mujer adiltera en Ichcatlan: “La mujer acusada de
adulterio comparecia delante de los jueces y si las pruebas del delito
eran convincentes, alli sin dilacién se le aplicaba la pena, descuarti-
zandola y dividiendo los cuartos entre los testigos”.5!

Se infiere de lo anterior que un acto de canibalismo podria haber
sucedido a la ejecucion, el ser comido en pedazos y digerido, siendo
parte de la “redencién”, cuyo modelo ejemplar fue establecido por
Tlazoltéotl.

En el caso en que una persona escondiera a un espia enemigo en
su casa, el castigo por desmembramiento se realizaba en el tianguis:
“si lo acogiese, fuese preso y llevado al tianguis, hecho pedazos todo
su cuerpo, y echado los pedazos por todo el tianguis para que los
muchachos jugaran con ellos, y que fuesen perdidas sus tierras, casa
y hacienda, y fuese dado a sacomano”.%?

57 Sahagun, 1997, p. 158.

%8 Alva Ixtlilx6chitl, 1, p. 339.
% Torquemada, I, p.230.

% Torquemada, 1v, p. 113.

61 Clavijero, p. 215.

62 Alva Ixtlilx6chitl, 1, p. 385.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 115 30/11/2010 01:27:45 p.m.



116 PATRICK JOHANSSON K.

Esta modalidad de ejecucion esta probablemente relacionada con
el descuartizamiento de la luna Coyolxauhqui por Huitzilopochtli y
tiene quizds un caracter selénico.

Muerte en el agua (por ahogamiento) atlanpapachololiztli

La muerte por ahogamiento (atlanpapachololiztli, teatoquiliztli o teato-
yawiliztli) tiene en comin con la muerte por estrangulaci()n la privacién
del aliento vital ihiyotl. Esta modalidad de ejecucién tiene, sin embargo,
aspectos propios que establecen relaciones entre la forma de morir y
la falta cometida.

Como lo vimos anteriormente, la fecha de ejecuciéon podia de-
terminar (con el tipo de falta cometida) la modalidad especifica de
muerte. En la fecha 4-ehecatl, por ejemplo, el condenado era ejecutado
de noche y su cuerpo hinchado, asimilado a un elemento excremen-
ticio (Hlacwitlapogaua), era arrojado al agua.5® En este caso, el agua no
provocaba la muerte sino que purificaba lo sucio de un cadaver en
descomposicién. En otros contextos, era la inmersién del culpable la
que determinaba la muerte:

Can catoganpolozque, catlanpapachozque...

Sélo lo mataban (en el agua) como una tuza (de agua), lo sumergian

[...]64

Una imagen del Cddice Borgia podria referir una modalidad acuea
de ejecucién (figura 5). En dicha imagen, se observa a Mictlantecuhtli
a la derecha y a un representante del sol o Huitzilopochtli (1- tecpatl)
que parece estar emitiendo una sentencia de muerte, por inmersion
en el agua. La voluta (nahuatia) de la que se desprenden dos volutas
de fuego contiene un ojo y una ceja® en la circunvolucién de una de
ellas (figura 5a), podria simbolizar dicha sentencia: ixnahuatia “con-
denar a muerte”.66

El caracter purificador del agua, en relacién con una falta come-
tida, se manifiesta en la fecha 1-ltzcuintli “1-perro” en la que se pro-
nunciaba las sentencias de muerte y se absolvia a los inocentes quienes

63 Cadice florentino, libro 1V, capitulo 12.

64 Ibid., capitulo 27.

65 La ceja remite a la muerte. Cf Johansson, 2004, La palabra la imagen y el manuscrito. ..,
p- 60.

66 La muerte asi infligida podria también tener un caricter sacrificial.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 116 30/11/2010 01:27:46 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 117

iban al manantial de Chapultepec para limpiarse de la falsa acusacién
y de la pena que habian sufrido injustamente.

Ompa onmaltiaia in Chapultepec inic quin caoa intlatlacol. 5

Alla se bafiaba en Chapultepec para dejar sus culpas.

Es interesante observar aqui que la falsa acusacién y la pena subse-
cuente (no ejecutada) también se tenifan que limpiar como si hubieran
sido reales.

Los sacerdotes de Tldloc que habian cometido una falta eran su-
mergidos en el agua:

Matlampapachoaia, mopopolactiaia in wei Apan: amo wuiian, amo motla-
machuja, in atlan onmotzotzopontitlaga, onmotzotzopontimaiaui: ¢an mo-
netechja, vncan ¢oquititlan quinemjtia, quipopolactia, quiviuilana: icpac
cantinemi, quititilic¢a. 8

Sumergian [a los culposos], los hundian repetidamente en el lago. No
lo hacian suavemente, con suavidad. Los empujaban varias veces hacia
abajo, los hundian. Se resistian. Alla en el lodo, los jalaban, los mal-
trataban, los arrastraban, los agarraban del cabello, los pateaban.

Auh amo ¢an quenjn quipoloa: wel quicocoltia, quellelaxitia, ¢a quen quima-
ttoc, ¢a mopopoga uhtoc, ¢a igomocatoc, ¢a micqui i quioalmaiawi Atenco.5

Sin medirse lo humillaban, lo atormentaban, lo hacfan sufrir y cuando
estaba medio muerto, sin aire, agonizando, casi muerto, lo arrojaban
en la orilla.

Después de este castigo acueo espectacular el culpable era dejado
“como muerto” en la orilla si la falta no era tan grave o “muerto” si
era de consecuencia.

Sin que las fuentes mencionen el tenor de la culpa asi redimida,
algunas modalidades de castigo vinculaban el fuego y el agua, al “co-
cer” verdaderamente al condenado en un temazcal.”’ Una imagen del
Cddice Borgia sugiere lo anterior. La presencia del alacran expresa aqui
el tenor sexual de la falta (figura 6).

67 Cddice florentino, libro 1V, capitulo 26.
68 Jbid., libro VII, capitulo 5.

69 Ihid.

70 Ibid., libro 1v, capitulo 22.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 117 30/11/2010 01:27:47 p.m.



118 PATRICK JOHANSSON K.

Muerte en el fuego tetlahtlatiliztli

Una muerte punitiva en el fuego es evocada en distintas fuentes y por
distintos motivos. Es sin embargo el hecho de promover disturbios y
enemistades entre naciones la falta que se castigaba de esta manera:
“Al que revolvia un reino y era amigo de llevar y traer nuevas de alte-
raciéon, hacia morir atado a un palo de encina a manera de asador y
puesto a las llamas del fuego, donde moria rabiando”.”!

Los sacerdotes del Calmécac podian sufrir este tipo de castigo si co-
metian un delito grave.”? El castigo mediante el fuego podia ser leve:

In tlexuchtly, in tlemiyahuatl zan ninomacaxahua™

Uso con suavidad las brasas, las llamas
O provocar la muerte:

Ynic nitetlexochiquentia ynic niteiztlacmina.™

Asi visto con brasas, asi flechado con veneno

Es la muerte que sufri6 Cuauhpopoca por haber matado, en Nautla,
al conquistador Juan de Escalante y empeorado las fragiles relaciones
que se habian establecido entre Cortés y Motecuhzoma. Aunque Cor-
tés parece haber sido quien dict6 la sentencia, la modalidad punitiva
correspondia a lo que disponian las leyes indigenas:

Fue llevado con el hijo y con los demas a una plaza muy grande, con
mucha guarda de espanoles y de muchos criados de Motezuma, y
puesto él y los demas sobre una muy gran hoguera de flechas y arcos
quebrados que estaban muy secos, atadas las manos y los pies, se puso
fuego [...] Emprendiése el fuego y en poco tiempo fueron abrazados
y hechos cenizas.”

La orden de matar a Juan de Escalante habia sido dada por Mo-
tecuhzoma, hecho que confesé6 Cuauhpopoca y que fingi6é ignorar
Cortés.

"I"Torquemada, I, p. 230.

72 Cadice florentino, libro 111, apéndice, capitulo 8.
73 Olmos, en Johansson, 2004, p. 90.

7 Ihid.

75 Cervantes de Salazar, p. 352.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 118 30/11/2010 01:27:48 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 119

Ahora bien, si en el contexto cultural espaiiol del siglo XVI la muer-
te en la hoguera era una muerte infamante, para los antiguos nahuas,
aunque punitiva, era una muerte regeneradora para Cuauhpopoca
pero que podria ademas haber contribuido, en la éptica indigena, a
reforzar el fonalli algo mermado de Motecuhzoma.

Muerte por decapitacion tequechcotonaliztli

A menos que fuera “con traicién” o “cometido contra una mujer”,’® el
homicidio no era castigado. En estos casos, la modalidad de ejecucién
de la pena era la decapitacién. Hablando de las leyes de Nezahualco-
yotl, Torquemada afirma: “Al que mataba a otro, hacia degollar”.”” Sin
que lo precise el cronista franciscano, es probable que dicho castigo
correspondiera a una muerte “a traicion” (ichtacatemictiliztly).

Faltas graves cometidas en la guerra implicaban también una
muerte por decapitacién: “Era ley que degollasen a los que en la
guerra hacian algtn dafo a los enemigos sin licencia del capitan,
o si acometian antes de tiempo, o si se apartaban de la bandera o
compaiiia, o si quebrantaban y traspasaban algin bando echado por
el capitan”.”®

Ademas de un simbolismo propiciatorio que la asemeja a la de-
capitacién de indole sacrificial, esta modalidad de infligir la muerte
tenia, sin duda, un cardcter marcial.

El desollamiento tlacaxipehualiztli como punicion

El desollamiento era una practica sacrificial consecutiva a una muerte
también sacrificial. Sin embargo, parece haber sido también una muer-
te de indole punitiva, infligida a los que ofendian al dios Xipe Tétec
por el robo de objetos de oro y plata. Clavijero sefala: “El ladrén de
piedras preciosas era sacrificado en la fiesta que los plateros hacian
a su dios Xipe”.” En el caso de la punicion, el desollamiento no se
realizaba después de la muerte sino que la provocaba, como lo expresa
fray Martin de Le6n: “Desollaban en honra a este idolo (Xipe) muchos
esclavos, vivos para amedrentar a todo el pueblo que era la pena que

76 Ibid., p. 47.

77 Torquemada, 1, p. 230.
78 Ibid., tomo 1V, p. 112.
9 Clavijero, p. 216.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 119 30/11/2010 01:27:48 p.m.



120 PATRICK JOHANSSON K.

tenian lo que hurtaban cosas de plata y oro, llevandolos arrastrados
por los cabellos.80

El castigo y el sacrificio parecen fundirse en esta modalidad pu-
nitiva.

Modalidades especificas de ejecucion

Algunas faltas cometidas eran objetos de castigos mas elaborados cuya
secuencia ritual tenfa un caracter espectacular. Tal es el caso, supues-
tamente, de las relaciones homosexuales.

El pecado nefando castigaba en dos maneras, al paciente mandaba
atar a un madero grueso y le hacia sacar las entranas por el sexo que
fue paciente y los muchachos de la ciudad lo cubrian de ceniza hasta
que quedaba enterrado en ella y luego echaban sobre la ceniza lefa
y le pegaban fuego; al agente le cubrian de ceniza todo y enterrado
en ella morifa.®!

Conviene recordar que las fuentes divergen considerablemente en
cuanto al caracter delictivo de la homosexualidad y, eventualmente, a
las penas aplicadas. En el caso aqui aducido, el simbolismo regenera-
dor de las cenizas redime una degeneracién manifiesta. Para lo que
concierne al “paciente”, la inversiéon de la secuencia légica fuego-
ceniza en ceniza-fuego podria expresar lo que era percibido como una
inversion a nivel moral.

Muerte por flechamiento teminaliztli

Esta modalidad de muerte punitiva parece ser una remanencia de
costumbres de los cazadores némadas teochichimeca. Entre ellos el
adulterio era castigado por flechamiento:

Lixpan quihuica in tetlaxiuqui in tlatoani: 1oan in cioatl quintlatzontequilia,
in ixquichtin imaceoalhoan, cana ixtlaoacan inca mocentlalia: mochi tlacatl
nananavi ic quinmina in mitl, gan ioioltimani.®?

Llevan al addltero y a la mujer frente al tlahtoani; los juzga. Para esto
se retinen todos sus sibditos en alguna parte del llano. Cada uno
dispara cuatro flechas (y esto dura) mientras siguen vivos.

80 Fray Martin de Ledn, Calendario de los indios mexicanos, 1972, p. 10.
81 Torquemada, 1, p. 230.
82 Cédice florentino, libro X, capitulo 29.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 120 30/11/2010 01:27:50 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 121

Aunque no corresponde exactamente a lo que entendemos por
<« 2] - . 7. - 2 :
condena a muerte” (miquiztlatzontequiliztli), entre los némadas chi-
chimecas una “sentencia” a muerte eutandtica condenaba, de alguna
manera, a los ancianos enfermos o muy viejos:

Auh intla aca cocoliztli itech motlalia. In e omjlhujtl, ie eilhujtl, in ie
navilhujtl, amo pati: niman mocentlalia in chichimeca, quimjctia, totomitl
iquechtlan conaqujlia, ic onmjquj: ioan in aqujn ovelveuetic, in ovelila-
matic, ¢an no qujmjctia: injc quimjctia cocoxquj, manogo veve, qujl ic
qytlaoculia, qujl ipampa in amo motolinjz tlalticpac: ioan injc amo qu-
Jntlaocultiz: auh injc qujtoca, cenca, quimaviztilia, omjlhujt, eilhujtl in
mjccaoatt, mjtotia, cuica.®®

Y si alguien se enfermaba y en dos, tres o cuatro dias no se aliviaba,
luego se reunian los chichimecas. Lo mataban. Le atravesaban una
flecha “de pajaro” en la garganta. Y aquel o aquella que se hacia muy
viejo (a) también lo mataban.

Asi mataban a los enfermos o a los viejos. Se decia que les tenfan
compasion, se decia que era para que no sufrieran en la tierra, y que
se lamentaran por él. Y cuando lo entierran lo honran mucho; dos
dias, tres dias duran las exequias, danzan, cantan.

Una flecha de pajaro (totomitl) atravesaba el cuello del anciano o la
anciana y le otorgaba la muerte. Recordemos también, en este contexto
mortuorio, que el o los perros que acompanaban al difunto al Mictlan
eran sacrificados mediante una flecha en el cuello.

En un contexto ya propiamente mexica, los sacerdotes del Calmé-
cac podian verse condenados a una muerte por flechamiento si incu-
rrian en faltas como la de ingerir pulque o tener relaciones sexuales
con mujeres, aunque en este caso los informantes indigenas indican
que los podian quemar vivos o estrangular para dichos delitos.5

Muerte a bastonazos tehuihuitequiliztli

Durante la fiesta Huey Tecuilhuitl “Gran fiesta de los sefores” (o Fiesta
a los grandes sefiores), los ancianos se embriagaban de manera ritual.
Era formalmente prohibido que los jévenes también lo hicieran. Si
esto ocurria, el culpable de haber ingerido pulque era detenido, ence-
rrado en una jaula frente al granero y luego juzgado por un consejo.

83 Ibid.
84 Jbid., libro 111, Apéndice, capitulo 8.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 121 30/11/2010 01:27:50 p.m.



122 PATRICK JOHANSSON K.

Si ningun privilegio especifico, debido a su rango o a su valentia, lo
amparaba, era condenado a muerte.

El encierro del condenado en una jaula frente al granero, relati-
vamente breve, permitia energetizar al alimento con el tonalli de un
joven cuya muerte, aunque punitiva, tenfa un caracter sacrificial. La
relacién simbélica entre el pulque y el maiz en la cosmovisién indigena
justifica probablemente esta manera de proceder.

La ejecucion era anunciada en la vispera, con el fin de que la gen-
te se reuniera. En todas partes se proclamaba. Se decia moztla micoaz
“manana habrd muerte”.8

El (o los) culpable(s) de haber ingerido pulque indebidamente,
era(n) traido(s) en medio del mercado:

Mamailpitihuitze, tlanepantla quintlalia: niman e ic tlatoa, in tecutlatoque,
tenonotza, itechpa tlatoa in vetli, in aiac quiz in telpuchtli: zan quiniquac in
otlachicaluique, yn oueuetique: yoan in telpuche, in te ichpuche, vel innemac
catca in tlaoanazque.86

Vienen con las manos atadas; los colocan en medio. Luego hablan
los jueces, amonestan a la gente. Hablan del pulque, que ningtn jo-
ven debe consumir. Sélo después, cuando se hayan vuelto maduros,
cuando se hayan vuelto ancianos. Los que tienen hijos e hijas, era su
privilegio embriagarse.

Después de esta exhortacion, los verdugos procedian a ejecutar
a los transgresores. Estos verdugos no eran nobles sino capitanes de
guerra, “maduros, valientes, “que habian sido nombrados para realizar
la ejecucion. Eran cuauhnochtli, iezoadcatl, el tizocthudcatl, tezcacodcatl,
mazatécatl, atempanécatl, rangos quizas definidos por este oficio.

Mataban a los culpables “a macanazos” con repetidos golpes en
la nuca®” hasta que morian. Un silencio que intentaba ser “aterrador”
seguia la ejecucion, después de la cual los asistentes levantaban polvo
con los pies, se sacudian sus tilmas o huipiles antes de dispersarse.

La muerte publica a bastonazos era la que correspondia general-
mente a esta falta. Las fuentes sefialan, sin embargo, que por lo mismo
el culpable podia “sufrir la cuerda” (mecatl quiyecoltia).®

8 Ibid., libro 11, capitulo 27.
86 Ibid.
87 Ibid.
88 Ibid., libro 111, capitulo 6.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 122 30/11/2010 01:27:52 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 123

Muerte infligida mediante la disminucion progresiva de alimentos

La muerte mas infamante, y en términos ontolégicos la mas definitiva,
era la muerte por inanicién, consecutiva a una disminucién paulati-
na del alimento proporcionado. En efecto, en el contexto axiolégico
indigena prehispanico la muerte, en términos generales, permite una
regeneraciéon, animica y fisiolégica, del ser difunto. En el caso aqui
referido, la entropia progresiva del ser existente hacia el no-ser era el
castigo. Al disminuir paulatinamente el dinamismo animico y fisiol6gi-
co del condenado, éste no solamente muere sino que se ve privado de
cualquier posibilidad espiritual o fisica de permanecer en el mundo.
Esta pena se aplicaba frecuentemente a los hechiceros cuya venganza
se podria temer, mas alla de la muerte: “Mandé (Motecuhzoma) que
aquellos viejos y viejas fuesen echados en carcel perpetua y que les
diesen de comer por tasa y medida hasta que muriesen.” 8

Esta aniquilacién o mejor dicho nihilizacién de los seres afectados
por la sentencia se extendia a sus familiares y a una parte también
constitutiva de su ser: su casa y sus bienes. Para castigar a hechiceros
que habian fallado en sus premoniciones, Motecuhzoma Xocoyotzin
les ordené a sus hombres que:

fuesen a todos los lugares de que aquellos hechiceros eran naturales,
que derribasen las casas, les matasen a sus mujeres e hijos y les cava-
sen los sitios de las casas hasta que saliese agua de ellos; que todas
sus haciendas fuesen saqueadas y robadas de los muchachos.”®

La pena infligida determina aqui el desarraigo vital de los hechi-
ceros y, mas alla de la muerte, la desaparicién completa de su ser.

Atl neneci “aparece el agua’: extirpar la raiz misma del linaje.
Una aniquilacion del ser

Cuando se condena a muerte de una persona, esto implicaba no sélo
su muerte individual, la muerte de un miembro de la familia, sino
también el hecho de extirpar su linaje de la tierra (tlalticpac) era todo
un arbol genealdgico” el que se erradicaba o borraba de la faz de la
tierra. El hecho de cavar un hoyo en la casa hasta que aparecieran las
aguas fredticas tendia a lograr este efecto. La familia, como la planta
que ya no tiene raiz, no puede florecer en los ciclos del tiempo. Como

89 Duran, 11, p. 500.
90 Jbid., p. 503.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 123 30/11/2010 01:27:52 p.m.



124 PATRICK JOHANSSON K.

en el ejemplo anterior, pero a nivel de grupo o un linaje, esta muerte
era apocaliptica.

El linaje siendo solidario del individuo en el contexto socio-existen-
cial prehispénico, en casos considerados como “graves”, los miembros
de la familia sufren también el castigo “redentor”. En efecto, la raiz
misma de la genealogia a la que pertenece el individuo se ve extirpada
inflingiendo asimismo una muerte definitiva al linaje.

El agente de la falta muere generalmente de inanicién mediante
una disminucién progresiva de alimentos mientras que sus parientes
son despojados de sus bienes. Tal es el caso del sacerdote encargado
del fuego (tlenamacac tlamacazqui) cuya relacién ilicita con una mujer
es descubierta; o que incurre en el delito de embriaguez.

Niman quitlatzontequilia, quitzacuhtiuh, namoelo, tlatataco yn ichan, atl ne-
negt. Ca no yuh tlatzontequililoya yntla otlauan tlenamacac, tlamacazqui.

Luego lo juzgan, lo castigan, es despojado de sus bienes, escarban el
suelo en su casa hasta que aparezca el agua”. Asimismo era juzgado
si se embriagaba un sacerdote ofrendador de fuego.??

Lo mismo ocurria con “espias” (tetlanenque) o traidores que habian
proporcionado alguna informacién al enemigo y a los que, eventual-
mente los habian hospedado:

Auh intla macho, ca acame qujmati in mexica in inchan oalmocallotia, in
tetlanenque in jiaohoan no qujtzacutiuja, inca nenonotzaloia in chaneque,
wan in jnpilhoan, ioan namoieloia in intlatquj atl nenegia in inchan.%

Y si era sabido, si tenfan conocimiento de que unos mexicas los hos-
pedaban en sus casas, encarcelaban a los espias con los duefios de
la casa junto con sus hijos. Los despojaban de sus bienes. El agua
aparecia en sus casas.

En el ambito de las profecias (o de la supersticién) si alguien oia
el llanto lastimoso de una bestia salvaje parecido al sonido de una
trompeta, con un eco, como si llorase una anciana, entre los distintos
augurios nefastos figuraba el hecho de que “el agua iba a brotar en
su casa”,?* es decir, que su linaje se iba a extinguir.

91 Cadice florentino, libro VIII, Apéndice A.

92 Dibble y Anderson consideraron que atl debia ser considerado como atle “nada” incu-
rriendo, segin me parece, en un error. Florentine Codex, book 8, p. 82, nota 3; p. 57, nota 12.

93 Cédice florentino, libro VIII, capitulo VII, parrafo 4.

9% Cadice florentino, libro V, capitulo 1.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 124 30/11/2010 01:27:53 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 125

Esta muerte “definitiva” fue inflingida por Motecuhzoma a unos
agoreros que se le habifan enfrentado. “Mandando fuesen a todos los
lugares de que aquellos hechiceros eran naturales, que les derribasen
las casas, les matasen a sus mujeres e hijos y les cavasen los sitios de las
casas hasta que saliese el agua de ellos”.%

Se cumplié cabalmente la sentencia:

Echando sogas a las gargantas de sus mujeres e hijos fueron arras-
trados por toda la ciudad, y sus haciendas saqueadas y robadas de
los muchachos y mozos de las ciudades de donde eran vecinos, y sus
casas derribadas y cavados los sitios hasta descubrir el agua.?

Los hechiceros nunca fueron hallados, pero la familia fue exter-
minada y los atributos existenciales que constituian sus pertenencias
fueron “robadas” (namoyelo). En cuanto a la casa, la cual funge en el
mundo prehispidnico como una verdadera matriz, se excavo el espa-
cio que ocupaba la familia, es decir la tierra en la que se arraigaba,
hasta las aguas fredticas, impidiendo asimismo cualquier retono ge-
nealégico.

LOS INSTRUMENTOS DE LA E]ECUCI()N Y SU SIMBOLISMO

Las modalidades especificas de la muerte infligida corresponden in-
dudablemente a la tipologia de la falta cometida, pero determinan
también el destino escatolégico del ser ultimado, pues en el ambito
axioldgico indigena, es la forma de morir (quizds mas que la muerte
misma) la que cuenta. En este contexto modal, los instrumentos que
confieren la muerte cobran una importancia toral. Consideraremos a
continuacién el simbolismo que entranan.

In tetl “la piedra”

Las fuentes verbales no precisan el tipo de piedras que se utilizaban en
las dos variantes de lapidacién: ruptura de la cabeza con una piedra o
el hecho de arrojarlas sobre el delincuente. Sin embargo, las fuentes
iconograficas sugieren que en ambos casos se trataba de la piedra co-
nocida como teotetl “piedra divina” o “piedra del sol” la que integra,
en otros contextos, el glifo del tenochtli.

% Duran, 11, p. 503.
96 Idem.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 125 30/11/2010 01:27:55 p.m.



126 PATRICK JOHANSSON K.

Los “ganchitos” que se observan sobre la piedra remiten, iconogra-
ficamente, a la tierra pero también a Tlazoltéotl, diosa que “digiere y
recicla” lo sucio que conlleva la falta cometida.

La piedra tal y como aparece en los cédices esta probablemente
pintada ya que en su estado natural es negra:

Itech quizqui in itoca teutl, ioan tetl; ipampa aoccan centetl negi, iwhquin
tetl inic thltic, quitoznequi ¢an tlagoca, ¢an tlagonemi: whquinma ineixcauil
teutl, tliltic, thlpatic, cemacic thitic, capuztic, chapoputic, huel cemagic thltic,
huel acic in tlillan.97

Su nombre viene de “dios” y “piedra” porque en ninguna parte se
encuentra una piedra tan negra como ésta. Quiere decir que es pre-
ciosa, propia de los dioses, rara, totalmente negra, parda, color de
chapopote, totalmente negra. Llega a la negrura absoluta.

Es probable que la “negrura” de la piedra fuera una parte esen-
cial de su simbolismo. La noche, el norte, el frio, la tierra, siendo tan
s6lo algunos predicados simbdlicos inherentes al color negro. Ahora
bien, la iconografia revela otros aspectos de la lapidaciéon que podria
revelarse de suma importancia a nivel simbdélico. Uno de ellos es que
la piedra es tallada, o representada iconograficamente en forma de
corazoén (figura 7).

En el caso de los addlteros, la yuxtaposicién iconografica de un
corazén de piedra (o piedra en forma de corazén) y de la cabeza de
los delincuentes manifiesta claramente una relacién conceptual. En lo
que concierne al ladrén (ichtequi) cuatro piedras en forma de corazén
estan asociadas respectivamente con cada brazo y pierna, mientras
que una quinta, con el glifo arquetipico de la piedra, estd vinculada
con la cabeza (o el cabello).

Si observamos detenidamente el glifo arquetipico de la piedra en
los codices, es claro que éste esta conformado por dos corazones fun-
didos en la punta.

In mecatl “la cuerda”
Antes de su utilizacién especifica para la ejecucién de un condenado a
muerte, la cuerda mecatl se integra a un campo semantico y a una red

simbélica que confieren a la muerte asi infligida un valor propio. En
el contexto religioso indigena, el objeto con el que provocan la muerte

97 Ibid., libro XI.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 126 30/11/2010 01:27:55 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 127

no tiene una funcién tnicamente instrumental sino que es, de algu-
na manera, coparticipe del acto mortifero, por lo que su simbolismo
potencial o manifiesto resulta importante para determinar el valor
axiolégico de la modalidad ejecutoria. Los aspectos esenciales de este
complejo relacional son los siguientes:

—La materia prima

Las fuentes no indican cudl era el material constitutivo de la cuerda
que estrangulaba al condenado. Segtn el uso practico o ritual que se
hacia de ella, la cuerda podia ser de fibra de maguey ichtli, de algo-
dén icheatl, de la raiz, que se usaba para ayudar a la fermentacién del
pulque ocpatli,”® de la hierba torcida conocida como malinalli*® y de
fibra de madera huepanmecatl (soga).

La etimologia del vocablo mecatl me(tl) —ca(tl) podria indicar que,
originalmente, se fabricaba a partir del maguey (metl). No podemos
extendernos, en este articulo, sobre la manufactura de las cuerdas o
el simbolismo propio de cada material, pero sefialemos tan sélo que
este aspecto era relevante en los distintos contextos de su uso.

-La cuerda mecatl como emblema del autosacrificio (penitencia)

La cuerda mecatl asi como los punzones (huitztli) eran emblematicos
del autosacrificio. En los nombres respectivos de Nezahualcdyotl y
Nezahualpilli, la cuerda podria referir mas especificamente el ayu-
no, pero este hecho no significa que se reducia a esta modalidad de
penitencia.

—El vinculo

Una de las funciones esenciales de la cuerda es la de “atar” o “vincular”
ilpia, de diversas maneras.

—La atadura de los ciclos

La atadura de afos, en la fecha 2-acatl “2-cana” era pictograficamente
referida por una cuerda con un nudo (ixtli).

98 Codice magliabechiano, lamina 85.
9 Cf Ruiz de Alarcén en El alma encantada, p. 162; p. 165.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 127 30/11/2010 01:27:56 p.m.



128 PATRICK JOHANSSON K.

—El linaje

En este mismo rubro, el linaje o genealogia se expresaba mediante la
palabra tlacamecayotl, literalmente “la cuerda de gente”.

—El umbilicalismo

El cordén umbilical xictli era también referido como xicmecayotl, ex-
presiéon que pone énfasis sobre el término “cordén” o “cuerda”. Por
otra parte, se decia que si una mujer prenada veia una ejecucién
por estrangulamiento, su nifo podia nacer con el cordén umbilical
enredado en el cuello.!?0

Es en este contexto umbilical que se sitia la cuerda que sujeta a
la victima con el temalacatl en el sacrificio “gladiatorio” de Tlacaxipe-
hualiztl.

—Momecatia “tener un amante”

Los lazos que establece la cuerda se extienden a las relaciones extra
matrimoniales o de concubinato adutlteras, por parte del hombre como
lo indica la expresion momecatia “tener un amante” y el vocablo que
designa a la concubina imecauh literalmente “su mecate”.

—La fecundidad

La cuerda con la que se ejecuta a los condenados, como la cuerda del
arco y las cuerdas que componen una red de caceria tiene un simbolis-
mo “femenino”. En el caso de la red, la cuerda es invocada en conjuros
como la nohueltiuh cihuacoatl, cithuatequihua ' “mi hermana culebra,
hembra que haces oficio de mujer”.!0?

Por extrano que parezca, un estrangulamiento realizado mediante
una cuerda (femenina) que ciiie un cuello (quechtli), el cual podria
tener, en este contexto, una valencia masculina o falica, representa
una copulacién simbdlica.

Por otra parte, es probable que los indigenas nahuas hubieran
observado el hecho de que los hombres estrangulados suelen tener
una ereccién postmortem.

100 Gf Cadice florentino, libro v, capitulo 19.
101 Cf Ruiz de Alarcén en El alma encantada, p. 164.
102 Version al castellano de Hernando Ruiz de Alarcén.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 128 30/11/2010 01:27:58 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 129

—Aztamecatl “la cuerda del bulto mortuorio”

El cadaver colocado en posicién fetal y envuelto en mantas constituia
un bulto mortuorio que se veia cefiido por una cuerda blanca (proba-
blemente de algodén) llamada aztamecatl, era expuesto durante cuatro
dias antes de que se procediera a su cremacion.

—El suicidio por colgamiento

Los suicidios histérico-mitolégicos nahuas fueron realizados general-
mente por colgamiento, los mas emblematicos siendo probablemente
el de Huémac en la cueva del Cincalco, y el de Chimalpopoca en la
jaula donde los tepanecas lo iban matando de hambre poco a poco.
En un contexto cultural maya, la diosa Ixtab aparece colgada en una
lamina del Cddice de Dresde. En el primero y el ultimo de estos casos,
el suicidio por colgamiento estd estrechamente vinculado al maiz y a
una eventual sequia.

—Mecatlapohua “predecir mediante cordeles”

Existia en el mundo ndhuatl una forma de adivinar mediante cordeles,
parecida a la de los quipues de los Andes. Se desconoce la técnica adi-
vinatoria correspondiente pero es probable que los nudos ixt/i fueran
determinantes.

-El emblema del castigo

La cuerda (mecatl) figura frecuentemente con la piedra (fetl), y el bastén
(cuahuitl), como emblema del castigo. En la pictografia, numerosas son
las escenas de ejecuciones por estrangulamiento (figura 8).

El cacique que esta sentado e intitulado, significa que, por se haber
revelado en contra del Sefiorio de México, fue condenado por el Se-
nor de México a que sea destruido y asolado juntamente con los
vasallos de su pueblo vy, asi, los ejecutores por mandato del Sefior
de México le estan notificando la dicha condenaciéon, en senal de lo
cual le senalan con las insignias que los ejecutores le ponen sobre su
cabeza y la rodela que le presentan para que no pretenda ignorancia
de su destruccién y asolamiento.!03

103 Cédice mendocino, folio 65v.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 129 30/11/2010 01:27:58 p.m.



130 PATRICK JOHANSSON K.

En estos contextos bélicos de rebelién, el cacique “condenado a
muerte” recibia antes la visita de embajadores que le comunicaban su
condena por haber asaltado a unos mercaderes mexicas.

In atl “el agua”

El elemento dcueo tiene un papel purificador y regenerador asi como
el elemento fuego al que esta frecuentemente asociado. Su caracter
vital como lluvia o aguas matriciales confiere al castigo un significado
particular ademas de que propicia para el ser ejecutado por inmersiéon
un lugar en el Tlalocan.

In tetl “el fuego”

El elemento fuego es de suma importancia en la cosmologia indigena
mesoamericana. Esta vinculado simbélicamente con la muerte, el sexo
y la regeneracién. Nanahuatzin y Tecuciztécatl después de morir en
un fuego que los fundié y los consumi6 se volvieron respectivamente
Sol y Luna. El remanente de la consumacién ignea, la ceniza (nextli)
es una materia a su vez plena de potencialidades vitales.

El fuego es el elemento regenerador por excelencia. En la cere-
monia correspondiente a la atadura de anos (xiuhmolpilli), antes de
que se produzca el fuego nuevo con los palos (tlecuahuitl), 52 canas
correspondientes a 52 afios, son quemadas e incineradas. De las ce-
nizas del tiempo viejo surge el tiempo nuevo. Asimismo Quetzalcéatl,
en un contexto mortuorio, se prende fuego en Tlillan, Tlapallan y de
sus cenizas se eleva el ave quetzal, portentosa manifestaciéon de una
vida renovada por el fuego.

Aun cuando el castigo correspondiente a la falta cometida podia
tener una funcién disuasiva, es probable que las caracteristicas simbo-
lico-religiosas del fuego hayan tenido una importancia determinante
en la atribucién del castigo.

In cuahuitl “el baston”

Asociado a la piedra en el difrasismo n ftetl, in cuahuitl, referente al
castigo, en términos generales, el bastén provocaba la muerte me-
diante golpes atestados repetidamente en la nuca. A diferencia de la
lapidacion, el castigo podia cesar antes de que ocurriera la muerte.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 130 30/11/2010 01:27:59 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 131

Se golpeaba entonces tinicamente el cuerpo. Si la pena era maxima,
los golpes se atestaban en la cabeza (figura 9).

En otros contextos, esta forma de ejecucién esta relacionada con el
sexo y la fertilidad. Por su forma oblonga-falica constituye el accesorio
principal del Huehuecuicatl “canto-danza de los viejos” y genera albures
en este y otros contextos expresivos. En la Historia tolteca-chichimeca,
Quetzaltehuéyac golpea la entrada todavia cerrada de la cueva —ma-
triz oztotl— dentro de la cual se encuentran los siete pueblos y permite
una salida “mayéutica” de dichos pueblo:

Niman ya conuitequi oztotl yn Tepetl
yn quetzalteueyac ya ye tentlapani yn oztoc.10

Luego ya Quetzalteuéyac ya golpea a la cueva,
al cerro, con eso se abre un paso en la cueva.!%

En el mito del descubrimiento del maiz, Oxomoco y Cipacténal
golpean el tonacatepetl “cerro de nuestro sustento” para que la tierra
entregue su fruto.

En un contexto magico-energético de conjuros, el bastén es referido
como xoxouhqui tlamacazqui “el verde sacerdote”, que constituye con la
red llamada cihuacoatl 1a trampa que envuelve al venado capturado.

En circunstancias mortuorias correspondientes al sacrificio
de acompanantes del senor difunto, las victimas son a veces ultima-
das “a macanazos” 196 antes de que su sangre se vierta sobre la pira
en la que arde el cuerpo. El simbolismo potencialmente igneo del
bastén se conjuga con el fuego en ciertos castigos particularmente
severos:

Quiztlatzacuiltia, quiviuitequi ocoquauhtica,
tatlatlivh, ca micqui in quicaoa.\%”

Lo castigan, lo golpean repetidamente con un palo de ocote
que esta ardiendo. Lo dejan muerto (o “como muerto”).

El hecho de que el palo esté encendido podria corresponder a la
intencién de provocar un dolor mas intenso pero es probable que, aun-

104 Historia tolteca chichimeca, p. 163.

105 Luis Reyes traduce la tltima frase como “se rompe el borde de la cueva”. La expresion
tentlapani significa “despostillar” pero el hecho de que oztoc sea una forma locativa nos hace
pensar que el sentido metaférico-figurativo sea el que aqui expresamos.

106 Relacion de Michoacdn, facsimil, fol. 29v.

107 Cédice florentino, libro 11, capitulo 27.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 131 30/11/2010 01:28:00 p.m.



132 PATRICK JOHANSSON K.

que asi fuera, el aspecto simbdlico sea relevante. La muerte provocada
por un bastén podria haber propiciado, de alguna manera, la fertilidad.

In mitl “la flecha”

La flecha mutl, tiene un simbolismo plural en la cultura nahuatl pre-
hispanica. Con el escudo chimalli, es parte constitutiva del concepto
de “guerra”. Es ante todo solar y, por su forma falica, connota la pe-
netracién en sus distintos aspectos, y la fecundacion.

En la iconografia, la flecha puede ser simbolo de castigo, asi como
el hacha (tlatecont) y la cuerda (mecatl) (figura 10).

In tlateconi “el hacha”

Las fuentes manuscritas no lo mencionan como un accesorio emble-
matico del castigo. Es probable, como parece indicarlo una imagen del
Cddice Borgia (figura 10), que se utilizara para decapitar a las victimas
de sacrificios y a los condenados a esta modalidad punitiva de muerte.
Es también probable que se utilizara para destazarlo o desmembrar a
los que se condenaba a dicha pena. Sus nombres en nahuatl tlatecont,
tlaximaloni o matepoztlaximalon: refieren el hecho de “cortar”. Esta re-
lacionada con el trueno y el rayo y con la fertilidad agricola.

Apizmiquiztli “el hambre”

Una de las formas de infligir la muerte, en el contexto punitivo nahuatl
prehispanico, fue de disminuir progresivamente la racién alimenticia
de un condenado que estaba encerrado en una jaula. El “instrumento”
que provoca la muerte es en este caso una falta de alimentos que ge-
nera después de cierto tiempo, la muerte por inanicién (apizmiquiztli),
quizas la peor muerte si consideramos los valores cosmolégicos que
imperaban en el mundo nahuatl prehispanico. En efecto, en un mundo
en el que la vida (yoliztli) es ante todo “movimiento” ollin, una pérdida
entrépica de energia que conduce a la inanicién, es decir a la nada, es
una aniquilacién ya que no permite el “reciclaje” de su ser individual
o colectivo en las fecundas entrafas de la muerte.!°® Recordemos aqui

108 TLa existencia nemiliztli, y la muerte miquiztli en términos metaféricos son respectiva-
mente la sistole y la didstole de un latido vital yoliztli “la vida”. Cf’ Johansson, Ritos mortuorios
nahuas precolombinos, 2002, p. 10-12.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 132 30/11/2010 01:28:01 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 133

que la muerte (miquiztli) es parte constitutiva de la vida, con la exis-
tencia (nemiliztli), y que el fenecimiento del movimiento vital conducia
irremediablemente a la nada o al caos anterior a la configuracién vital
del mundo. EI gobernante mexica Chimalpopoca, por ejemplo, que
habia sido condenado a este tipo de muerte por el tepaneca Maxtla,
logré escapar a dicha modalidad catastréfica de transicién escatologica
colgandose en su jaula.!?® La muerte por inanicién aniquilaba al ser.

PARTES DEL CUERPO
AFECTADAS POR LAS MODALIDADES EJECUTORIAS

Si las modalidades de ejecucién son de suma relevancia en los dis-
tintos contextos punitivos, las partes del cuerpo concernidas en cada
modalidad tuvieron probablemente también una gran importancia. No
podemos extendernos aqui sobre el simbolismo de las partes mutila-
das por lo que nos limitaremos a enunciarlas, en términos generales,
dejando el tema para otro estudio.

—La cabeza

La decapitacién, la lapidacién y el apaleamiento conciernen esencial-
mente a la cabeza y remiten al simbolismo de dicha parte del cuerpo.
Recordemos que metaféricamente la cabeza era referida como ilhuicatl
“el cielo”, lo que podria haber tenido una relevancia a nivel simbdlico.

—El cuello

La estrangulacién y la decapitacién se centran sobre el cuello quech-
tli, verdadero pilar fisico del individuo. El verbo quetza “erguirse” y
otras palabras derivadas estan asociadas con esta elevacién sobre un
eje vertical. En lo que concierne a la decapitacién, el hecho de que
vacie el cuerpo de su liquido vital por esta parte del cuerpo podria
ser significativo.

—El aliento

La estrangulacién o ahorcamiento afectan el soplo vital, el aliento
ihiyotl con todas las consecuencias simboélicas que este hecho conlleva.
El ahogamiento por inmersién en el agua afectaria también esta parte

109 Cf Johansson, Ritos mortuorios nahuas precolombinos, 2002, p. 244-246.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 133 30/11/2010 01:28:02 p.m.



134 PATRICK JOHANSSON K.

animica del ser con las variantes simbélicas correspondientes a este
elemento.

-El cuerpo

El flechamiento y el desmembramiento afectan al cuerpo del condena-
do. En lo que concierne al segundo podria estar vinculado de alguna
manera con el sacrificio de Coyolxauhqui y ritos agricolas.

La mengua de la vitalidad del cuerpo mediante la disminucién
progresiva del alimento estaba quizds asociada a una merma del mo-
vimiento césmico ollin.

-La piel

El desollamiento y la quema punitivos estan relacionados con la piel
del condenado y, probablemente, con las divinidades correspondientes:
Xipe y Xiuhtecuhtli.

—El cuerpo social

La ejecucién de los familiares y el hecho de cavar un hoyo en el piso
de la casa hasta que surjan las aguas freaticas, tenia como funcién
desarraigar para siempre el linaje de la persona condenada.

Si bien no cabe duda que, en un contexto nahuatl prehispanico de
pena capital, la tipologia de la falta cometida conlleva una modalidad
especifica de muerte, la punicién o muerte infligida no esta motiva-
da por una trascendencia ética o moral sino por una necesidad de
restauracion del orden establecido, alterado de alguna manera, por el
“culpable”.

El caracter ritual que tenia el acto punitivo-redentor ya no se per-
cibe claramente en los documentos coloniales que lo refieren pero es
probable que las modalidades, las circunstancias espacio-temporales
asi como la instrumentacién de la muerte fueran aspectos determinan-
tes en la restauracién del orden social desgarrado por una falta.

OBRAS CITADAS
ALVA IXTLILXOCHITL, Fernando, Obras historicas, México, Universidad Na-

cional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Histéricas,
t., 1975.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 134 30/11/2010 01:28:03 p.m.



LA MUERTE COMO PUNICION O REDENCION DE UNA FALTA 135

CERVANTES DE SALAZAR, Francisco, Crinica de la Nueva Espania, prologo
de Juan Millares Ostos, México, Editorial Porraa, 1985.

CLAVIJERO, Francisco |., Historia antigua de México, México, Editorial Del-
fin, 1944.

Cddice Borgia, comentarios de Eduard Seler, copia facsimilar, 3 v.., México,
Fondo de Cultura Econémica, 1980.

Cddice florentino (testimonios de los informantes de Sahagtn), facsimile
elaborado por el Gobierno de la Reptblica Mexicana, México, Giunte
Barbera, 1979.

Codice Laud, facsimile, Graz-Austria, Akademische Druck und Verlagsanstalt,
CFE, 1994.

Codice magliabechiano,Graz, Akademishe Druck, Verlagsanstalt, 1970.

Cddice matritense del real palacio (textos en nahuatl de los indigenas in-
formantes de Sahagun), Madrid, facsimile de Francisco del Paso y
Troncoso, fototipia de Hauser y Menet, Madrid, 1907.

Cddice mendocino, editado por José Ignacio Echeagaray, México, San Angel
Ediciones, 1979.

Cédice Tudela, edicién de José Tudela de la Orden, Madrid, Ediciones
Cultura Hispanica, 1980.

DURAN, Diego, Historia de las Indias de Nueva Espaiia e islas de Tierra Firme,
2 t., México, Editorial Porrta, 1967.

Historia de los mexicanos por sus pinturas, en Teogonia e historia de los mexi-
canos por sus pinturas, edicion de Angel M. Garibay, 4a. ed., México,
Editorial Porrta, 1985.

Historia tolteca-chichimeca, Kirchhoff Paul, Odena Lina Giiemes, Reyes Gar-
cia Luis, México, Fondo de Cultura Econémica, 1989.

JOHANSSON, Patrick, Ritos mortuorios nahuas precolombinos, Puebla, Secre-
tarfa de Cultura del Estado de Puebla, 2002, p. 277.

, Machiotlahtolli. La palabra-modelo. Dichos y refranes de los antiguos
nahuas, México, Editorial McGraw-Hill, marzo 2004, p. 111.

, “La literatura indigenista en los albores del siglo XVII”, en Ensayos
sobre literaturas y culturas de la Nueva Espana, México, Universidad Na-
cional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Filoséficas,
2009, p. 33-72.

, “Escatologia y muerte en el mundo nahuatl precolombino”, Es-
tudios de Cultura Nahuatl, v. 31, p. 149-183.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 135 30/11/2010 01:28:04 p.m.



136 PATRICK JOHANSSON K.

LANDA, Diego de, Relacion de las cosas de Yucatin, México, Editorial Porra,
1978.

LEON, Martin de, Calendario de los indios mexicanos, México, Imprenta Var-
gas Ra, 1972.

LEVI-STRAUSS, Claude, Lidentité, Paris, PUF, 1977.

OLIVIER, Guilhem, “Conquerant et missionaires face au ‘péché abomi-
nable’ essai sur 'homosexualité en Mésoamérique au moment de la
Conquéte espagnole”, en Caravelle 55, Toulouse, IPEALT, Presses Uni-
versitaires du Mirail, 1990, p. 19-51.

ORILLA, Miguel Angel, Los dias de muertos en Yucatan, Mérida, Maldona
Editores, 1996.

PONCE, Pedro et al., El alma encantada, México, Instituto Nacional Indige-
nista/Fondo de Cultura Econémica, 1987.

Relacion de Michoacdn, facsimil, Madrid, Patrimonio Nacional/H. Ayunta-
miento de Morelia/Testimonio Companifa Editorial, 2001.

SAHAGUN, fray Bernardino de, Historia general de las cosas de Nueva Espana,
México, Editorial Porrtaa, 1989.

TORQUEMADA, fray Juan de, Monarquia indiana, 7 t., México, Universidad
Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Histori-
cas, 1992.

ECNahuatl 41_FINAL.indd 136 30/11/2010 01:28:05 p.m.



