
MIQUIZTLATZONTEQUILIZTLI.  
LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

Patrick Johansson K.

Inscrita en el programa genético de los seres y parte esencial del sistema 
cosmológico indígena, la muerte fue ritualmente otorgada en circunstan-
cias sacrificiales xochimiquiztli, provocada mediante hechizos (teyollocualiz-
tlahtolli) pero también infligida en contextos sociales punitivos (miquiztla-
zontequiliztli) por razones que ponen de manifiesto aspectos interesantes 
del aparato legal por un lado y según modalidades reveladoras en cuanto 
a la visión de la muerte que tenían los antiguos nahuas, por otro. Más 
específicamente, un sistema socio-jurídico que concierne al ser existente 
se vio así estrechamente vinculado con un sistema socio-escatológico de 
creencias en torno a un eje: el delito o la “falta” tlahtlacolli.

En una cultura en la que la muerte tiene un carácter genésico y en 
el que la forma de morir determina el lugar del inframundo a donde 
se dirige el difunto, ¿cuáles son las relaciones que se establecen entre 
las formas específicas de infligir la muerte y la falta que se busca punir 
o redimir? Para responder a esta pregunta es necesario considerar tanto 
los aspectos axiológicos correspondientes a la sociedad indígena como los 
que atañen a la muerte tal y como era culturalmente percibida.

En la sociedad náhuatl, la responsabilidad individual no existe. El 
grupo cuenta mucho y el individuo poco,� el “mal” como entidad que 
se pudiera oponer a un “bien” tampoco existe. Dicha sociedad se rige 
mediante reglas sociales y no morales, y el concepto de “culpabilidad” 
se ve sustituido por un sentimiento de “vergüenza” (por definir).

¿Qué papel desempeña la muerte en la punición o redención de 
la falta? Por otra parte ¿Qué relaciones se pueden establecer entre la 
muerte sacrificial y la muerte punitiva o redentora?

Trataremos de aportar una respuesta a estas interrogantes no sin 
antes considerar las fuentes a partir de las cuales se realiza el estudio.

� Evocando a los pueblos amazónicos, Lévi-Strauss señala al respecto: “La responsabili-
dad individual y el sentimiento de culpabilidad son un principio de individualización”, en 
L’identité, 1977, p. 68.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   91 30/11/2010   01:27:20 p.m.



92 Patrick Johansson K.

Consideraciones heurísticas  
y epistemológicas en torno a las fuentes

Las fuentes concernientes a la muerte y a las leyes que regían a las 
comunidades indígenas abundan. Son el resultado de pesquisas de 
los frailes que buscaban conocer mejor a sus catecúmenos indígenas 
para facilitar su conversión, o surgen de un afán, por parte de algunos 
mestizos cultos, de reivindicar su pasado indígena, en obras por ellos 
escritas. En ambos casos la información recabada plantea problemas 
heurísticos y epistemológicos que conviene considerar en la parte li-
minar de este artículo.

Las fuentes disponibles

En términos generales las fuentes que evocan de una manera u otra 
tanto la muerte como la legislación indígena que la impone como casti-
go se reparten en textos en náhuatl que provienen de la oralidad, tex-
tos en español redactados por cronistas españoles, escritos de mestizos 
que reivindican la parte indígena de su pasado, imágenes de códices 
sumamente expresivas pero que no es siempre fácil interpretar.

Los testimonios de los informantes de Sahagún contenidos en el 
Códice florentino son un ejemplo del primer grupo, los textos de Durán, 
Motolinía y Torquemada, entre otros, ilustran el segundo. Las obras 
de Tezozómoc, Muñoz Camargo, Chimalpáhin e Alva Ixtlilxóchitl son 
ejemplos de escritos mestizos. En cuanto a los códices, el Códice Bor-
gia, el Códice Fejérváry-Mayer, el Códice Mendocino, el Códice Tudela y 
otros, proveen algunos discursos visuales referentes a la muerte como 
punición en un contexto cultural prehispánico.

Dentro de este rico corpus de fuentes es preciso, a su vez, distin-
guir las que provienen de una observación, las que son el resultado 
de una encuesta (lo que implica un esquema pregunta/respuesta), las 
que contienen una información inmanente al texto oral náhuatl reco-
pilado y eventualmente traducido, y otras modalidades de obtención 
de la información.

Problemas epistemológicos relacionados con las fuentes

Según la tipología de los textos transcritos o elaborados, y en función 
de sus recopiladores o autores, los problemas se plantean de manera 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   92 30/11/2010   01:27:21 p.m.



93LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

distinta. En el caso de los frailes, las leyes fueron percibidas en función 
del sistema jurídico y de los valores que prevalecían en España en el 
siglo xvi así como de la moral cristiana vigente. Los hechos culturales 
indígenas fueron apreciados y valorizados en función de un marco 
axiológico occidental de referencia que desvirtuó, de alguna manera, 
el pensamiento que los generó. Un ejemplo de ello y que atañe directa-
mente a los valores lo constituye la primera parte del libro x del Códice 
f lorentino: � Inic matlactli amostli, itechpa tlatoa in Historia general: in 
uncan moteneoa in nepapan virtudes qualtiuani, iectiuani: ioan in nepapan 
tlatlaculli in tonacayotica chioalo in ica toiollo, çaço aquin quichioa, “Déci-
mo libro que habla de la Historia general: donde se habla de todas las 
virtudes, las (cosas) buenas, las (cosas) rectas: y de todos los pecados 
que se hacen en nuestra carne y con nuestro corazón, cualquiera que 
sea el que los hace”. En dicho libro la oposición sistemática bueno/malo 
correspondiente a la minuta de Sahagún establece una dicotomía con-
ceptual inexistente en el sistema axiológico indígena.

En los que concierne a los mestizos, como Fernando de Alva Ixtlil- 
xóchitl, por ejemplo, más que una percepción inadecuada del hecho 
cultural, se observa una intención deliberada de alinear la originalidad 
y la especificidad de las leyes indígenas sobre el eje axiológico español 
vigente y así conferirles una legitimidad. La reivindicación del pasado in-
dígena no se efectúa mediante una recuperación de valores propiamente 
nativos, considerados como “primitivos” por los mismos mestizos, sino 
aplicando a la cultura indígena parámetros occidentales de interpreta-
ción que le dan un sello de legalidad a los ojos de los españoles.�

Las contradicciones omnipresentes en las fuentes son una con-
secuencia de lo anterior. Algunos textos consignan objetivamente la 
realidad de lo que fue, aun cuando es extraña y que no se percibe 
claramente la axiología subyacente que la determina, mientras que 
otros reflejan o mejor dicho “refractan” la realidad cultural descrita 
en un prisma ideológico que tiende a conformarla a los esquemas 
morales cristianos para su reivindicación plena. Uno de los ejemplos 
más claros lo constituye la homosexualidad: la mayoría de las fuentes 
hablan de espantosos e ignominiosos tormentos para los que fueron 
sorprendidos en actos sodómicos. Sin embargo, Torquemada refiere 
una fiesta específicamente dedicada a los homosexuales:

Salían en esta fiesta, asimismo, los hombres afeminados y mujeriles en 
hábito y traje de mujer. Era esta gente muy abatida y tenida en poco 

� Códice florentino, libro x, capítulos 1-20.
� Cf. Johansson, La literatura indigenista en los albores del siglo xvii, p. 33-72.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   93 30/11/2010   01:27:22 p.m.



94 Patrick Johansson K.

y menospreciada, y no trataban éstos sino con las mujeres y hacían 
oficios de mujeres y se labraban y rayaban las carnes.�

En el contexto ceremonial de la fiesta Ochpaniztli, los huastecos 
realizaban una danza lúbrica cuecuechcuicatl en torno al “robusto man-
cebo” que revestía la piel desollada de la víctima, encarnación de la 
diosa Toci. Una anotación en español referente a esta imagen en el Có-
dice borbónico, lo expresa claramente: “Estos son los papas putos que no 
salían del templo”.� Por otra parte los albures que pululan en los cantos 
de índole erótica sugieren que el acto homosexual no se “satanizaba” y 
que la axiología indígena que normaba la conducta de los miembros del 
grupo era más compleja de lo que refieren generalmente las fuentes.

En este mismo ámbito de valores relacionado con la apreciación 
de la información recabada, se plantea el problema del concepto de 
“falta” o “delito” en un mundo en que no existe el “mal” como enti-
dad moral y menos todavía la idea de “pecado” vinculada con el libre 
albedrío de un ser individual. La dicotomía bien/mal no existía en la 
cultura indígena mesoamericana en la que el bien era lo que tenía que 
ser y “el mal” o “lo malo” lo que alteraba el orden social o cosmoló-
gico establecido, sin que una idea de “maldad” antecediera el hecho 
delictivo. El equivalente náhuatl de “malo” es amo cualli, literalmente 
“no bueno” o “no bien”.� En este contexto, la pena infligida buscaba 
reparar el daño causado más que castigar al delincuente. 

La “verdad” indígena en las fuentes

Ahora bien, si mucha información fue desviada de su cauce axiológico 
genuinamente indígena por razones antes consideradas y si las contra-
dicciones complican la tarea interpretativa, muchos textos (en náhuatl) 
contienen valores implícitos que se pueden extrapolar y objetivar. 

Existe una tipología de textos indígenas sistemáticamente inter-
polada por los frailes para que sirvieran a la evangelización. Son los 
discursos didácticos huehuetlahtolli cuyo carácter moral fue acentuado 
por los recopiladores, y los cantares floridos xochicuicah. En cambio, 
los proverbios machiotlahtolli parecen no haber sido alterados debido, 
quizás, al carácter formalmente lapidario de su estructura verbal y a 
la sabiduría ancestral, culturalmente inamovible, que entrañan.

� Torquemada iii, p. 427.
� Códice Borbónico, lámina 30.
� En maya yucateco, el fenómeno es similar. “Malo” se expresa mediante la locución ma 

maloob “no bueno” o “no bien”.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   94 30/11/2010   01:27:23 p.m.



95LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

Más allá de lo que el texto dice explícitamente y que podría haber 
sido alterado, buscaremos la verdad indígena en niveles estructurales 
subyacentes. En el caso de la “falta” tlahtlacolli no son reglas morales 
las que se infringen sino reglas sociales. La falta cometida altera el or-
den establecido y debe ser ritualmente reparada más que moralmente 
redimida. La diosa Tlazoltéotl no “perdona” los “pecados” después 
de una especie de “confesión” auricular como lo dio a entender Sa-
hagún � sino que come lo sucio excrementicio que representa la falta 
y lo recicla anabólicamente en su ser divino. La falta es reparada en 
el sentido mecánico de la palabra y se restaura el orden social que-
brantado. El que la cometió no es moralmente exculpado por un ser 
trascendente que otorga un perdón después de una penitencia en este 
mundo o en el otro.

El marco axiológico indígena

Antes de considerar algunas leyes indígenas que castigaban con la 
muerte a un “culpable”, conviene considerar en términos generales, 
algunos conceptos que atañen a la axiología indígena.

–El carácter “genésico” de la muerte indígena

A diferencia de la muerte occidental que representa el fin de una exis-
tencia individual sobre el eje lineal del tiempo, la muerte indígena es 
parte integrante de una vida: yoliztli, que se compone de un andar 
existencial: nemiliztli y de “des-andar” letal: miquiztli, es decir, en tér-
minos metafóricos de una “sístole existencial” y de una “diástole letal”, 
siendo ambas latidos de la vida. El eje cíclico del tiempo náhuatl y la 
regeneración de los seres en una muerte genésica propició esta duali-
dad vital. Según el mito de “La creación del hombre en el Mictlán”, el 
ser humano es el fruto de una hierogamia entre el cielo y la tierra y 
de una subsecuente gestación en las entrañas fecundas de esta última, 
asimilada a su vez a la muerte.

Por otra parte, cada 52 años, el tiempo encarnado por Quetzalcóatl 
moría para renacer en un nuevo ciclo espacio-temporal. Asimismo, en 
tiempos de los toltecas, cuando un rey llegaba a los 52 años de edad, y 
estaba todavía en el poder, “le quitaban la vida”.� La eutanasia fue prac-
ticada además con los ancianos y enfermos para que dejaran de sufrir.

� Sahagún, 1997, p. 38.
� Alva Ixtliloxóchitl, i, p. 291.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   95 30/11/2010   01:27:24 p.m.



96 Patrick Johansson K.

En este contexto, una condena que implica la muerte debe haber 
tenido resonancias mítico-axiológicas muy particulares.

–Tlahtlacolli “la falta”, el daño

Como lo acabamos de señalar en el rubro anterior, la asimilación de la 
noción indígena de “falta” al concepto cristiano de “pecado” por parte 
de los recopiladores españoles y de sus ayudantes indígenas, borra 
matices importantes de la axiología náhuatl. En efecto, como lo hemos 
señalado, el “mal” como entidad asociada a un ser esencialmente malo, 
el diablo, no existía, como tampoco existía la noción de libre albedrío 
o facultad de escoger deliberadamente, entre el bien y el mal. Una de 
las palabras en náhuatl para expresar el “error” o la “falta” ahyuhcayotl 
significa literalmente “que no es así”.� Se colige de esta expresión que 
la verdad o el bien es lo que hay, lo que es, lo que tiene que ser, sin  
que se establezca una oposición con una no-verdad o el mal.

La máxima expresión del bien era el mundo tal y como es, y el 
hecho de que la acción de los hombres cambiara algo del orden natural 
establecido era considerado como ah-cualli, es decir “no-bueno”, sin 
que este adjetivo privativo pudiera sustantivarse para expresar algo 
esencial. Etimológicamente “bien”: cualli es “lo que se come”, el ali-
mento (tlacualli), hecho expresivo que arraiga lo axiológico en la vita-
lidad biológica. Una prueba fehaciente de lo anterior lo constituye el 
“reciclaje” digestivo-genésico de lo sucio (teuhtli) y de la podredumbre 
(palanca) del ser humano en la dimensión interior de la diosa Tlazol-
téotl.10 Dicha “podredumbre” es inherente al ser existente como la des-
composición lo es al cadáver sin que trascienda axiológicamente como 
un “mal”. Sin embargo, la falta, en función de su gravedad, podía ser 
peligrosa (ohuihtic) ya que era tanatógena,11 como lo es el excremento, 
por ejemplo, y podía atraer la muerte. Convenía por tanto ejercer una 
acción redentora 12 más que punitiva contra la falta, falta que implicaba 
evidentemente, de alguna manera, al que la había cometido.

La palabra misma que remite a “falta” en náhuatl, tlahtlacolli, re-
vela su índole axiológica. En efecto, dicha palabra es una derivación 
sustantiva de ihtlacauh lo cual significa “descompuesto” en el sentido 

 �  Ah—, morfema privativo, yuhca o yuhqui “así”, yotl “morfema de abstracción con-
ceptual”.

10 Johansson, “Escatología y muerte en el mundo náhuatl precolombino”, en Estudios de 
Cultura Náhuatl, v. 31, p. 149-183.

11 Que provoca la muerte.
12 La redención se aplica aquí a la falta en sí, no al culpable a diferencia de la redención 

cristiana.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   96 30/11/2010   01:27:25 p.m.



97LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

patológico o mecánico de la palabra sin que exista una connotación 
moral a priori. Este término se aplicaba tanto a la mujer “enferma de 
niño”, a la diseminación de los huesos consecutiva a la caída de Que-
tzalcóatl en el inframundo,13 como a todo cuanto dejara de funcionar, 
en un contexto más prosaico.

En el libro viii del Códice florentino, el tribunal de justicia se reúne 
para juzgar cuando “algo está dañado, algunos cometieron faltas” (itla 
itlacahuia in aquique tlahtlacoa).14 En otro contexto, la idea de que la 
falta indígena nada tiene que ver con un eventual libre albedrío se 
manifiesta en la descripción de la serpiente petzcoatl, en el libro xi del 
Códice florentino. Para expresar el concepto “inofensivo”, el informante 
utilizó la palabra tlatlacolli: anotle itlatlacul 15 “es inofensivo”, literal-
mente “tampoco (igual que la tzocoatl) (es) su culpa”. Es claro, en este 
contexto, que el daño que puede hacer la petzcoatl nada tiene que ver con 
una culpa de corte cristiano.

El ser “portador” de la falta no implica ser responsable de ella en 
el sentido occidental de la palabra ya que su acción es la consecuencia 
de su tonalli (destino) o de un atributo existencial de su ser, vinculado 
con el destino: iilhuil, imacehual “lo que le es conferido, su mereci-
miento”. Una acción debe ser emprendida, sin embargo, para redimir 
o conjurar los efectos nocivos que pueda tener dicha falta.

–El carácter “excrementicio” de la falta

La falta cometida, y más específicamente la falta de índole sexual, 
tenían un carácter excrementicio. La diosa Tlazoltéotl y otros núme-
nes ingerían dicha culpa en una especie de coprofagia simbólica que 
reciclaba lo “sucio” de la culpa en una dimensión sagrada-anabólica 
(figura 1).

La fase involutiva de la muerte parece haber tenido un simbolismo 
parecido. El cuerpo que se pudre durante cuatro años en la tierra que 
lo ingiere fue asimilado a un elemento excementicio.

–Pinahuiliztli “La vergüenza”

La falta (tlahtlacolli) era considerada, como lo acabamos de expresar, 
por sus efectos dañinos a nivel práctico y no por aspectos morales, por 
una supuesta “maldad” que hiciera que un individuo la cometiera, 

13 Cf. Johansson La palabra de los aztecas, p. 53-57.
14 Códice florentino, libro viii, capítulo 14.
15 Ibid., libro xi, capítulo 5.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   97 30/11/2010   01:27:26 p.m.



98 Patrick Johansson K.

sabiendo lo que hacía. El concepto-clave del ethos indígena es, en este 
contexto de delincuencia, “la vergüenza”: pinahuiliztli la que incita a 
no cometer algo indebido o genera este estado de ánimo después de 
haberla cometido.

Los campos semánticos de la palabra pinahuiliztli “la vergüenza” 
revelan sus matices conceptuales y axiológicos.

–	El arroyo conocido como pinahuitzatl, literalmente “el agua que 
tiene vergüenza” o “que encoge” era una corriente de agua que 
disminuía gradualmente hasta secarse si alguien la atravesaba.16 

–	En Yohualichan, Sierra Norte de Puebla, una hierba llamada 
por los indígenas pinahuiztli encoge cuando la tocan.

–	El escarabajo llamado pinahuiztli encogía cuando lo tocaban. 
Anunciaba al que lo encontraba o mejor dicho que se “topaba 
con él”, que algo nefasto o vergonzoso le iba a ocurrir. La reac-
ción del infortunado podía conjurar lo profetizado:

¿Cujx teticmati in tiioioliton?¿ma çaço quen njpoliviz? Conmjctia, in aca 
qujtlaçocamati: qujlhuja. Otinechmocnelili: cujx timotlacaiocoia, niman con-
quatlatzinja.17

¿Acaso sabes, tú pequeño insecto? ¿Acaso voy a morir de alguna 
manera? Lo mata. Hay quien le agradece, le dice: me has hecho un 
favor ¿Acaso te crees una persona? Luego le zumbaba.

En el primer caso, al matar al ente que entrañaba la profecía, la 
“mataba” con él. En el segundo, al picar y hacer encoger el escarabajo, 
lo “avergonzaba”, lo disminuía, hecho que podía tener el mismo efecto, 
pero menos drástico. La disminución física y anímica del escarabajo 
refleja probablemente algo similar en el ámbito humano: la vergüenza 
hace encoger, merma la fuerza anímica de la persona, lo que podría 
haber sido determinante para el ethos indígena.

–El miedo y las modalidades ejecutorias de los castigos

En el contexto cultural prehispánico es preciso distinguir el miedo 
instintivo que el hombre comparte con los animales y que se podría 
calificar de “cobardía” mauhcamiquiztli, literalmente “muerte por mie-
do”, en un contexto social; el miedo fascinante del portento mahuiztli 
y el “susto” que tiene un carácter patológico ya que provoca el des-

16 Ibid., capítulo 12, segundo párrafo.
17 Ibid., capítulo 5, párrafo 8.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   98 30/11/2010   01:27:27 p.m.



99LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

prendimiento del tonalli del ser que lo padece. El nombre de esta úl-
tima variante del miedo netonalcahualtiliztli, literalmente “el hecho de 
perder 18 su tonalli” expresa claramente el alcance físico y metafísico 
del trastorno consecuente a un “susto”.

En el contexto ejecutorio aquí considerado, es claro que la pers-
pectiva de morir de una manera u otra provocaba un miedo, cualquiera 
que fuera su índole. Para los espectadores, el miedo era portentoso 
y disuasivo mahuiztli mientras que para el condenado podía ser de 
cobardía o de pérdida del tonalli.

En un contexto sacrificial, el miedo por cobardía era nefasto y se 
trataba de subsanar sus efectos mediante prácticas rituales profilácticas 
como el hecho de beber lavazas de cuchillos de sacrificio ensangren-
tadas, la participación de ahuianime, verdaderas tanatólogas indígenas 
prehispánicas, o la ingestión de algunas sustancias psicotrópicas. En 
una instancia punitiva de muerte el miedo mataba a la persona social 
antes de que ocurriera su muerte biológica.

En el susto se relajaban los lazos que unen el principio anímico 
tonalli con el ser y podía perderse dicho tonalli o ser recuperado por 
otro para uso propio, en aras o en detrimento de algo. Es posible que 
la modalidad de muerte infligida tuviera una relación con el tipo de 
miedo que se quería infundir para una eventual recuperación del 
principio vital tonalli.

Como lo veremos en el rubro consagrado a las fechas específicas 
de ejecución, la modalidad de la ejecución de un condenado mediante 
la cual Motecuhzoma reforzaba su tonalli en la fecha 1-quiahuitl podría 
haber propiciado el “aflojamiento” del tonalli del condenado-víctima 
para que se efectuara mejor la “transfusión” anímica. El ser así des-
provisto de su alma se volvía quizás, en un contexto escatológico, un 
nentlacatl “hombre vano”, inerme, inerte, en términos ontológicos, un 
desecho humano. 

–Lugares del inframundo a donde iban los condenados a muerte

La tipología de la falta cometida, de acuerdo con los valores vigentes 
en cada comunidad, generaba una tipología modal de la muerte infli-
gida la cual a su vez determinaba el destino escatológico del “culpable”, 
es decir, el espacio-tiempo al que se dirigía a una parte esencial de su 
ser (valga la redundancia) después de la ejecución.

18 La forma compulsiva cahualtia “hacer dejar” se puede traducir por “perder”.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   99 30/11/2010   01:27:28 p.m.



100 Patrick Johansson K.

Al no existir una oposición dicotómica bueno/malo, no pudo ha-
ber existido tampoco una oposición paraíso/infierno (o equivalente) 
como en el mundo cristiano. Los que habían cometido una falta que 
“ameritaba” la muerte no iban a un lugar donde seguían sufriendo 
las consecuencias de sus actos. Es probable que la modalidad eje-
cutoria con valor punitivo-reparador determinara, como en otros 
contextos mortuorios, el destino post-mortem del individuo judicial-
mente occiso.

Por ejemplo, el cadáver de los adúlteros, si bien era envuelto en 
los atavíos de Tlazoltéotl 19 no redimía su falta en páramos del in-
framundo donde imperaba dicha diosa. Es probable que el carácter 
sexual del hecho, por reprensible que fuera en términos sociales, 
propiciara de alguna manera la fecundidad y la vitalidad en el ámbito 
cosmológico. El acto delictivo era recuperado y encauzado para que 
prosperara el mundo.

Es posible, por tanto, que el destino escatológico del ejecutado 
dependiera de la modalidad específica de su muerte como ocurría 
en otros contextos de deceso ya fueran “naturales” accidentales o sa-
crificiales.

Existe otra posibilidad: el hecho de que el condenado a la estran-
gulación estuviera encerrado en una jaula cerca del granero (cuezco-
matl o petlacalco), sugiere que se realizaba una transferencia anímica 
del “muerto en vida” (condenado) al ente que se buscaba reforzar, en 
este caso el maíz. Un susto propedéutico (el temor de morir de una 
u otra manera) podría haber aflojado los lazos que unen el tonalli al 
individuo para propiciar dicha transferencia.

Las fuentes no mencionan un lugar específico donde iban los que 
morían ejecutados, es probable, sin embargo, que un cuerpo despro-
visto de su tonalli no se pudiera reciclar en un más allá, cualquiera 
que fuera, y que tuviera el destino que tenían los “hombres vanos” 
nentlacah, seres sin fuerza anímica. 

–El portador de una mala noticia: un “culpable”

Además de establecer una clara distinción conceptual entre la “falta” y 
el “pecado” en su acepción cristiana, es preciso definir nociones axio-
lógicas indígenas que difieren considerablemente de la ética occidental 
para comprender la muerte náhuatl en su aspecto punitivo.

En un aspecto cognitivo donde prevalece lo mágico-simpatético, 
lo que sería inmoral para el occidente puede ser a-moral ya que atañe 

19 Clavijero, p. 197.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   100 30/11/2010   01:27:29 p.m.



101LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

a otro orden de ideas y de sentimientos. Tal es el caso de augurios 
nefastos o de malas noticias que se ven a veces redimidas por la muerte 
de quienes los anuncian o los transmiten.

Al contar a Motecuhzoma Xocoyotzin el sueño profético que habían 
tenido, unos agoreros fueron mandados ejecutar por el tlahtoani mexica:

Motecuhzoma habiendo estado atento a lo que los viejos y viejas ha-
bían dicho, viendo que no era nada en su favor, sino que antes argüían 
a los malos pronósticos pasados, con furia y rabia endemoniada, man-
dó que aquellos viejos y viejas fuesen echados en cárcel perpetua y 
que les diesen de comer por tasa y media hasta que muriesen.20 

Más que una crueldad por parte de Motecuhzoma, la muerte in-
fligida a los agoreros era un intento por contrarrestar el contenido 
ominoso de lo que expresaban sus profecías con una modalidad de 
muerte que implicaba una disminución entrópica de su ser y por tanto 
nulificaba, quizás, lo que habían dicho. Conviene recordar aquí, para 
situarnos en el contexto axiológico de la muerte indígena, que una 
muerte sacrificial hubiera consagrado lo dicho por los agoreros.

En otro contexto, cuando Motecuhzoma no mandaba ejecutar al 
portador de una noticia nefasta, la oía en un lugar específico cuyas 
características podía influir sobre el contenido del mensaje transmiti-
do. Por ejemplo, cuando regresaron los emisarios que había mandado 
a la costa con las novedades, el tlahtoani mexica no quiso oírlas en su 
palacio sino que fue al templo Coacalli, dedicado a los dioses foráneos 
para que la “circun-stancia” influyera de alguna manera sobre lo que 
se transmitía. Para propiciar el acto, mandó además sacrificar a dos 
cautivos con cuya sangre fueron rociados los mensajeros.21

En este mismo contexto de destrucción tetlapopohualiztli (perdón) 
de una falta más que de su “castigo”, conviene señalar que la palabra 
náhuatl para “castigar” remite de hecho al encierro del “culpable”. En 
efecto, el término tetlatzacuiltiliztli que corresponde a “castigo” podría 
también haber sido inducida por los españoles en cuyo contexto cul-
tural figuraba de manera imprescindible. Más que un castigo en sí, el 
hecho de encerrar al que cometió una falta, constituye, en la cultura 
náhuatl, una neutralización de posibles efectos nocivos. Recordemos 
que los mexicas encerraban a los dioses enemigos en el templo cono-
cido como Coacalco, “una sala enrejada como cárcel”.22

20 Durán, ii, p. 500.
21 Códice florentino, libro xii, capítulo 6.
22 Sahagún, 1997, p. 159.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   101 30/11/2010   01:27:30 p.m.



102 Patrick Johansson K.

–Tetlapohpolhuia “perdonar”: “destruir la falta”

Otra etimología nos da una pauta para la interpretación justa de la 
noción náhuatl de “falta”. Se trata de la locución náhuatl correspon-
diente a “perdonar”: tetlapohpolhuia la cual fue probablemente inducida 
por los frailes después de la conquista ya que constituye una piedra 
angular de la religión cristiana y no parece corresponder a la mentali-
dad indígena prehispánica. Dicha locución consta de un radical verbal 
(tla)poloa “destruir” en su modalidad aplicativa duplicada —pohpolhuia, 
de un complemento de objeto directo tla— “algo” que remite a la 
falta y de otro complemento indirecto (o de atribución) te- que atañe 
al beneficiario de dicha acción. En otras palabras, cuando un nahua- 
hablante dice ¡perdóname! en náhuatl: xinechtlapohpolhui, de hecho 
dice “destrúyemela” (o bórramela), refiriéndose a la falta cometida. 
Este hecho lingüístico tiende a desvincular el infractor de la falta 
cometida y a hacer de él una víctima que pide ayuda.

Ahora bien, cuando la falta es grave o “peligrosa” el único medio 
para destruirla es matar a quien la porta, y a veces también a seres 
fisiológicamente y anímicamente vinculados con él: sus familiares.

Crímenes y castigos; jueces y verdugos

Una estrecha relación vinculaba la tipología de la falta cometida con 
determinada modalidad punitiva. A su vez, los que condenaban (ix-
nahuatia), es decir, mataban con la palabra, se distinguían de los “eje-
cutores” o verdugos. 

Crímenes y castigos

Más allá de las faltas leves redimidas mediante inhalaciones de chile, 
baños de agua fría, breves encierros, flagelaciones con ortigas, etcétera, 
se deshacían agravios de distintas maneras, en particular mediante 
el paso a un estado de esclavitud del culpable. Este estado pasajero o 
permanente constituía una muerte social, especialmente si el trans-
gresor había sido un noble.

Curiosamente el homicidio temictiliztli no implicaba la pena de 
muerte a menos que hubiese sido cometido “a traición” ichtacatemicti-
liztli. Si el occiso tenía mujer e hijos, la redención de su acto consistía 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   102 30/11/2010   01:27:31 p.m.



103LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

en volverse esclavo de la viuda.23 Para los actos delictivos considerados 
como graves tetzauhtlahtlacolli, la muerte era el castigo o la redención 
correspondientes.

Según Diego Durán, no existía más que cuatro géneros de muertes 
con que éstos castigaban los delitos:

El uno era apedrear a los adúlteros y echarlos fuera de la ciudad a 
los perros y auras; a los fornicarios de fornicación simple con vir-
gen dedicada al templo, o hija de honrrados padres, o con parienta, 
apaleado y quemado, echadas las cenizas al aire. Otra muerte había, 
que era arrastrar a los delincuentes con una soga por el pescuezo y 
echados en las lagunas. Y éstos eran los sacrilegios que hurtaban las 
cosas sagradas de los templo.

La cuarta manera era la del sacrificio, donde iban a parar los 
esclavos; donde unos morían abiertos por medio; otros, degollados; 
otros, quemados; otros, aspados; otros, asaeteados; otros, despeñados; 
otros, empalados; otros, desollados.24

En este cuarto punto, Durán asimila la muerte sacrificial a la 
muerte punitiva. Afirma además que no se ahorcaban a los delincuen-
tes.25 Sin embargo, las ordenanzas de Nezahualcóyotl transmitidas por 
Alva Ixtlilxóchitl expresan algo distinto.

1.	La uno: que si alguna mujer hacía adulterio a su marido, vién-
dolo el mismo marido, ella y el adúltero fuesen apedreados 
en el tianguis; y si el marido no lo viese, sino que por oídas lo 
supiese y se fuese a quejar, y averiguándolo ser verdad, ella y el 
adúltero fuesen ahorcados. 

2.	La dos: que si alguna persona forzase a algún muchacho y lo 
vendiese por esclavo, fuese ahorcado.

3.	La tres: que si entre dos personas hubiese diferencia sobre tie-
rras, aunque fuesen principales, si entre ambos a dos sembrasen 
a porfía, que ni el uno ni el otro después de haber nacido el 
maíz si lo arrancase, fuese traído a la vergüenza alrededor del 
tianguis, con el maíz que arrancó, colgado en el pescuezo.

4.	La cuatro: que si alguna persona, aunque fuese principal, toma-
se de su autoridad alguna tierra, como fuese grande, y el dueño 
se fuese a quejar y averiguándose ser así, que lo ahorcasen por 
ello.

23 Durán i, p. 183.
24 Ibid., p. 184.
25 Ibid.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   103 30/11/2010   01:27:32 p.m.



104 Patrick Johansson K.

 ��������������������������������������������������������������           5.	La cinco: que habiendo guerra entre dos pueblos, si alguna 
persona viniese a él, otro ninguno lo pudiese acoger en su 
casa; y si lo acogiese, fuese preso y llevado al tianguis, he-
cho pedazos todo su cuerpo, y echado los pedazos por todo 
el tianguis para que los muchachos jugaran con ellos, y que 
fuesen perdidas sus tierras, casa y hacienda, y fuese dado a 
sacamano.

 ��������������������������������������������������������������            6.	La seis: que si alguna persona matase a otra, fuese muerto 
por ello.

 ������������������������������������������������������������������              7.	L a siete: que si alguna hija de algún señor o caballero se ave-
riguase a ser mala, que muriese por ello.

 �����������������������������������������������������������           8.	La ocho: que si alguna persona mudase las mojoneras que 
hubiese en las tierras de los particulares, muriese por ello.

  9.	L a nueve: que si alguna persona echase alguna mala fama o 
algunas nuevas en el pueblo, que fuese cosa de calidad y se ave-
riguase ser verdad, que aquel que las dijese muriese por ello.

10.	L a diez: que si se averiguaba que alguno de los sacerdotes o tla-
macazques, o de aquellas personas que tenían cargo de los cúes 
y ídolos, amancebase o emborrachase, que muriese por ello.

11.	O nce: que a ningún caballero embajador, hombre mancebo o 
mujer de las de dentro de la casa del señor, si se emborrachase, 
muriese por ello.

12.	Doce: que ningún señor se emborrachase so pena de privarle 
del oficio.

13.	T rece: que si se averiguase ser alguno somético, muriese por 
ello. Esto se guardó en tiempo de Nezahualpilzintli y Neza-
hualcoyotzin.

14.	C atorce: que si alguno o alguna alcahuetease a mujer casada, 
muriese por ello.

15.	 Quince: que si se averiguase ser alguna persona hechicera, 
haciéndolo con algunos hechizos o diciéndolo por palabras, 
o queriendo matar a alguna persona, muriese por ello y sus 
bienes fuesen dados a sacamano.26

Las leyes aquí enunciadas no especifican siempre el tipo de muerte 
infligida en cada caso. La primera, sin embargo, expresa una forma 
de muerte relacionada no con la falta en sí sino con un hecho que 
podría parecer circunstancial: si el marido sorprendía a su mujer en 
el acto adúltero, ella y su amante eran apedreados. Si el hecho había 
sido revelado por alguien, los culpables eran ahorcados.

26 Alva Ixtlilxóchitl i, p. 385-386. 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   104 30/11/2010   01:27:33 p.m.



105LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

La visión directa del hecho por el marido, o la mediación verbal 
de lo acontecido por un testigo, determinan formas de morir distintas. 
En el primer caso el agraviado podría haberse entregado a una furia 
vengativa que le permitía una relativa catarsis, ya que es probable que 
tuviera una parte activa en el apedreamiento. En el segundo, un verdugo 
(“ejecutor”) infligía la muerte sin participación directa del afectado.

En contextos rituales festivos, un error en el ritmo de los tambores, 
en el canto o en el compás dancístico de un canto-baile era castigado 
con la muerte:

Quauhcalco contlalia in aqujn tlatlacoa, qujtzacutiuh mjquja.27

Metían en una jaula al que cometía la falta, lo encerraban y moría.

No se señala explícitamente el tipo de muerte infligida pero el he-
cho de tenerlo era encerrado sugiere que el danzante infractor moría 
progresivamente de inanición.

Jueces y verdugos (tecuhtlahtoque; temictique)

Aunque tanto los jueces que pronunciaban las sentencias como los ver-
dugos que las ejecutaban debían “saber hablar”, en el caso de los pri-
meros su función primordial era escuchar antes de juzgar.

–El poder de juzgar: tecuhtlahtoque “los jueces”

Los que decidían de las penas por infligir tenían un estatuto social 
distinto a los que las ejecutaban. Los jueces eran de noble estirpe. En 
México, sesionaban en lugares conocidos como Tlacxitlan y Teccalco, 
donde oían las quejas, deliberaban y daban sus sentencias. Los distin-
tos títulos que ostentaban sugieren que cada uno tenía una función 
distinta. En tiempos de Motecuhzoma Xocoyotzin los nombres de los 
jueces en México eran cihuacoatl, tlacochcalcatl, huitznahuatlailotlac, 
tiçociauacatl, pochtecatlailotlac, ezuauacatl, mexicatl tezcacoacatl, acatlia-
capanecatl, milnahuatl, atlauhcatl, cihuatecpanecatl, tequixquinahuacatl.28 
En Tlatelolco estos títulos eran mixcoatlailotlac, teicnotlamachti, tlacoch-
calcatl, umaca, toqual, uictlolinqui.29

27 Códice florentino, libro viii, capítulo 17.
28 Ibid., capítulo 17.
29 Ibid., capítulo 14, segundo párrafo.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   105 30/11/2010   01:27:35 p.m.



106 Patrick Johansson K.

El poder de juzgar y de infligir la muerte estaba estrechamen-
te relacionado con el sumo poder político (tlahtoani) y la guerra. En 
efecto, las sentencias a muerte eran pronunciadas en el día 1-Itzcuintli 
1-perro, el día en que se elegía y/o instalaba a los gobernantes, día 
también en que se hacía las declaraciones de guerra. 

El lugar donde se reunía el consejo tlacxitlan, literalmente al pie 
o “abajo”, era una de las salas del palacio de Motecuhzoma situada 
en la parte inferior del palacio.30 Asimismo, en el día referido, las 
modalidades de muerte eran señaladas para cada caso.

Ixquich tlamantli miquiztli oncan
quitzontequia, aço aca quimecanizque,
anoço aca quitetepachozque, anoço aca
quauhtica miquiz quihuihuitequizque” 31

Condenaban a varias formas de muerte. 
A algunos iban a estrangular, a otros iban a apedrear, 
o iban a morir apaleados con un bastón.

Resulta interesante observar que otra palabra náhuatl correspon-
diente a la noción de “condenar a muerte” (te)ixnahuatía, la utilizaba 
el médico que diagnosticaba la muerte inminente de un paciente. El 
destino (tonalli) de la persona parece imponerse, en ambos casos, a 
los hechos y predeterminar la muerte.

Además de las sentencias de muerte pronunciadas, se liberaban  
a los que habían sido acusados injustamente (ixpopoyotlanamictiloque) 32 
los cuales iban a Chapultepec a limpiarse de las falsas acusaciones.

–El fuego tletl y el dios Xiuhtecuhtli

En la fecha 1-Itzcuintli 1-Perro (fecha/nombre calendárico del fuego 
tletl y de su encarnación divina Xiuhtecuhtli o Huehuetéotl, además 
de la entronización de los gobernantes y de las sentencias de muerte, 
se realizaba una celebración solemne del fuego llamada nextlaualti. 
“Daban de comer el fuego” mediante ofrendas de papel, plumas, pie-
dras preciosas que se quemaban frente a su imagen.

En un mundo en el que prevalece la inmanencia, el dios del fuego 
representa la única manifestación de una cierta forma de trascenden-
cia, ya que es el centro axial ígneo en torno al cual se articula y gira 

30 Cf. Códice mendocino, lámina lxx (fol. 69r).
31 Códice florentino, libro viii, capítulo 14, primer párrafo.
32 Ibid., libro iv, capítulo 26; Cf. Códice Borgia, lámina 69.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   106 30/11/2010   01:27:36 p.m.



107LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

el mundo. El fuego otorga el poder político, la facultad de declarar la 
guerra y de infligir la muerte punitiva.

–El poder de matar: temictique “los ejecutores”

A diferencia de los jueces que pertenecían a la nobleza indígena, los 
ejecutores o verdugos eran guerreros egresados del telpochcalli (achca-
cauhtin), valientes (yollotecpaltique). Sus nombres eran respectivamente 
cuauhnochtli, ezuahuacatl, tizocyahuicatl, tezcacoacatl, mazatecatl y atenpa-
necatl, todos capitanes de guerra conocidos por su valor, prudentes 
y “que sabían hablar”.33 El Códice mendocino considera al tlilancalqui 
también como un “ejecutor”.34

A diferencia de lo que pasaba con los sacerdotes sacrificadores, no 
parece haber existido una especialización como “verdugo”, si bien, 
quizás los ejecutores, según el título que ostentaban, infligían un tipo 
específico de muerte. Los ejecutores antes mencionados eran ante 
todo guerreros, lo que confiere a la ejecución un carácter marcial, 
con toda la carga simbólica que una muerte “bélica” entraña.

Fechas de ejecución de condenados a muerte

Dentro de los aspectos modales de las ejecuciones es preciso conside-
rar la fecha ya que, si no es precisamente instrumental, su simbolismo 
confiere a la muerte punitiva una función determinante.

1-Mazatl “1-venado”

Las fechas de ejecución parecen coincidir, frecuentemente, con la lle-
gada de las mujeres muertas en un primer parto: las cihuateteuh. 

En la trecena 1-mazatl “1-venado”, la cual culminaba en 13-quiahuitl 
“13-lluvia”, bajaban las cihuateteuh:

Auh ioan mjtoa: no vncan ceppa ipan temoia, in moteneoa çioateteu: vn-
can qujntlamanjliaia, ioan vncan ic qujntlaquentiaia yn jmamatlaquen, 
in jmamechichioal.35 

y con eso se decía que entonces por primera vez bajaban las que se 
llaman Cihuateteuh. Allá les ponían ofrendas y allá las vestían con 
ropa de papel con arreglos de papel. 

33 Ibid., libro ii, capítulo 27.
34 Códice mendocino, lámina lxvi.
35 Códice florentino, libro iv, capítulo 3.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   107 30/11/2010   01:27:37 p.m.



108 Patrick Johansson K.

El texto náhuatl no indica qué tipo de falta se sancionaba durante 
esta trecena pero la imagen del Códice Borgia correspondiente es más 
explícita (figura 2). 

Se observa en esta imagen a una cihuateotl o cihuatehuitl pintada 
de rayas que ingiere o respira el humo que sube de una bola de hule 
encendida. Dicha bola está colocada en un contenedor en el que se en-
cuentra también pulque. La pintura que cubre el rostro con brazos y 
las piernas de la diosa remite al norte, a los mimixcoas.

El discurso pictórico de esta imagen podría evocar el castigo de la 
falta de embriaguez cometida por un sacerdote tlenamacazqui “ofren-
dador de fuego” en el ejercicio de sus funciones, y la pena infligida 
podía haber sido la muerte por flechamiento.

Trecena 1-quiahuitl

La trecena 1-quiahuitl “1-lluvia” siendo particularmente nefasta, llena 
de suciedad, miseria, orfandad, aflicción e indiferencia,36 se procuraba 
ejecutar en ella a los que habían cometido algo calificado como “sucio” 
(tlazolchiuhqueh) como los adúlteros, ladrones, o sacerdotes culpables 
de haber tenido relaciones sexuales.

Una imagen del Códice Borgia ilustra el tipo de ejecución realiza-
do durante esta trecena (figura 3). En esta imagen se observa a una 
cihuateotl o Cihuatehuitl comiendo un ciempiés (petlazolli) símbolo de la 
falta sexual, cuya lengua bífida llega al centro de una encrucijada. El 
color verde de la pintura que cubre el rostro, los brazos y las piernas 
de la diosa parece corresponder al chalchiuatl, el agua-jade que debe 
de limpiar la falta.

En esta fecha crítica del calendario indígena Motecuhzoma Xocoyo-
tzin reenergetizaba su tonalli con la muerte de algunos condenados:

Ca iehoan inca mozcaltiaia in motecuzoma, inca motonalchicaoaia, inca 
moquetzaia, inca moquixtiaia, iuh mitoa: iuhquin oc ceppa inca mopilquix-
tiaia, ynic vecaoaz.37

Gracias a ellos, Motecuhzoma cobraba vida, con ellos reforzaba su 
tonalli, con ellos se erguía, con ellos se salvaba. Se dice: era como si 
otra vez rejuveneciera para vivir más tiempo. 

36 Ibid., capítulo 11.
37 Ibid.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   108 30/11/2010   01:27:38 p.m.



109LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

La trecena 1-ozomatli “1-mono”

En esta trecena bajaban las Cihuateteuh:

Qujl in jquac oaltemoia, in aqujque cioateteu in tlalticpac: auh qujl in 
aqujque qujnnamjquja, in vtlica, in anoço caltzala qujtlaueliaia cocoliztli 
itech qujtlalia: auh ipampa in jpan in tonalli catca, arac vel qujçaia: auh 
in aquin iquac mococoaia, çan njman qujxnaoatiaia in titici.38 

Entonces se dice que era cuando bajaban, ellas, las cihuateteuh a la 
tierra; se dice que a los que encontraban en el camino o en las calles, 
los perjudicaban, les provocaban enfermedades. Por eso, cuando lle-
gaba su día, nadie salía. Y al que entonces se enfermaba, luego los 
médicos lo desahuciaban (lit. “lo condenaban”). 

La imagen del Códice Borgia (lámina 47), correspondiente a esta 
trecena, parece remitir a un contexto sacrificial si consideramos el 
pequeño Mictlantecuhtli que ostenta un corazón y un cuchillo de sa-
crificio así como el torrente de sangre que brota de la boca y el seno 
derecho de la cihuateotl o cihuatehuitl. La diosa no tiene una pintura 
específica que cubra su rostro, brazos y piernas. 

La trecena 1-calli “1-casa”

El día 1-casa bajaban las cihuateteuh. En esta fecha, así como durante 
los trece días siguientes, las parteras disponían ofrendas en sus casas 
para honrarlas. Los hombres que nacían en estas fechas iban a ser 
jugadores y se les pronosticaba una muerte florida (tenmiquiz, tlaolti-
miquiz, altiloz).

La imagen del Códice Borgia que corresponde a esta trecena, mues-
tra a una cihuateotl o cihuatehuitl con el rostro, los brazos y las piernas 
ungidos de rojo. Dos serpientes cuelgan en sus brazos y otra sale de su 
boca. Asimismo, una serpiente-ofrenda se encuentra en una vasija.

La trecena 1-cuauhtli “1-águila”

Como en las otras cuatro trecenas, en estas fechas bajaban las cihua-
teteuh, pero en este caso se trataba de las más jóvenes:

38 Ibid., capítulo 32.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   109 30/11/2010   01:27:39 p.m.



110 Patrick Johansson K.

Quilmach yn juh onmjtoa ça xoxocoio, ça teiccaoan yn vncan temoia.39 

Se supone, como allí dice, que sólo las más jóvenes, las hermanas 
menores allí bajaban.

En el Códice Borgia (lámina 47) se observa a una cihuateotl o cihua-
tehuitl cuyos rostro, brazos y piernas están ungidos de negro. De su 
boca sale un flujo de sangre que corre hasta el pico de un tecolote.

Es probable que las cihuateteuh desempeñaran un papel esencial 
en la punición y procesamiento socio-religioso de la falta. 

4-ehecatl “4-viento”

El día 4-ehecatl “4-viento” era una fecha específica para la ejecución 
de los que habían cometido faltas relacionadas con la suciedad moral 
o el adulterio (tlazolchiuhque, tetlanxinque):

In jpan nauhecatl tonalli, mjtoa qualli, ioan amo qualli, ca vncan mjcti-
loia, qujnquechmecanjaia, qujnquechtzonviaia, qujnmecanjaia, qujnpiloa, 
qujncuexcochvivitequj, qujnquatepipitzinja, in moteneoa tlaçolchiuhque, in 
tetlanxinque.40 

En el día 4-viento, considerado como bueno o malo [lit. “no bueno”], 
allá los ejecutaban, los estrangulaban, los sofocaban en una red, los 
ahorcaban, los cuelgan, los apalean en la nuca, les rompen la cabeza 
a los llamados “hacedores de suciedad”, a los adúlteros.

En lo que concierne al momento de la ejecución en esta fecha, se 
divide en dos tiempos: el condenado era ejecutado de noche (yohuayan) 
y su cuerpo hinchado (tlacuitlapoçaoa) arrojado al agua al amanecer.

En un mundo en el que los ciclos temporales determinan el destino 
de las personas, la fecha de una ejecución (como las del nacimiento y 
el bautizo) cobraba una importancia vital. 

Los lugares de la ejecución

Así como los momentos en que se realizaba, los lugares donde ocu-
rría la ejecución tenían una relevancia en el marco axiológico de la 
punición.

39 Ibid., capítulo 33. 
40 Ibid., capítulo 12.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   110 30/11/2010   01:27:40 p.m.



111LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

–El templo de Macuilcalli o Macuilquiahuitl

El templo Macuilcalli “5-casa” o Macuilquiahuitl “5-lluvia” es un lugar 
con nombres calendáricos que vinculan el numeral 5 y los exponentes 
cardino-temporales casa y lluvia orientados hacia el oeste. El primero 
se sitúa en la trecena 1-quiahuitl “1-lluvia” y el segundo en la trecena 
1-cuauhtli “1-águila”, vinculadas con el oeste, ámbito de las cihuateteuh. 
En este templo morían los espías tetlanenque. Los “hacían pedazos” 
(quintetequia).41

–Tecpilcalli

En el Tecpilcalli, los nobles y guerreros valientes que habían cometido 
adulterio eran lapidados frente a la gente.

–Tianquizco “en el mercado” (tlanepantla)

Los que habían ingerido pulque indebidamente eran ejecutados en el 
centro del mercado por valientes hombres (“no nobles”) que los ulti-
maban mediante golpes repetidos en la nuca con una piedra.

–	Los que habían robado en el mercado (tianquizco) eran muertos 
a palos en el mismo mercado.42

–	Los que habían escondido a espías enemigos en sus casas eran 
desmembrados en el mercado.43

–	Asimismo los alcahuetes (tetlanochili) eran ejecutados en el mer-
cado.44

–������� La casa

En muchos casos los condenados a muerte eran ejecutados en su propia 
casa. No aducimos aquí todos los lugares en los que se ejecutaba una 
sentencia pero es probable que cada uno de ellos confería a la muerte 
un sentido particular.

41 Ibid., libro ii, apéndice.
42 Torquemada iv, p. 109.
43 Alva Ixtlilxóchitl ii, p. 101.
44 Clavijero, p. 215.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   111 30/11/2010   01:27:41 p.m.



112 Patrick Johansson K.

Las formas de morir

Al igual que para el sacrificio humano, las formas de morir cobraban 
una importancia vital en la ejecución de la sentencia.

Muerte por apedreamiento tetepachololiztli

Como en otras culturas del mundo, la muerte inflingida por un adul-
terio es el apedreamiento o lapidación. Si bien, éticamente hablando, 
el adulterio es condenable, no deja de ser un acto sexual, amparado 
por la diosa-madre Tlazoltéotl, aunque tanatógeno. Según Clavijero, 
el cuerpo del adúltero, o lo que quedaba de él, después de la lapi-
dación, era amortajado en los atavíos de Tlazoltéotl.45 Por su parte, 
Torquemada señala:

Aunque la muerte ordinaria de los adúlteros era con piedras en medio 
de las plazas o mercados, era con esta diferencia, que a unos ataban de 
pies y manos y les daban con una grande piedra en las sienes, con 
que a pocos golpes moría; otros eran muertos a garrotazos; y otros 
eran cargados de piedras de el tropel de la gente y pueblo que se 
hallaba al espectáculo, que era sin número; y apenas había recibido 
la primera el reo, cuando estaba cubierto de otras sin cuento, de tal 
manera que pudiera aquél ser el lugar de su sepultura, sin que de su 
mísero cuerpo se pareciese nada.46

Además de que evita el contagio de la falta y conjura la muerte, 
el acto tiene un alto valor propiciatorio. En efecto, las piedras con las 
que se lapidan (tetepachoah) a los adúlteros son una lluvia pétrea que 
fecunda. En el contexto mitológico de su “huida” a Tlillan, Tlapallan, 
Quetzalcóatl apedreó un árbol grueso, después de haberse mirado en 
un espejo y haber tomado conciencia de su vejez:

Niman ie ic quimomotla quitetepachoa in quavitl: auh inic quitetepacho tetl 
vel itech cacalac, moçacalo itech in vevequavitl.47

Luego ya lapida, apedrea el árbol y así cuando lo hubo apedreado, 
las piedras quedaron metidas, incrustadas en el viejo árbol, por todas 
partes.

45 Clavijero, p. 197.
46 Torquemada iv, p. 106.
47 Códice florentino, libro iii, capítulo 12.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   112 30/11/2010   01:27:42 p.m.



113LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

Que se incrusten o que cubran lo que lapida, las piedras tienen 
en ambos contextos un valor de fecundidad. En un contexto histórico 
tolteca, pero también punitivo-propiciatorio, Alva Ixtlilxóchitl evoca 
la muerte con piedras de un malhechor, en aras del dios de los man-
tenimientos.

Al Tonacateuhtli, ciertos tiempos del año, al más malhechor que hu-
biera cometido grandes delitos, lo llevaban a cierto artificio que lla-
maban telymonamiquian, que quiere decir lugar del encuentro de las 
piedras, y allí lo ponían en medio, de suerte que dos piedras con 
las esquinas se encontraban y lo hacían allí pedazos con el artificio 
de estas piedras, y después lo enterraban.48

Después de su muerte fecunda, el cadáver del malhechor era sem-
brado en la tierra. La lapidación estaba asociada tan estrechamente 
con el adulterio que a los adúlteros les decían quatepitztic, quatexamac 
“cabeza dura, cabeza aplastada”.49

Recuerda también, quizás, el apedreamiento de una encarnación 
de Tezcatlipoca, en Tula, que provocó la muerte de los toltecas.50

Muerte por estrangulación tequechmecaniliztli

Pese a lo que afirma fray Diego Durán, la modalidad más frecuente 
de ejecución era el ahorcamiento o estrangulación. Esta modalidad 
parece castigar o redimir más frecuentemente el adulterio y faltas 
de índole sexual, pero la encontramos esencialmente en relación con 
el maíz: “El que hurtaba cantidad de mazorcas de maíz (que son las 
espigas del trigo de estas Indias) moría ahorcado por ello; y la misma 
pena tenía si en los campos y sembrados arrancaba matas de dicho 
maíz en cantidad.” 51

Esta modalidad punitiva en relación con el maíz era antigua ya que 
se realizaba en tiempos de Acamapichtli: “En tiempo de éste aconteció 
que dos muchachos hurtaron cada uno cinco mazorcas de maíz antes que 
estuviese granado y mandáronlos ahorcar, por ser mayor delito tomar-
lo cuando está por granar que no cuando está ya granado.” 52

48 Alva Ixtlilxóchitl, i, p. 273.
49 Códice florentino, libro iv, capítulo 27.
50 Ibid., libro iii, capítulo 9.
51 Torquemada, iv, p. 109.
52 Teogonía e Historia de los Mexicanos por sus pinturas, p. 71.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   113 30/11/2010   01:27:43 p.m.



114 Patrick Johansson K.

En otro contexto, el homicidio disfrazado de castigo realizado por 
instrucciones del tlahtoani mexica Ahuízotl sobre la persona del cacique 
de Coyoacan Tzutzumatzin fue por estrangulación: “Los mexicanos le 
echaron una cuerda al cuello y lo ahogaron y lo echaron en el pedre-
gal, donde agora dicen que mana una fuente desde aquel día.” 53

El hecho de que Tzutzumatzin se volviera manantial después de 
su muerte, podría deberse a su calidad de hechicero y nahual pero 
podría también ser la consecuencia de la modalidad específica de su 
ejecución.

Como en otras culturas del mundo, en el México prehispánico el 
ahorcamiento o estrangulación fue relacionado con la fertilidad, la 
fecundación y otros aspectos genésicos. Entre los mayas la diosa lunar, 
Ixtab, relacionada con el maíz, era considerada como la “diosa de la 
horca”.54 Es probable, sin embargo, que en este contexto existiera una 
diferencia radical a nivel mítico-religioso-simbólico entre una muer-
te punitiva por estrangulación y un suicidio por ahorcamiento. Si la 
muerte infligida de esta manera era benéfica, el suicidio parece haber 
sido considerado como nefasto. El suicidio de Huémac en la cueva 
del Cincalco está relacionado (como causa o efecto) con la sequía y, 
en última instancia, con el fin del imperio tolteca. Es probable que la 
diosa Ixtab que figura en el Códice de Dresde 55 esté también vinculada 
con la sequía. Hoy en Yucatán cuando alguien se ahorca, “creen que 
el diablo ronda la comunidad y por varios meses habrá sequía”.56 En 
este contexto de muerte por estrangulación, la distinción muerte pu-
nitiva/muerte autoinfligida es capital ya que tiene efectos opuestos. 

El simbolismo religioso de la estrangulación punitiva parece equi-
parable a un sacrificio. La muerte infligida a un individuo servía, en 
este contexto, a los intereses de la colectividad.

Muerte por desmembramiento tetetequiliztli

La muerte por desmembramiento era reservada a los espías o a los 
que los escondían en sus casas. En el primer caso, tenía lugar en el 
templo llamado Macuicalli o Macuilquiáhuitl:

En este cu mataban a las espías de los contrarios que prendían, cuan-
do estaban en la guerra o contra los de Huexotzinco, o contra los de 

53 Durán ii, p. 372. 
54 Landa, p. 60.
55 Códice de Dresde, fol. 53.
56 Miguel Ángel Orilla, p. 33.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   114 30/11/2010   01:27:43 p.m.



115LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

Tlaxcala, etc. Y a los que venían a espiar la ciudad de México, en 
conociéndolos luego los prendían y los llevaban a este cu y allí los 
desmembraban, cortándoles miembro por miembro.57

Otro ejemplo de descuartizamiento lo provee el Códice Xólotl (Fi-
gura 4). Más que un acto de espionaje se trata aquí de un intento de 
sublevación realizado en Otumpan por Cihuaquequenotzin hijo del 
Tlahtoani de Tezcoco Ixtlilxóchitl en contra de Tezozómoc de Azca-
potzalco: “Allí a voces pidió socorro para su padre y la respuesta fue 
despedazarlo, que el que no llevaba un pedacito de sus carnes no se 
tenía por dichoso”.58

Nezahualcóyotl de Tezcoco castigaba del mismo modo a los trai-
dores “mandándolos despedazar y cortar por sus coyunturas”.59 Más 
generalmente, además del descuartizamiento del culpable, los parien-
tes tenían que sufrir un castigo:

Al traidor que descubría a los enemigos los secretos de la guerra o 
las cosas comunicadas para el conseguimiento de ella, hacían peda-
zos, cuyos bienes eran confiscados para el fisco real y todos sus hijos, 
deudos y parientes quedaban, hechos perpetuos esclavos y manchados 
para siempre.60

Fuera de los contextos bélicos, las crónicas registran el descuar-
tizamiento de la mujer adúltera en Ichcatlan: “La mujer acusada de 
adulterio comparecía delante de los jueces y si las pruebas del delito 
eran convincentes, allí sin dilación se le aplicaba la pena, descuarti-
zándola y dividiendo los cuartos entre los testigos”.61

Se infiere de lo anterior que un acto de canibalismo podría haber 
sucedido a la ejecución, el ser comido en pedazos y digerido, siendo 
parte de la “redención”, cuyo modelo ejemplar fue establecido por 
Tlazoltéotl.

En el caso en que una persona escondiera a un espía enemigo en 
su casa, el castigo por desmembramiento se realizaba en el tianguis: 
“si lo acogiese, fuese preso y llevado al tianguis, hecho pedazos todo 
su cuerpo, y echado los pedazos por todo el tianguis para que los 
muchachos jugaran con ellos, y que fuesen perdidas sus tierras, casa 
y hacienda, y fuese dado a sacomano”.62

57 Sahagún, 1997, p. 158.
58 Alva Ixtlilxóchitl, i, p. 339.
59 Torquemada, i, p.230.
60 Torquemada, iv, p. 113.
61 Clavijero, p. 215.
62 Alva Ixtlilxóchitl, i, p. 385. 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   115 30/11/2010   01:27:45 p.m.



116 Patrick Johansson K.

Esta modalidad de ejecución está probablemente relacionada con 
el descuartizamiento de la luna Coyolxauhqui por Huitzilopochtli y 
tiene quizás un carácter selénico.

Muerte en el agua (por ahogamiento) atlanpapachololiztli

La muerte por ahogamiento (atlanpapachololiztli, teatoquiliztli o teato-
yauiliztli) tiene en común con la muerte por estrangulación la privación 
del aliento vital ihiyotl. Esta modalidad de ejecución tiene, sin embargo, 
aspectos propios que establecen relaciones entre la forma de morir y 
la falta cometida.

Como lo vimos anteriormente, la fecha de ejecución podía de-
terminar (con el tipo de falta cometida) la modalidad específica de 
muerte. En la fecha 4-ehecatl, por ejemplo, el condenado era ejecutado 
de noche y su cuerpo hinchado, asimilado a un elemento excremen-
ticio (tlacuitlapoçaua), era arrojado al agua.63 En este caso, el agua no 
provocaba la muerte sino que purificaba lo sucio de un cadáver en 
descomposición. En otros contextos, era la inmersión del culpable la 
que determinaba la muerte:

Çan catoçanpolozque, catlanpapachozque…

Sólo lo mataban (en el agua) como una tuza (de agua), lo sumergían 
[…] 64

Una imagen del Códice Borgia podría referir una modalidad ácuea 
de ejecución (figura 5). En dicha imagen, se observa a Mictlantecuhtli 
a la derecha y a un representante del sol o Huitzilopochtli (1-tecpatl) 
que parece estar emitiendo una sentencia de muerte, por inmersión 
en el agua. La voluta (nahuatia) de la que se desprenden dos volutas 
de fuego contiene un ojo y una ceja 65 en la circunvolución de una de 
ellas (figura 5a), podría simbolizar dicha sentencia: ixnahuatia “con-
denar a muerte”.66

El carácter purificador del agua, en relación con una falta come-
tida, se manifiesta en la fecha 1-Itzcuintli “1-perro” en la que se pro-
nunciaba las sentencias de muerte y se absolvía a los inocentes quienes 

63 Códice florentino, libro iv, capítulo 12.
64 Ibid., capítulo 27.
65 La ceja remite a la muerte. Cf. Johansson, 2004, La palabra la imagen y el manuscrito…, 

p. 60.
66 La muerte así infligida podría también tener un carácter sacrificial.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   116 30/11/2010   01:27:46 p.m.



117LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

iban al manantial de Chapultepec para limpiarse de la falsa acusación 
y de la pena que habían sufrido injustamente.

Ompa onmaltiaia in Chapultepec inic quin caoa intlatlacol. 67

Allá se bañaba en Chapultepec para dejar sus culpas.

Es interesante observar aquí que la falsa acusación y la pena subse-
cuente (no ejecutada) también se tenían que limpiar como si hubieran 
sido reales.

Los sacerdotes de Tláloc que habían cometido una falta eran su-
mergidos en el agua:

Matlampapachoaia, mopopolactiaia in uei Apan: amo iuiian, amo motla-
machuja, in atlan onmotzotzopontitlaça, onmotzotzopontimaiaui: çan mo-
netechja, vncan çoquititlan quinemjtia, quipopolactia, quiuiuilana: icpac 
cantinemi, quititilicça. 68

Sumergían [a los culposos], los hundían repetidamente en el lago. No 
lo hacían suavemente, con suavidad. Los empujaban varias veces hacia 
abajo, los hundían. Se resistían. Allá en el lodo, los jalaban, los mal-
trataban, los arrastraban, los agarraban del cabello, los pateaban.

Auh amo çan quenjn quipoloa: uel quicocoltia, quellelaxitia, ça quen quima-
ttoc, ça mopopoça uhtoc, ça içomocatoc, ça micqui in quioalmaiaui Atenco.69

Sin medirse lo humillaban, lo atormentaban, lo hacían sufrir y cuando 
estaba medio muerto, sin aire, agonizando, casi muerto, lo arrojaban 
en la orilla.

Después de este castigo ácueo espectacular el culpable era dejado 
“como muerto” en la orilla si la falta no era tan grave o “muerto” si 
era de consecuencia.

Sin que las fuentes mencionen el tenor de la culpa así redimida, 
algunas modalidades de castigo vinculaban el fuego y el agua, al “co-
cer” verdaderamente al condenado en un temazcal.70 Una imagen del 
Códice Borgia sugiere lo anterior. La presencia del alacrán expresa aquí 
el tenor sexual de la falta (figura 6).

67 Códice florentino, libro iv, capítulo 26.
68 Ibid., libro vii, capítulo 5.
69 Ibid.
70 Ibid., libro iv, capítulo 22.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   117 30/11/2010   01:27:47 p.m.



118 Patrick Johansson K.

Muerte en el fuego tetlahtlatiliztli

Una muerte punitiva en el fuego es evocada en distintas fuentes y por 
distintos motivos. Es sin embargo el hecho de promover disturbios y 
enemistades entre naciones la falta que se castigaba de esta manera: 
“Al que revolvía un reino y era amigo de llevar y traer nuevas de alte-
ración, hacía morir atado a un palo de encina a manera de asador y 
puesto a las llamas del fuego, donde moría rabiando”.71

Los sacerdotes del Calmécac podían sufrir este tipo de castigo si co-
metían un delito grave.72 El castigo mediante el fuego podía ser leve:

In tlexuchtli, in tlemiyahuatl zan ninomacaxahua 73

Uso con suavidad las brasas, las llamas

O provocar la muerte:

Ynic nitetlexochiquentía ynic niteiztlacmina.74

Así visto con brasas, así flechado con veneno

Es la muerte que sufrió Cuauhpopoca por haber matado, en Nautla, 
al conquistador Juan de Escalante y empeorado las frágiles relaciones 
que se habían establecido entre Cortés y Motecuhzoma. Aunque Cor-
tés parece haber sido quien dictó la sentencia, la modalidad punitiva 
correspondía a lo que disponían las leyes indígenas:

Fue llevado con el hijo y con los demás a una plaza muy grande, con 
mucha guarda de españoles y de muchos criados de Motezuma, y 
puesto él y los demás sobre una muy gran hoguera de flechas y arcos 
quebrados que estaban muy secos, atadas las manos y los pies, se puso 
fuego [...] Emprendióse el fuego y en poco tiempo fueron abrazados 
y hechos cenizas.75

La orden de matar a Juan de Escalante había sido dada por Mo-
tecuhzoma, hecho que confesó Cuauhpopoca y que fingió ignorar 
Cortés.

71 Torquemada, i, p. 230.
72 Códice florentino, libro iii, apéndice, capítulo 8.
73 Olmos, en Johansson, 2004, p. 90.
74 Ibid.
75 Cervantes de Salazar, p. 352.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   118 30/11/2010   01:27:48 p.m.



119LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

Ahora bien, si en el contexto cultural español del siglo xvi la muer-
te en la hoguera era una muerte infamante, para los antiguos nahuas, 
aunque punitiva, era una muerte regeneradora para Cuauhpopoca 
pero que podría además haber contribuido, en la óptica indígena, a 
reforzar el tonalli algo mermado de Motecuhzoma. 

Muerte por decapitación tequechcotonaliztli

A menos que fuera “con traición” o “cometido contra una mujer”,76 el 
homicidio no era castigado. En estos casos, la modalidad de ejecución 
de la pena era la decapitación. Hablando de las leyes de Nezahualcó-
yotl, Torquemada afirma: “Al que mataba a otro, hacía degollar”.77 Sin 
que lo precise el cronista franciscano, es probable que dicho castigo 
correspondiera a una muerte “a traición” (ichtacatemictiliztli).

Faltas graves cometidas en la guerra implicaban también una 
muerte por decapitación: “Era ley que degollasen a los que en la 
guerra hacían algún daño a los enemigos sin licencia del capitán, 
o si acometían antes de tiempo, o si se apartaban de la bandera o 
compañía, o si quebrantaban y traspasaban algún bando echado por 
el capitán”.78

Además de un simbolismo propiciatorio que la asemeja a la de-
capitación de índole sacrificial, esta modalidad de infligir la muerte 
tenía, sin duda, un carácter marcial.

El desollamiento tlacaxipehualiztli como punición

El desollamiento era una práctica sacrificial consecutiva a una muerte 
también sacrificial. Sin embargo, parece haber sido también una muer-
te de índole punitiva, infligida a los que ofendían al dios Xipe Tótec 
por el robo de objetos de oro y plata. Clavijero señala: “El ladrón de 
piedras preciosas era sacrificado en la fiesta que los plateros hacían 
a su dios Xipe”.79 En el caso de la punición, el desollamiento no se 
realizaba después de la muerte sino que la provocaba, como lo expresa 
fray Martín de León: “Desollaban en honra a este ídolo (Xipe) muchos 
esclavos, vivos para amedrentar a todo el pueblo que era la pena que 

76 Ibid., p. 47. 
77 Torquemada, i, p. 230.
78 Ibid., tomo iv, p. 112.
79 Clavijero, p. 216.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   119 30/11/2010   01:27:48 p.m.



120 Patrick Johansson K.

tenían lo que hurtaban cosas de plata y oro, llevándolos arrastrados 
por los cabellos.80

El castigo y el sacrificio parecen fundirse en esta modalidad pu-
nitiva.

Modalidades específicas de ejecución

Algunas faltas cometidas eran objetos de castigos más elaborados cuya 
secuencia ritual tenía un carácter espectacular. Tal es el caso, supues-
tamente, de las relaciones homosexuales.

El pecado nefando castigaba en dos maneras, al paciente mandaba 
atar a un madero grueso y le hacía sacar las entrañas por el sexo que 
fue paciente y los muchachos de la ciudad lo cubrían de ceniza hasta 
que quedaba enterrado en ella y luego echaban sobre la ceniza leña 
y le pegaban fuego; al agente le cubrían de ceniza todo y enterrado 
en ella moría.81

Conviene recordar que las fuentes divergen considerablemente en 
cuanto al carácter delictivo de la homosexualidad y, eventualmente, a 
las penas aplicadas. En el caso aquí aducido, el simbolismo regenera-
dor de las cenizas redime una degeneración manifiesta. Para lo que 
concierne al “paciente”, la inversión de la secuencia lógica fuego-
ceniza en ceniza-fuego podría expresar lo que era percibido como una 
inversión a nivel moral.

Muerte por flechamiento teminaliztli

Esta modalidad de muerte punitiva parece ser una remanencia de 
costumbres de los cazadores nómadas teochichimeca. Entre ellos el 
adulterio era castigado por flechamiento:

Iixpan quihuica in tetlaxiuqui in tlatoani: ioan in cioatl quintlatzontequilia, 
in ixquichtin imaceoalhoan, cana ixtlaoacan inca mocentlalia: mochi tlacatl 
nananavi ic quinmina in mitl, ς an ioioltimani.82

Llevan al adúltero y a la mujer frente al tlahtoani; los juzga. Para esto 
se reúnen todos sus súbditos en alguna parte del llano. Cada uno 
dispara cuatro flechas (y esto dura) mientras siguen vivos.

80 Fray Martín de León, Calendario de los indios mexicanos, 1972, p. 10.
81 Torquemada, i, p. 230. 
82 Códice florentino, libro x, capítulo 29. 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   120 30/11/2010   01:27:50 p.m.



121LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

Aunque no corresponde exactamente a lo que entendemos por 
“condena a muerte” (miquiztlatzontequiliztli), entre los nómadas chi-
chimecas una “sentencia” a muerte eutanática condenaba, de alguna 
manera, a los ancianos enfermos o muy viejos:

Auh intla aca cocoliztli itech motlalia. In ie omjlhujtl, ie eilhujtl, in ie 
navilhujtl, amo pati: niman mocentlalia in chichimeca, qujmjctia, totomitl 
iquechtlan conaqujlia, ic onmjquj: ioan in aqujn ovelveuetic, in ovelila-
matic, çan no qujmjctia: injc qujmjctia cocoxquj, manoço veve, qujl ic 
qijtlaoculia, qujl ipampa in amo motolinjz tlalticpac: ioan injc amo qu-
jntlaocultiz: auh injc qujtoca, cenca, qujmaviztilia, omjlhujt, eilhujtl in 
mjccaoati, mjtotia, cuica.83 

Y si alguien se enfermaba y en dos, tres o cuatro días no se aliviaba, 
luego se reunían los chichimecas. Lo mataban. Le atravesaban una 
flecha “de pájaro” en la garganta. Y aquel o aquella que se hacía muy 
viejo (a) también lo mataban.

Así mataban a los enfermos o a los viejos. Se decía que les tenían 
compasión, se decía que era para que no sufrieran en la tierra, y que 
se lamentaran por él. Y cuando lo entierran lo honran mucho; dos 
días, tres días duran las exequias, danzan, cantan.

Una flecha de pájaro (totomitl) atravesaba el cuello del anciano o la 
anciana y le otorgaba la muerte. Recordemos también, en este contexto 
mortuorio, que el o los perros que acompañaban al difunto al Mictlan 
eran sacrificados mediante una flecha en el cuello.

En un contexto ya propiamente mexica, los sacerdotes del Calmé-
cac podían verse condenados a una muerte por flechamiento si incu-
rrían en faltas como la de ingerir pulque o tener relaciones sexuales 
con mujeres, aunque en este caso los informantes indígenas indican 
que los podían quemar vivos o estrangular para dichos delitos.84

Muerte a bastonazos tehuihuitequiliztli

Durante la fiesta Huey Tecuilhuitl “Gran fiesta de los señores” (o Fiesta 
a los grandes señores), los ancianos se embriagaban de manera ritual. 
Era formalmente prohibido que los jóvenes también lo hicieran. Si 
esto ocurría, el culpable de haber ingerido pulque era detenido, ence-
rrado en una jaula frente al granero y luego juzgado por un consejo. 

83 Ibid.
84 Ibid., libro iii, Apéndice, capítulo 8.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   121 30/11/2010   01:27:50 p.m.



122 Patrick Johansson K.

Si ningún privilegio específico, debido a su rango o a su valentía, lo 
amparaba, era condenado a muerte.

El encierro del condenado en una jaula frente al granero, relati-
vamente breve, permitía energetizar al alimento con el tonalli de un 
joven cuya muerte, aunque punitiva, tenía un carácter sacrificial. La 
relación simbólica entre el pulque y el maíz en la cosmovisión indígena 
justifica probablemente esta manera de proceder.

La ejecución era anunciada en la víspera, con el fin de que la gen-
te se reuniera. En todas partes se proclamaba. Se decía moztla micoaz 
“mañana habrá muerte”.85

El (o los) culpable(s) de haber ingerido pulque indebidamente, 
era(n) traído(s) en medio del mercado:

Mamailpitihuitze, tlanepantla quintlalia: niman ie ic tlatoa, in tecutlatoque, 
tenonotza, itechpa tlatoa in vctli, in aiac quiz in telpuchtli: zan quiniquac in 
otlachicaluique, yn oueuetique: yoan in telpuche, in ie ichpuche, vel innemac 
catca in tlaoanazque.86

Vienen con las manos atadas; los colocan en medio. Luego hablan 
los jueces, amonestan a la gente. Hablan del pulque, que ningún jo-
ven debe consumir. Sólo después, cuando se hayan vuelto maduros, 
cuando se hayan vuelto ancianos. Los que tienen hijos e hijas, era su 
privilegio embriagarse.

Después de esta exhortación, los verdugos procedían a ejecutar 
a los transgresores. Estos verdugos no eran nobles sino capitanes de 
guerra, “maduros, valientes, “que habían sido nombrados para realizar 
la ejecución. Eran cuauhnochtli, iezoaócatl, el tizocihuácatl, tezcacoácatl, 
mazatécatl, atempanécatl, rangos quizás definidos por este oficio.

Mataban a los culpables “a macanazos” con repetidos golpes en 
la nuca 87 hasta que morían. Un silencio que intentaba ser “aterrador” 
seguía la ejecución, después de la cual los asistentes levantaban polvo 
con los pies, se sacudían sus tilmas o huipiles antes de dispersarse.

La muerte pública a bastonazos era la que correspondía general-
mente a esta falta. Las fuentes señalan, sin embargo, que por lo mismo 
el culpable podía “sufrir la cuerda” (mecatl quiyecoltía).88

85 Ibid., libro ii, capítulo 27.
86 Ibid.
87 Ibid.
88 Ibid., libro iii, capítulo 6.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   122 30/11/2010   01:27:52 p.m.



123LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

Muerte infligida mediante la disminución progresiva de alimentos

La muerte más infamante, y en términos ontológicos la más definitiva, 
era la muerte por inanición, consecutiva a una disminución paulati-
na del alimento proporcionado. En efecto, en el contexto axiológico 
indígena prehispánico la muerte, en términos generales, permite una 
regeneración, anímica y fisiológica, del ser difunto. En el caso aquí 
referido, la entropía progresiva del ser existente hacia el no-ser era el 
castigo. Al disminuir paulatinamente el dinamismo anímico y fisiológi-
co del condenado, éste no solamente muere sino que se ve privado de 
cualquier posibilidad espiritual o física de permanecer en el mundo. 
Esta pena se aplicaba frecuentemente a los hechiceros cuya venganza 
se podría temer, más allá de la muerte: “Mandó (Motecuhzoma) que 
aquellos viejos y viejas fuesen echados en cárcel perpetua y que les 
diesen de comer por tasa y medida hasta que muriesen.” 89

Esta aniquilación o mejor dicho nihilización de los seres afectados 
por la sentencia se extendía a sus familiares y a una parte también 
constitutiva de su ser: su casa y sus bienes. Para castigar a hechiceros 
que habían fallado en sus premoniciones, Motecuhzoma Xocoyotzin 
les ordenó a sus hombres que:

fuesen a todos los lugares de que aquellos hechiceros eran naturales, 
que derribasen las casas, les matasen a sus mujeres e hijos y les cava-
sen los sitios de las casas hasta que saliese agua de ellos; que todas 
sus haciendas fuesen saqueadas y robadas de los muchachos.90

La pena infligida determina aquí el desarraigo vital de los hechi-
ceros y, más allá de la muerte, la desaparición completa de su ser.

Atl neneci “aparece el agua”: extirpar la raíz misma del linaje. 
Una aniquilación del ser

Cuando se condena a muerte de una persona, esto implicaba no sólo 
su muerte individual, la muerte de un miembro de la familia, sino 
también el hecho de extirpar su linaje de la tierra (tlalticpac) era todo 
un árbol genealógico” el que se erradicaba o borraba de la faz de la 
tierra. El hecho de cavar un hoyo en la casa hasta que aparecieran las 
aguas freáticas tendía a lograr este efecto. La familia, como la planta 
que ya no tiene raíz, no puede florecer en los ciclos del tiempo. Como 

89 Durán, ii, p. 500.
90 Ibid., p. 503.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   123 30/11/2010   01:27:52 p.m.



124 Patrick Johansson K.

en el ejemplo anterior, pero a nivel de grupo o un linaje, esta muerte 
era apocalíptica. 

El linaje siendo solidario del individuo en el contexto socio-existen-
cial prehispánico, en casos considerados como “graves”, los miembros 
de la familia sufren también el castigo “redentor”. En efecto, la raíz 
misma de la genealogía a la que pertenece el individuo se ve extirpada 
inflingiendo asimismo una muerte definitiva al linaje.

El agente de la falta muere generalmente de inanición mediante 
una disminución progresiva de alimentos mientras que sus parientes 
son despojados de sus bienes. Tal es el caso del sacerdote encargado 
del fuego (tlenamacac tlamacazqui) cuya relación ilícita con una mujer 
es descubierta; o que incurre en el delito de embriaguez.

Niman quitlatzontequilia, quitzacuhtiuh, namoelo, tlatataco yn ichan, atl ne-
neçi. Ça no yuh tlatzontequililoya yntla otlauan tlenamacac, tlamacazqui.91

 Luego lo juzgan, lo castigan, es despojado de sus bienes, escarban el 
suelo en su casa hasta que aparezca el agua”. Asimismo era juzgado 
si se embriagaba un sacerdote ofrendador de fuego.92

Lo mismo ocurría con “espías” (tetlanenque) o traidores que habían 
proporcionado alguna información al enemigo y a los que, eventual-
mente los habían hospedado:

Auh intla macho, ca acame qujmati in mexica in inchan oalmocallotia, in 
tetlanenque in jiaohoan no qujtzacutiuja, inca nenonotzaloia in chaneque, 
ioan in jnpilhoan, ioan namoieloia in intlatquj atl neneçia in inchan.93

Y si era sabido, si tenían conocimiento de que unos mexicas los hos-
pedaban en sus casas, encarcelaban a los espías con los dueños de 
la casa junto con sus hijos. Los despojaban de sus bienes. El agua 
aparecía en sus casas.

En el ámbito de las profecías (o de la superstición) si alguien oía 
el llanto lastimoso de una bestia salvaje parecido al sonido de una 
trompeta, con un eco, como si llorase una anciana, entre los distintos 
augurios nefastos figuraba el hecho de que “el agua iba a brotar en 
su casa”,94 es decir, que su linaje se iba a extinguir.

91 Códice florentino, libro viii, Apéndice A.
92 Dibble y Anderson consideraron que atl debía ser considerado como atle “nada” incu-

rriendo, según me parece, en un error. Florentine Codex, book 8, p. 82, nota 3; p. 57, nota 12.
93 Códice florentino, libro viii, capítulo vii, párrafo 4.
94 Códice florentino, libro v, capítulo 1.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   124 30/11/2010   01:27:53 p.m.



125LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

Esta muerte “definitiva” fue inflingida por Motecuhzoma a unos 
agoreros que se le habían enfrentado. “Mandando fuesen a todos los 
lugares de que aquellos hechiceros eran naturales, que les derribasen 
las casas, les matasen a sus mujeres e hijos y les cavasen los sitios de las 
casas hasta que saliese el agua de ellos”.95

Se cumplió cabalmente la sentencia:

Echando sogas a las gargantas de sus mujeres e hijos fueron arras-
trados por toda la ciudad, y sus haciendas saqueadas y robadas de 
los muchachos y mozos de las ciudades de donde eran vecinos, y sus 
casas derribadas y cavados los sitios hasta descubrir el agua.96

Los hechiceros nunca fueron hallados, pero la familia fue exter-
minada y los atributos existenciales que constituían sus pertenencias 
fueron “robadas” (namoyelo). En cuanto a la casa, la cual funge en el 
mundo prehispánico como una verdadera matriz, se excavó el espa-
cio que ocupaba la familia, es decir la tierra en la que se arraigaba, 
hasta las aguas freáticas, impidiendo asimismo cualquier retoño ge-
nealógico.

Los instrumentos de la ejecución y su simbolismo

Las modalidades específicas de la muerte infligida corresponden in-
dudablemente a la tipología de la falta cometida, pero determinan 
también el destino escatológico del ser ultimado, pues en el ámbito 
axiológico indígena, es la forma de morir (quizás más que la muerte 
misma) la que cuenta. En este contexto modal, los instrumentos que 
confieren la muerte cobran una importancia toral. Consideraremos a 
continuación el simbolismo que entrañan.

In tetl “la piedra”

Las fuentes verbales no precisan el tipo de piedras que se utilizaban en 
las dos variantes de lapidación: ruptura de la cabeza con una piedra o 
el hecho de arrojarlas sobre el delincuente. Sin embargo, las fuentes 
iconográficas sugieren que en ambos casos se trataba de la piedra co-
nocida como teotetl “piedra divina” o “piedra del sol” la que integra, 
en otros contextos, el glifo del tenochtli.

95 Durán, ii, p. 503.
96 Idem.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   125 30/11/2010   01:27:55 p.m.



126 Patrick Johansson K.

Los “ganchitos” que se observan sobre la piedra remiten, iconográ-
ficamente, a la tierra pero también a Tlazoltéotl, diosa que “digiere y 
recicla” lo sucio que conlleva la falta cometida.

La piedra tal y como aparece en los códices está probablemente 
pintada ya que en su estado natural es negra:

Itech quizqui in itoca teutl, ioan tetl; ipampa aoccan centetl neçi, iuhquin 
tetl inic tliltic, quitoznequi çan tlaçoca, çan tlaçonemi: iuhquinma ineixcauil 
teutl, tliltic, tlilpatic, çemacic tliltic, capuztic, chapoputic, huel cemaçic tliltic, 
huel açic in tlillan.97

Su nombre viene de “dios” y “piedra” porque en ninguna parte se 
encuentra una piedra tan negra como ésta. Quiere decir que es pre-
ciosa, propia de los dioses, rara, totalmente negra, parda, color de 
chapopote, totalmente negra. Llega a la negrura absoluta.

Es probable que la “negrura” de la piedra fuera una parte esen-
cial de su simbolismo. La noche, el norte, el frío, la tierra, siendo tan 
sólo algunos predicados simbólicos inherentes al color negro. Ahora 
bien, la iconografía revela otros aspectos de la lapidación que podría 
revelarse de suma importancia a nivel simbólico. Uno de ellos es que 
la piedra es tallada, o representada iconográficamente en forma de 
corazón (figura 7).

En el caso de los adúlteros, la yuxtaposición iconográfica de un 
corazón de piedra (o piedra en forma de corazón) y de la cabeza de 
los delincuentes manifiesta claramente una relación conceptual. En lo 
que concierne al ladrón (ichtequi) cuatro piedras en forma de corazón 
están asociadas respectivamente con cada brazo y pierna, mientras 
que una quinta, con el glifo arquetípico de la piedra, está vinculada 
con la cabeza (o el cabello).

Si observamos detenidamente el glifo arquetípico de la piedra en 
los códices, es claro que éste está conformado por dos corazones fun-
didos en la punta.

In mecatl “la cuerda”

Antes de su utilización específica para la ejecución de un condenado a 
muerte, la cuerda mecatl se integra a un campo semántico y a una red 
simbólica que confieren a la muerte así infligida un valor propio. En 
el contexto religioso indígena, el objeto con el que provocan la muerte 

97 Ibid., libro xi.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   126 30/11/2010   01:27:55 p.m.



127LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

no tiene una función únicamente instrumental sino que es, de algu-
na manera, copartícipe del acto mortífero, por lo que su simbolismo 
potencial o manifiesto resulta importante para determinar el valor 
axiológico de la modalidad ejecutoria. Los aspectos esenciales de este 
complejo relacional son los siguientes:

–La materia prima

Las fuentes no indican cuál era el material constitutivo de la cuerda 
que estrangulaba al condenado. Según el uso práctico o ritual que se 
hacía de ella, la cuerda podía ser de fibra de maguey ichtli, de algo-
dón ichcatl, de la raíz, que se usaba para ayudar a la fermentación del 
pulque ocpatli,98 de la hierba torcida conocida como malinalli 99 y de 
fibra de madera huepanmecatl (soga).

La etimología del vocablo mecatl me(tl) –ca(tl) podría indicar que, 
originalmente, se fabricaba a partir del maguey (metl). No podemos 
extendernos, en este artículo, sobre la manufactura de las cuerdas o 
el simbolismo propio de cada material, pero señalemos tan sólo que 
este aspecto era relevante en los distintos contextos de su uso.

–La cuerda mecatl como emblema del autosacrificio (penitencia)

La cuerda mecatl así como los punzones (huitztli) eran emblemáticos 
del autosacrificio. En los nombres respectivos de Nezahualcóyotl y 
Nezahualpilli, la cuerda podría referir más específicamente el ayu-
no, pero este hecho no significa que se reducía a esta modalidad de 
penitencia.

–���������� El vínculo

Una de las funciones esenciales de la cuerda es la de “atar” o “vincular” 
ilpia, de diversas maneras.

–������������������������    La atadura de los ciclos

La atadura de años, en la fecha 2-acatl “2-caña” era pictográficamente 
referida por una cuerda con un nudo (ixtli).

98 Códice magliabechiano, lámina 85.
99 Cf. Ruiz de Alarcón en El alma encantada, p. 162; p. 165.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   127 30/11/2010   01:27:56 p.m.



128 Patrick Johansson K.

–��������� El linaje

En este mismo rubro, el linaje o genealogía se expresaba mediante la 
palabra tlacamecayotl, literalmente “la cuerda de gente”.

–���������������� El umbilicalismo

El cordón umbilical xictli era también referido como xicmecayotl, ex-
presión que pone énfasis sobre el término “cordón” o “cuerda”. Por 
otra parte, se decía que si una mujer preñada veía una ejecución 
por estrangulamiento, su niño podía nacer con el cordón umbilical 
enredado en el cuello.100

Es en este contexto umbilical que se sitúa la cuerda que sujeta a 
la víctima con el temalacatl en el sacrificio “gladiatorio” de Tlacaxipe-
hualiztli.

–Momecatia “tener un amante”

Los lazos que establece la cuerda se extienden a las relaciones extra 
matrimoniales o de concubinato adúlteras, por parte del hombre como 
lo indica la expresión momecatia “tener un amante” y el vocablo que 
designa a la concubina imecauh literalmente “su mecate”.

–������������� La fecundidad

La cuerda con la que se ejecuta a los condenados, como la cuerda del 
arco y las cuerdas que componen una red de cacería tiene un simbolis-
mo “femenino”. En el caso de la red, la cuerda es invocada en conjuros 
como la nohueltiuh cihuacoatl, cihuatequihua 101 “mi hermana culebra, 
hembra que haces oficio de mujer”.102

Por extraño que parezca, un estrangulamiento realizado mediante 
una cuerda (femenina) que ciñe un cuello (quechtli), el cual podría 
tener, en este contexto, una valencia masculina o fálica, representa 
una copulación simbólica. 

Por otra parte, es probable que los indígenas nahuas hubieran 
observado el hecho de que los hombres estrangulados suelen tener 
una erección postmortem.

100 Cf. Códice florentino, libro v, capítulo 19.
101 Cf. Ruiz de Alarcón en El alma encantada, p. 164.
102 Versión al castellano de Hernando Ruiz de Alarcón.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   128 30/11/2010   01:27:58 p.m.



129LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

–Aztamecatl “la cuerda del bulto mortuorio”

El cadáver colocado en posición fetal y envuelto en mantas constituía 
un bulto mortuorio que se veía ceñido por una cuerda blanca (proba-
blemente de algodón) llamada aztamecatl, era expuesto durante cuatro 
días antes de que se procediera a su cremación.

–���������������������������   El suicidio por colgamiento

Los suicidios histórico-mitológicos nahuas fueron realizados general-
mente por colgamiento, los más emblemáticos siendo probablemente 
el de Huémac en la cueva del Cincalco, y el de Chimalpopoca en la 
jaula donde los tepanecas lo iban matando de hambre poco a poco. 
En un contexto cultural maya, la diosa Ixtab aparece colgada en una 
lámina del Códice de Dresde. En el primero y el último de estos casos, 
el suicidio por colgamiento está estrechamente vinculado al maíz y a 
una eventual sequía.

–Mecatlapohua “predecir mediante cordeles”

Existía en el mundo náhuatl una forma de adivinar mediante cordeles, 
parecida a la de los quipues de los Andes. Se desconoce la técnica adi-
vinatoria correspondiente pero es probable que los nudos ixtli fueran 
determinantes.

–����������������������   El emblema del castigo

La cuerda (mecatl) figura frecuentemente con la piedra (tetl), y el bastón 
(cuahuitl), como emblema del castigo. En la pictografía, numerosas son 
las escenas de ejecuciones por estrangulamiento (figura 8).

El cacique que está sentado e intitulado, significa que, por se haber 
revelado en contra del Señorío de México, fue condenado por el Se-
ñor de México a que sea destruido y asolado juntamente con los 
vasallos de su pueblo y, así, los ejecutores por mandato del Señor 
de México le están notificando la dicha condenación, en señal de lo 
cual le señalan con las insignias que los ejecutores le ponen sobre su 
cabeza y la rodela que le presentan para que no pretenda ignorancia 
de su destrucción y asolamiento.103

103 Códice mendocino, folio 65v.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   129 30/11/2010   01:27:58 p.m.



130 Patrick Johansson K.

En estos contextos bélicos de rebelión, el cacique “condenado a 
muerte” recibía antes la visita de embajadores que le comunicaban su 
condena por haber asaltado a unos mercaderes mexicas. 

In atl “el agua”

El elemento ácueo tiene un papel purificador y regenerador así como 
el elemento fuego al que está frecuentemente asociado. Su carácter 
vital como lluvia o aguas matriciales confiere al castigo un significado 
particular además de que propicia para el ser ejecutado por inmersión 
un lugar en el Tlalocan.

In tetl “el fuego”

El elemento fuego es de suma importancia en la cosmología indígena 
mesoamericana. Está vinculado simbólicamente con la muerte, el sexo 
y la regeneración. Nanahuatzin y Tecuciztécatl después de morir en 
un fuego que los fundió y los consumió se volvieron respectivamente 
Sol y Luna. El remanente de la consumación ígnea, la ceniza (nextli) 
es una materia a su vez plena de potencialidades vitales.

El fuego es el elemento regenerador por excelencia. En la cere-
monia correspondiente a la atadura de años (xiuhmolpilli), antes de 
que se produzca el fuego nuevo con los palos (tlecuahuitl), 52 cañas 
correspondientes a 52 años, son quemadas e incineradas. De las ce-
nizas del tiempo viejo surge el tiempo nuevo. Asimismo Quetzalcóatl, 
en un contexto mortuorio, se prende fuego en Tlillan, Tlapallan y de 
sus cenizas se eleva el ave quetzal, portentosa manifestación de una 
vida renovada por el fuego.

Aun cuando el castigo correspondiente a la falta cometida podía 
tener una función disuasiva, es probable que las características simbo-
lico-religiosas del fuego hayan tenido una importancia determinante 
en la atribución del castigo.

In cuahuitl “el bastón”

Asociado a la piedra en el difrasismo in tetl, in cuahuitl, referente al 
castigo, en términos generales, el bastón provocaba la muerte me-
diante golpes atestados repetidamente en la nuca. A diferencia de la 
lapidación, el castigo podía cesar antes de que ocurriera la muerte. 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   130 30/11/2010   01:27:59 p.m.



131LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

Se golpeaba entonces únicamente el cuerpo. Si la pena era máxima, 
los golpes se atestaban en la cabeza (figura 9).

En otros contextos, esta forma de ejecución está relacionada con el 
sexo y la fertilidad. Por su forma oblonga-fálica constituye el accesorio 
principal del Huehuecuicatl “canto-danza de los viejos” y genera albures 
en este y otros contextos expresivos. En la Historia tolteca-chichimeca, 
Quetzaltehuéyac golpea la entrada todavía cerrada de la cueva —ma-
triz oztotl— dentro de la cual se encuentran los siete pueblos y permite 
una salida “mayéutica” de dichos pueblo:

Niman ya conuitequi oztotl yn Tepetl
yn quetzalteueyac ya yc tentlapani yn oztoc.104

Luego ya Quetzalteuéyac ya golpea a la cueva, 
al cerro, con eso se abre un paso en la cueva.105

En el mito del descubrimiento del maíz, Oxomoco y Cipactónal 
golpean el tonacatepetl “cerro de nuestro sustento” para que la tierra 
entregue su fruto.

En un contexto mágico-energético de conjuros, el bastón es referido 
como xoxouhqui tlamacazqui “el verde sacerdote”, que constituye con la 
red llamada cihuacoatl la trampa que envuelve al venado capturado.

En circunstancias mortuorias correspondientes al sacrificio  
de acompañantes del señor difunto, las víctimas son a veces ultima- 
das “a macanazos” 106 antes de que su sangre se vierta sobre la pira  
en la que arde el cuerpo. El simbolismo potencialmente ígneo del 
bastón se conjuga con el fuego en ciertos castigos particularmente 
severos:

Quiztlatzacuiltia, quiuiuitequi ocoquauhtica, 
tlatlatliuh, ca micqui in quicaoa.107

Lo castigan, lo golpean repetidamente con un palo de ocote 
que está ardiendo. Lo dejan muerto (o “como muerto”).

El hecho de que el palo esté encendido podría corresponder a la 
intención de provocar un dolor más intenso pero es probable que, aun-

104 Historia tolteca chichimeca, p. 163.
105 Luis Reyes traduce la última frase como “se rompe el borde de la cueva”. La expresión 

tentlapani significa “despostillar” pero el hecho de que oztoc sea una forma locativa nos hace 
pensar que el sentido metafórico-figurativo sea el que aquí expresamos. 

106 Relación de Michoacán, facsímil, fol. 29v.
107 Códice florentino, libro ii, capítulo 27.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   131 30/11/2010   01:28:00 p.m.



132 Patrick Johansson K.

que así fuera, el aspecto simbólico sea relevante. La muerte provocada 
por un bastón podría haber propiciado, de alguna manera, la fertilidad. 

In mitl “la flecha”

La flecha mitl, tiene un simbolismo plural en la cultura náhuatl pre-
hispánica. Con el escudo chimalli, es parte constitutiva del concepto 
de “guerra”. Es ante todo solar y, por su forma fálica, connota la pe-
netración en sus distintos aspectos, y la fecundación.

En la iconografía, la flecha puede ser símbolo de castigo, así como 
el hacha (tlateconi) y la cuerda (mecatl) (figura 10).

In tlateconi “el hacha”

Las fuentes manuscritas no lo mencionan como un accesorio emble-
mático del castigo. Es probable, como parece indicarlo una imagen del 
Códice Borgia (figura 10), que se utilizara para decapitar a las víctimas 
de sacrificios y a los condenados a esta modalidad punitiva de muerte. 
Es también probable que se utilizara para destazarlo o desmembrar a 
los que se condenaba a dicha pena. Sus nombres en náhuatl tlateconi, 
tlaximaloni o matepoztlaximaloni refieren el hecho de “cortar”. Está re-
lacionada con el trueno y el rayo y con la fertilidad agrícola.

Apizmiquiztli “el hambre”

Una de las formas de infligir la muerte, en el contexto punitivo náhuatl 
prehispánico, fue de disminuir progresivamente la ración alimenticia 
de un condenado que estaba encerrado en una jaula. El “instrumento” 
que provoca la muerte es en este caso una falta de alimentos que ge-
nera después de cierto tiempo, la muerte por inanición (apizmiquiztli), 
quizás la peor muerte si consideramos los valores cosmológicos que 
imperaban en el mundo náhuatl prehispánico. En efecto, en un mundo 
en el que la vida (yoliztli) es ante todo “movimiento” ollin, una pérdida 
entrópica de energía que conduce a la inanición, es decir a la nada, es 
una aniquilación ya que no permite el “reciclaje” de su ser individual 
o colectivo en las fecundas entrañas de la muerte.108 Recordemos aquí 

108 La existencia nemiliztli, y la muerte miquiztli en términos metafóricos son respectiva-
mente la sístole y la diástole de un latido vital yoliztli “la vida”. Cf. Johansson, Ritos mortuorios 
nahuas precolombinos, 2002, p. 10-12.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   132 30/11/2010   01:28:01 p.m.



133LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

que la muerte (miquiztli) es parte constitutiva de la vida, con la exis-
tencia (nemiliztli), y que el fenecimiento del movimiento vital conducía 
irremediablemente a la nada o al caos anterior a la configuración vital 
del mundo. El gobernante mexica Chimalpopoca, por ejemplo, que 
había sido condenado a este tipo de muerte por el tepaneca Maxtla, 
logró escapar a dicha modalidad catastrófica de transición escatológica 
colgándose en su jaula.109 La muerte por inanición aniquilaba al ser.

Partes del cuerpo  
afectadas por las modalidades ejecutorias

Si las modalidades de ejecución son de suma relevancia en los dis-
tintos contextos punitivos, las partes del cuerpo concernidas en cada 
modalidad tuvieron probablemente también una gran importancia. No 
podemos extendernos aquí sobre el simbolismo de las partes mutila-
das por lo que nos limitaremos a enunciarlas, en términos generales, 
dejando el tema para otro estudio.

–��������� La cabeza

La decapitación, la lapidación y el apaleamiento conciernen esencial-
mente a la cabeza y remiten al simbolismo de dicha parte del cuerpo. 
Recordemos que metafóricamente la cabeza era referida como ilhuicatl 
“el cielo”, lo que podría haber tenido una relevancia a nivel simbólico.

–��������� El cuello

La estrangulación y la decapitación se centran sobre el cuello quech- 
tli, verdadero pilar físico del individuo. El verbo quetza “erguirse” y 
otras palabras derivadas están asociadas con esta elevación sobre un 
eje vertical. En lo que concierne a la decapitación, el hecho de que 
vacíe el cuerpo de su líquido vital por esta parte del cuerpo podría 
ser significativo.

–���������� El aliento

La estrangulación o ahorcamiento afectan el soplo vital, el aliento 
ihiyotl con todas las consecuencias simbólicas que este hecho conlleva. 
El ahogamiento por inmersión en el agua afectaría también esta parte 

109 Cf. Johansson, Ritos mortuorios nahuas precolombinos, 2002, p. 244-246.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   133 30/11/2010   01:28:02 p.m.



134 Patrick Johansson K.

anímica del ser con las variantes simbólicas correspondientes a este 
elemento.

–��������� El cuerpo

El flechamiento y el desmembramiento afectan al cuerpo del condena-
do. En lo que concierne al segundo podría estar vinculado de alguna 
manera con el sacrificio de Coyolxauhqui y ritos agrícolas.

La mengua de la vitalidad del cuerpo mediante la disminución 
progresiva del alimento estaba quizás asociada a una merma del mo-
vimiento cósmico ollin.

–������� La piel

El desollamiento y la quema punitivos están relacionados con la piel 
del condenado y, probablemente, con las divinidades correspondientes: 
Xipe y Xiuhtecuhtli.

–����������������  El cuerpo social

La ejecución de los familiares y el hecho de cavar un hoyo en el piso 
de la casa hasta que surjan las aguas freáticas, tenía como función 
desarraigar para siempre el linaje de la persona condenada. 

Si bien no cabe duda que, en un contexto náhuatl prehispánico de 
pena capital, la tipología de la falta cometida conlleva una modalidad 
específica de muerte, la punición o muerte infligida no está motiva-
da por una trascendencia ética o moral sino por una necesidad de 
restauración del orden establecido, alterado de alguna manera, por el 
“culpable”. 

El carácter ritual que tenía el acto punitivo-redentor ya no se per-
cibe claramente en los documentos coloniales que lo refieren pero es 
probable que las modalidades, las circunstancias espacio-temporales 
así como la instrumentación de la muerte fueran aspectos determinan-
tes en la restauración del orden social desgarrado por una falta.

Obras citadas

Alva Ixtlilxóchitl, Fernando, Obras históricas, México, Universidad Na-
cional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 
2 t., 1975.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   134 30/11/2010   01:28:03 p.m.



135LA MUERTE COMO PUNICIÓN O REDENCIÓN DE UNA FALTA

Cervantes de Salazar, Francisco, Crónica de la Nueva España, prólogo 
de Juan Millares Ostos, México, Editorial Porrúa, 1985.

Clavijero, Francisco J., Historia antigua de México, México, Editorial Del-
fín, 1944.

Códice Borgia, comentarios de Eduard Seler, copia facsimilar, 3 v.., México, 
Fondo de Cultura Económica, 1980.

Códice florentino (testimonios de los informantes de Sahagún), facsímile 
elaborado por el Gobierno de la República Mexicana, México, Giunte 
Barbera, 1979.

Códice Laud, facsímile, Graz-Austria, Akademische Druck und Verlagsanstalt, 
cfe, 1994.

Códice magliabechiano,Graz, Akademishe Druck, Verlagsanstalt, 1970.

Códice matritense del real palacio (textos en náhuatl de los indígenas in-
formantes de Sahagún), Madrid, facsímile de Francisco del Paso y 
Troncoso, fototipia de Hauser y Menet, Madrid, 1907.

Códice mendocino, editado por José Ignacio Echeagaray, México, San Ángel 
Ediciones, 1979. 

Códice Tudela, edición de José Tudela de la Orden, Madrid, Ediciones 
Cultura Hispánica, 1980.

Durán, Diego, Historía de las Indias de Nueva España e islas de Tierra Firme, 
2 t., México, Editorial Porrúa, 1967.

Historia de los mexicanos por sus pinturas, en Teogonía e historia de los mexi-
canos por sus pinturas, edición de Ángel M. Garibay, 4a. ed., México, 
Editorial Porrúa, 1985.

Historia tolteca-chichimeca, Kirchhoff Paul, Odena Lina Güemes, Reyes Gar-
cía Luis, México, Fondo de Cultura Económica, 1989.

Johansson, Patrick, Ritos mortuorios nahuas precolombinos, Puebla, Secre-
taría de Cultura del Estado de Puebla, 2002, p. 277.

, Machiotlahtolli. La palabra-modelo. Dichos y refranes de los antiguos 
nahuas, México, Editorial McGraw-Hill, marzo 2004, p. 111.

, “La literatura indigenista en los albores del siglo xvii”, en Ensayos 
sobre literaturas y culturas de la Nueva España, México, Universidad Na-
cional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filosóficas, 
2009, p. 33-72.

, “Escatología y muerte en el mundo náhuatl precolombino”, Es-
tudios de Cultura Náhuatl, v. 31, p. 149-183.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   135 30/11/2010   01:28:04 p.m.



136 Patrick Johansson K.

Landa, Diego de, Relación de las cosas de Yucatán, México, Editorial Porrúa, 
1978.

León, Martín de, Calendario de los indios mexicanos, México, Imprenta Var-
gas Ra, 1972.

Lévi-Strauss, Claude, L’identité, París, puf, 1977.

Olivier, Guilhem, “Conquerant et missionaires face au ‘péché abomi-
nable’ essai sur l’homosexualité en Mésoamérique au moment de la 
Conquête espagnole”, en Caravelle 55, Toulouse, ipealt, Presses Uni-
versitaires du Mirail, 1990, p. 19-51.

Orilla, Miguel Ángel, Los días de muertos en Yucatán, Mérida, Maldona 
Editores, 1996.

Ponce, Pedro et al., El alma encantada, México, Instituto Nacional Indige-
nista/Fondo de Cultura Económica, 1987.

Relación de Michoacán, facsímil, Madrid, Patrimonio Nacional/H. Ayunta-
miento de Morelia/Testimonio Compañía Editorial, 2001.

Sahagún, fray Bernardino de, Historia general de las cosas de Nueva España, 
México, Editorial Porrúa, 1989.

Torquemada, fray Juan de, Monarquía indiana, 7 t., México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históri-
cas, 1992.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   136 30/11/2010   01:28:05 p.m.


