
LA ARITMÉTICA DE LOS TIEMPOS  
DE PENITENCIA ENTRE LOS MEXICAS

Danièle Dehouve

El autosacrificio sangriento representa el aspecto más espectacular de 
las mortificaciones rituales de los mexicas. Sin embargo, las efusiones 
de sangre no se pueden aislar del conjunto de las actividades peniten-
ciales incluyendo la vela, el ayuno y la abstinencia sexual, cuyo papel 
en la sociedad no ha sido suficientemente tomado en cuenta por los 
investigadores hasta la fecha. 

Entre otras funciones, la penitencia fue un marcador temporal 
de primera importancia y el conteo de sus días representó una forma de 
contabilidad ritual esencial entre los mexicas. El tema ha sido poco 
estudiado y este artículo tiene la finalidad de llamar la atención sobre 
este aspecto a partir de una rápida revisión de la literatura de base 
(Motolinía, 1903, Sahagún —fc e hg—, Durán, 2002). Aún sin enfa-
tizar mucho en la supervivencia de estos cálculos, cabe señalar que no 
desaparecieron con la conquista, como lo demuestran unos documen-
tos de archivos de Oaxaca de principios del siglo xviii (Zilbermann, 
1998) y las observaciones realizadas en varias comunidades indígenas 
contemporáneas, como los tlapanecos (Dehouve), los chontales (Carras-
co, 1960) y los mayas (Guiteras Holmes, 1992 y Piedrasanta, 2003).

Al entrar en el detalle de estos cálculos, aparece que los conteos eran 
complejos y variaban según el tipo de penitencia considerado, por lo que 
hay que empezar por distinguir entre las prácticas penitenciales.

Definición de la penitencia

La lengua náhuatl poseía varios términos para referirse de manera 
directa o indirecta a la penitencia.

Términos de designación

Cuatro términos designaban directamente las prácticas penitenciales.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   65 30/11/2010   01:26:46 p.m.



66 Danièle Dehouve

Ayunar: zahua (nino)

Algunas palabras han sido compuestas con el radical zahua, como 
nezahualiztli (“ayuno”), Nezahualcóyotl y Nezahuapilli (“Coyote que 
ayuna” y “Noble que ayuna”, nombre de reyes de Texcoco) y monauh- 
xiuhzahuaqueh,� (“los que ayunan durante cuatro años”, Motolinía, i, 
25: 70). Usado en su sentido literal, el verbo zahua significa: “no co-
mer”.� Sin embargo, por metonimia el término podía llegar a designar 
la penitencia en su conjunto.�

Velar: tozoa

La práctica penitencial así designada consistía en “no dormir”. El mis-
mo radical se encuentra en el nombre tozoztli, “vela”, con el cual se han 
formado los nombres de dos fiestas del calendario solar: Tozoztontli 
(“pequeña vela”) y Huey Tozoztli (“gran vela”). Si los penitentes vela-
ban, los dueños de esclavos por sacrificar los “vigilaban”, acto desig-
nado con el verbo ix-tozoa, “velar con los ojos”. 

Sangrase: ihzo (nino)

Este verbo derivado de eztli, “sangre”, designa prácticas de autosacrifi-
cio; se utiliza como sinónimo de tequi, “cortar”, como en la voz: monacaz-
tequiyah mihzoyah, “se cortaban las orejas, se sangraban” (fc, l. iv, 6).

Merecer: mahcehua

Este verbo transitivo tiene dos sentidos. El primero es “hacer peniten-
cia”; � el segundo se refiere a la obtención de un don.� A la diferencia 
de los otros términos que describen las actividades de penitencia, 

� La ortografía en náhuatl ha sido uniformizada, en particular escribiendo el saltillo con 
un “h”.

� Dos ejemplos sacados del Diccionario de Wimmer lo muestran: ayac tlacuaya, huel mochi 
tlacatl mozahuaya, “nadie comía, todo el mundo ayunaba”… quin ihcuac tlacualoya in onneza-
hualoc, “luego comían cuando habían terminado el ayuno” (fc, l. ix, 65).

� Como en esta cita de Sahagún (hg: l. ii, Ap. 3, 167): “esta penitencia era que se abs-
tenían de jabonarse la cabeza y de los baños y de dormir con mujer y la mujer con hombre 
[…] a esto llamaban nezaualiztli”. 

� Como en esa voz donde se utiliza como sinónimo de zahua: niman ic compehualtihqueh 
in ye tlamahcehuah mozauhqueh nahuilhuitl omextin in Teucciztecatl, “entonces Tecuciztecatl y él 
empezaron a hacer penitencia y ayunar cuatro días” (fc, l. vii, 2). 

� Quimahcehua in cuappetlatl, in ocelopetlatl quil quimahcehua in tlacatecayotl in tlacochcalca-
yotl, “merece [se hace dar] el petate del águila, el petate del jaguar; se dice que merece el 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   66 30/11/2010   01:26:47 p.m.



67LA ARITMÉTICA DE LOS TIEMPOS DE PENITENCIA ENTRE LOS MEXICAS

mahcehua es un término genérico que subraya la relación existente 
entre la penitencia en general y la obtención de un don (Dehouve, 
1995).

Los cuatro términos que acabamos de presentar aparecían a me-
nudo como sinónimos, como en esa voz: “para que vea bien su labor 
de bordado, hacía penitencia, ayunaba, se sangraba cuando llegaba el 
signo 1 Flor” (fc, l. iv, 25).�

Actividades asociadas

Además de los actos a los cuales aludían estos términos de base, la 
penitencia comprendía varias actividades asociadas. 

Abstinencia sexual

En primer lugar cabe mencionar la abstinencia sexual (ahmo cihuacochi, 
oquichcochi: “no dormir con mujer, no dormir con varón”). Aunque 
fuera un aspecto fundamental de la penitencia, muy poco se men-
cionaba salvo para contestar una pregunta precisa de un misionero. 
Del mismo modo, hoy en día entre los tlapanecos, el término “dieta” 
que significa “ayuno” comprende la abstinencia sexual que rara vez 
se designa de manera directa.

Testimonios corporales

El cuerpo, y las substancias que se extraían de él, servían de pantalla 
a las actividades penitenciales. Dichos signos visibles del dolor se en-
contraban en las ramas acxoyatl, las espinas de maguey manchadas de 
sangre y los bolas de heno o zacatapayolli cuyo depósito acompañaba 
el autosacrificio sangriento; además, en varias ocasiones los penitentes 
cubrían su cuerpo de tizne negro; el baño era siempre presente, pero 
con variantes ya que el penitente se bañaba una vez al terminar la 
penitencia o bien cada noche.

estado de capitán de hombres, de capitán de la casa de dardos” [es decir, recibe la dignidad 
de capitán de soldados] (fc, l. xi, 81).

� Inic huel quittaz tlahmachtli, cencah tlamahcehuaya, mozahuaya, mihzoya in ihcuac moquetzaya 
ce xochitl tonalli.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   67 30/11/2010   01:26:49 p.m.



68 Danièle Dehouve

Canto, baile y barrido

Una mención especial merece el canto y el baile por haber sido es-
pecíficamente relacionados con la vela; en la víspera de la fiesta de 
Tecuilhuitontli, los fabricantes de sal velaban y hacían velar la mujer 
que personificaba Huixtocihuatl e debía de ser sacrificada el día si-
guiente, y durante la vela la hacían cantar y bailar, cantando y bai-
lando junto con ella (fc, l. ii, 93).� Así también, durante la fiesta de 
Tozoztontli, Sahagún asocia penitencia y canto, diciendo que durante 
veinte días los dueños de los cautivos “hacían penitencia y cantaban” 
(hg, l. ii, 3, 79). Del mismo modo, Motolinía (ii, 27, 344) explica que 
la danza recibía el nombre de mahcehualiztli —palabra que significa 
“merecimiento” y se refiere a los actos de penitencia en general—. 
Otra actividad asociada a la vela fue el barrido (fc, l. iii, 1). De esa 
manera, cuando las crónicas se refiere a los actos de cantar, bailar y 
barrer, se trata a menudo de designar un periodo de vela, es decir, 
de penitencia.

Fuego

Varios pasajes de las crónicas tienden a comprobar la existencia de un 
vínculo entre el fuego y la penitencia. Los penitentes que moraban 
en los templos pasaban la noche quemando cantidades enormes de 
leña, como los mancebos que ayunaban en honor a Huitzilopochtli 
(Sahagún, hg, l. iii, 3, 193). “Colocar leña para los dioses: […] Hacían 
esto los que habitaban en la casa del dios, los que hacían penitencia” 
[…] “guardaban la noche y guardaban el fuego” (León-Portilla, 1958, 
p. 59 y 61). Una cita de Motolinía es más explícita: “El ayuno de todo 
el pueblo comenzaba 62 días antes de la fiesta, y en todo este tiempo 
no se había de amatar el fuego, ni había de faltar en casa de los señores 
y principales, ni de día ni de noche, y si había descuido y se moría, 
mataba el señor de la casa donde faltó el fuego un esclavo, y echaba la 
sangre de él en un brasero, donde murió la lumbre” (Motolinía, i, 27, 
76). Así, aunque especialmente vinculado con la penitencia nocturna, 

� �������������������������������������������������������������������������            Como en la cita siguiente que se refiere a la fiesta de Tecuilhuitontli: Auh in oahcito 
matlahquilhuitl, teotlacpa in pehuah quitozahuiah, quicuicatiah iuh ceyohual ahquenman cochi, 
ahcochiztli quimochihualtiah, iuh huetzi in yohualli. “Y cuando ha llegado el décimo día, en la 
tarde empiezan a velar por [la imagen de Huixtocihuatl], la hacen cantar [o la hacen can-
tar] así toda la noche sin dormir, no toman ningún sueño hasta que termine la noche” (fc, 
l. ii, 93).

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   68 30/11/2010   01:26:50 p.m.



69LA ARITMÉTICA DE LOS TIEMPOS DE PENITENCIA ENTRE LOS MEXICAS

es decir, la vela, el fuego como “señor del tiempo” era el marcador del 
tiempo total de penitencia. Hoy en día los tlapanecos empiezan sus 
penitencias asociadas con la toma de poder de los alcaldes entrantes 
prendiendo un fuego nuevo que no debe apagarse antes que las auto-
ridades hayan acabado su ayuno. Por igual, los mayordomos hacen un 
fuego que apagan varios días después, al terminar la fiesta del santo, 
cuando terminan su ayuno. Al apagar la lumbre, recogen con cuidado 
sus cenizas que se arrojan a un manantial o un río, porque estos restos 
están cargados de un carácter sagrado y peligroso.

La penitencia con sus múltiples facetas servía para establecer varios 
cómputos de tiempo ritual.

Ocasiones de penitencia

Entre los mexicas la penitencia se realizaba en tres ocasiones: durante 
las fiestas del calendario de 260 días llamado tonalpohualli, durante las 
del calendario solar de 365 días llamado xiuhpohualli, y para rituales 
específicos.

El tonalpohualli se componía de veinte signos y trece numerales, 
cuya combinación conformaba un ciclo de 260 días, pues se necesitaba 
este intervalo para volver a encontrar la misma fecha compuesta del 
mismo signo y mismo numeral. Los españoles dieron el nombre de 
“fiestas móviles” a las de este calendario, puesto que eran independien-
tes del calendario solar y se celebraban cada año en épocas distintas. 
Si bien Sahagún registra un número total de dieciocho fiestas móviles 
(hg, l. ii, 14, 94-98) contando quince fiestas anuales, una fiesta de 
boda y dos fiestas “por años interpolados”, en realidad seguramente 
había un número mucho mayor de ellas. En efecto, hay que añadir las 
fiestas celebradas por cuerpos artesanales: las tejedoras, los mercade-
res, los lapidarios, etcétera, que mencionaremos en su lugar. Además, 
en su relación de los edificios del Templo de México (hg, l. ii, Ap. 2, 
158-164), Sahagún menciona la fecha de ocho fiestas móviles que se 
celebraban en varios edificios.�

El xiuhpohualli contaba dieciocho meses de veinte días, más cinco 
días adicionales, o sea 365 días. Una fiesta se celebraba en cada una de 
esas veintenas, aunque no siempre en la misma parte: los sacrificios se 
realizaban generalmente el último día del mes, pero no era una regla 

� �������������������������������������������������������������������������������������������               Calli, 2 Acatl, 5 Cipactli, 4 Ollin, 1 Xochitl, 9 Ehecatl, 7 Coatl, 1 Miquiztli (Couvreur, 
2002, 31-32). 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   69 30/11/2010   01:26:51 p.m.



70 Danièle Dehouve

absoluta. Por fin, otras ceremonias acompañadas de penitencia se hacían 
en ocasiones específicas —boda, entierro o entronización del rey.

Hasta nuestros días encontramos las mismas ocasiones de peniten-
cia. El calendario de 260 días subsiste en algunas partes como la región 
mixe (véase el artículo de Rojas Martínez en este volumen); los dieciocho 
meses de veinte días han sido observados en la región maya (Guiteras 
Holmes, 1992 y Piedrasanta, 2003). Sin embargo, la mayoría de las pe-
nitencias son realizadas para acompañar actividades específicas, como 
la cacería, la siembra y cosecha del maíz, la elaboración de pulque, los 
entierros, la toma de poder de las autoridades y las operaciones de 
adivinación y cura de enfermos, como lo veremos a continuación (Zil-
bermann, 1998, Carrasco, 1960 y Dehouve, 2007 y notas inéditas).

La penitencia entre día y noche

Conocemos mediante los Códices matritenses (León-Portilla, 1958) la 
forma en que los mexicas dividían sus días y sus noches en momentos 
claves durante los cuales ofrecían el incienso de copal. El día era di-
vidido en cuatro momentos: cuando el sol “se extiende” (hualmomana, 
es decir, el alba), a la “hora de la comida” (tlacualizpan), cuando el sol 
“está a la mitad” (y nepantla tonatiuh) y cuando “se pone” (oncalaqui 
tonatiuh) (ibid., 73). La noche se dividía en cinco momentos: la “caída 
de la noche” (tlapoyahua), el “momento de acostarse” (netetequizpan 
o netequilizpan), el “toque de flautas o conchas” (tlatlapitzalizpan), el 
“ticatla”� y “cerca del alba” (tlathuinahuac) (ibid., 71).

De estos momentos, dos eran particularmente dedicados al autosa-
crificio sangriento: la mitad de la noche (yohualnepantla) y la mitad del 
día (nepantla tonatiuh). Los autosacrificios en honor al sol se realizaban 
a la mitad del día, cuando el astro se encontraba “en medio”, es decir, 
según podemos conjeturar, cuando estaba a lo más alto o a su cenit, 
entre las 13 y 14 horas.10

Es más difícil saber exactamente a qué se refería “la mitad de la 
noche” (yohualnepantla). El término aparece asociado con dos momen-
tos, el “toque de flautas o conchas” y el ticatla.11 En todo caso, la mitad 

 �  Ticatla, aunque traducido en el Diccionario de Molina por “la mitad de la noche” es un 
término de interpretación difícil.

10 Y nepantla tonatiuh, tlapitzaloya… auh mochi tlacatl mizoya: “cuando el sol estaba en 
medio, tocaban […] y todos se sangraban” (ibid., p. 73). Véase también Sahagún (hg, l. ii,  
Ap. 5, 171). 

11 Yn ye onahcitiuh yohualnepantla, ihcuac tlapitzaloyah: “cuando ya llegó la mitad de la 
noche, enconces tocaban” (León-Portilla, 1958, 70); en otra cita el término se vincula con ti-

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   70 30/11/2010   01:26:52 p.m.



71LA ARITMÉTICA DE LOS TIEMPOS DE PENITENCIA ENTRE LOS MEXICAS

de la noche llegaba después de los dos primeros episodios (la caída de 
la noche y el momento de acostarse) y antes del alba. El hecho que 
ocurriera después del “momento de acostarse” pudiera significar 
que los penitentes dormían unas cuantas horas antes de despertar 
para autosacrificarse, como hoy en día entre los tlapanecos, donde los 
actores rituales acostumbran dormitar unas horas entre las 23 ó 24 
horas y las 3 de la mañana, hora en que empiezan sus rituales.

La mitad de la noche y la mitad del día eran también momentos 
privilegiados para la comida de ayuno. A lo largo de las veinticuatro 
horas, la mayoría de los ayunadores comían solamente una vez, a 
mediodía, mientras algunos tomaban también atole a medianoche 
(Sahagún, hg, l. i, 14,  41). De manera más sorprendente, Sahagún 
se refiere a un edificio del recinto sagrado de Tenochtitlan en el cual 
“unos comían a la media noche, y otros al medio día” como si hubieran 
repartido entre sí el día y la noche (hg, l. ii, Ap. 2, 164).

Los “ayunos de medio día” representan una costumbre bien arrai-
gada hasta nuestros días. Se refieren al hecho de no comer por la 
mañana y tomar su primer bocado por la tarde, en otras palabras, 
son equivalentes del ayuno prehispánico con su comida “de mediodía”. 
Un documento chontal de 1949 se refiere a una “yndulgencia a los 
nueve días y medio día de alluno en cada día” (Carrasco, 1960, p. 98), 
es decir una penitencia de nueve días acompañada por el “ayuno de 
medio día”. Según Aline Hémond (comunicación personal) este tipo 
de ayuno es aún común entre los nahuas del Alto Balsas.

De esta manera, se puede decir que, junto con los fenómenos 
astronómicos asociados con los astros, eran los actos asociados con la 
penitencia los que marcaban el ritmo de la vida cotidiana: el sueño 
que interrumpía la vela, la comida que interrumpía el ayuno y los 
autosacrificios sangrientos —actos que se producían a mediodía y me-
dianoche—. Todos los grupos sociales en su turno desempeñaban esas 
actividades penitenciales, las cuales por otra parte, eran permanentes 
en los templos y, por lo tanto, representaban la principal división 
temporal del día y de la noche.

¿Cómo se calculaban los días de penitencia?

La penitencia precedía las fiestas, tanto en el calendario de 260 días 
o calendario adivinatorio, como en el de 365 días o calendario solar. 

catla: yn ihcuac ye ticatla, yn yohualnepantla oahcic, no tlapitzalo: “cuando ya es tiempo de ticatla, 
cuando la mitad de la noche había llegado, también tocaban flautas” (ibid., p. 70).

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   71 30/11/2010   01:26:53 p.m.



72 Danièle Dehouve

Antes de restituir el sistema de conteo, es necesario hablar de los me-
dios propiamente lingüísticos del cálculo temporal.

La expresión del tiempo en náhuatl

El náhuatl es una de las lenguas (como el chino, por ejemplo) que no 
utiliza el plural para los objetos inanimados, sino recurre a “clasifica-
dores”. Así, para contar dos tortillas, se utiliza el clasificador tetl (“pie-
dra”) que sirve para las cosas redondas: ontetl tlaxcalli, “dos piedras 
de tortilla”. Los periodos de tiempo constituían su propio clasificador, 
como ilhuitl, “día de veinticuatro horas”, voz utilizada en especial para 
el ayuno, y yohualli, “noche”, que se refería a la vela. De esta manera, 
se contaban “cuatro días” de ayuno (nahuilhuitl) y “cuatro noches” de 
vela (nauhyohualli).12 

El número de días de una secuencia ordinal se expresaba mediante 
una forma verbal: la llegada del quinto día se decía: “cinco se hace”: 
tlamacuilti;13 del mismo modo, se decía: “nueve se hace”: tlachicunauiti 
y “veinte se hace”: tlacempohualti.

La repetición del mismo evento a intervalo regular se expresaba 
mediante la partícula “ca”, como en chicuexiuhtica: “cada ocho [años]”, 
mahmacuililhuitica: “cada cinco días”, mahtlacpohualli omey ica: “cada 
260 [años]” (Launey, 1987: 789).

En náhuatl, siguiendo la numeración vigesimal, los numerales se 
componen por adición y multiplicación a partir de la base “20”. Es ne-
cesario subrayar varios problemas de interpretación surgidos de la forma 
de expresar el numeral 260 en náhuatl, el cual se descompone en “10 
por 20, más 3 por 20”. Como la “base” (20) se menciona en la primera 
parte (10 por 20), no se repite en la segunda, de manera que 260 se dice: 
mahtlacpohualli omeyi: 10�����������������������    × ��������������������   20 + 3, en lugar de mahtlacpohualli omeyipohua-
lli: 10 × 20 + 3������ × ���20.14 Sin embargo, como esa composición dista de la 
española fue al origen de varios errores de traducción; tan pronto como 

12 En esa construcción gramatical el numeral y su clasificador fusionan en una sola pa-
labra (Launey, 1987, p. 671 s).

13 De tla-macuilli: cinco ; ti: sufijo que se añade a un radical nominal y forma un verbo 
que tiene un sentido de causativo, como en tlacati: “hacerse hombre, nacer”, de tlacatl-ti.

14 Eso se debe al hecho que, a nivel gramatical, la base pohualli (“veinte”) es un clasifica-
dor, por lo cual no se repite en la segunda parte de la cuenta. La misma regla se aplica a todos 
los clasificadores, por ejemplo: mahtlactepetl omome, “las doce ciudades” o sea “diez ciudades 
y dos” (fc, l. ix, 52) con el clasificador tepetl; mahtlaquilhuitl omeyei, “trece días” o sea “diez 
días y tres” con el clasificador ilhuitl (fc, l. iv, 1). Launey (1987, p. 679) proporciona varios 
ejemplos de la regla. El número 203, en todo rigor, debería decirse mahtlacpohualli ipan eyi, 
“10 × 20 y sobre de eso 3”.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   72 30/11/2010   01:26:54 p.m.



73LA ARITMÉTICA DE LOS TIEMPOS DE PENITENCIA ENTRE LOS MEXICAS

en el siglo xvi varios intérpretes tradujeron esa voz por 203 (hg, l. ii, 
ap. 2 y 4: 158-164 y 168-171). El error de traducción es notable cuando, 
a propósito del edificio 57 del Templo Mayor, la versión española reza 
que la fiesta de Macuilmalinalli (5 Hierba) se realizaba cada 203 días, 
lo cual es absolutamente imposible, dado que ese día del tonalpohualli 
regresaba solamente uno cada 260 días (hg, l. ii, Ap. 2, §57: 162).

La resta de días

Esa nota preliminar permite examinar los conteos rituales expresados 
en náhuatl, en particular durante la fiesta de Panquetzaliztli, una de 
las dieciocho veintenas pertenecientes al calendario de 365 días. De este 
examen se puede concluir que los conteos tomaban por principio el 
día de la fiesta, a partir del cual restaban cierto número de días para 
señalar las actividades ceremoniales.

Nueve días antes del día de la fiesta de Panquetzaliztli, los futuros 
sacrificados eran bañados y adornados de papel: in oahcic tlachicunauiti, 
“cuando llegaba el noveno día [antes de la fiesta]” (fc, l. ii, 141). La voz 
se traduce en la versión española por: “nueve días antes que matasen los 
que habían de morir” (hg, L. ii, 34, 142). Cinco días antes de la fiesta 
empezaba la penitencia de los dueños de los sacrificados: in oahcic uncan 
tlamacuilti: “cuando llegaba el quinto día [antes de la fiesta]”.

Ahora bien, este modo de cómputo por resta se distinguía de la 
costumbre española de contar los días a partir del principio del mes. 
El choque entre ambas concepciones es el origen de una confusión 
en la presentación de las fiestas en español a principios del l. ii de 
Sahagún (hg, l. ii, 15, 90). Para traducir la voz en náhuatl “nueve días 
antes del fin del mes”, el texto español reza: “ a los nueve días de este 
mes”; es un error porque, contando al revés como se debe, nueve días 
antes del fin del mes cae el doceavo día del mes. En cambio el texto 
en español logra convertir correctamente los “cinco días antes del fin 
del mes” por: “a los diez y seis días del mes”.

El cómputo que omite el día de la fiesta en el tonalpohualli

El conteo “al revés” o “por resta” es común al calendario de 260 y al de 
365 días. En cambio, un examen atento revela que ambos calculaban 
los días de penitencia de modo distinto.

En el calendario de 260 días, las penitencias duraban, dice Saha-
gún, 80, 40 ó 20 días. Pero en esa suma de días, ¿se numeraba o no el 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   73 30/11/2010   01:26:56 p.m.



74 Danièle Dehouve

día de la fiesta? La respuesta se encuentra por ejemplo en los conteos 
realizados en ocasión de la fiesta del dios Macuilxóchitl, fiesta que se 
hacía en el día Mácuil Xóchitl (5 Flor) del tonalpohualli:

“Primero se ayunaba durante cuatro días y cuando ‘cinco se ha-
cía’ sacaban la fiesta, era cuando un hombre se hacía imagen [de la 
deidad]” 15 (fc, l. i, 31). La versión española reza: “cuatro días antes 
de la fiesta ayunaban […] llegado el quinto día era la fiesta de este 
dios” (Sahagún, hg, i, 14, §3 y 6, 40). Queda entonces claro y compro-
bado por ambas versiones que el ayuno duraba un periodo de cuatro 
días, sin contar el quinto día que era el de la fiesta. En la Figura 1,  
la fiesta 5 Flor aparece en amarillo; restando cuatro días (sin contar la  
fiesta que es el quinto día) el ayuno empieza el día 1 Buitre. Se cuentan 
entonces: 1 (1 Buitre), 2 (2 Movimiento), 3 (3 Pedernal), 4 (4 Lluvia) y 
la fiesta es el quinto día (5 Flor).

Cuadro 1
El calendario de 260 días o tonalpohualli 

Caimán 1 8 2 9 3 10 4 11 5 12 6 13 7
Viento 2 9 3 10 4 11 5 12 6 13 7 1 8
Casa 3 10 4 11 5 12 6 13 7 1 8 2 9
Lagartija 4 11 5 12 6 13 7 1 8 2 9 3 10
Serpiente 5 12 6 13 7 1 8 2 9 3 10 4 11
Muerte 6 13 7 1 8 2 9 3 10 4 11 5 12
Venado 7 1 8 2 9 3 10 4 11 5 12 6 13
Conejo 8 2 9 3 10 4 11 5 12 6 13 7 1
Agua 9 3 10 4 11 5 12 6 13 7 1 8 2
Perro 10 4 11 5 12 6 13 7 1 8 2 9 3
Mono 11 5 12 6 13 7 1 8 2 9 3 10 4
Malinalli 12 6 13 7 1 8 2 9 3 10 4 11 5
Caña 13 7 1 8 2 9 3 10 4 11 5 12 6
Jaguar 1 8 2 9 3 10 4 11 5 12 6 13 7
Águila 2 9 3 10 4 11 5 12 6 13 7 1 8
Buitre 3 10 4 11 5 12 6 13 7 1 8 2 9
Movimiento 4 11 5 12 6 13 7 1 8 2 9 3 10
Pedernal 5 12 6 13 7 1 8 2 9 3 10 4 11
Lluvia 6 13 7 1 8 2 9 3 10 4 11 5 12
Flor 7 1 8 2 9 3 10 4 11 5 12 6 13

15 Achtopa nahuilhuitl nexochizahualo yc tlamacuilti in ilhuiquixtililoya ihcuac ce tlacatl quimixip-
tlatiaya.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   74 30/11/2010   01:26:59 p.m.



75LA ARITMÉTICA DE LOS TIEMPOS DE PENITENCIA ENTRE LOS MEXICAS

Figura 1. Códice Laud, 46

Del mismo modo en Chicome Xóchitl (7 Flor): “los pintores […] 
las mujeres labranderas […] ayunaban ochenta o cuarenta o veinte días 
antes que llegasen a la fiesta de este signo xochitl […] y en pasando el 
ayuno todos se bañaban para celebrar la fiesta del dicho signo Chicome 
Xóchitl” (Sahagún, L. iv, 2, 225). En la Figura 1, 20 días antes de 7 
Flor, es 13 Flor, 40 días antes es 6 Flor y 80 días antes es 5 Flor.

Queda así confirmado que los veinte días de penitencia (o sus múl-
tiples) conformaban un “periodo cerrado” que no incluía el mero día 
de la fiesta. La razón se ve sencillamente al considerar, en la Figura 1, 
el lapso de tiempo que separa las fechas 1 Caimán de 8 Caimán: son 
21 días, por lo cual es necesario que el ayuno dure 20 días sin contar 
el día 21, día de la fiesta.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   75 30/11/2010   01:27:03 p.m.



76 Danièle Dehouve

Los códices mayas empleaban un sistema semejante. Se sabe que 
representaban los coeficientes de los días en rojo y las duraciones, o 
“días intervalos” en negro. Un ejemplo (Códice de Dresde, 35c-37c) ana-
lizado por Förstemann (1886) proporciona la serie siguiente: 

(13) +9, 9, +11, 7, +20, 1, +10, 11, +15, 13, +9, 9

El signo + indica el color negro de los numerales, los demás son de 
color rojo. Eso significa que, a partir de la fecha 13 chicchan, 9 días 
intervalos permiten llegar a la fecha 9 ix, de ahí 11 días intervalos 
conducen a una fecha 7, de ahí 20 días intervalos conducen a una 
fecha 1, etcétera. Al reportar esas cuentas en el tonalpohualli (Figu- 
ra 1), se nota que esa progresión de fecha a fecha no contaba el día 
de llegada, es decir, entre 13 Chicchan y 9 Ix, había 9 días intervalos 
sin contar el día 9 Ix.

Entre los mixes de hoy en día, según Rojas Martínez (2009) veinte 
días de ayuno separan el signo Tsaan (Serpiente) y el Tsaan siguiente, 
es decir, del mismo modo que en el tonalpohualli mexica, sin contar 
el día 21.

Los mayas de Cancuc seguían el mismo método a mitad del siglo xx, 
cuando los mayordomos de San Juan hacían un ayuno de cien días, es 
decir, cinco meses de veinte días, calculando que el ayuno empezaba 
por ejemplo el 10 yashkin para terminar el 10 ajilchac (Guiteras Holmes, 
1992, p. 110). Del 10 yashkin al 9 ajilchac se contaban veinte días, el 10 
ajilchac siendo el día 21. Aunque perteneciente al calendario solar de 
dieciocho meses de veinte días, esa cuenta se realizaba exactamente 
del mismo modo que en el tonalpohualli mexica.

El cómputo que incluye el día de la fiesta en el xiuhpohualli

En el calendario mexica de 365 días, en cambio, el conteo del tiempo 
de penitencia incluye el día de la fiesta. La razón de este hecho es 
que cada uno de los dieciocho meses cuenta veinte días. Entonces, 
un ayuno de veinte días empieza el día primero del mes y termina el 
última día (el 20), día de la fiesta.

Esto queda confirmado por el texto de Sahagún sobre la fiesta de 
Panquetzaliztli:

Al décimo quinto mes llamaban Panquetzaliztli. Antes de llegar a 
este mes, por reverencia de la fiesta que en él se hacía, los sátrapas… 
hacían penitencia ochenta días: comenzaban esta penitencia un día 
después del mes que se llama Ochpaniztli. Acabado el mes de Que-

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   76 30/11/2010   01:27:04 p.m.



77LA ARITMÉTICA DE LOS TIEMPOS DE PENITENCIA ENTRE LOS MEXICAS

cholli [...] luego comenzaban a bailar y a cantar [...] a principios de la 
noche y acababan a la media noche” (hg, l. ii, 34, 142).

Cuadro 2
El calendario de 395 días o xiuhpohualli

I II III


IV V V
I

V
II

V
III



IX X X
I

X
II

X
III



X
IV

X
V

X
V

I

X
V

II

X
V

III


1 1 1 1 1
2 2 2 2 2
3 3 3 3 3
4 4 4 4 4
5 5 5 5 5
6 6 6 6 6
7 7 7 7 7
8 8 8 8 8
9 9 9 9 9
10 10 10 10 10
11 11 11 11 11
12 12 12 12 12
13 13 13 13 13
14 14 14 14 14
15 15 15 15 15
16 16 16 16 16
17 17 17 17 17
18 18 18 18 18
19 19 19 19 19
20 20 20 20 20

Como lo apreciamos en Cuadro 2, el ayuno empieza el primer día 
del mes que sigue Ochpaniztli (xi), es decir, el primer día de Teutleco 
(xii) y los cantos y bailes empiezan el primer día del mes que sigue 
Quecholli (xiv), es decir, el primer día de Panquetzaliztli (xv). Todos 
estos cálculos han sido hechos restando veintenas a partir del día 20 
de Panquetzaliztli (xv).

El Cuadro 2 muestra que, al contrario del calendario de 260 días 
que establece una separación de 21 días entre cada signo, el de 365 
días basa sus conteos en ciclos de solamente veinte días. Por lo tanto, 
la fiesta se celebra el vigésimo día y el ayuno empieza el día primero, 
en caso de durar veinte días, o el día primero de los meses anteriores, en 
caso de durar múltiples de veinte.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   77 30/11/2010   01:27:07 p.m.



78 Danièle Dehouve

El cómputo redondo en los rituales específicos

Hoy en día las penitencias se realizan generalmente para acompañar 
actividades rituales específicas. En este caso, la penitencia conforma 
un cómputo “redondo” en el cual el ritual queda incluido. Tal fue la 
regla entre los chontales (Carrasco, 1960) donde un ritual de cosecha 
exigía tres días de penitencia y se realizaba el tercer día. Otro ritual 
llamado “sembrar la vida de un niño” requería nueve días de peniten-
cia y se realizaba el noveno día. 

Entre los tlapanecos de Acatepec cuyo número ritual es el 32 (De-
houve, 2007), la instalación en el poder de las autoridades exige una 
penitencia de 32 días. Así, para tomar el ejemplo del año 2006, la 
penitencia empezó el miércoles 18 de enero con la confección de un 
fuego nuevo. El fuego no se apagó hasta terminar la penitencia el 18 
de febrero, día 32 a partir del principio. Los tlapanecos de Zapotitlán 
Tablas tienen otra cifra sagrada, el cinco. Para tomar el ejemplo de 
la celebración de la fiesta de San Marcos por la mayordomía de este 
nombre en abril 2008: el fuego del mayordomo fue prendido a las dos 
de la mañana del 22 del mes; permaneció prendido mientras el ma-
yordomo hacía penitencia e incluyendo la fiesta, el 25. La penitencia 
se acabó y el fuego fue apagado y sus cenizas arrojadas al río el día 
26 de abril. Así, por todo, la penitencia duró cinco días: 22, 23, 24, 25 
y 26. Del mismo modo que el cómputo del calendario mexica de 365 
días, este “cómputo redondo” incluye el día de la fiesta o del ritual, 
pero sin practicar la resta. 

Números de días de penitencia

Los cálculos que acabamos de presentar comprueban que la penitencia 
empezaba un día dado para acabarse en otro día dado. Con la ayuda 
de dichos conteos los actores rituales producían ciertos efectos de co-
herencia interna en cada uno de los calendarios.

En el calendario de 260 días

Los efectos eran distintos según se contaba de veinte en veinte días, 
de trece en trece, de ocho en ocho o de cuatro en cuatro.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   78 30/11/2010   01:27:08 p.m.



79LA ARITMÉTICA DE LOS TIEMPOS DE PENITENCIA ENTRE LOS MEXICAS

De veinte en veinte días

Sabemos que ciertos artesanos rendían un culto especial a un signo: 
por ejemplo, las tejedores a Xóchitl (Flor), los grupos que “trataban 
con el agua”, a Atl (Agua). El restar veinte días del día de la fiesta, 
sin contarlo, tiene una propiedad: permite brincar de un signo (con 
cierto numeral) al mismo signo (con otro numeral). Este tipo de cálculo 
permitía, pues, que los artesanos empezaran su ayuno veinte, o un 
múltiple de veinte, días antes de la fiesta de su signo, brincando así 
de un Xóchitl a otro, o de un Atl a otro.

Es lo que explica una imagen proveniente del Códice Laud (46).
La Figura 1 muestra la diosa del agua vertiendo un jarro de agua 

sobre un brasero de fuego. Están escritas dos fechas: 1 Agua frente a 
su vientre (el numeral Uno y el signo Agua expresado por el jarro que 
se vierte); 8 Agua arriba (el numeral Ocho y el signo Agua dibujado de 
manera tradicional). Remitiéndonos al Cuadro 1, vemos que la fecha 
de la fiesta 8 Agua está precedida, veinte días antes, por 1 Agua. Es 
decir, veinte días calculados como lo he explicado arriba separan 1 
Agua, día en que podemos conjeturar que empezó el ayuno, y 8 Agua, 
día de la fiesta.

De trece en trece días

Restar trece días sin contar el día de la fiesta tiene una propiedad 
comparable: permite brincar de un numeral (con cierto signo) al mis-
mo numeral (con otro signo). Esto tenía interés en caso de rendir un 
culto a un numeral específico. Parece que tal era el caso del cinco, 
pues muchos dioses tenían el numeral cinco en sus nombres. Era el 
caso de los cinco Macuiltonalehqueh (5 Flor, 5 Lagartija, 5 Buitre, 5 
Conejo, y 5 Malinalli) cuyo “tonalli era un cinco”, pero existían además 
otros “dioses cinco” menos conocidos, como Macuilcalli, 5 Casa, dios 
de los lapidarios. En este último caso, sería lógico pensar que los lapi-
darios hacían una penitencia de trece días para brincar de un cinco a 
un cinco, del mismo modo que las tejedoras la hacían de veinte para 
pasar de un signo Flor a otro. Existían otros “dioses cinco”, como Ma-
cuilcipactli, 5 Caimán (Couvreur, 2002) y Macuilli Itzcuintli, 5 Perro 
(Serna, 1892, p. 317), fecha del dios de Mictlantecutli. 

Serna (ibid.) señala el culto a otros numerales, en primer lugar el 
cuatro: “todos los números cuatro de cualesquiera signos decían ser 
dichosos y pertenecer a cuatro dioses”, los dioses astrales Tlahuizcal-
pantecutli, Citlalicue, Tonatiuh y Tonacatecutli. El siete, presente en 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   79 30/11/2010   01:27:08 p.m.



80 Danièle Dehouve

Chicome Técpatl (7 Pedernal) “y todos los números séptimos de todos 
los signos se los atribuían a la diosa Chicomecóatl y los tenían por 
dichosos y bien afortunados”. En todos los casos de culto a un nume-
ral, puede uno pensar en posibles ayunos de trece días, permitiendo 
brincar de uno al otro, aunque desgraciadamente no tengamos textos 
que lo confirmen.

El simbolismo del siete y el octavo

La fiesta de Atamalcualiztli se celebraba “cada ocho años” y el ayuno 
duraba siete días: “Y la fiesta de comida de tamales de agua se hacía 
cada ocho años […] Ayunaban siete días” 16 (fc, l. ii, ap. i, 177).

Este conteo está en acuerdo con el cómputo propio del calendario 
de 260 días, es decir, que se realizaba sin contar el día de la fiesta:

Años 1 2 3 4 5 6 7 8: la fiesta se celebraba después de un intervalo 
de siete años enteros, el octavo año, día aniversario de la celebración 
anterior.

Días 1 2 3 4 5 6 7 8: el ayuno duraba siete días y el octavo era el 
día de la fiesta.

En este caso, y al contrario de lo que puede hacer pensar una 
lectura rápida, el simbolismo numérico de esta fiesta no descansaba 
en el ocho, sino en el siete, lo cual es totalmente congruente con el 
hecho que el siete era el número del maíz (Chicomecóatl) y de todos 
los “mantenimientos”.

Al contrario de lo que reza el texto en náhuatl arriba (fc, l. ii, 177), 
el resumen de las fiestas móviles en español (hg, l. ii, 19) proporciona 
sobre el mismo tema otra cuenta: “En la [fiesta] que hacían de ocho en 
ocho años, ayunaban antes de ella ocho días”. Esa versión en español 
numera un día más porque su autor no contó como los informantes 
hablantes de náhuatl y, por lo tanto, se equivocó. 

El mismo simbolismo del siete se repite durante la fiesta de Ochpa-
niztli, según Durán, (ii, 14, 142). La relación con el calendario cristiano 
establecida por el dominico permite evitar todo error de conteo. El 7 
de septiembre, los actores rituales comían mucho. Luego ayunaban el 
8, 9, 10, 11, 12, 13 y 14 del mes, es decir durante siete días completos. 
El sacrificio de Atlatonan se verificaba el 15 de septiembre, es decir, 
el octavo día: “acabados los 7 días y cumplidos sacrificaban aquella 
yndia” (ibid., p. 143).

16 Auh yn atamalqualiztli, chicuexiuhtica in muchiuhtiuja… Chicomilhuitl, in nezahualoyah.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   80 30/11/2010   01:27:09 p.m.



81LA ARITMÉTICA DE LOS TIEMPOS DE PENITENCIA ENTRE LOS MEXICAS

La resta de cuatro días

Un efecto muy especial y sin duda buscado a propósito por los sacer-
dotes mexicas era la consecuencia de la resta de cuatro días en lo que 
se refería a ciertas deidades.

Sabemos que las cinco diosas Cihuapipiltin o Cihuateteo eran mu-
jeres muertas en parto cuyo signo empezaba por el numeral Uno: 1 
Venado, 1 Lluvia, 1 Mono, 1 Casa, 1 Águila. Sahagún (hg, l. i, 12, 36) 
explica que ellas absolvían los pecados de ciertos penitentes. El que 
decidía dirigir su confesión a una de ellas iba a ver a un sacerdote; éste 
“miraba luego el libro de las adivinanzas que se llamaba tonalamatl” y le 
señalaba un día, en el cual llegaba el penitente cargado de objetos cere-
moniales. El sacerdote hablaba al fuego y pedía que el penitente se con-
fesara a Tezcatlipoca. Entonces le decía lo que tenía que hacer: “cuando 
descienden a la tierra las diosas llamadas Cihuapipiltin, o cuando se 
hace la fiesta de las diosas de la carnalidad que se llaman Ixcuiname 
[…] ayunarás cuatro días afligiendo tu estómago y tu boca; y llegado 
el día de la fiesta de estas diosa Ixcuiname […] amaneciendo, pasarás 
[…] por la lengua o las orejas cuatrocientos o ochocientos mimbres”.

Si consideramos las fechas de estas Cihuateteo y restamos cuatro 
días “cerrados” de ayuno (es decir, sin contar la fiesta del quinto día), 
obtenemos el resultado siguiente:

	 1 Venado menos cuatro = 10 Casa
	 1 Lluvia menos cuatro = 10 Águila
	 1 Mono menos cuatro = 10 Venado
	 1 Casa menos cuatro = 10 Lluvia
	 1 Águila menos cuatro = 10 Mono

Queda comprobada la coherencia entre los días de ayuno y los 
días de fiesta: tanto en unos como en otros, operan los mismos signos 
Venado, Lluvia, Mono, Casa y Águila. Las cinco Cihuateteo no tienen 
otro signo más que éstos.

La misma operación se puede hacer con los Macuiltonaléhqueh. 
Eran cinco dioses, equivalentes masculinos de las cinco Cihuateteo, 
cuyo día caía un signo acompañado con el numeral cinco. El más co-
nocido era Macuilxóchitl, 5 Flor, cuyo ayuno era de cuatro días.

	 5 Flor menos cuatro = 1 Buitre
	 5 Lagartija menos cuatro = 1 Flor
	 5 Buitre menos cuatro = 1 Malinalli

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   81 30/11/2010   01:27:10 p.m.



82 Danièle Dehouve

	 5 Conejo menos cuatro = 1 Lagartija
	 5 Malinalli menos cuatro = 1 Conejo

Queda comprobada la misma coherencia que para las Cihuateteo 
entre los días de ayuno y los días de fiesta. Los cinco Macuiltonaleh- 
queh no tenía más que cinco signos: Lagartija, Buitre, Conejo, Flor 
y Malinalli.

En el calendario de 365 días

En el calendario solar, la penitencia más común era de veinte días y 
sus múltiples, llegando hasta 160 días. La costumbre ha sobrevivido 
en las comunidades mayas que conservan el calendario de dieciocho 
meses de veinte días, como Cancuc, donde un cargo político requiere 
veinte días de penitencia, mientras la mayordomía de San Juan exige 
100 días, es decir, cinco meses de veinte días (Guiteras Holmes, 1992, 
p. 109-110).

La combinación de periodos

La división del tiempo mediante la sucesión de periodos de peni-
tencia no se realizaba de manera sencilla. Los grupos sociales y los 
tipos de penitencia se combinaban para conformar combinaciones 
propias a ciertas ciudades y celebraciones, y esto se realizaba en los 
dos calendarios.

Lapsos de tiempos asolapados

Volvamos primero sobre la fiesta de Panquetzaliztli que se celebraba 
el último día del mes de este nombre. El ayuno de los sacerdotes em-
pezaba ochenta días antes. Veinte días antes empezaban los cantos y 
bailes desde el principio de la noche hasta la medianoche. Nueve días 
antes, “bañaban los que habían de morir con el agua de una fuente” y 
los adornaban con papel. Cinco días antes “comenzaban a ayunar los 
dueños de los esclavos todos aquellos cinco días y también ayunaban 
los viejos de los barrios”. “Acabados los cuatro días de la penitencia 
juntábanse con los esclavos y esclavas los dueños de ellos […] Acabadas 
estas danzas de la medianoche, luego íbanse todos a sus casas y luego 
en amaneciendo comenzaban la fiesta” (hg, l. ii, 34, 142).

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   82 30/11/2010   01:27:11 p.m.



83LA ARITMÉTICA DE LOS TIEMPOS DE PENITENCIA ENTRE LOS MEXICAS

La combinación de las clases de penitencias en Panquetzaliztli 
puede expresarse en el diagrama siguiente:

80 días

20 días

4 días y fiesta=5

Cada cuatro años se celebraba una gran fiesta a Quetzalcóatl en 
la ciudad de Cholula, en un día especial del tonalpohualli y 80 días 
antes empezaba el ayuno de cuatro días del sacerdote principal: éste 
no comía más que una tortilla en el día e “iba sólo a demandar la 
ayuda y favor de los dioses para poder ayunar y celebrar la fiesta de 
su dios”. Terminado este ayuno solitario, todos los sacerdotes empe-
zaban su ayuno con autosacrificios, vela colectiva, baños nocturnos y 
reclusión en los templos. Veinte días antes de la fiesta, la penitencia 
se volvía más ligera pues, “pasados los sesenta días con aquel tezón y 
aspereza, los otros veinte días no se sacrificaban tanto y dormían algo 
más” (Motolinía, I, 29, 80-81).

La secuencia penitencial puede expresarse de esta manera:

80 días

20 días4 días

Cada cuatro años la ciudad de Tlaxcala celebraba una gran fiesta 
en honor a Camaxtli. La penitencia de los sacerdotes empezaba 160 
días antes de la fiesta. Pero primero hacían un ayuno de cinco días 
con un ritual al cerro dedicado a Matlalcueye; al terminar estos cinco 
días, es decir, exactamente 160 días antes de la fiesta, los sacerdotes 
realizaban un autosacrificio sangriento y empezaban su penitencia y 
80 días antes de la fiesta empezaba el ayuno de todo el pueblo. Cuatro 
o cinco días antes de la fiesta los sacerdotes se vestían y adornaban 
la estatua de Camaxtli. Los sacrificios se realizaban el día de la fiesta 
(Motolinía, ii, 27, 74-78).

160 días

80 días

       5 días

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   83 30/11/2010   01:27:12 p.m.



84 Danièle Dehouve

Actividades penitenciales imbricadas

Además de la combinación de periodos de penitencia, existía una 
subdivisión interna de dichos periodos.

Así, durante las celebraciones en honor a Camaxtli en Tlaxcala 
(ibid.), en el lapso de los 160 días de ayuno los sacerdotes realizaban 
ocho sacrificios sangrientos que se verificaban cada veinte días. La 
gente del pueblo que empezaba su penitencia 80 días antes de la fiesta 
practicaba solamente cuatro autosacrificios, cada veinte días. Estos ya 
no se realizaban de manera tan dura como los anteriores, pues los pa-
lillos pasados por las lenguas eran de tamaño menor que los primeros. 
De esta manera, la penitencia empezaba por un ayuno estricto y un 
autosacrificio muy duro en los primeros días, proseguía de manera 
severa durante los 80 días siguientes y terminaba por unas mortifica-
ciones más ligeras, pero generalizadas, durante los últimos 80 días.

Por lo general, un periodo de penitencia encerraba días de auto-
sacrificio practicado a intervalo regular, como lo demuestra Sahagún: 
“Derramaban sangre los hombres cinco días antes que llegase la fiesta 
principal que se hacía de veinte en veinte días por su devoción […] Más 
mujeres tenían devoción también de ofrecer esta sangre por espacio 
de 80 días y cortábanse de tres en tres días y de cuatro en cuatro días 
todo este tiempo” (hg, l. ii, Ap. 3, 166).

Los “penitentes de cuatro años” eran cuatro muchachos que co-
mían sólo una vez a mediodía. Se turnaban según una rotación estricta 
y, mientras dos de ellos velaban, los otros dos dormían. Una vez cada 
veinte días tomaban una comida normal; y otra vez cada veinte días 
practicaban un sacrificio sangriento (Motolinía, i, 25, 71).

Entre los edificios del Templo Mayor de Tenochtitlan figuraban 
unas casas donde “se recogían a ayunar y hacer penitencia cuatro días 
todos los principales y oficiales de la república las vigilias de las fiestas 
que caían de veinte en veinte días de manera que hacían de vigilia 
cuatro días” (hg, l. ii, Ap. 2,: 164).

La subdivisión de los tiempos de penitencia fue una costumbre 
tan arraigada que sobrevivió a la conquista española. En Oaxaca, a 
principios del siglo xviii, tenemos la mención de una penitencia reali-
zada por un cazador que constaba de cuarenta días de ayuno, diez de 
los cuales eran asociados a la abstinencia sexual (Zilbermann, 1998,  
p. 159). Otro cazador se abstenía de mujeres durante tres días, entre los 
cuales ayunaba un día (ibid., p. 160). Entre los chontales, en 1949, dos 
rituales empezaban por tres días de “ayuno de medio día” seguidos de 
cuarenta días de abstinencia sexual: “gana su cuarenta días y tres días 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   84 30/11/2010   01:27:13 p.m.



85LA ARITMÉTICA DE LOS TIEMPOS DE PENITENCIA ENTRE LOS MEXICAS

de alluna para empezar” (Carrasco, 1960, p. 103). Más sorprendente 
era el cálculo efectuado en el caso de una plaga que azotaba el pueblo. 
La penitencia que precedía el ritual debía durar cuarenta días, mas 
era posible tomar veinte hombres que ayunaran dos días cada uno, 
de manera que el ritual pudiera ser ejecutado sin esperar demasiado 
tiempo (ibid., p. 105).

La zona maya contemporánea se caracteriza también por la ob-
servancia de tiempos intermediarios de penitencia. Guiteras Holmes 
(1992, p. 109) pudo observar en 1944 que el alcalde del pueblo de 
Cancuc (Chiapas) empezó su ayuno y abstinencia sexual de veinte días 
estando “en pena” durante tres días, es decir, encerrado en un edificio 
especial. Entre los Chuj de Guatemala, los rituales siguen los meses de 
veinte días propios del calendario solar prehispánico y, en cada ciclo 
de veinte días, cinco días están dedicados a un “velorio”, es decir, un 
ritual nocturno de mayor importancia (Piedrasanta, 2003).

Estos datos son tan congruentes que es probable que la ausencia 
de división interna de los tiempos de penitencia, tal como ocurre 
entre los tlapanecos de hoy, se debe a una adulteración del sistema 
prehispánico.

El simbolismo numérico

La combinación de los periodos de penitencia hace aparecer en la tem-
poralidad ritual la existencia de números cuantitativos y cualitativos. 
Los primeros pueden ser definidos por el hecho que su simbolismo 
remite a una escala de cantidad, en la cual los números mayores tienen 
la mayor potencia y otorgan al ritual la mayor eficacia. En la penitencia 
prehispánica, veinte días y sus múltiplos tenían un significado cuan-
titativo y expresaban en términos aritméticos la dureza de la peniten-
cia, es decir, su eficacia. Todas las configuraciones examinadas arriba 
combinan 20, 40, 80 hasta 160 días de penitencia, números cargados 
de un sentido cuantitativo en la aritmética del dolor. Se puede decir 
que el mismo efecto era buscado en el conteo de los instrumentos del 
autosacrificio, introducidos a través de la lengua o de las orejas por 
múltiples de veinte (20, 400, 800…).

Al lado de estos números cuantitativos hemos encontrado los nú-
meros “cualitativos”, es decir, portadores de un simbolismo convencio-
nal. Entre los mexicas algunos se distinguen: el siete era asociado al 
maíz y sus fiestas, el nueve a la muerte, el cuatro al sol y los astros… 
Varios métodos permitían poner estos números en relieve, como hacer 
siete días de ayuno, celebrar una fiesta el quinto o el octavo año y 
bañar los esclavos nueve días antes de su sacrificio.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   85 30/11/2010   01:27:14 p.m.



86 Danièle Dehouve

Los números cualitativos son más numerosos en las penitencias 
coloniales y modernas. En Oaxaca, en el siglo xviii, el ayuno duraba 
dos, tres, cuatro, seis, siete, nueve y trece días. El simbolismo de es-
tos números aparece claramente en algunos casos: el tres era el más 
común en muchas ocasiones, el siete asociado a la enfermedad y la 
confesión, el nueve a la enfermedad y la muerte, el cuatro al maíz. El 
número cuantitativo cuarenta se asociaba al número cualitativo, por 
ejemplo al hacer una penitencia de cuarenta días seguida de un ayuno 
de tres días. Entre los chontales (Carrasco, 1960) la penitencia de tres 
días se realizaba en los rituales agrícolas, la de nueve días en la cura 
del espanto y el “sembrar la vida de un niño”. También se asociaban los 
cuarenta días portadores del valor cuantitativo con tres días cargados 
de valor cualitativo. 

Entre los tlapanecos, los días de penitencia siguen precisamente 
el número sagrado de mayor importancia en un pueblo considerado: 
5, 24 ó 32. Dicho número tiene un valor cualitativo (Dehouve, en este 
volumen) al designar el mundo, los seres potentes que viven en el 
mundo y el objetivo del ritual.

Conclusiones

Hemos mostrado que la penitencia ha figurado entre las temporali-
dades rituales de mayor importancia en la Mesoamérica prehispánica 
y se mantiene hasta la actualidad en las regiones indígenas más tra-
dicionales. 

Existían varias actividades penitenciales, siendo las más impor-
tantes el ayuno, interrumpido por una comida cotidiana, la vela in-
terrumpida por un sueño, y el autosacrificio, con sus efusiones de 
sangre. Comida, sueño y autosacrificio proporcionaban las principales 
divisiones del día y de la noche.

La penitencia dividía también el tiempo anual. Tenía una duración 
precisa que se extendía entre el día de su principio y el de su fin. Su 
conteo obedecía a reglas precisas, entre las cuales aparece la cuenta 
“por resta” o “al revés” a partir del día de la fiesta. Existían dos mé-
todos de cálculo. El primero era el del tonalpohualli de 260 días, en el 
cual el tiempo penitencial no incluía la fecha de la fiesta, la cual era 
supernumeraria (cuatro días de ayuno y la fiesta era el quinto, siete 
días y la fiesta era el octavo, veinte días y la fiesta era el día 21). El 
segundo caso era el del xiuhpohualli de 365 días, en el cual los días 
de penitencia incluían el día de la fiesta (20 días de penitencia dura-
ban 19 días más el día 20, día de la fiesta). Los cómputos coloniales y 

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   86 30/11/2010   01:27:15 p.m.



87LA ARITMÉTICA DE LOS TIEMPOS DE PENITENCIA ENTRE LOS MEXICAS

modernos que consideran el tiempo de la penitencia y de la fiesta (o 
del ritual) como un solo periodo corresponden a este último modo de 
cálculo, pero sin practicar la resta.

Cada ciudad en cada celebración inventaba una combinación es-
pecífica de periodos, internamente subdivididos. Esta combinación 
de periodos permitía asolapar números de significado diferente. Así, 
veinte días de ayuno y sus múltiplos desempeñaban una función cuan-
titativa, la cual otorgaba eficacia a la penitencia. Dentro de esta cuenta, 
los números cualitativos, con sentido simbólico convencional, ponían 
el ritual en acuerdo con una deidad o un episodio ritual específico, 
como el siete y el nueve.

La penitencia era un marcador temporal privilegiado, pues separa-
ba el tiempo sagrado del tiempo profano. Las actividades penitenciales 
se oponían a la vida normal en lo más básico: el hecho de comer, 
de dormir y de tener actividad sexual, además del dolor provocado 
por el autosacrificio. Pero no se empleaba de manera sencilla sino 
construyendo combinatorias de varios factores. Como eran múltiples 
las prácticas de penitencia, era posible combinarlas para lograr una 
graduación en el sufrimiento; por otra parte, los diferentes grupos so-
ciales (sacerdotes, nobles, macehuales) combinaban la duración de sus 
actividades penitenciales; y, por fin, el uso de los números ofrecía un 
medio excepcional para construir una combinatoria calendárica con 
coherencia interna, la cual articulaba las fechas con las duraciones. 

Estos apuntes tienen el objetivo de llamar la atención sobre las tem-
poralidades rituales asociadas a la penitencia, pero requieren trabajos 
adicionales que deben ser atentos, por una parte, a los procedimientos de 
conteo propios de las lenguas indígenas y, por la otra, al sistema mismo 
de cálculo, siendo ambos distintos de los utilizados en español, como lo 
demuestran unos errores de traducción que se remontan a Sahagún.

Abreviaturas

fc	 Florentine Codex, por Anderson y Dibble.
hg	S ahagún, Historia general de las cosas de Nueva España, edición de 

Porrúa.

Bibliografía

Carrasco, Pedro
	 1960	 “Pagan Rituals and Beliefs among the Chontal Indians of Oaxa-

ca, Mexico”, Anthropological Records 20: 3, Berkeley y Los Ánge-
les, University of California Press, p. 87-117.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   87 30/11/2010   01:27:16 p.m.



88 Danièle Dehouve

Florentine Codex. General History of the Things of the New Spain
	 1950-1982  traducido y editado por Arthur J. D. Anderson y Charles 

E. Dibble, Santa Fe, New Mexico, School of American Research 
and the University of Utah, 12 v.

Codex Laud
	 1966	 Graz, Akademisch Drück-u.Verlagsanstalt.

Couvreur, Aurélie
	 2002	 “La description du Grand Temple de Mexico par Bernardino 

de Sahagún (Codex de Florence, annexe du livre ii)”, Journal de 
la Société des Américanistes, 88, p. 9-46.

Dehouve, Danièle
	 1995	 “Le vocabulaire du don en nahuatl”, in Mille ans de civilisatio-

ns mésoaméricaines, des Mayas aux Aztèques. Hommages à Jacques 
Soustelle (J. De Durand-Forest y G. Baudot comps.), París, 
L’Harmattan, v. ii, p. 91-104.

	 2007	 La ofrenda sacrificial entre los tlapanecos de Guerrero, México, Uni-
versidad Autónoma de Guerrero/Centro de Estudios Mexicanos 
y Centroamericanos, Ambassade du France au Mexique/Instituto 
Nacional de Antropología e Historia/Plaza y Valdés.

	 2010	 Números para los dioses, film video, 50 minutos, Tonaltepec Pro-
duction.

Dehouve, Danièle y Vié-Wohrer, Anne-Marie
	 2008	 Le Monde des Aztèques, París, Riveneuve éditions.

Durán, Diego
	 2002	 Historia de las Indias de Nueva España e islas de Tierra Firme, 

México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes [1980].

Förstemann, E. W.
	 1906	 “Commentary on the maya manuscript in the Royal Library of 

Dresden”, Papers of the Peabody Museum of American Archeology 
and Ethnology, iv, 2, Cambridge, Harvard University.

Guiteras Holmes, Calixta 
	 1992	 Cancúc: etnografía de un pueblo tzeltal de los altos de Chiapas, 1944, 

Chiapas.

Launey, Michel
	 1980	 Introduction à la langue et à la littérature aztèque, París, L’Harmattan, 

2 v.

	 1987	 “Catégories et opérations dans la grammaire nahuatl”, thèse de 
doctorat d’Etat, Université Paris IV, París, 2 v.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   88 30/11/2010   01:27:17 p.m.



89LA ARITMÉTICA DE LOS TIEMPOS DE PENITENCIA ENTRE LOS MEXICAS

León-Portilla, Miguel
	 1958	 Ritos, sacerdotes y atavíos de los dioses, México, Universidad Nacio-

nal Autónoma de México, Instituto de Historia.

Molina, fray Alonso de
	 1966	 Vocabulario náhuatl castellano, castellano náhuatl [1571], México, 

Colofón.

Motolinía 
	 1903	 Memoriales de fray Toribio de Motolinía, publicado por Luis Gar-

cía Pimentel, Méjico.

Piedrasanta Herrera, Ruth 
	 2003	 “L’espace chez les Chuj de San Mateo Ixtatán (Guatemala)”, thèse 

de doctorat, Nanterre Université. 

Rojas Martínez, Araceli 
	 2009	 “El calendario de San Miguel Chichicaxtepec, mixe: mujeres 

que cuentan los días, dirigen los rituales y saben curar”, Sim-
posio Conteos Numéricos y Rituales Calendáricos en las Cultu-
ras Indígenas de América: Mesoamérica, los Andes y aspectos 
comparativos, J. Broda y D. Dehouve (coords.), 53 ICA, México, 
23-24 de julio de 2009.

Sahagún, fray Bernardino de
	 1956	 Historia general de las cosas de Nueva España, México, Editorial 

Porrúa, varias ediciones.

Serna, Jacinto de
	 1892	 Manual de ministros de indios, México, Imprenta del Museo Na-

cional.

Wimmer, Alexis
		  Dictionnaire de la langue nahuatl classique, malinal@evhr.net

Zilbermann, María Cristina
	 1998	 “Idolatrías de Oaxaca en el siglo xviii” (texto del agi Oaxaca, 

1704), en Manuel Ríos (comp.), Los zapotecos de la sierra Norte 
de Oaxaca, México, Instituto Oaxaqueño de las Culturas/Fondo 
Estatal para la Cultura y las Artes/Centro de Investigaciones y 
Estudios Avanzados en Antropología Social [1994], p. 147-161.

ECNáhuatl 41_FINAL.indd   89 30/11/2010   01:27:18 p.m.


