330 ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL

Miguel Pastrana Flores, Entre los hombres y los dioses. Acercamiento al sacerdo-
cio de Calpulli entre los antiguos nahuas, México, Universidad Nacional
Auténoma de México, 2008.

El doctor Miguel Pastrana, académico del Instituto de Investigaciones
Histéricas de la UNAM, nos ha entregado una obra bien construida y
desarrollada, sin estorbosas pretensiones en la que, desde un principio,
deja muy en claro qué va a estudiar y como se va a llevar a cabo la
investigacion. Asi, nos regala un texto de muy buena factura en el cual,
sacandole jugo a las escasas fuentes con que se dispone, se estudia el
sacerdocio de calpulli entre los nahuas, entendiendo a los sacerdotes
en su dimension sagrada y social en tanto que personas que operan
como intermediarios culturales entre la divinidad y la comunidad, en-
tre la tradicién y las nuevas generaciones, entre los poderes centrales
y la comunidad.

El estudio esta dominado por un analisis sereno de aquellas muy
lejanas realidades, lo que le permite sortear con solvencia tres prejui-
cios que hubieran podido perjudicar su investigacién. El primero de
ellos es en nacionalismo desgarrado que suele acompainar al discurso
cultural y politico cuando se refiere a la sociedad prehispanica, que
se combina con una visién acartonada, inamovible y aburrida de aquel
mundo; auténtico chauvinismo que Jorge Ibargiiengoitia se encargé

ECNahuatl 41_FINAL.indd 330 30/11/2010 01:34:00 p.m.



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 331

de denunciar con su acostumbrado sentido del humor: un nacionalis-
mo de “teponaxtle”. El segundo prejuicio, mas reciente y hoy muy de
moda, es apreciar la cultura indigena de ayer y de hoy como parte de un
esoterismo a la New Age, reduciéndole al retumbar de unos cuantos
tambores, un poco de incienso y una cuantas limpias en el z6calo de la
ciudad de México. En tercer lugar, me parece muy digno de mencién
que se estudie el fenémeno religioso fuera de los apasionamientos,
no pocas veces fuera de realidad y razén, que hoy tanto nos estorban
en el conocimiento de las tradiciones religiosas, cualquiera que sea su
signo. Si sélo fuera por estos tres méritos la obra que ahora resefiamos
mereceria elogios.

La investigaciéon de Miguel Pastrana se define a partir de tres
problemas en donde el historiador se juega la vida, o por lo menos
la pertinencia de su trabajo: la definicién del objeto de estudio, el
hallazgo de las fuentes necesarias y las selecciéon de las herramientas
tedricas apropiadas para la mejor comprensién de los dos primeros.

Pastrana define su objeto de estudio a partir de dos elementos. El
primero de ellos parece obvio como es el sacerdocio de calpulli, pero
no lo es tanto. La institucién sacerdotal puede ser abordada desde
innumerables perspectivas y hoy en dia dominan las visiones que lo
hacen desde la filosofia del poder, es decir, pensar este tipo de inter-
mediarios culturales como personas abocadas al ejercicio del poder.
Pastrana no cae en el garlito y prefiere definir su objeto de estudio
por lo que éste es: un profesional de la vida religiosa. Asi, centra su
objeto de estudio a partir de las formas de la vida religiosa y la funcién
que dentro de ellas cumple el sacerdocio de calpulli, esto es, desde las
comunidades a partir de las cuales se organiza el mundo ndhuatl.

La definicién adecuada del tema de estudio le permite escoger
con cuidado las herramientas tedricas que le serviran al intento. A
nadie debe sorprender que, sobre la base de los trabajos de Emilio
Durkheim y Mircea Eliade se estudie lo sagrado y lo profano, las ideas
y creencias, el culto y el rito, el templo, la vida cotidiana y dentro del
conjunto el sacerdocio de calpulli en su formacién, caracteristicas y
funcién; en otras palabras, el sistema religioso en su conjunto en la
particularidad que Pastrana llama popular. Sobre el atinado uso de
este instrumental concepto tan sélo cabria hacer una observacién. A
la investigacién de Pastrana le era necesario a sus fines el diferenciar
el ejercicio del sacerdocio dentro de las ctipulas del poder, de aquel
ejercido entre el comun de la gente, ese de los calpullis. Para lograrlo
nuestro autor eché mano del concepto de “religiosidad popular” en
oposicién a la de Estado. El uso del término se presta a equivocos
pues se ha politizado en extremo en las tltimas décadas a grado tal

ECNahuatl 41_FINAL.indd 331 30/11/2010 01:34:01 p.m.



332 ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL

que hoy resulta dificil de utilizar. Tomando distancia de este problema
finalmente coyuntural, el concepto resulta funcional.

Con lo importantes que puedan ser el definir un objeto de estu-
dio y el escoger instrumentos tedricos adecuados, son tan sélo pasos
necesarios para el historiador, pero de ninguna manera agotan su tra-
bajo. El historiador requiere fuentes y sin fuentes s6lo podria escribir
discursos vacios, “rolleros” dirfamos coloquialmente. Este, claro esta,
no fue el caso. Pastrana no se llama, ni nos llama a engano. Pone en
claro que en materia de fuentes el estudio del mundo mesoamericano
enfrenta un problema mayor pues éstas son escasas y en su mayor parte
provienen del siglo XVI y algunas del siglo XVII. Pastrana, consciente
de las limitaciones que ello impone, deja en claro su objetivo que no
es otro que crear una tipologia que abone al conocimiento de esta
institucién religiosa en el mundo nahuatl prehispanico, objetivo que se
cumple sin duda alguna. Si acaso me queda una duda y tiene que ver
con el uso de las fuentes del siglo XVII y su posible aplicacién para el
mundo prehispanico. No podemos olvidar que Ruiz de Alarcén y todos
lo que enfrentan el problema de la entonces llamada “idolatria”, dan
cuenta de lo que sucedia en el siglo XVII, més de cien anos después
de la conquista, con mas de tres generaciones de cristianizacién y que
lo hacen para zonas muy especificas. Picado por la duda fui en busca
del autor, le planteé el problema y me respondi6é que eso depende de
la coherencia interna de un discurso de muy larga duracién como lo
es la cultura: coherencia entre lo que pueda apreciarse en las fuentes
prehispanicas como eje de reflexion, con las del siglo XVI 'y de posterio-
res siglos, incluido el siglo XX. Me parecié un argumento convincente
y digno de ser considerado por los estudiantes. Una fuente del siglo
XVII, fuera de su contexto y sin pasar por un proceso critico riguroso
puede descarriar una investigacion.

La obra me parece un aporte significativo al estudio de las formas
de la vida religiosa mesoamericana por una simple razén: las religio-
nes son fendmenos sociales complejos porque son totalizantes. No hay
rincén de la vida que pueda en verdad exentarse de su influencia.
No me parece exagerado decir, junto con Christopher Dawson por
ejemplo, que las culturas estain marcadas por sus formas religiosas o
por la forma en que se relacionan con la religién. Podemos decir que
estamos ante un fenémeno social e histérico de estas caracteristicas
cuando: se diferencia lo sagrado de lo profano; se crea un sistema de
ideas y creencias; se genera un conjunto de normas que regulan la
relacién entre los seres humanos y el mundo de lo sagrado y, por ende,
también con el mundo profano; se genera una axiologia —una moral
y una ética— que por su peso cultural acaba orientando la vida social,

ECNahuatl 41_FINAL.indd 332 30/11/2010 01:34:02 p.m.



RESENAS BIBLIOGRAFICAS 333

cultural y personal de los individuos por igual en su intimidad, que en
su dimensién juridica, ritual, cultural y gnoseolégica; se crean cuerpos
profesionales que administran lo sagrado, asi como las comunidades
que hoy llamariamos iglesias; se prolonga su existencia en el tiempo

Un problema que suele encontrarse en los estudios que se abocan
al fenémeno religioso es que se olvidan de su sentido totalizante, por
lo que se generan investigaciones parciales, es decir, que reducen un
fenémeno complejo a alguna de sus manifestaciones por lo que acaban
por considerar la religién como discurso moral o ideol6gico, como
forma de dominacién politica (hoy muy de moda por cierto), etc.,
menos como religién, esto es, como un fenémenos cultural que tiene
su especificidad y caracteristicas propias. Se puede y se debe estudiar
su fenomenologia en todas sus particularidades, siempre y cuando no
perdamos de vista la integridad de su expresién. No es facil de estu-
diar, pero sin duda es apasionante.

De cara a lo hasta aqui considerado me parece que la obra con-
tiene muchos méritos; sin embargo quiero llamar la atencién en tres
de ellos. Por un lado, en el hecho de que el autor comprendié el fe-
némeno religioso en su complejidad por lo que no solamente estudié
una institucién aislada, sino que la incorporé dentro del sistema de
creencias y practicas culturales en cuyo contexto cobré sentido, es
decir, que estudié una institucién propia de una hierocracia como
elemento clave en la comprensién de las formas de la vida religiosa
del mundo nahua del posclasico y posclasico tardio. Por otro lado,
en virtud de esta comprension, resulta ser una obra que también nos
introduce en la historia del llamado México prehispanico de la mejor
manera, esto es, en aquello que le distinguié y dio sentido cual fue su
dimension religiosa. Por ultimo, este trabajo me parece un muy buen
ejemplo de como el buen manejo de las fuentes disponibles, que en
el caso son pocas, cuando se realiza con una hermenéutica adecuada
—texto, contexto, sentido— son la piedra angular para alcanzar una
comprensioén posible de la realidad estudiada, sin que los marcos te6-
ricas metodol6gicos se conviertan en camisas de fuerza; o bien que
el libertinaje interpretativo que hoy nos agobia sustituya a la realidad
cayendo en el posibilitismo —hoy muy comin— en el cual la hipéte-
sis sustituye a los hechos; esto es que, no porque algo hubiera podido
suceder significa que en efecto haya sucedido. Por lo mismo, y en la
misma légica, resulta ser un buen ejemplo de cémo los instrumentos
tedricos nos ayudan a mejorar nuestra interpretaciéon de las fuentes y
del pasado, en el entendido que la teoria y el método son esclavos de
las fuentes, que viven bajo su tirania en calidad de sirvientes. Para el
investigador son simples herramientas de trabajo en la interpretacién

ECNahuatl 41_FINAL.indd 333 30/11/2010 01:34:03 p.m.



334 ESTUDIOS DE CULTURA NAHUATL

de las fuentes y del mundo estudiado, jamas su sustituto. El historiador
que viva para demostrar un determinado marco teérico-metodolégico
esta condenado al fracaso.

En suma, si la obligacién primera del historiador es dar cuenta de
lo que dicen las fuentes de manera que pueda ser comprendido para
un lector del aqui y del ahora, y si historiar es reconstruir criticamen-
te el pasado, me queda muy claro que Miguel Pastrana cumplié con
creces sus obligaciones, lo que hace de su obra un texto necesario.

JORGE E. TRASLOSHEROS

ECNahuatl 41_FINAL.indd 334 30/11/2010 01:34:09 p.m.



