®

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII: 191-221 (OTONO-INVIERNO 2023)

El cuerpo humano en las representaciones
del Codice Madrid

The Human Body at the Madrid Codex
Representations

MANUEL ALBERTO MORALES DAMIAN
Universidad Auténoma del Estado de Hidalgo, México

ResuMmen: El objetivo de este trabajo es analizar las figuras antropomorfas del Cddice
Madrid a través de la perspectiva de la cultura visual maya para comprender las
formas de representacion del cuerpo humano y con ello acercarnos a la manera de
asumir el cuerpo por los mayas yucatecos del periodo Posclasico. Se sefialan los
rasgos generales de las figuras antropomorfas, se caracterizan los mdédulos que se
utilizan para construirla y se aprovecha la informacion que ofrecen las investigacio-
nes lingiiisticas y antropoldgicas sobre el tema. El cuerpo es una totalidad de partes
interrelacionadas, siendo el vehiculo para el conocimiento, la comunicacién y la ac-
cion; en éste se expresa tanto la identidad individual como el cardcter comunitario
del ser humano, también es posible identificar la construccioén cultural que otorga
predominio a lo masculino.

PALABRAS cLAVE: Imagen corporal, codices, cultura visual, Poscldsico, mayas de Yucatan.

AssTracT: The objective of this paper is to analyse the anthropomorphic figures of
the Madrid Codex, through the perspective of Mayan visual culture, to understand
the forms of representation of the human body and thereby approach the way of
assuming the body by the Yucatecan Mayans of the Postclassic Period. The general
features of anthropomorphic figures are pointed out, the modules used to build
them are characterized and the information offered by linguistic and anthropolog-
ical research on the subject is used. The body is a totality of interrelated parts,
the body is the vehicle for knowledge, communication, and action; in the body
both the individual identity and the community character of the human being are
expressed, it is also possible to identify the cultural construction that gives predom-
inance to the masculine.

Kevworps: Body image, codices, visual culture, Postclassic, mayas of Yucatan.

REcepciON: 22 de agosto de 2022.
Aceptacion: 30 de enero de 2023.
pori: https://doi.org/10.19130/iifl.ecm/62/000XS00146 W06

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID 191

ECM62.indd 191 @ 12/10/23 18:51



192

ECM62.indd 192

Introduccion

El cuerpo humano —sustrato que nutre la cultura (Csordas, 1990: 39)— ha sido
motivo de valiosas exploraciones dentro de los estudios sobre Mesoamérica. Una
de ellas la realiz6 Beatriz de la Fuente, para quien el tema central de la escultura
en el drea maya era la figura humana, por lo cual propuso que hubo un huma-
nismo maya clasico cuyo arte refleja la conciencia que de si mismos tenian los
autores (Fuente, 1965; 2010 [1968]: t. 7). La conciencia, reconocimiento de la
condicién de creatura y del papel humano en el ciclo vital, es lo que identifica
Mercedes de la Garza (1990 [1978]) al aplicar la hermenéutica a las narraciones
miticas mayas y nahuas; la interacciéon humanos-dioses y humanos-naturaleza se
expresa en que el ser humano ha sido animado por la sangre de los dioses y esta
formado de maiz amasado con los huesos molidos de los antepasados.

Oponiéndose a la tradicional separacion entre espiritu y materia, Alfredo Lopez
Austin (2004 [1980]) afirma que el cuerpo, para los mesoamericanos, estd com-
puesto de materia densa —el organismo fisico— y materia ligera —entidades ani-
micas que se ubican dentro del continente corporal en algtin 6rgano especifico—;
asimismo, postula que el cuerpo es un modelo que se proyecta en la concepcion
del universo y, de manera inversa, las ideas acerca del cosmos explican la fisiologia
humana. Alfonso Villa Rojas (1980: 36), reconociendo su deuda con el texto inédito
de Lopez Austin, con base en sus propias observaciones antropoldgicas, establece
que el organismo es para los yucatecos una “réplica de la estructura césmica”.

De la Fuente buscaba explicar la conciencia humana a través del arte, a De la
Garza le interesaba comprender el pensamiento religioso prehispdnico; en cam-
bio, a Villa Rojas y Lopez Austin los impulsaba la idea de entender la cosmovi-
sion, un concepto que modelaria Lopez Austin durante los siguientes 40 afios. De
cualquier forma, en dichos trabajos se sientan las bases para los estudios poste-
riores sobre el cuerpo en Mesoamérica, enriquecidos por otras preocupaciones
tedricas que se fueron abriendo paso desde entonces —el caracter cultural del
género (Butler, 1990), la corporeizacion (Csordas, 1990) y la imagen corporal (Le
Breton, 1991)—.

Lopez Austin mostré la pertinencia metodoldgica de integrar testimonios do-
cumentales, lingiiisticos, antropolégicos e iconograficos; pero a estos tltimos los
trata con reticencia porque teme que la subjetividad haga “marchar la pesquisa
por caminos mds inseguros” (Lopez Austin, 2004 [1980]: 8). De los trabajos pro-
ducidos desde la década de 1990, pocos son los que utilizan el testimonio visual
como punto de partida de la investigacion (Joyce,1998; 2005; Gillespie, 2008;
Sanjuan, 2011); otros mas lo aprovechan en mayor o menor medida junto a otro
tipo de fuentes (Galinier, 1990; Houston y Stuart, 1998; Marcos, 2006; Houston,
Stuart y Taube, 2006; Martinez, 2013) o destacan su valor estético (Arroyo, 2004);
pero las imagenes en si mismas son un testimonio valido y pertinente para estu-
diar el cuerpo (Florescano, 2018), la cuestion son los recursos que se usen para
aprovecharlo.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO—INVIERNO 2023)

»

12/10/23 18:51



ECM62.indd 193

En el Codice Madrid abundan las imagenes del cuerpo humano y sus formas
de representacion son consistentes a pesar de la variedad de pintores-escribas
que participaron en su elaboracion; sin embargo, los valiosos estudios sobre re-
presentaciones antropomorfas en los cédices mayas de Schellhas (1904), Taube
(1992), Vail (1996) y Sotelo (2002), no tienen como objetivo la imagen corpo-
ral, por ello, en este trabajo se analizan las representaciones antropomorfas del
Codice Madrid para comprender la concepcién que los yucatecos del Posclasico
expresan sobre el cuerpo humano.

El andlisis de las figuras antropomorfas que aparecen en el Codice Madrid se
plantea a través de explorar la cultura visual. Siguiendo a Baxandall (1981), Alpers
(1987) y Jordanova (2012) se entiende la cultura visual como una herramienta de
la historia social que permite estudiar las imagenes de cualquier momento his-
torico. El objeto iconico expresa diversas formas de produccion que conducen a
ciertas maneras de representar y dicha representacién manifiesta una especifica
forma de ver. La produccién de las imdgenes escapa a la extension de este trabajo
(Morales, 2017); se expondra, por tanto, la forma de representacion de las figuras
antropomorfas del Cddice Madrid y se apuntard a lo que expresan sobre la forma
de ver y entender el cuerpo humano, enlazando los resultados con lo que se ha
dicho sobre el tema desde las investigaciones realizadas con otros enfoques.
Esta claro, entonces, que no es interés de este trabajo la diversidad formal que
expresa la presencia de varios escribas-pintores, asunto que ya ha abordado Sanz
(2000), sino el aspecto general de la representacion y el contenido de ésta, lo que
la forma de representacién nos dice acerca de la forma de ver.

Formas de representacion de la figura humana

Las caracteristicas de la representacion visual de los cédices mayas han sido abor-
dadas en otros trabajos (Sotelo, 2000; 2002; Escalante, 2010; Morales, 2017), baste
recordar la organizacion cuadrangular que define unidades autosuficientes, dentro
de las que se representa el espacio y el tiempo; el uso de una linea fluida, firme y
continua a partir de la cual se conforman mddulos que componen figuras; las figu-
ras planas con proporciones jerarquicas y conceptuales; la aplicacion simbélica del
color. Las figuras pueden ser simples, de un solo médulo; o compuestas, cuando
se constituyen a partir de varios modulos yuxtapuestos. Las figuras antropomorfas
del presente estudio son compuestas, se construyen como en una parataxis visual
(Morales, 2017: 104) con moédulos visuales independientes —equivalentes a las
frases literarias—, ofreciendo la informacion que les da sentido.

Las figuras antropomorfas en el Codice Madrid
Hemos clasificado las figuras con rasgos humanos del Codice Madrid en antro-

pomorfas femeninas, antropomorfas masculinas, antropomorfas andréginas, an-

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID

»

193

12/10/23 18:51



194

ECM62.indd 194

tropozoomorfas, zooantropomorfas y fitoantropomorfas (Tabla 1). Todas estas
figuras antropomorfas son de personajes “sobrenaturales”, los cuales se han cla-
sificado como dioses, puesto que sus rostros tienen caracteristicas no humanas,
incluyendo rasgos animales, vegetales o fantasticos.

Antropomorfas masculinas (523)

464 identificadas con una deidad: 2c, 3al, 3b, 4a, 4b, 5a, 5binf, 6a, 7a3sup2, 7a3inf2,
7b, 8centro, 8inf, 10a2, 10b1, 11al, 11a3, 11b1, 11b2, 11b3, 11b5, 11cl, 12al, 12a2,
12b, 13b1sup, 13b3sup, 13blinf, 14al, 14a2, 14a3, 14bsup, 15al, 15bsup, 16al, 16a2,
16b, 17b1sup, 17b2sup, 17b2inf, 18al, 18a2, 19al, 19a2, 19b1sup, 19b2sup, 19b3sup,
19b1inf, 19b3inf, 20a1, 20a2-1, 20b1, 20b2, 20b3, 20c1, 20c2, 21al, 21a2, 21a3, 21b1,
21b2, 21c1, 21¢2, 21d2, 22al, 22a2, 22a3, 22b1, 22b2, 22d1, 22d2, 23al, 23a2, 23cl,
23d1, 23d2, 24al, 24a2, 24a3, 24cl, 24c2, 24d1, 24d2, 24d3, 24d4, 25a1, 25c1, 25c2,
25d1, 25d2, 25d4, 26al, 26a2, 26b1, 26b2, 26b3, 26¢1, 26c¢2, 26d1, 26d2, 27al, 27a2,
27b1, 27b2, 27b3, 27c1, 27¢2-1, 27¢2-2, 27¢3, 27d1, 27d2-1, 27d2-2, 28b1, 28b2, 28b3,
28c1, 28c2-2, 28c4, 28d1, 28d2, 28d3, 28d4, 29b1sup, 29b3sup, 29b1inf, 29b3inf, 29¢2,
29¢3, 29c4, 29d1, 29d3, 30al, 30b3inf, 31b1sup, 32a, 33al, 33a2, 34a3, 34b1, 34b3,
35a3, 35alsup, 35b3, 36a3, 37a3, 37b1, 37b3, 38b1, 38b2, 38c1, 38c2, 50al, 50a2-1,
50a2-2, 50b, 51al, 51a2, 51b1, 51b2, 51¢, 52al, 52a2, 52b3, 52c1, 53a2, 53b2, 54a2,
54b2, 54cl, 54c2, 55a2, 55b1, 56a2, 57a2, 57b1, 57b2, 58a2, 58a4, 58b1sup, 58b2sup,
58b2inf, 58b3sup, 58b3inf, 59a3, 59b1sup, 59b1inf, 59b2sup, 59b2inf, 59b3sup, 59b3inf,
59¢2, 60al, 60a2, 60a3, 60a4, 60b1, 60b2, 60b3, 60c1, 60c2, 61b1, 61b2, 61b3, 61cl,
61c3-1, 62al, 62a2, 62b1, 62b2, 62c1, 62c2, 62c¢3, 63al, 63a2, 63a3, 63a4, 63b3, 63b4,
63cl, 63c2, 63c3, 64b1, 64b2, 64cl, 64c2, 64c3, 65al, 65a2, 65b1, 65b2, 66a2, 66b2,
67al, 67a2, 67b1-1, 67b1-2, 67b2, 68al, 68a2, 68b1, 68b2, 69al, 69a2, 69b2, 70al, 70a2,
70b1, 70b2, 71a2, 71b1, 71b2, 72a2, 72b1, 73al, 73a2, 73b, 74al, 74a2, 74a3, 74b1,
74b2, 74b4, 76E-1, 75E-2, 76N-1, 76N-2, 750-1, 75S-1, 75S-3, 76C2, 79al, 79a2, 79b1,
79b2, 79b3, 80al, 80a2, 80b3, 80c1, 80c2, 81al, 81b1, 81b2, 81b3, 81b4, 81cl, 81c2,
82al, 82b1, 82b2, 82c1, 82c2, 83a2, 83-84a, 83b2, 83b3, 83c1, 83c2, 84a2, 84a3, 84b1,
84b2, 84b3, 84cl1, 85b1, 85b2, 85c, 86al-2, 86a3-2, 86a4-2, 86b1, 86b2, 86b3, 86¢1,
87b1, 87b2, 87b3, 87c, 88a1-2, 88a3, 88a4, 88b1, 88b2, 88c5, 89a1-2, 89a3-1, 89a3-2,
89b1, 89b2, 89c1, 89d4, 90al, 90b3, 90b4, 90b5, 90b6, 90c1, 90c2, 90c3, 90c4, 90d2,
90d3, 91a2, 91b1, 91b2, 91¢2, 91¢3, 91d1, 92b1, 92b2, 92c1, 92c2, 93b1, 93b2, 94al-1,
94a2-1, 94a4-1, 94b1-2, 94b2-2, 94b3-2, 94b4-2, 94d3-2, 94d4-2, 95a1, 95a3, 95a4, 95b1,
95b2, 95d1, 95d2, 95d3, 96a2, 96a4, 96b1, 96d1, 96d2, 97al, 97a2, 97a3, 97b1, 97b2,
97b3, 97c1, 97¢2, 97¢3, 97d1, 97d2, 98al, 98a2, 98b1, 98b2, 98c1, 98c2, 98¢3, 98d1,
98d2, 99a1, 99a2, 99a3, 99b1, 99b2, 99¢1, 99¢2, 99¢3, 99d1, 99d2, 100a2, 100a3, 100b3,
100c1, 100c2, 100d1, 100d2, 101a1, 101a2, 101b1, 101b2, 101c1, 101d3, 102al, 102a2,
103b1, 103b2, 103b3, 104al, 104a2, 104b1, 104b2, 104c1, 104c2, 105al, 105a3, 106a2,
106b3, 107a1, 107b1, 107b3, 107c1, 107c2, 107c3, 108b1, 108b2, 108c1, 109b1, 109c1,
109¢2, 110b1, 110b2, 110b3, 110c1, 110c2, 110c3, 111a1, 111a2, 111b1, 111c1, 111c2,
111c3, 112b1, 112b2, 112b3, 112c1, 112c2, 112c3

59 no identificadas con una deidad: 32b1sup, 34asup, 35alinf, 36al, 36b3inf, 37ainf,
37asup, 38al, 38a2, 39al, 39a2, 39a3, 40al, 40a3-1, 40a3-2, 40b1, 40b2, 40b3, 40c3,
41al, 41a4, 41b1, 41b2, 41c1, 41c2, 41c3, 41c4, 42a2, 52b1, 53al, 53b1, 54b1, 55b2,
55c¢, 62c¢1, 75S-2, 83a3, 86al-1, 86a2inf, 86a3-1, 87al, 87a2-1, 87a3-1, 88al-1, 88a2-1,
88c1, 89a2, 89d1, 89d2, 90a3, 92a2, 92a3, 92a4, 93a3-1, 93c1-1, 93c2-1, 93¢3-1, 93c4-1,
94a3-1

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO—INVIERNO 2023)

»

12/10/23 18:51



ECM62.indd 195

Antropomorfas femeninas (60)

10b2, 11a2, 30a3, 30b2, 32b, 40c2, 52c¢2, 58blinf, 61c3-2, 69b1, 72al, 760-2, 75C-1,
79cl, 82a2, 83al, 89al-1, 89d3, 90b2, 91d1-2, 91d2-2, 92d1-2, 92d2-2, 93a3-2, 93c1-2,
93c2-2, 93¢3-2, 93c4-2, 93d1, 93d2, 93d3, 93d4, 94al-2, 94a2-2, 94a3-2, 94a4-2, 94b1-1,
94b2-1, 94b3-1, 94b4-1, 94c1, 94c2, 94c3, 94c4, 94d1, 94d2, 94d3-1, 94d4-1, 95a2, 95cl,
95c¢2, 95¢3, 95¢4, 102b1, 102cl, 102c2, 102d1, 105a2, 107b2, 108c2

Antropomorfas masculinas en papeles femeninos (16)

Sbsup, 6b, 7b, 9, 27a3, 28al, 28a2, 28a3, 28a4, 31a2, 33b, 102b2, 102d2, 79¢2, 29b2,
29d2

Antropozoomorfas (48)

10c1, 10c2, 10c3, 10c4, 11b4, 11c2, 11c3, 11c4, 11c5, 15a2, 20d1, 20d2, 20d3, 21b3,
21d11, 23b, 23c2, 43al, 43a2, 43b1, 50c1, 50c2, 50c3, 50c4, 53cl, 54b3, 55al, 55b3,
56al, 58al, 58a3, 59a2, 59c1, 59¢3, 61c2, 63b1, 63b2, 66al, 74b3, 83b1, 90d1, 96alsup,
96a3, 99¢2, 100al, 101c2, 101d5, 108b3

Zooantropomorfas (55)

2a2, 2a3, 2a4, 2b1, 2b2, 2b3, 2b4, 3a2, 7al, 10b3, 12a3, 13al, 20a2-2, 24c1sup, 24c2sup,
25c1sup, 25c2sup, 25d3, 27d3, 28c2-1, 29c1, 30blsup, 30b1med, 30blinf, 30b3sup,
31alsup, 31a3sup, 31alinf, 31a3inf, 31b1, 35b1, 36b1, 36b2, 36b3sup, 37a2, 37b2,
37b3sup, 39bsup, 39c¢, 40c1, 43b2, 44bsup, 44csup, 48c, 54al, 55al, 87a2, 87a3, 88a2-
2, 88c2sup, 90a2, 96alinf, 101d1, 101d2, 109al

Fitoantropomorfas (7)

24b1, 24b2, 45c1, 90b1, 96a3, 96b2, 110a4

Tabla 1. Clasificacion de figuras antropomorfas en el Cddice Madrid. Elaborada por el autor.

Las figuras antropomorfas femeninas muestran senos y/o presentan caracte-
risticas de arreglo corporal identificadas en la cultura maya como propias del
género femenino (cabello dividido en dos secciones, uso de falda y en ocasiones
huipil). Las figuras antropomorfas masculinas muestran el pecho plano y presen-
tan caracteristicas culturales propias del género (como el uso de ex, ‘bragas’), hay
algunas que exponen el falo. De ellas, 464 figuras pueden reconocerse como la
de algtn dios; otras 55 figuras no han sido identificadas con alguna deidad en
particular (cazadores, cautivos, sacrificados, sujetos de algun ritual).

Aunque algunas figuras han sido identificadas como masculinas, aparecen des-
nudas con las piernas abiertas, pero sin genitales masculinos y en postura de
parto; también pueden utilizar faldas y tocados de figuras femeninas o realizar
la tarea del tejido o el hilado, culturalmente identificado con las mujeres, por
lo que las hemos considerado andréginas —lo cual exige una discusion sobre la
permeabilidad del género, pero ello escapa a los limites del presente trabajo (cf.
Looper, 2002)—, son cuatro figuras de Chaak, cinco de Nal y tres de Kimil en po-
sicion de parto; tres de Kimil tejiendo y una de Z con falda, en posicion de parto.

Las figuras antropozoomorfas son aquellas que tienen rasgos animales, aun-
que el tronco y las extremidades se dibujan como si fuesen de un varén —no
hemos encontrado casos en los que muestren senos— y aparecen en una posi-
cién erguida o realizando alguna actividad propia de los seres humanos. Destacan

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID

»

195

12/10/23 18:51



196

ECM62.indd 196

casos muy evidentes, como las 34 representaciones de K’'uh, con cuerpo antro-
pomorfo y cabeza de mono; las cuatro del hombre azul, cuya cabeza es la de un
ave de largo pico; otras dos con cabeza de zopilote; las dos de cabeza felina;
la de cabeza de perro; la de cabeza de buho; asi como la del dios del maiz con
alas y garras de ave. La figura que tiene rasgos de abeja sin aguijon pudiera ser
femenina por el arreglo del cabello, aunque no se distinguen los senos.

En las figuras antropozoomorfas el cuerpo humano es claramente visible y
solo se han agregado algunos elementos de animales, principalmente expuestos
en la cabeza; sin embargo, hay otras figuras en donde predominan los rasgos
zoomorfos y algunos elementos como las manos, el ajuar y la postura, erguida o
sedente, tienen un cardcter antropomorfo; para establecer una distincién con las
del primer tipo a éstas las hemos llamado figuras zooantropomorfas: 18 perros;
seis felinos; seis ranas; cuatro escorpiones; un venado; una melipona; una guaca-
maya; hemos incluido también a las cuatro serpientes con el rostro de Chaak, asi
como a la llamada “bestia de Marte”, probablemente pecari. Otras figuras anima-
les no muestran rasgos antropomorfos, siendo simplemente figuras zoomorfas:
jaguares, perros, venados, tlacuaches, pecaries, monos, armadillos, serpientes,
meliponas y aves (zopilotes, guajolotes, quetzales, lechuzas).

Figuras fitoantropomorfas son las que tienen rasgos vegetales, aunque pre-
senten un rostro caracteristico del dios B o K en su base o muestran el tronco
transformandose en uno antropomorfo con el rostro de Ahaw Nik y Nal. También
hay zoofitomorfos, en donde se mezclan los rasgos de la planta de frijol con los
de la serpiente o los del arbol con los de un saurio o una serpiente (29a, 91cl1,
110a2). Ademas, hay vegetales, sin rasgos antropomorfos, simplemente fitomor-
fos, como arboles, plantas de frijol, semillas con brotes.

Quizd el dios E y el dios K podrian ser calificados de antropofitomorfos, pues
el primero muestra la cabeza en forma de mazorca y lleva hojas y flores, y el
segundo presenta una nariz que crece como un tallo; sin embargo, los hemos
considerado principalmente antropomorfos, pues en el rostro predominan carac-
teristicas humanas, a diferencia del dios C, cuyo rostro es totalmente el de un
mono y por ello lo clasificamos como antropozoomorfo.

Todas las figuras antropomorfas, antropozoomorfas, zooantropomorfas o fi-
toantropomorfas representan a seres que habitan el ecimeno, pero que mani-
fiestan, a través de rasgos mixtos, su cardcter anecuménico, la clasificacion, por
tanto, tiene un objetivo descriptivo.

En sintesis, descontando una treintena de figuras erosionadas, tal vez antro-
pomorfas, podemos considerar 599 figuras: 523 antropomorfas masculinas; 60
antropomorfas femeninas y 16 antropomorfas masculinas presentadas con ele-
mentos o funciones culturalmente femeninos. A ello se suman 46 figuras antro-
pozoomorfas, 54 zooantropomorfas y siete fitoantropomorfas. Hay figuras en las
que so6lo aparece representado el rostro de alguno de los personajes divinos de
los cddices, pero éstas las hemos dejado fuera de nuestro estudio. Las reflexiones
que hacemos sobre el cuerpo se fundamentan en el analisis de estas 709 figuras.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO—INVIERNO 2023)

»

12/10/23 18:51



ECM62.indd 197

Figura 1. Tipos de figuras antropomorfas: a) Femenina. Madrid 52¢3. b) Masculina. Madrid 82b1.
¢) Andrégina. Madrid 28a3. d) Antropozoomorfa. Madrid 20d2. e) Zooantropomorfa. Madrid 25d3. f)
Fitoantropomorfa. Madrid 96b. Reprografia del autor con base en Codex Tro-Cortesianus (1967: vol. VIII).
Imagenes disponibles en: <http://www.famsi.org/spanish/research/graz/madrid/index.html>

Disposicion de las figuras antropomorfas

A excepcion de los escorpiones, que exponen rostros frontales antropomorfiza-
dos, las figuras restantes presentan la cabeza de perfil (en 34a una figura erosio-
nada no incluida en nuestra lista también muestra el rostro frontal). El torso y
las piernas de aquellas figuras con cuerpo antropomorfo se exhiben también de
perfil; las excepciones suman 44 casos: 21 figuras con el cuerpo frontal (5b, 7b,
9, 16b, 27a3, 28a1-4, 29b, 29d, 30b, 31a, 32b, 33b, 73al-2, 74al1-3, 91b2); tres,
en posicion dorsal (12b, 35asup, 35ainf); dos con las piernas de tres cuartos y el
torso de perfil (22d2, 96al); 24 con las piernas de perfil y el torso frontal o de
tres cuartos (20b1-3, 21b1-3, 66al, 66a2, 79a, 80a, 82a, 83al, 83-84al, 83b1-3,
84b1-3, 95al1-4, 95b2). También los zooantropomorfos presentan el cuerpo de
perfil, a excepcion de dos ranas en 101d, las cuales presentan el cuerpo visto
dorsalmente con las piernas y brazos abiertos, y de los escorpiones que exponen
el dorso, como si fuesen vistos desde arriba.

La postura sedente es la preferida del Codice Madrid: 357 figuras estan sen-
tadas con las piernas dobladas frente al pecho; 16 mas muestran s6lo un muslo
sobre el suelo, implicando la posicién sedente con las piernas cruzadas, aunque
en ninguna se dibuja la planta del pie inverso, como suele representarse esta

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID

»

197

12/10/23 18:51



posicion en el Dresde (Lee, 1985: Dr. 9a), un caso mas de piernas cruzadas apare-
ce en 22d2, sélo que aqui es posible ver las piernas frente al cuerpo; 12 figuras
aparecen sentadas sobre sus tobillos; en seis casos las nalgas estan sobre algtin
objeto y los pies cuelgan al frente; otras seis figuras sedentes extienden sus
piernas hacia delante.

Hay 171 figuras de pie, con los pies de perfil, uno delante de otro y con una o
las dos rodillas ligeramente dobladas, produciendo la impresion de que avanzan,
algunas con bastante dinamismo; otras 23 figuras aparecen también de pie, pero
con las piernas abiertas a ambos lados. Como en una genuflexion, siete figuras
han hincado en el suelo una de sus rodillas.

Recostadas boca arriba hay 16 figuras y otras ocho dispuestas horizontalmente
con el rostro hacia abajo. Tres figuras presentan los pies arriba y la cabeza abajo,
dando la impresion de descender (Tabla 2).

Figuras sedentes

Piernas dobladas frente al pecho: 7b1, 8centro, 10a2, 10c1, 10c2, 10c3, 10c4, 11al, 11a3,
11cl, 11c2, 113, 11c4, 11c5, 12al, 11a2, 13b1 sup, 13b3, 14al, 14a2, 14a3, 14b, 15al,
15a2, 15b, 16al, 16a2, 17b2inf, 18al, 18a2, 19al, 19a2, 19b3, 20al, 20a2, 20b2, 20b3, 20c2,
20d1, 20d2, 20d3, 21al, 21a2, 21a3, 21b1, 21b2, 21b3, 21cl, 21c2, 21d1, 21d2, 22al, 22a2,
22a3, 22b1, 22b2, 22d1, 23al, 23a2, 23b1, 23c1, 23c2, 23d1, 23d2, 24al, 24a2, 24a3, 24cl,
24c¢2, 24d2, 24d3, 25a1, 25a2, 25c1, 25¢2, 25d1, 25d2, 25d3, 26al, 26a2, 26c¢1, 26c2, 26d1,
26d2, 27a2, 27b3, 27c1, 27¢2, 27c3, 27d1, 27d2-1, 27d2-2, 28b1, 28b2, 28b3, 28c1, 28c2,
28c4, 28d1, 28d2, 28d3, 28d4, 29b1sup, 29b1inf, 29b3sup, 29b3inf, 29¢3, 29¢c4, 29d1, 29d3,
30b3inf, 34asup, 34b3, 36b3, 37alsup, 37a2inf, 37b1, 37b3, 38b1, 38cl1, 38c2, 40c2, 42al,
42b1, 50a2-1, 50a2-2, 51al, 51a2, 51b1, 54a2, 55a2, 57a2, 58al, 58a2, 59a2, 59a3, 59¢2,
59c1, 59¢3, 60al, 60a2, 60a3, 60a4, 60b1, 60b2, 60b3, 60c1, 60c2, 62al, 62a2, 62c1, 62c2,
62c3, 63al, 63a2, 63a4, 63b1, 63b2, 63b3, 63b4, 63cl1, 63c2, 63c3, 64b1, 64b2, 64cl1, 64c2,
64c3, 65al, 65a2, 65b1, 65b2, 66al, 66a2, 67al, 67a2, 67b1, 67b1-2, 68al, 68a2, 68b2,
69al, 69a2, 69b1, 70al, 70b1, 70b2, 71al, 71b1, 71b2, 72al, 72a2, 72b1, 73b, 750este,
75Surl, 75Sur2, 75Sur3, 75Este, 760este, 76Este, 75Centro, 76Centro, 76Norte1, 76Norte3,
79a2, 79c¢1, 79¢2, 80a2, 80b3, 81b1, 81b2, 81b3, 81b4, 81c2, 82a2, 82b1, 82b2, 83a2, 83b1,
83b2, 85b1, 85b2, 86a2, 86b1, 86b2, 86b3, 87a2, 87a3, 87b1, 87b2, 87b3, 88al-1, 88a2-1,
88a3, 88b1, 88b2, 88c1, 89b1, 89b2, 89d2, 89d3, 90b2, 90b3, 90b4, 90b5, 90b6, 90d1, 90d2,
91b1, 91¢2, 91c3, 91d1-1, 92a2, 92b1, 92b2, 92c1, 92¢2, 93a3-1, 93a3-2, 93b1, 93b2, 93c1-1,
93¢2-1,93c¢3-1, 93c¢4-1, 94al-1, 94a2-1, 94a2-2, 94a3-1, 94a4-1, 94a4-2, 94b1-2, 94b2-2, 94b3-
2, 94b4-2, 94d3-2, 94d4-2, 95b1, 95d1, 95d2, 95d3, 96alsup, 96a3sup, 96d1, 96d2, 97al,
97a2, 97a3, 97b1, 97b2, 97b3, 97c1, 97¢2, 97¢3, 97d1, 97d2, 98b1, 98b2, 98c1, 98c2, 98¢3,
98d1, 98d2, 99al, 99a2, 99a3, 99c1, 99¢2, 99¢3, 99d1, 99d2, 100a1, 100a2, 100a2, 100c1,
100c2, 101a1-1, 101a1-2, 101a2-1, 101a2-2, 101b1, 101b2, 101c1, 101c2, 101d3, 101d4,
102a1-1, 102a1-2, 102a2-1, 102a2-2, 103b2, 103b3, 104b1, 104b2, 104b2, 105al, 105a2,
105a3, 106b3, 107al1, 107b1, 107b2, 107b3, 108b1, 108b3, 109b1, 109¢1, 109¢2, 110c1,
111a1, 11a2, 112b1, 112b2, 112b3, 112c1, 112c¢2, 112c3. Piernas cruzadas: 22d2, 38b2,
58a3, 58a4, 68b1, 69b2, 89d1, 94b1-1, 94b2-1, 94b3-1, 94b4-1, 102b1, 102b2, 102c1, 102c2,
103b1, 104c1. Sentadas sobre los tobillos: 29¢2, 91d1-2, 91d2-2, 92a1-2, 92d2-2, 94a3-2,
94cl, 94c3, 95¢1, 95¢3, 102d1, 108c2. Sentadas con pies al frente: 94a1-2, 94c2, 94c4, 95¢2,
95c4, 110b1. Sobre algin objeto con piernas colgando: 34b1, 35b3, 50c2, 50c3, 50c4, 99b2

198 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO-INVIERNO 2023)

ECM62.indd 198

»

12/10/23 18:51



Avanzando de perfil: 2¢, 3al, 3b, 4al, 4b, 5a, 6a, 7a sup, 7a inf, 8inf, 10b1, 10b2, 11a2, 11b1,
11b2, 11b3, 11b4, 11b5, 13blinf, 19b1sup, 19blinf, 19b3sup, 19b3inf, 20c1, 24d1, 24d4,
26b1, 26b2, 26b3, 27b1, 27b2, 30al, 30a3, 32a, 33al, 34a, 35a3, 36al, 36a3, 37a3, 38a2,
38a3, 39al, 39a2, 39a3, 40al, 40a3-1, 40a3-2, 40b1, 40b2, 40b3, 40c3, 41al, 41a4, 41b1,
41b2, 41c1, 41c2, 41c3, 41c4, 42a2, 43a2, 51b2, 52al, 52b1, 52b2, 52c1, 52c¢2, 53a2, 53b1,
53c1, 54b1, 54b2, 54b3, 54c1, 54¢2, 55b1, 55b2, 56al, 56a2, 57b1, 57b2, 61b1, 61b2, 61b3,
62b1, 62b2, 74b1, 74b2, 74b3, 74b4, 79al, 80al, 80c1, 80c2, 81a, 82a, 82cl, 82c2, 83al,
83-84a, 83c1, 83c2, 84al, 84a2, 84b1, 84b2, 84b3, 84c, 85c¢1, 86al-1, 86al-2, 86a3-1, 86a3-2,
86a4-2, 86¢, 87c, 88a4, 88c5, 89al-1, 89a1-2, 89a2, 89a3-1, 89a3-2, 89c1, 90al, 90a3, 90c1,
90c2, 90c3, 90c4, 91a2, 92a3, 92a4, 93¢1-2, 93¢2-2, 93¢3-2, 93c¢4-2, 93d1, 93d2, 93d3, 93d4,
94d1, 94d2, 94d3-1, 94d4-1, 95al, 95a2, 95a3, 95a4, 95b2, 96a2, 96a4, 98al, 98a2, 100d1,
100d2, 104a1, 104a2, 106a, 107c1, 107¢2, 107c3, 108b2, 108c1, 110b3, 110b4, 110c2, 111b,
111c2, 111c3. Piernas abiertas: 5b sup, 6b, 7b, 9 centro, 12b, 16b, 27a3, 28al, 28a2, 28a3,
28a4, 29b2, 29d2, 30b2, 31a2, 32b, 33b, 73al, 73a2, 74al, 74a2, 74a3, 91b2. Genuflexion:
20b1, 33b2, 51c¢, 52b2, 53b2, 70al, 96b1

Boca abajo: 31b, 58b1sup, 58b2sup, 58b3sup, 59b1sup, 59b2sup, 59b3sup, 109al. Boca arri-
ba: 5b inf, 58b1inf, 58b2inf, 58b3inf, 59b1inf, 59b2inf, 59b3inf, 67b2, 76Norte2 (Sacrificado),
79b1, 79b2, 79b3, 87al

17b2 sup, 35alsup, 35alinf

17b1, 83b3

Tabla 2. Posiciones de las figuras antropomorfas en el Cdadice Madrid. Elaborada por el autor.

Figura 2. Posturas de las figuras: a) Sedente piernas frente al pecho. Madrid 14b. b) Sedente piernas
cruzadas. Madrid 38b2. c) Sedente sobre los tobillos. Madrid 102d1. d) Sedente pies al frente. Madrid
94¢2. e) Sedente sobre objeto con piernas colgando. Madrid 50c3. f) De pie avanzando. Madrid 3a. g)
Piernas abiertas. Madrid 91b2. h) Genuflexion. Madrid 53b2. i) Boca arriba y boca abajo. Madrid 59b1.
j) Descendente. Madrid 17b2. Reprografia del autor con base en Codex Tro-Cortesianus (1967: vol. VIII).

Imagenes disponibles en: <http:/www.famsi.org/spanish/research/graz/madrid/index.html>

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID 199

ECM62.indd 199 @ 12/10/23 18:51



200

ECM62.indd 200

En cuanto a los zooantropomorfos, también se prefiere la posicion sedente,
con los pies recogidos hacia el pecho (27d3, 29c1, 30blinf, 36b1, 37a2, 37b1,
87a2, 87a3, 88a2, 88c2, 90a2, 91d2, 25d3, 28c2, 30blisup, 35b1, 36b2sup,
36b3sup, 31alsup, 31alinf, 31a3sup, 31a3inf, 30b1). De pie se muestran la gua-
camaya y el perro antropomorfos de 12a3 y 13al. Con piernas y brazos abiertos
se muestran las dos ranas de 101d1 y 101d2. Con las cuatro extremidades ha-
cia abajo como cualquier cuadripedo aparecen los perros de 24c1, 24c2, 25c¢l,
25c¢2, 37b2, 36b2centro, aunque la ausencia de linea base hace creer a los ojos
occidentales que estdn en un salto. Los escorpiones se exponen dorsalmente
con sus extremidades abiertas hacia fuera. Las figuras serpentinas con rostros
de deidades doblan su cuerpo en dngulos de 90° que son suavizados por lineas
curvas; sé6lo una de ellas (20b2) presenta un brazo y dobla el cuerpo como si
estuviese sentada.

La organizacién modular

A sabiendas de que la forma de representacion es modular, debe considerarse
que en yukateko el cuerpo se concibe como una unidad constituida por partes,
como se manifiesta en el término bayel (Barrera, 2001: 43). Bourdin explica que ba-
yel identifica al cuerpo como un todo y a la vez una parte del cuerpo sefiala que
el término esta “|...] semanticamente asociado a las ideas de ‘semejanza’, ‘reflejo’
y ‘reciprocidad’ ” (Bourdin, 2007: 83-84). El cuerpo establece relaciones entre sus
miembros semejantes a las que tienen las personas con su propia comunidad.
Esto resulta bastante sugerente para el analisis visual, ya que el cuerpo es el todo
de sus partes y las partes no se conciben existentes por si mismas.

La concepcion de los miembros es diferente a la occidental, por ejemplo, el
término para brazo y mano es k’ab, considerandose una misma zona o region del
cuerpo. No queremos decir con esto que no se establezca distincién entre las
caracteristicas del brazo y de la mano, para lo cual existen precisiones termino-
l6gicas, pero se les concibe como una unidad semantica y, en este sentido, como
una unidad funcional.

Tomando en cuenta dicha concepcién se describen a continuacion los médulos
distintivos; estas “partes del cuerpo” son cabeza, tronco, genitales-ano, brazo-
mano, pierna-pie. Para entenderlos desde la perspectiva propia de la cultura, se
refiere a los términos yukatekos que los nombran, tomados tanto de la consulta
del Calepino de Motul (Ciudad Real, 2001), el diccionario de Barrera (2001), asi
como de las obras de Bourdin que los discuten (2007; 2008).

Cabeza

En yukateko, ho’ol, es ‘cabeza’ y ‘cumbre’, lo que esta en la punta, en el extremo
superior o principal. Otra palabra para cabeza o craneo es pol, cuyo sentido im-

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO—INVIERNO 2023)

»

12/10/23 18:51



plica redondez. En las representaciones ocupa un tercio del tamafo de la figura,
dando por sentado que se trata de la parte mas importante del cuerpo.

r

Figura 3. Ejemplos de representaciones del cuerpo en el Cidice Madrid: a) 10b2, b) 10c1, ¢) 21b2, d)
26b2, e) 26d1, f) 29b, g) 41c3, h) 50c2, i) 54b2, j) 64c1, k) 70al, 1) 81b3, m) 82b1, n) 86¢, i) 89d3,
0) 90c2, p) 91d2, q) 101b2, r) 105al. Reprografia del autor con base en Codex Tro-Cortesianus (1967:
vol. VIII). Imagenes disponibles en: <http://www.famsi.org/spanish/research/graz/madrid/index.html>

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID 201

ECM62.indd 201 @ 12/10/23 18:51



202

ECM62.indd 202

Schellhas establecié su lista de figuras en los cddices a través de la identifica-
cién de elementos distintivos, eso lo llevé a detenerse en la descripcion de las
facciones, aunque también consideré otros elementos como pintura corporal,
vestimenta, tocados, objetos portados y ciertas actividades (Schellhas, 1904: 7-9).
Taube (1992), Vail (1996) y Sotelo (2002) siguen el mismo procedimiento. En este
trabajo no nos preocupa la identificacion de los personajes, pero si los elemen-
tos convencionales que sirven para la representacion del cuerpo y un elemento
clave, el rostro.

Explicando la relacién continente-contenido que hay en el uso de ich como
término para ‘rostro’ y ‘ojo’, Bourdin subraya el papel del ojo como 6rgano per-
ceptor, lo que convierte a la mirada en “[...] la principal fuente de la autoimagen
corporal del ser humano” (Bourdin, 2007: 202).

Siguiendo la distinciéon de Knorozov entre ojos “divinos” y “humanos”, Frias
(1968: 201-205) clasifica todos los ojos en los cédices y detecta que los llama-
dos “humanos” se caracterizaban por ser semicirculares, rasgados y circulares,
indicando que en el “Madrid” todos son semicirculares. También sefala diver-
sas variantes de “ojos divinos” en el “Dresden”, que se distinguen por la pupila
(gancho superior, gancho inferior, cuadrado superior, cuadrado inferior, rayado,
sin pupila y con el glifo T680 [ST9]); en el “Madrid” s6lo aparece la de cuadrado
superior. Menciona el ojo del dios de la muerte sin describirlo y apunta que el
ojo cerrado indica muerte.

En el Codice Madrid se han encontrado ojos semicirculares, los circundados
por la virgula con la pupila cuadrada en la seccién superior y el ojo circular del
dios de la muerte con un elemento cuadrangular en la parte inferior sefialando
la pupila; sin embargo, resulta complicado considerar que unos sean “humanos”
y otros “divinos”. En realidad, los ojos semicirculares aparecen en personajes que
se han clasificado como deidades. También se ha observado que en algunos casos
el ojo es ocupado por algun glifo: XS3 [T523], tse (20al, 24c1, 24c2, 25c1, 25¢2),
XH4 [T506], waah (27d3) y XQB [T552], k’at o tan (66b2) (Macri y Vail, 2009: vol.
2). El ojo cerrado se indica con una linea horizontal de la que se desprenden va-
rias lineas verticales cortas para referir a las pestaias, las cuales nunca se dibujan
en los ojos abiertos.

El término chi’, ‘boca’, se aplica por extension a orilla o borde y se emplea
por las acciones asociadas con la boca: morder, comer y hablar; de este tltimo
sentido deriva el de palabra o razén (Bourdin, 2007: 221-223). En el Codice Madrid
ciertas bocas tienen caracteristicas peculiares: la boca entreabierta, que expone
las encias, ‘nich’, en las que crece un solo diente, ‘ko’, que identifica la avanzada
edad de la anciana diosa lunar o de Itzamnd; la boca con un par de dientes su-
periores limados y con colmillos, ‘ts’ay’, de serpiente, propia de Chaak; la boca
rodeada por una incipiente barba, ‘me’ex’, de K’'inich Ahaw; la boca exponiendo
los dientes y con la quijada descarnada, de Kimil; la linea recta que indica labios
delgados con un marco que subraya la piel gruesa que rodea la boca de un mono,
propia de K’'uh; y la boca con labios rojos, el inferior grueso y colgante, de al-

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO—INVIERNO 2023)

»

12/10/23 18:51



ECM62.indd 203

gunos dioses negros (M o Z). Otras figuras muestran bocas mas convencionales:
el labio inferior saliente y separado del superior por una linea recta que suele
terminar con una pequefa curva. Algunos muestran la boca ligeramente abierta
y, eventualmente, se distinguen algunos dientes.

NI’ es la ‘nariz humana, el hocico animal o la punta de algin objeto’; su campo
semantico se extiende a todo lo apuntado e incluso puede servir para llamar a los
dedos como puntas de las manos, asi también algunos estados de animo, como el
enojo o el regocijo, se expresan con alusiones a la nariz (Bourdin, 2007: 205-209).

La nariz es otro de los elementos que permiten reconocer a los personajes
de los codices: la alargada, descendente y apuntada nariz de Chaak; la alargada,
ascendente y mixtilinea nariz de K; el pronunciado arco de la gran nariz aguilena
de Itzamna; la aplastada nariz simiforme de K'uh; la nariz tubular del dios M; el
hueso nasal de Kimil. Otros personajes muestran narices aguileias como las de
Itzamna, pero de menores dimensiones; aunque también aparecen narices roma-
nas y narices rectas, pero estos tres tipos pueden aparecer de manera indistinta
en un mismo personaje, respondiendo a los estilos particulares de cada escriba,
en estos casos son un rasgo genérico y no diagndstico.

Oreja, ‘xikin’, se aplica tanto al sentido del oido como a la parte externa de
la oreja o pabelldn, al que también se le puede llamar u le’ xikin, hoja del oido.
El término xikin se emplea para expresiones en las que se refiere a oir y enten-
der, asi como en las que se alude al consejo, en donde implica la capacidad de
entenderlo (Bourdin, 2007: 210-213). En el Codice Madrid el pabell6n de la oreja
esta representado so6lo en su seccién superior por un elemento semicircular, con
alguna protuberancia o a veces dos o tres en la parte mas elevada del hélix. Los
relieves y depresiones de la oreja se indican con una breve linea, en la mayoria
de los casos, espiralada. Cubriendo el resto del pabellén se dispone una orejera
representada por un disco compuesto por dos circulos concéntricos. En su parte
inferior la orejera en ocasiones proyecta algin otro elemento que la complemen-
ta, circulos semejando cuentas, semicirculos concéntricos o trapecios con lineas
horizontales simples o dobles cortandolos por la mitad; en algunos casos se pro-
yecta un elemento que semeja a un tubo desde el centro de la orejera. El disco
ha sido decorado con lineas punteadas dividiéndolo en cuatro cuadrantes, como
si fuesen el glifo XQ2 [T544], nik, ‘flor’, cuando las utiliza Pawahtun (26al, 26a2,
26b1, 26b2, 26b3, 27al). En realidad, la orejera de disco, con o sin elemento
tubular, y ya sea que se haya insertado o no el glifo nik, remite principalmente a
la forma de una flor.

Las representaciones de Kimil llevan una orejera peculiar, de hueso, dispuesta
de manera que hacia lo alto de la cabeza muestra una protuberancia y un elemen-
to espiralado que recuerdan las del pabell6n; y otra doble protuberancia a la mitad
del hueso; se asemeja al martillo, el hueso mas grande de los que integran el oido.
En algunas ocasiones se afiade un elemento tubular o incluso el disco de la orejera
convencional previamente descrita. La orejera de hueso es distintiva de Kimil y
aparece en todas sus representaciones; mas, en ocasiones, es utilizada por la otra

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID

»

203

12/10/23 18:51



204

ECM62.indd 204

advocacion del dios de la muerte, Kisin (52a1; 52b2; 54c1; 64c1; 84c, 85c, 86¢,
87¢). También aparece representada la orejera de hueso en algunas imagenes del
dios M (15b, 38b1, 51b2, 54c2, 81a, 82a, 90a, 91a2, 109¢2) especialmente cuando
aparece en contextos de guerra y sacrificio. Otras figuras que lo portan parecen
ser cautivos o estar a punto de ser sacrificados, como el personaje de 20b2, el
cautivo de 55b2, el personaje de 89a2. También viste esta orejera el dios de la
caceria en actitud de cautivo en 68b1y 70a2 o cuando emerge de la boca abierta
de un venado en 39c. El dios Z también la usa cuando lleva cautivos (79a y 80a)
y en el pasaje que se representa una destruccion por agua (32a y 33b), misma en
que la porta Chak Chel (32b). Ahaw Nik la viste cuando aparece entre dos image-
nes de Kimil, realizando una ofrenda de hule (83c1) y también en el pasaje en el
que se autosacrifica hiriendo el 16bulo de las orejas (95a3), misma escena en que
lo usan también Ix Chel (95a2) e Itzamna (95a1, 95a4).

MADRID, 14al MADRD, Hal MADRID, 14al MADRID, 6333
MADRID, 14l MADRD, 26 MADRID, 633 MADRD, 382 MADRID 14l MADRID, $233 MADRD, 631
MADRID 2% MADRD, 151 MADRID a2 MADRID, 2602 MADRD 2002 MADRD 1B
MADRD ) MADRD 1d1 MADRD 2! M?JD 4l MAIRID 1&
MADRD, X081 MADRD, 62 MADRID, 742
MAIRD, I MADRID, X»! MADRID, a3 MADRID, S 31 MADRID, 6304 MADRD, 15}
..—“
MADRID 19% MADRD % MADRD % MADRDS

Figura 4. El ojo, la nariz, la boca, la oreja, la mano, el pie y el pene, procedentes de diversas figuras
del Cadice Madrid. Dibujos de Atémoc Yanez.

La frente es lek, ‘jicara’, tal vez por la superficie semejante que tienen (Bour-
din, 2007: 215). En el Cddice Madrid la frente formada por una especie de placa

que se alarga en el lugar del arco superciliar es comun a varias figuras correspon-
dientes a Chaak, Itzamnd, K’inich Ahaw, K’awil, Chak Chel y el dios negro Z. Esta

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO—INVIERNO 2023)

»

12/10/23 18:51



ECM62.indd 205

“placa” suele llevar un punto en el centro en las representaciones del Dresde (cf.
Dr. 39), pero en el Madrid aparece en casos excepcionales (M23d2, 26d1, 28b1,
37b3, 52cl, 61c3, 63al, 63cl, 70a2, 70b2, 106a). La misma placa, pero con el
punto circundado por cuatro dobles lineas equidistantes, conformando el glifo
XQ3 [T544], k’in, se muestra en las representaciones de K’'inich Ahaw en 71a2y
108b1; en la frente del mismo K’inich Ahaw, la placa desaparece y se sustituye
por el glifo XQ3 [T544], k’in, pero en formato circular en 68b2. Otros glifos, en lu-
gar de la placa, también ocupan el lugar de la frente: XH9 [T504], ak’bal (19b1sup,
54al, 72b1, 74b2) y XS3 [T523], tse (54al).

La frente del dios Nal es peculiar, pues esta compuesta por formas que remiten
a las espatas de la planta de maiz e incidentalmente termina convertida en el
tallo de una flor; en el craneo alargado, para semejar la mazorca se suele insertar
también un elemento que podria identificarse, en algunos casos, con el glifo TM2
[T24], nah, que es parte del glifo nominal del dios del maiz (¢f. 25d1-2).

Algunas figuras de la diosa lunar, del dios del maiz o de Pawahtun muestran,
en lo que seria el final del tabique nasal y el arranque de la frente, una pequefia
protuberancia que semeja un grano; quiza sea la transformacion, debida al tiem-
po y las copias, del pequeiio doblez de la linea para indicar el arco superciliar en
las representaciones del Dresde (cf. M24b2, 102b1 y Dr. 39b1, 41b1).

Todas las figuras masculinas son lampinas, a excepcion de K’inich Ahaw, quien
muestra barba, me’ex, lo cual no es extraiio, pues los rayos del Sol son llamados
u me’ex k’in, la barba del Sol (Bourdin, 2007: 218).

En el rostro suelen representarse elementos de pintura facial o escarificacion
a través de lineas negras o punteadas, que sirven de elementos diagnodsticos
para reconocer ciertas deidades como Kisin (tres lineas verticales que cruzan el
rostro atravesando el ojo, la central gruesa y las laterales punteadas), Ahaw Kab
(la linea ondulante caracteristica del glifo YS1 [T526], kab), Pawahtun (la doble
linea que sigue la curvatura del ojo, mas delgada hacia el lagrimal y mds gruesa
en la comisura) y EK’ Chuwah (una especie de u recostada que semeja una bolsa
abierta que envuelve el ojo y que Frias (1968: 205) identifica con el glifo T680
[ST9]). Otras decoraciones faciales aparecen sé6lo incidentalmente, como las man-
chas pequefias en arco alternando con puntos que circundan la boca de Ahaw
Nik en 67a2 o la pintura facial que algunos cazadores pueden llevar: dos lineas
descendentes bajo el ojo (41¢c2, 41c3), lineas continuas que atraviesan la meji-
lla (41c4), un simple circulo (40b1), dos pequefios cuadrangulos sobre la mejilla
(92a2) o estos mismos cuadrangulos acompaiados por lineas punteadas desde la
frente hasta la nariz (92a4).

No nos detendremos en los diversos tocados que visten los personajes (ello
rebasa a los intereses del presente trabajo), baste considerar que son tocados
que tienen un valor simbdlico y que otorgan significados especificos a las figuras
representadas como, por ejemplo, el huso que viste la diosa Chak Chel, patrona
del tejido, o la “mitra” que porta Itzamna en su funcién sacerdotal.

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID

»

205

12/10/23 18:51



206

ECM62.indd 206

En el Cadice Madrid la importancia visual de la cabeza y el rostro esta deter-
minada por la proporcién mayor que tiene, pero también por el detalle de la
caracterizacion que permite establecer la identidad de quien esta siendo repre-
sentado. La cabeza es el espacio del rostro y este rostro, a través de sus rasgos
especificos identifica elementos antropomorfos, fitomorfos o zoomorfos propios
de alguna deidad particular. Eventualmente y para explicitar algin significado
particular se insertan signos graficos escriturarios en las mejillas o la frente.

Aunque gran parte de las cabezas de las representaciones del Codice Madrid
identifican a seres sobrehumanos, que tienen un caracter sagrado y expresan a iden-
tidades no humanas, sus rasgos se establecen a partir de un antropomorfismo
fundamental, en donde la persona (sea humana o divina) se reconoce por los rasgos
caracteristicos de los ojos, la boca, la oreja y la nariz, mostrando la permeabilidad
del cuerpo humano con los cuerpos de otros seres (serpientes, jaguares, monos,
aves, arboles o plantas de maiz).

Torso

En yukateko, kukut es ‘cuerpo de cualquier cosa animada o no animada’, se aplica
también al tronco del arbol o de un animal y se extiende su uso al de la par-
te gruesa de alguna planta. También significa ‘epidermis’, kukutil refiere a ‘piel
humana’. De esta suerte, el diccionario nos pone en evidencia que el cuerpo es
concebido como volumen (grosor) y superficie que lo cubre (piel). Bourdin (2007:
81) destaca que el término no se aplica exclusivamente al cuerpo humano, posee
el sentido de lo geométrico-volumétrico, derivado de la morfologia botanica,
especificamente de la concepciéon de tronco.

En las representaciones el torso se figura con dos lineas paralelas que senalan
los limites del tronco cuando las figuras se muestran de frente, o que sefalan el
pecho, tsem, y la espalda, pach, cuando estdn de perfil. Eventualmente la linea
del frente del torso se curva ligeramente en su parte inferior, para indicar una
leve barriga.

En casi todas las figuras el torso esta claramente separado de la cabeza por un
collar, el cual esta formado, en la mayoria de los casos, por una serie de peque-
nos circulos alineados. De esta suerte, se oculta el cuello y la cabeza parece estar
superpuesta al tronco, en la mayoria de los casos la frontera la marca el collar.

La separacion cabeza-torso en las representaciones del Dios A se logra con
la collera rigida de globos oculares o por el mismo hueso de la mandibula que
también sirve para ocultar el cuello (como en M7b). En algunos casos el dios M
no lleva collar, pero el cuello esta ausente y su protuberante labio inferior, rojo y
grueso, sirve como elemento que separa la cabeza del tronco.

Otros cuellos ausentes, en este caso porque la barbilla recae sobre el brazo
levantado hacia delante, aparecen en una de las figuras de M75S, en el dios Q de
M76N, en el dios H en 7b, 88b1, 99¢2, asi como en la anciana diosa del centro
del cosmograma de 75-76 y las figuras de la joven Ix K’ab de 94c1-4 y 95c1-4.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO—INVIERNO 2023)

»

12/10/23 18:51



ECM62.indd 207

Hay muy pocas excepciones en las que se puede identificar el cuello del perso-
naje por la ausencia de algun tipo de collar, como en Madrid 11a2, 15b, 20d1-3,
21d1; o porque el collar cuelga sobre el pecho como en las representaciones de
P en M26b1-3 y 27b1, del dios M en 68b1, 79a, 80a, 81a, del dios C en 83b1 y
del dios H en 83b2.

El médulo del tronco concluye, en las figuras masculinas, con dos o tres lineas
paralelas que figuran la tela de las bragas que envuelve la cintura, adornado
eventualmente con dos o tres lineas horizontales. En ocasiones dicha tela se
representa decorada con una sucesiéon de elementos que semejan al glifo XG1
[T511], Muluk o Mol (Macri y Vail, 2009: 135), asi lo visten las siguientes figuras:
A (Madrid 8, 20c2, 57b1); B (2b, 3a, 4a, 5a, 6a, 26d1, 30a, 31b, 69b2); C (50c1-2,
53cl, 56al); D (57b2, 88al); E (20c1, 28d3, 38c2, 56a2); H (59¢2, 71b1); M (51a2,
63al); N (35a, 37a); Q (84c) y el zopilote antropomorfo de 54b3.

Un torso femenino ha sido cubierto por un quechquemit! (Madrid 11a2); 11 tor-
sos masculinos estan cubiertos por una capa (60c2, 91c1-2, 92¢1-2, 95d2, 96d1,
97b2, 97¢1, 98¢2, 106al) y dos por una camisa tejida (50b, 51c). En una ocasion,
la capa sélo cuelga por la espalda, mostrando el torso desnudo (D en Madrid 19b).
En Madrid 84 b, tres dioses (D, A y B) extienden una tela sostenida por sus manos
abiertas que también cubre el torso.

En el caso de las figuras femeninas, el limite superior de la falda, ajustada por
un cinto, es el delimitador que separa la parte superior del tronco con la parte
inferior. Algunas figuras femeninas muestran los senos con una forma globular
apuntada, en la que es posible reconocer el pezén que se ha coloreado en negro.
Esta forma del seno, ‘in?’, es la que conforma el glifo XE1 [T501].

A excepcion de la diferenciacion entre femenino y masculino, establecido por
la presencia de los senos, el torso da la impresiéon de una figura cilindrica, es
decir, identifica el grosor y tronco del cuerpo y, en este sentido, es lo que pro-
piamente puede reconocerse como kukut.

Ano y genitales

En las figuras masculinas, los 6rganos genitales suelen estar cubiertos por las
bragas, ex, aunque en algunos casos se expone el pene, kep, ton, xibil (Dios A: 8,
19b, 82 b2; Dios Ch: 19b; Dios B: 19b, M: 19b; Dios D: 82b1). El glande no se
muestra, se expone el prepucio abierto con una amplia abertura. Algunas figuras
masculinas aparecen desnudas, pero en posiciones que no muestran los genitales
(63 al-4, 68 a2, 79b 1-3).

Las figuras femeninas muestran falda de enredo, algunas de ellas abren las
piernas para dejar caer chorros de agua (30b, 32b, 33b), pero no muestran los
genitales.

El dios del maiz, el dios de la muerte y el dios del agua en algunos casos
aparecen de frente y con las piernas abiertas, en lo que se ha identificado como
posicion de parto (B: 5a, 6a, 9; A: 7b, 29b, 29d, 91b2; E: 27a3, 28al-4, 73al-2,

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID

»

207

12/10/23 18:51



208

ECM62.indd 208

74a1-3). En el caso del dios del maiz no se muestran los genitales, las lineas de
las piernas no se unen dejando un vacio sobre el que se han dispuesto numerales.
El sefior de la muerte, por su parte, muestra un circulo azul, rodeado por otro
circulo punteado, el cual se ha leido como mo, y se ha interpretado como el ano
(29b). Este mismo elemento también aparece en la base de la columna vertebral
en otras representaciones del dios de la muerte (14b, 23d, 27d, 63c2, 64b2, 88c5,
99c1) en ocasiones en rojo.

Pierna y pie

En yukateko ok es el ‘pie de hombre y animales brutos y de mesa y vana’, su sig-
nificado abarca el ‘pie o pierna’, y también el de ‘huella’ o ‘pisada’, aunque para
esto dltimo también existe el término chek’. Los dedos, tanto del pie como de la
mano se denominan moch’, al pulgar se le identifica como noh moch’, literalmente
‘dedo grande’.

En las representaciones es posible reconocer que lineas semicirculares unidas
entre si sirven para indicar los dedos, la disposicion de éstas es diagonal, de
suerte que el pulgar sobresale y se produce cierto efecto de volumen al dorso
del pie. Eventualmente un pequeiio trazo en el pulgar indica una ufa. El talén se
indica con una linea semicircular pronunciada y, en algunas ocasiones, otra linea
semicircular remite al arco de la planta del pie, aunque la planta suele dibujarse
solo con una linea recta. Cuando es posible ver la espinilla, el pie estd separado
por la presencia de una doble linea que indica una ajorca o el inicio de una espi-
nillera. En las figuras que estan de pie en actitud de avanzar se muestran ambos
pies como izquierdos y cuando estan en posicion de piernas abiertas ambos pies
aparecen en perfil inverso a la pierna correspondiente.

Los miembros inferiores se nos muestran extendidos o doblados, dependiendo
de que la figura se presente de pie o sentada. Se dividen en dos unidades cerra-
das. La primera es propiamente la pierna, es decir la seccion que va desde la ro-
dilla hasta el tobillo y que generalmente estd ocupada, como hemos mencionado,
por una pieza de vestimenta que cubre la espinilla. La segunda va de la cintura a
la rodilla; cuando se muestra de pie, esta segunda seccion se representa con dos
lineas mas o menos paralelas hasta el doblez ligeramente circular que indica la
rodilla, en cambio cuando se muestra sentado es una linea semicircular indicando
las nalgas y la parte trasera del muslo y otra pronunciada y en sentido inverso
sefialando la parte delantera del muslo, la rodilla y la espinilla.

Para el yukateko ok es tanto el ‘pie’ como la ‘pierna’ y teel, ‘espinilla’, también
vale por ‘pierna’. El muslo se asemeja a un frijol y se le llama bu’ul, también se
le nombra chak bak literalmente ‘hueso grande’; otra manera de referirse a él es
muk’ ok, ‘lagarto de la pierna’, es decir el mdsculo que la sostiene, de hecho, muk’
remite a ‘fuerza’. La rodilla, por su parte, es pix, que también significa ‘vaina’ o
‘cubierta’; también se le llama pix pol, entendiendo que es la cabeza cubierta de
la pierna.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO—INVIERNO 2023)

»

12/10/23 18:51



ECM62.indd 209

En algunas ocasiones (14a, 16a, 18a, 19a, 20a, 24d1, 27c3, 28b2, 28c1, 29¢3,
40c2, 54al, 63a3, 68a2, 68b1, 76E, 89d1, 91ba, 92ba, 94al, 94b1-4, 96d2, 99al,
99b1, 100a3, 101a2, 102b1-2, 102¢1-2, 102d2, 104c1) los pies no figuran, ya sea
porque los cubre algtin objeto o porque el espacio pictérico no ha sido apro-
vechado adecuadamente. El resto de las figuras analizadas muestra claramente
los pies, los cuales son de un tamafio muy grande, llegando a tener casi el de la
espinilla.

Brazo y mano

El brazo y la mano reciben el mismo nombre que el de las ramas de los arboles:
k’ab. Cuando se requiere establecer la diferencia entre la mano y el brazo, a este
ultimo se le dice u cheel k’ab, ‘el término o final de la mano’. Los brazos se repre-
sentan tanto extendidos como doblados; cuando la figura esta de perfil a veces
solo podemos reconocer uno de los brazos, pero en ocasiones se representa una
parte del otro.

El brazo siempre se separa de la mano con algunas lineas paralelas o trazos
mixtilineos que representan pulseras. Las manos pueden estar extendidas presen-
tando el dorso (nunca la palma), extendida de perfil y hacia arriba para sostener
algo o con los dedos doblados asiendo algtin objeto. Los dedos de la mano, asi
como los del pie, ‘moch’, se pueden reconocer con mucha claridad, especialmente
los de la mano. El pulgar se destaca dibujandose la uia con una linea ligeramente
curva.

En general se reconocen cinco dedos, pero hay figuras en donde se muestran
solo cuatro, pues queda cubierto el mefique por el dorso y a Chaak se le repre-
senta asiendo las antorchas u hachas con seis dedos en M2b y 3b.

Es importante destacar que, en la mayoria de las ocasiones, las manos tie-
nen una dimension mayor que la del brazo; en otras incluso no se ve el brazo
completo, pero si la mano. Las manos no se representan en algunos casos en
los que se ha doblado el brazo y sélo es posible ver del hombro al codo o cuan-
do se han atado a la parte trasera del cuerpo: 10c2, 10c3, 11b1, 11b2, 11cl,
113, 24cl, 24b2, 25cl, 25¢2, 25d1, 25d2, 27d1, 27d2-2, 28c1, 28c2, 29d1, 29d2,
43b1, 55b2, 58b1sup, 58blinf, 58b2sup, 58b2inf, 58b3sup, 58b3inf, 59b1sup,
59b1inf, 59b2sup, 59b2inf, 59b3sup, 59b3inf, 62¢2, 63a3, 63c2, 64cl, 64c2, 64c3,
68b1, 69b2, 71a2-2, 7551, 7552, 7583, 75E, 76E, 76N1, 76N3, 79b2, 80a2, 83b1,
87alinf, 87a2-1, 87a3-1, 88al-1, 88a2-1, 88a3, 89b1, 89b2, 93a3-1, 93a3-2, 93cl-
1, 93¢2-1, 93¢3-1, 93c4-1, 94al-1, 94al-2, 94a2-1, 94a2-2, 94a3-1, 94a4-2, 94b1-
1,94b1-2, 94b2-1, 94b2-2, 94b3-2, 94b4-2, 94c1, 94c2, 94¢3, 94c4, 94d2, 94d3-1,
94d3-2, 94d4-1, 94d4-2, 95b1, 95c1, 95c2, 94c3, 95c4, 104b1.

La mano se destaca para sostener algo sobre la palma, soltar algo de ella o
asir diversos tipos de objetos. Generalmente esta pintada de blanco, incluso en
personajes con pintura corporal negra, amarilla o azul. Sélo se pintan las manos
de azul en dos casos en que se representa al dios Chaak (4a, 27b2) y en ocre dos

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID

»

209

12/10/23 18:51



210

ECM62.indd 210

casos del dios P (26al, 26b1). En algunas manos se muestra algo del azul, ocre o
negro, pero los dedos se conservan en blanco (5a, 9, 17b1-2, 19b1, 20c1, 21a1-2,
23d2, 24al-3, 24d,1,3-4, 25a1-2, 26d1-2, 28b1-3, 30al, 31al, 33b, 34a3, 38cl,
52c, 54b1, 62b1-2, 69al, 73al, 74al,3).

El tamafio, que en ocasiones excede con mucho al del brazo y su distincion
en color, destaca esta parte del cuerpo. La preponderancia de tamaiio y color
pudiera ser para subrayar la actividad realizada por el sujeto representado.

Discusion

La investigacion de Bourdin (2007), un estudio sistematico del léxico yukateko
en torno al cuerpo, ilumina este trabajo que no puede entender la representa-
cién corporal sin la lengua maya que la nombra. La mirada que dirigimos a los
codices, dominada por nuestra propia cultura visual, tiene que hacer un esfuerzo
por enfocar desde otro angulo para entender otra manera de ver y representar,
la de los yukatekos autores del Cédice Madrid, y para ello resulta muy elocuente
enlazar la representacién visual del cuerpo humano con la forma de nombrarlo.
Bourdin (2008: 48), sin embargo, destaca la interrelacion lengua-cuerpo, mientras
que en este trabajo ponemos en evidencia la proyeccion del cuerpo mismo en la
representacion, la cual es la expresion visual de la imagen corporal.

Para Le Breton (1991), la imagen corporal supone una percepcién de la unidad
relacional de sus partes (forma), un universo familiar y conocido, sujeto de los
sentidos, propio y con significado (contenido), una manera de entender lo que lo
compone y su organizacion (conocimiento), y la interiorizacion del valor de sus
atributos y de su estilo de vida (valor). La descripcién de las imagenes del Codice
Madrid permite proyectar la forma que el cuerpo tiene para los escribas-pintores
y, de esta suerte, para la élite maya poscldsica.

El andlisis de las formas literarias del Popol Vuh pone en evidencia ciertos me-
canismos recurrentes de la comunicacion maya, uno de ellos es la parataxis, cuyo
uso reiterado manifiesta una expresion peculiar de la cosmovisién maya (Craveri,
2012: 35). Llevado al plano de la representacion visual, es posible reconocer que
las figuras se componen por mddulos independientes y conceptuales —equiva-
lentes a las frases literarias— que se yuxtaponen para ofrecer un contenido rico
en significados (Morales, 2017: 104). En el caso del cuerpo humano es una iden-
tidad especifica, expresada en el médulo de la cabeza; también es una identidad
genérica —winik, ‘humano’— manifiesta en los médulos de manos y pies; es una
parte integral de la naturaleza, un cuerpo-tronco semejante al de algtin animal o
planta, y un ser sexuado, preferentemente masculino. Con ello nos acercamos al
contenido, conocimiento y valor de la imagen corporal maya.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO—INVIERNO 2023)

»

12/10/23 18:51



ECM62.indd 211

Lo individual y lo general en el cuerpo humano

Houston y Stuart (1998) publicaron un texto en el que investigaron los conceptos
de self'y personhood a partir del dato arqueoldgico y epigrafico; reconocian que,
aunque no se dedicaban a la antropologia, la informacién epigrafica sobre el
término u-bafh] les permitia explorar aspectos clave sobre la manera en que los
mayas del periodo Clasico concibieron la identidad personal. Establecen un hilo
de significados a partir de ba[h]: “cabeza-rostro”. De “cabeza” derivan “elevado”,
“cima”; de “rostro”, surge “rasgos individuales” y de alli “imagen”, lo que es
semejante a otra cosa, una “representacion”. La cabeza es, por tanto, lo mas im-
portante en las representaciones humanas de la escultura y la pintura del periodo
Clasico. Asimismo, puesto que “cabeza” y “rostro” remiten a los rasgos caracteris-
ticos de alguien, terminan siendo la expresion que identifica a la “persona”, por
lo cual, finalmente remiten a la nocién de “yo”.

Esto converge con la representacién de la cabeza en las imagenes del Pos-
clasico que encontramos en el Cadice Madrid, pero no sélo sefialan la identidad,
sino también lo que de general tiene el individuo. Reconocemos a las figuras
principalmente por su rostro, de tal suerte que podemos identificar a diversas
personalidades. Ojos, nariz, orejas y boca, con sus rasgos distintivos, permiten
reconocer a cada uno de los personajes; el uso de escarificacion o pintura facial
subraya la particularidad y contenido propio de cada uno de los personajes.

En términos generales, los ojos representan que el personaje esta vivo, pues
los ojos implican la posibilidad de ver y conocer. Es significativo que los ojos
abiertos no muestren pestanas, como si no tuviesen parpados para cubrirlos,
y s6lo en caso de figuras muertas se muestran para ocultarlos. El sefior de la
milpa, algunos cautivos y sacrificados muestran los ojos cerrados, ellos no ven,
estan muertos y, en este sentido, han perdido la capacidad de conocer. El sefior de la
muerte, paraddjicamente, esta vivo, pues tiene ojos, puede ver.

La boca indica la capacidad especifica de comunicacion, por ejemplo, la del
anciano (Itzamna o Chak Chel), la de la serpiente (Chaak), o la de un mono (K’uh).
El difrasismo mesoamericano “boca-rostro”, como el quiché u chi u vach, sirve
para referir a la persona, por remitir a la capacidad de percepciéon y comunicacion
propia del humano (Montes de Oca, 2013: 360).

Es evidente que las representaciones también expresan que estos personajes
pueden escuchar, son capaces de entender y de aprender (Aguado, 2004: 195)
debido a que exponen claramente la oreja, que se subraya por la orejera. Hasta
Kimil y algunos otros asociados con la muerte pueden oir, aunque su oreja sea un
hueso. Asimismo, son capaces de oler y respirar, incluso la muerte tiene aliento
de hueso. Ojos, boca, orejas y nariz aluden a la capacidad de conocer, comuni-
carse, entender o tener aliento. Las diferencias entre estos elementos del rostro
sefialan la identidad, sus semejanzas remiten a lo que de general comparten los
cuerpos humanos.

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID

»

211

12/10/23 18:51



212

ECM62.indd 212

Las representaciones de manos y pies, con dimensiones mayores a las natura-
les, destacando del resto del cuerpo por su tamaiio, resultan ser una convenciéon
para expresar que el cuerpo se mueve y acttia. Considero que, como en el caso de
las manos blancas en los cdédices mixtecas “[...] la asociacion recurrente de este
color en manos y/o pies funciona como un indicador de las acciones” (Gonzdlez,
Sanchez y Rodriguez, 2017: vol. I, 70). Me parece, por tanto, que la ausencia de las
manos implica la pasividad de la figura representada (cautivos, mujeres o el sefor
del maiz atacado por plagas). El difrasismo “pies-manos” analizado por Montes de
Oca identifica a la persona en diversas lenguas mayas (tzotzil, tzeltal, ixil, ch’orti’,
kaqchikel), y lo relaciona con los 20 dedos que se sintetizan en el término winik
para ‘humano’; un difrasismo que subraya “[...] la capacidad de realizar actividades
como el andar, el crear o el construir” (Montes de Oca, 2013: 360-361).

Esta capacidad de hacer, indicada por las manos, no sélo es humana, esto es
evidente en las figuras antropozoomorfas y también en las zooantropomorfas,
estas tltimas tienen manos antropomorfas para subrayar su capacidad de accién;
hasta el escorpion puede mostrar las manos en el extremo de su cola para deno-
tar su poder de hacer.

Cuerpo receptdculo

Los estudios realizados a partir de Lopez Austin (2004 [1980]) han detallado que el
cuerpo compuesto de materia densa esta animado por entidades de materia ligera;
aunque Marcos (2006: 64) afirma que el cuerpo humano es un lugar de confluencia
de entidades materiales e inmateriales. Independientemente de considerar que las
entidades animicas sean o no materiales, no deben concebirse como independien-
tes, sino como una “totalidad orgénica y espiritual” (Hirose, 2007: 4).

En comunidades contemporaneas se entiende al cuerpo como resultado de la
creacion del propio cosmos, en donde entidades animicas caloricas (alma-cora-
z06n), aéreas (alma-viento) y terrestres (alma-sombra) le dan su identidad tanto in-
dividual como familiar y comunitaria (Martinez, 2007). A pesar de que la variedad
de creencias en torno a las entidades animicas en la actualidad es muy variada
y compleja, se comprende que el cuerpo, compuesto de materia densa, viene a
funcionar como un receptdculo de dichas entidades sutiles (Lopez Austin, 2009).

Para Ruz (2010: 105-106) las imagenes mayas del cuerpo nos muestran la en-
voltura, “cuyas intimas subjetividades a menudo ignoramos como develar”. Cier-
tamente es dificil establecer el continente, pero la representacion del cuerpo
humano en los codices mayas, que recurre a la linea fluida y al contorno cerrado
en moédulos que lo componen, hace manifiesto que el cuerpo es precisamente
un receptaculo. Las esculturas en madera y los codices mismos también son una
“envoltura”. El escultor estd generando una forma equivalente a la de la entidad
animica que la ocupara (cf. Morales, 2002); en lo que se refiere a los cddices, se
entiende que estan ocupados por materias sutiles, como lo evidencia el trata-
miento ritual que reciben para su lectura (Landa, 1978: 92).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO—INVIERNO 2023)

»

12/10/23 18:51



ECM62.indd 213

Cuerpo drbol, cuerpo cosmos

La forma tubular de la representacion es paralela a la identificacion del cuerpo
con el tronco de un arbol; el término kukut que lo nombra permite la identifica-
cion de todo el cuerpo en términos vegetales, en donde los pies son el arranque
o raiz de la planta, cheek, y los brazos las ramas, k’ab. Breedlove y Laughlin (1993:
V) advirtieron esta identificacién metaférica del cuerpo humano con las plantas
en Zinacantan y es lo que ocurre también en las representaciones escultéricas
de los soberanos del Clasico (Schele y Freidel, 2000: 78-79). El cuerpo-arbol im-
plica, de acuerdo con la cosmovisién mesoamericana, un cuerpo céosmico que
toca los tres planos del universo. Las omnipresentes orejeras de disco, con o sin
elementos tubulares, eventualmente remitiendo al glifo nik, ‘flor’, subrayan esta
identificacion cuerpo-arbol.

De su trabajo etnografico Hirose (2007: 5) destaca —y con en ello regresa al
planteamiento de Lopez Austin (2004 [1980])— que el cuerpo tiene una estruc-
tura y composicion equivalente a la del cosmos. Hay algunas imdgenes en donde
la disposicion del cuerpo con brazos y piernas abiertas expone la organizacion
con un centro y cuatro lados: arriba-abajo, derecha-izquierda, correspondiente a
la estructura del universo, como lo afirmaba Villa Rojas (1980).

Cuerpo humano, animal, vegetal

En el Codice Madrid es clara la distincion entre cuerpos animales, vegetales y huma-
nos, pero también es evidente la interaccion entre éstos. En Nal (hombre-planta)
y K’'uh (hombre-mono) resulta evidente esta permeabilidad entre lo vegetal y ani-
mal con lo humano; otros casos semejantes son los del btiho, el colibri, el felino
o el perro con cuerpos antropomorfos masculinos. Inversamente, hay animales
que exhibiendo sus caracteristicas distintivas eventualmente aparecen bipedos,
realizando algunas acciones, sosteniendo diversos objetos y vistiendo collares o
pulseras, como si con ello manifestaran que son semejantes a un humano.

En Madrid 55al, el hombre-perro muestra la cabeza con orejas apuntadas, su
hocico abierto con dientes y un colmillo espiralado en la comisura; lineas puntea-
das negras enmarcan el hocico y se muestran en la oreja; el glifo XS3 [T523] (tse)
se ha dispuesto sobre el 0jo, que muestra el parpado cerrado exponiendo algu-
nas pequeiias lineas verticales que indican las pestafias. En este caso, el cuerpo
es totalmente antropomorfo y muestra una herida en la espalda, aparentemente
producida por el hacha que aparece a la derecha; pero otras figuras que tienen
rasgos semejantes en el rostro ya no muestran el cuerpo masculino, sino el de
un cuadrapedo y sélo quedan las manos sosteniendo antorchas o tomando cau-
tivos por el cabello, para indicarnos que se trata de este mismo hombre-perro,
asociado con la muerte y la sequia (cf. 24c1, 24c2, 25c1, 25¢2, 87a2, 87a3, 88a2).

Hemos usado el ejemplo del perro-hombre porque expone claramente que
para quienes realizaron las figuras existe la posibilidad de que la entidad animi-

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID

»

213

12/10/23 18:51



214

ECM62.indd 214

ca pueda ocupar igualmente cuerpos antropomorfos o zoomorfos, asi como los
cuerpos pueden contar con caracteristicas mixtas (antropozoomorfas o antropo-
fitomorfas).

Justamente, a partir de la ubicuidad de las entidades animicas, Ruz (2004: 18)
afirma que el cuerpo humano se desborda hacia el entorno natural. La identidad
del ser humano se comprende, entre los mayas, no sélo como lo que se circuns-
cribe dentro de la piel (kukutil), sino como un ser que comparte su cuerpo con
plantas y animales.

Los glifos insertos en los rostros o en los miembros de algunas de las repre-
sentaciones (ak’bal, nah, tse, k’in, k’ab) aluden a ambitos de accién (diurnos o
nocturnos) o a la materia de la que estan compuestos los personajes (cf. Garcia,
2019: 68).

Divisibilidad-totalidad, Pasividad-actividad

En su trabajo acerca del cuerpo entre los tzeltales, Pitarch (2011: 160) propone
la existencia de dos cuerpos: cuerpo-carne y cuerpo-presencia, destacando que
el cuerpo-carne se caracteriza por la reunion de partes y pasividad; mientras
que el cuerpo-presencia por la integracion y actividad. Su argumentacion se en-
cuentra respaldada por el uso de los términos bak’etal y winikil en el contexto de
himnos curativos; sin embargo, me pregunto si tales términos no se refieren a la
misma persona, sefialando su divisibilidad y unidad.

A nuestro estudio se le escapan los matices del trabajo antropolégico, pero
el andlisis visual muestra un cuerpo que es las partes y el todo, que implica una
imagen corporal en la que se considera que existen miembros que componen el
cuerpo, pero también se conciben como una totalidad. En la imagen, por tanto,
se puede reconocer tanto al kukutil, el cuerpo-envoltura, el que esta recubierto
de piel; asi como al winik, el de los veinte dedos, el que es manos y pies, miem-
bros destacados por su tamafo y color para indicar que ese cuerpo se mueve y
actaa.

Cuerpo y género

Joyce (1998) analiza un conjunto de esculturas prehispanicas de Centroamérica
haciendo patente que las representaciones visuales o textuales del cuerpo expre-
san la manera en que una cultura delimita e interpreta la materialidad del cuerpo,
ya que en ellas se “naturaliza”, lo que en realidad es resultado del cuerpo en el
entorno biolégico y cultural. En efecto, la eleccién de las partes del cuerpo que
los productores de una imagen deciden representar contribuye a la materializa-
cién y reforzamiento del género.

En el Cdodice Madrid se exponen los senos como distintivo de lo femenino, pero
también lo son el arreglo del cabello con una linea que supone peinarlo en dos
partes y una vestimenta caracterizada por la falda de enredo. Lo masculino, por

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO—INVIERNO 2023)

»

12/10/23 18:51



ECM62.indd 215

su parte, se identifica por las bragas y, eventualmente, la exposicion del pene.
La ausencia de pene en figuras desnudas que presentan el pecho sin senos y que
han sido identificadas como masculinas, pero que estan en la posicion de brazos
y piernas abiertas, permite reconocer a estos personajes masculinos como trans-
género, masculinos que han asumido la funcién femenina; resulta significativo
que, en el caso del dios de la muerte, lo que se exponga centralmente sea el ano,
orificio que pudiera ocupar el lugar de la vulva.

La revision de los antropomorfos del Codice Madrid permite reconocer la pro-
porcién entre masculino y femenino: 87.10% son masculinas y s6lo 10.15% son
femeninos; 100% de los antropozoomorfos son masculinos. A ello se anade la
recurrencia de la ausencia de manos, indicadora de pasividad en las figuras feme-
ninas. Las figuras masculinas que se apropian de atributos femeninos (2.75%) son
también un indicador de la preponderancia de lo masculino sobre lo femenino.

La armonia y relaciéon de opuestos (cielo-tierra, seco-himedo, masculino-feme-
nino) que organiza la cosmovisioén se proyecta en la realidad social de la mujer,
a quien se representa pasiva, participando escasamente en el ritual y reducida a
lavar infantes, tejer y mantener relaciones sexuales.

Consideraciones finales

Hemos presentado los resultados de estudiar las representaciones antropomorfas
en el Cadice Madrid, preocupados por establecer la forma de representar y la for-
ma de ver el cuerpo humano entre los mayas del Posclasico en Yucatan. A partir
del analisis propuesto se podria establecer:

1. El cuerpo humano se representa a partir de lineas suaves, de contorno ce-
rrado, organizadas en mddulos significativos.

2. La cabeza es el médulo que establece la identidad particular de la figura re-
presentada, pero también la que sefiala que el personaje representado tiene
la capacidad de ver, conocer, tener conciencia, entender y comunicarse.

3. El torso tiene caracteristicas volumétricas que lo identifican con el tronco
de un arbol y suponen que el ser humano comparte caracteristicas con el
mundo vegetal.

4. Los brazos y piernas son moédulos significativos que indican la capacidad de
accion y movimiento, propios de la persona humana.

5. Los genitales y el ano masculinos se exponen en escenas asociadas a la
capacidad reproductora; el género femenino se representa a través de los
senos, un peinado especifico y ciertos elementos de la vestimenta.

6. El cuerpo humano se muestra permeable a otros cuerpos, animales o vege-
tales.

7. El cuerpo es una unidad, pero también es las partes que lo componen, tal y
como ocurre con la concepcién de comunidad propia de la cultura maya.

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID

»

215

12/10/23 18:51



216

ECM62.indd 216

Dado que el cuerpo humano se organiza en los médulos significativos que
hemos senalado (cabeza, torso, piernas-pies, brazos-manos, ano-genitales) es
posible reconocer diversos conceptos especificos en torno al cuerpo humano
y a la vez se logra comunicar, por parataxis visual, un discurso sobre el cuerpo
humano: es un medio de conocimiento y de interacciéon con los demas seres que
habitan el cosmos; actiia y se traslada; es el recipiente de las entidades animicas;
es winik, el de los veinte dedos, predominantemente masculino. De esta manera,
las representaciones visuales nos informan sobre la forma y el contenido de la
imagen corporal maya yucateca posclasica.

El cuerpo, ‘bayel’, es el todo y las partes, la integracién comunitaria de sus
partes, por ello cada uno de los médulos visuales se interrelacionan exponiendo
la forma y la manera de comprender el cuerpo. El cuerpo, ‘kukut’, es el tronco
—y la piel que lo cubre— que se identifica con el del arbol césmico, por lo cual
se nos muestra tubular y extendiéndose hacia los cuatro rumbos, es el punto de
partida para explicar el orden césmico. El cuerpo, ‘winikil’, es el propio ser huma-
no, una entidad material, formada de elementos densos y sutiles, que se mueve,
actda, entiende, piensa, siente, winikil es un cuerpo consciente, un ser humano.

Bibliografia

Aguado Vazquez, José Carlos
2004 Cuerpo humano e imagen corporal. Notas para una antropologia de la corporei-
dad. México: Universidad Nacional Autébnoma de México.

Alpers, Svetlana
1987 El arte de describir. El arte holandés del siglo xvi. Madrid: Blume.

Arroyo, Sergio Raul
2004 “Cosmos de arcilla y piedra. Elogio del cuerpo”, Elogio del Cuerpo Mesoarme-
ricano. Artes de México, 69: 8-17.

Barrera Vazquez, Alfredo
2001 Diccionario maya. Maya-espaiiol. Espafiol-maya. México: Editorial Porrda.

Baxandall, Michael
1981 Pintura y vida cotidiana en el Renacimiento. Arte y experiencia en el Quattrocento.

Barcelona: Gustavo Gili.

Bourdin, Gabriel L.

2007 El cuerpo humano entre los mayas. Una aproximacion lingiiistica. Mérida: Edicio-
nes de la Universidad Auténoma de Yucatan.
2008 “El cuerpo humano en el léxico del maya peninsular”, Ketzalcalli, 1: 47-68,

<https:/docplayer.es/14571627-El-cuerpo-humano-en-el-lexico-del-maya-
peninsular.html> [consultada el 25 de marzo de 2021].

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO—INVIERNO 2023)

»

12/10/23 18:51



ECM62.indd 217

Breedlove, Dennis E. y Robert M. Laughlin

1993 The Flowering of Man. A Tzotzil Botany of Zinacantan. Washington, D. C.:
Smithsonian Institution Press.

Butler, Judith
1990 Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. Nueva York: Routledge.

Ciudad Real, Antonio
2001 Calepino Maya de Motul, edicién critica y anotada de René Acuiia. México:
Plaza y Valdés.

Codex Tro-Cortesianus (Codex Madrid)
1967 Codices Selecti, vol. VIII. Graz: Akademische Druck-und Verlgsanstalt.

Craveri, Michela

2012 El lenguaje del mito. Voces, formas y estructuras del Popol Vuh. México: Univer-
sidad Nacional Auténoma de México.

Csordas, Thomas .
1990 “Embodiment as a Paradigm for Anthropology”, Ethos, 18 (1): 5-47. < http/
www.jstor.org/stable/640395> [consultada el 8 de junio de 2021].

Escalante Gonzalbo, Pablo

2010 Los codices mesoamericanos antes y después de la conquista espafiola. México:
Fondo de Cultura Econ6mica.

Florescano, Enrique

2018 Imagen del cuerpo en Mesoamérica (5510 a. C.-1521 d. C.). México: Fondo de
Cultura Econémica.

Frias, Martha A.
1968 “Catdlogo de las caracteristicas de los personajes en los Codices de Dres-
de y Madrid”, Estudios de Cultura Maya, 7: 195-239. DOI: http:/dx.doi.
org/10.19130/iifl.ecm.1968.7.701

Fuente, Beatriz de la
1965 La escultura de Palenque. México: Universidad Nacional Auténoma de México.
2010 [1968]  “Presencia humana en la escultura maya”, Obras de Beatriz de la Fuente, t. 7,
pp. 181-183. México: El Colegio Nacional.

Galinier, Jacques
1990 La mitad del mundo. Cuerpo y cosmos en los rituales otomies. México: Uni-
versidad Nacional Auténoma de México, Centro de Estudios Mexicanos y
Centroamericanos, Instituto Nacional Indigenista.

Garcia Barrios, Ana

2019 “Materia y forma de los dioses mayas del periodo Cldsico”, Revista Espario-
la de Antropologia Americana, 49: 151-172. DOI: https://doi.org/10.5209/
reaa.66526

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID

»

217

12/10/23 18:51



218

ECM62.indd 218

Garza, Mercedes de la
1990 [1978] EI hombre en el pensamiento religioso ndhuatl y maya. México: Universidad
Nacional Auténoma de México.

Gillespie, Susan D.
2008 “Aspectos corporativos de la persona (personhood) y la encarnaciéon (embo-
diment) entre los mayas del periodo Clasico”, Estudios de Cultura Maya, 31:
65-89. DOI: https:/doi.org/10.19130/iifl.ecm.2008.31.633

Gonzalez Pérez, Itzel, Rosalba Sdnchez Flores y Laura Rodriguez Cano
2017 “Una propuesta sobre la funcion del color blanco en las acciones represen-
tadas en el reverso del Cédice Nutall”, Escrituras en documentos y cddices.
Lenguas mixteca, ndhuatl, zapoteca y otomi. Documentos y andlisis de textos de
lenguas indigenas, vol. I, pp. 65-88, Valentin Peralta Ramirez, Israel Martinez
Corripio y Laura Rodriguez Cano (coords.). México: Instituto Nacional de
Antropologia e Historia.

Hirose Lopez, Javier
2007 “El cuerpo y la persona en el espacio-tiempo de los mayas de Los Chenes,
Campeche”, Revista Pueblos y Fronteras, 2 (4). DOI: http://dx.doi.org/10.22201/
cimsur.18704115e.2007.4.225

Houston, Stephen y David Stuart

1998 “The Ancient Maya Self. Personhood and Portraiture in the Classic Period”,
RES: Anthropology and Aesthetics, 33: 73-101. DOI: https://doi.org/10.1086/
RESv33n1ms20167002

Houston, Stephen, David Stuart y Karl Taube
2006 The Memory of Bones. Body, Being and Experience among the Classic Maya. Aus-
tin: University of Texas Press.

Jordanova, Ludmilla
2012 The Look of the Past. Visual and Material Evidence in Historical Practice. Nueva

York: Cambridge University Press.

Joyce, Rosemary A.

1998 “Performing the Body in Pre-Hispanic Central America”, RES: Anthropology and
Aesthetics, 33: 147-165. DOI: https://doi.org/10.1086/RESv33n1ms20167006
2005 “Archaeology of the Body”, Annual Review of Anthropology, 34: 139-158. DOI:

http://dx.doi.org/10.1146/annurev.anthro.33.070203.143729

Landa, Diego de
1978 Relacion de las cosas de Yucatdn. México: Editorial Porraa.

Le Breton, David
1991 “Body and Anthropology: Symbolic Effectiveness”, Diogenes, 39 (153): 89-
104. DOI: https://doi.org/10.1177%2F039219219103915306

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO—INVIERNO 2023)

»

12/10/23 18:51



Lee, Thomas A. (ed.)
1985 Los codices mayas. México: Universidad Autonoma de Chiapas.

Looper, Mathew G.
2002 “Women-Men (and Men-Women): Classic Maya Rulers and the Third Gen-
der”, Ancient Maya Women, pp. 171-202, Traci Arden (ed.). Walnut Creek:
Altamira Press.

Lopez Austin, Alfredo
2004 [1980] Cuerpo humano e ideologia. Las concepciones de los antiguos nahuas. México:
Universidad Nacional Auténoma de México.

2009 “El dios en el cuerpo”, Dimension antropologica, 16 (46): 7-45, <http:/www.
dimensionantropologica.inah.gob.mx/?p=3823> [consultada el 15 de mayo
de 2022].

Macri, Martha J. y Gabrielle Vail
2009 The New Catalog of Maya Hieroglyphs. The Codical Texts, vol. 2. Norman: Uni-
versity of Oklahoma Press.

Marcos, Sylvia
2006 Taken from the Lips: Gender and Eros in Mesoamerican Religions. Boston: Brill

Academic Publishers.

Martinez Gonzalez, Roberto

2007 “Las entidades animicas en el pensamiento maya”, Estudios de Cultura Maya,
30: 153-174. DOI: http:/dx.doi.org/10.19130/iifl.ecm.2007.30.626.
2013 Cuiripu: cuerpo y persona entre los antiguos p’urhépecha de Michoacdn. Méxi-

co: Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones
Histéricas, <https:/historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/
cuiripu/cuerpo.html> [consultada el 24 de marzo de 2020].

Montes de Oca Vega, Mercedes
2013 Los difrasismos en el ndhuatl de los siglos XVI y XVII. México: Universidad Na-
cional Auténoma de México, <https://www.iifilologicas.unam.mx/ebooks/
los-difrasismos-en-el-nahuatl/> [consultada el 23 de junio de 2020].

Morales Damian, Manuel Alberto
2002 “La creacion de imdgenes en la cultura maya”, Estudios Mesoamericanos. Revis-
ta del Posgrado en Estudios Mesoamericanos, 3-4: 111-119, <https://revistas-fi-
lologicas.unam.mx/estudios-mesoamericanos/index.php/em/article/view/6>.
2017 “Instrumentos para ver. Pintura-escritura y sociedad en los cédices mayas”,
Culturas visuales en México. Reflexiones y estudios sobre la imagen, Damian Mo-
rales y Manuel Alberto (coords.). México: Colofén.

Pitarch, Pedro
2011 “Los dos cuerpos mayas. Esbozo de una antropologia elemental indigena”,

Estudios de Cultura Maya, 37: 149-178. DOI: http:/dx.doi.org/10.19130/iifl.
ecm.2011.37.17

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID 219

ECM62.indd 219 @ 12/10/23 18:51



Ruz Sosa, Mario Humberto

2004 “Atomos de fuego europeos, aliento de dioses mesoamericanos”, Prélogo
a Cuerpo humano e imagen corporal. Notas para una antropologia de la corporei-
dad, José Carlos Aguado Vazquez. México: Universidad Nacional Autonoma
de México.

2010 “El cuerpo: miradas etnoldgicas”, Para comprender la subjetividad. Investiga-
cion cualitativa en salud reproductiva y sexualidad, pp. 89-136, Ivonne Szasz y
Susana Lerner (comps.). México: El Colegio de México.

Sanz Castro, Luis Tomas
2000 “Los escribas del Cddice Madrid. Metodologia y andlisis pre iconografico”,
Revista Espafiola de Antropologia Americana, 30: 87-103, <https://revistas.ucm.
es/index.php/REAA/article/view/REAA0000110087A> [consultada el 7 de ju-
nio de 2022|.

Sanjuan Pérez, Laura Elena
2011 “Las representaciones humanas en Michoacdn durante el periodo Posclasi-
co”, tesis de licenciatura en Arqueologia. México: Escuela Nacional de An-
tropologia e Historia.

Schele, Linda y David Freidel
2000 Una selva de reyes. La asombrosa historia de los antiguos mayas. México: Fondo
de Cultura Econdémica.

Schellhas, Paul
1904 Representation of Deities of the Maya Manuscripts. Cambridge: Harvard Univer-
sity (Papers of the Peabody Museum of American Archaeology and Ethnolo-
gy, 4/1).

Sotelo Santos, Laura Elena

2000 “El simbolismo del color en las figuras del Codice Madrid”, Estudios Mesoa-
mericanos, 1: 31-37, <https://www.iifilologicas.unam.mx/estmesoam/uploads/
Vol%C3%BAmenes/Volumen%201/simbolismo_sotelo2.pdf> [consultada el 12
de mayo de 2021].

2002 Los dioses del Codice Madrid. Aproximacion a las representaciones antropomorfas
de un libro sagrado maya. México: Universidad Nacional Auténoma de Méxi-
co.

Taube, Karl Andreas

1992 The Major Gods of Ancient Yucatdan. Washington, D. C.: Dumbarton Oaks Re-
search Library and Collection (Studies in Pre-Columbian Art & Archaeology,
32).
Vail, Gabrielle
1996 “The gods in the Madrid Codex. An Iconographic and glyphic analysis”, tesis

para obtener el grado de Philosophy Doctor. Ann Arbor: Tulane University
(UMI Microform).

220 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXII (OTONO-INVIERNO 2023)

ECM62.indd 220 @

12/10/23 18:51



ECM62.indd 221

Villa Rojas, Alfonso
1980 “La imagen del cuerpo humano segun los mayas de Yucatan”, Anales de An-
tropologia, 17 (2): 31-46. DOI: https:/www.revistas.unam.mx/index.php/an-
tropologia/article/view/54647

Manuel Alberto Morales Damian. Mexicano. Doctor en Estudios Mesoamerica-
nos. Adscrito a la Universidad Auténoma del Estado de Hidalgo. Se especializa
en la religion y la cultura visual mayas. Su proyecto de investigacion en curso se
titula “Ser humano y naturaleza en el pensamiento maya”. Es autor del libro Upak’
ukab, siembra la colmena, funda un pueblo (México: Plaza y Valdés, 2016). Entre
sus articulos mas recientes se encuentran: “Suefno y poder en la religién maya
colonial” (Temas Americanistas, 2020); “La agricultura en la sociedad yucateca pos-
clasica: el testimonio del Codice Madrid” (Boletin Americanista, 2020); “Patrimonio
biocultural en los c6édices mayas” (Ichan Tecolotl, 2022).

orcip: https://orcid.org/0000-0002-1060-4735
mmorales@uaeh.edu.mx

Manuel Alberto Morales Damian. Mexican. PhD in Mesoamerican Studies. He is
affiliated to the Universidad Auténoma del Estado de Hidalgo. He specializes in
Mayan religion and visual culture. His current research project is entitled “Human
being and nature in Mayan thought”. He is the author of the book Upak’ ukab,
siembra la colmena, funda un pueblo (México: Plaza y Valdés, 2016). Among his most
recent articles are: “Suefo y poder en la religion maya colonial” (Temas America-
nistas, 2020); “La agricultura en la sociedad yucateca posclasica: el testimonio del
Codice Madrid” (Boletin Americanista, 2020); “Patrimonio biocultural en los codices
mayas” (Ichan Tecolotl, 2022).

orcip: https://orcid.org/0000-0002-1060-4735
mmorales@uaeh.edu.mx

MORALES / EL CUERPO HUMANO EN LAS REPRESENTACIONES DEL CODICE MADRID

»

221

12/10/23 18:51



