
brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 93

Itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta 
efigie poliglobular del periodo Clásico 

maya conservada en el Museo 
de Instrumentos Musicales de Bruselas, 

Bélgica

Itzamnaaj yaxte’: Analysis of a Poly-globular 
Effigy Flute of the Classic Maya Period Preserved 
at the Musical Instruments Museum in Brussels, 

Belgium
Jean-François Brohée

Université Libre de Bruxelles - Centro de Investigaciones CReA-Patrimoine. Bélgica

Resumen: Desde los albores del periodo Preclásico Tardío la figura arquetípica del an-
ciano empezó a ornar una multitud de artefactos manufacturados por artistas y arte-
sanos mayas. Este artículo se propone dar a conocer y examinar una flauta-efigie de 
procedencia desconocida cuyo resonador poliglobular ha sido adornado con la cara 
del numen chimuelo. Tradicionalmente referido como Dios N, Dios D o Itzamnaaj/
Itzam Kokaaj en función del contexto y de su esfera de control, este personaje teo-
polimorfo ha sido objeto de numerosas investigaciones pormenorizadas. El hecho 
de que su rostro arrugado haya sido aplicado al cuerpo de aerófonos de prestigio 
parece sugerir que se consideraba que existía un nexo particular entre la divinidad, 
el ámbito sonoro, la práctica instrumental y la actividad ritual. Registrado con el 
número de inventario 1981.033 y fechado del periodo Clásico Tardío, el instrumento 
de viento forma actualmente parte de las colecciones del Muziek Instrumentenmu-
seum (mim) de Bruselas, Bélgica. A la fecha, la pieza no ha sido tema de investigaciones 
previas. Asimismo, conviene hacer hincapié en que constituye un ejemplar único de 
mediación sonora con lo suprasensible dado que combina un conjunto de elementos 
iconográficos significativos con una configuración organológica específica. Por consi-
guiente, el análisis de la flauta contribuye a mejorar nuestra comprensión de la 
figura del anciano hacedor.

Palabras clave: Dios D/Itzamnaaj, flauta poliglobular, organología, iconología.

estudios de cultura maya lxi: 93-135 (primavera-verano 2023)



94 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

Abstract: Since the dawn of the Late Preclassic Period, the archetypical figure of the 
Old Man started to adorn a variety of artifacts manufactured by Maya artists and 
artisans. This article aims to present and examine an unprovenanced effigy-flute 
whose poly-globular resonator has been adorned with the visage of the toothless 
nonhuman being. Traditionally referred as God N, God D, or Itzamnaaj/Itzam Ko-
kaaj, depending on the context and his sphere of control, this theopolymorphic 
figure has been the subject of numerous extensive investigations. The fact that his 
wrinkled face has also been applied to the body of prestige woodwind artifacts 
suggests a possible symbolic link between the divinity, the sonorous field, the ins-
trumental practice, and ritual performances. However, the topic has received little 
scholarly attention. Dated from the Late Classic period and registered under inven-
tory number 1981.033, this aerophone is currently part of the Musée des Instruments 
de Music’s permanent collection (mim) held in Brussels, Belgium. Furthermore, this 
sounding artifact shall be considered as a unique example of sonorous mediation 
with the supersensible given the fact that it combines significant iconographic fea-
tures with a specific organological configuration. Therefore, the analysis of the flute 
contributes to better comprehend the figure of the elderly Maker.

Keywords: God D/Itzamnaaj, poly-globular flute, organology, iconology.

Recepción: 13 de enero de 2021.
Aceptado: 19 de octubre de 2021.
Doi: https://doi.org/10.19130/iifl.ecm/61.002X4856001SM4

Introducción

La pérdida irremediable del contexto arqueológico constituye una problemáti-
ca recurrente para los investigadores que se dedican al estudio de colecciones 
museísticas precolombinas. Obviamente, los instrumentos sonoros no son nin-
guna excepción. No obstante, cuando su estado de conservación resulta ser sa-
tisfactorio, tales artefactos ofrecen diversas ventajas, entre las cuales figura la 
posibilidad de proceder a análisis organológicos y acústicos con el fin de mejorar 
nuestro entendimiento de su modo de funcionamiento. 

Mediante la práctica instrumental experimental y su grabación, los resultados 
así conseguidos posibilitan el planteamiento de ciertas hipótesis sobre la forma 
original de tocarlos. A esto se añade el enfoque interpretativo relativo a la icono-
logía musical que a menudo permite establecer nexos con la cosmogonía. Todo lo 
antes dicho se aplica a una flauta poliglobular maya fechada del periodo Clásico 
Tardío, la cual se exhibe actualmente en una vitrina del Muziek Instrumentenmu-
seum de Bruselas, Bélgica. Sin duda su forma de adquisición resulta ser nebulosa 
y cabe la posibilidad de que procede de actividades ilícitas. En el caso presente, 
nos enfocamos en su descripción y caracterización organológico-acústica. 

Por otro lado, este estudio se centra en el análisis de elementos iconográfi-
cos notables, entre los cuales está el rostro de un numen anciano que presenta 



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 95

rasgos ornitomórficos y de cuya boca mana una amplia voluta de sonido. Propo-
nemos precisar la identidad del personaje y presentamos una breve síntesis de 
las investigaciones que se le dedican. Por añadidura, sugerimos algunas hipótesis 
en cuanto al probable nexo que lo unía al ámbito sonoro. En fin, planteamos un 
análisis de la configuración cruciforme del aerófono que cotejamos con datos de 
tipo etnohistórico, antropológico y epigráfico.

Ficha de registro
Número de inventario: 1981.033 (Figura 1).
País: Guatemala.
Origen (departamento/municipalidad/sitio): desconocido.
Zona geográfica: Indeterminada (Tierras Bajas Meridionales o Tierras Altas).
Periodo: Clásico Tardío (600-850 d.C.).
Medidas: (altura x anchura x profundidad) 21,21 x 14,19 x 9,32 (cm). 
Forma y año de adquisición/ingreso: compra por parte de la Galerie Émile Deletaille, 
1981.
Materia - decoración - estado de conservación. 

De tono beige crema, la terracota conservada en Bruselas presenta un engobe 
cuyos reflejos rosados-anaranjados indican una poscocción en atmosfera oxidante 
(Figura 1j). Se pueden observar residuos de azul maya sobre los cuerpos serpentinos 
de la barra horizontal como en los dos esferoides superiores (Figuras 1a, 1c, 1g). 
Además, sutiles remanentes de una capa blanca hecha a base de arcilla diluida y de 
sulfato de calcio dihidratado (CaSO4·2H2O) han sido detectados en la zona diestra 
de la cara del personaje (Figura 1k). 

La pieza fue confeccionada mediante varias técnicas: moldeado y modelado par-
cial de las seis cámaras esferoidales, aplicación al pastillaje de los motivos decora-
tivos (cofia, vírgula sonora, orejeras, disco frontal, serpientes, cinta acanalada del 
globo apical), moldeado de la cabeza, incisiones de las plumas y ahondamiento de 
las arrugas superiores, alisado precocción y leve pulido poscocción. 

Las imágenes radiográficas (Figuras 1h, 1i) ponen de manifiesto que las células 
fueron realizadas separadamente y ensambladas en una segunda fase. Este proceso 
de montaje fue facilitado por adición de arcilla en las zonas de empalme (Figura 1h). 

El excepcional estado de conservación de la pieza podría crear dudas respecto a su 
autenticidad. Sin embargo, conviene hacer hincapié en la presencia de cuantiosas man-
chitas negras anilladas de acrecimiento de óxidos de manganeso (MnO2) y de hierro 
en la superficie del artefacto que dan indicios de actividades bacterianas en contexto 
posdeposicional (O’Grady, 2009: 276-277; Jørgensen y Cheong, 2014: 15) (Figura 1). 

Desafortunadamente, hacer uso de tales máculas como indicador de autenti-
cidad puede resultar ambiguo dado que su tasa de formación es muy variable 
(O’Grady, 2009: 278). Sin embargo, huellas brillantes de remanentes minerali-
zados (predominantemente Mn y Fe) de cutículas de exoesqueletos larvales 
(puparios), dejados por insectos necrófagos, son igualmente distinguibles en la 



96 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

superficie del artefacto (Figuras 1a, 1f, 1m, 1n). La presencia de estas máculas 
de estructura dendrítica podría dar a pensar que la flauta estaba asociada a un 
entierro.1 Aunque los falsificadores logran imitar estas formaciones naturales ha-
ciendo uso de pintura negra, el acabado mate de tales manchas falsas, sus bordes 
ásperos, así como la irregularidad del tono, no corresponden a lo que podemos 
distinguir en 1981.033 (Pickering y Cuevas, 2003: 246-248). 

Por lo tanto, consideramos que la flauta del MIM es genuina. Una datación 
por termoluminiscencia ayudará a corroborar estas observaciones preliminares. 

Por otra parte, se observa una larga zona oscura esencialmente localizada en 
el envés de la esfera apical, la cual se extiende desde la embocadura hasta la 
parte mediana del segundo globo (Figura 1e). Esta pátina proviene de residuos 
de salivación, aliento húmedo y contactos labiales, que son indicios de una utili-
zación reiterada en tiempos pasados.

Descripción y caracterización organológico-acústica de 1981.033

La flauta poliglobular 1981.033 está formada por seis células globosas huecas in-
terconectadas verticalmente. El diámetro de cada esferoide decrece gradualmen-
te hacía la base del instrumento. La embocadura que corona el aerófono es de 
tipo directo, es decir que está desprovista de canal de insuflación. Su morfología 
se caracteriza por la presencia de dos prominencias laterales que forman una 
hipérbola. Por esta razón se ha dado en llamarla embocadura “de silla” (Rodens, 
Both y Sánchez, 2013) o “de muesca” (Boggs, 1974). Esta configuración permi-
te al ejecutante posicionar más cómodamente su labio inferior y así controlar 
eficientemente la dirección del flujo de aire hacía el borde anterior del agujero 
apical que sirve de bisel. El ángulo escogido por el intérprete repercute tanto en el 
timbre (proporción ruidosa del soplo y definición de los sobretonos) como en 
la frecuencia fundamental emitida (Leipp, 2010: 241) (Figura 1d). 

En cuanto al resonador de 1981.033, se puede observar que cuenta con cuatro 
orificios de digitación, un par en el anverso y el otro en el envés. Las mediciones 
organológicas de estos transpositores y del agujero de soplo (boca) se detallan 
en la Tabla 1 (insertada en la Figura 2). Es de interés notar que los obturadores 
de la cuarta esfera desde arriba han sido realzados en una pequeña prominencia 
confeccionada con un resalte de pasta que se asemeja a un cilindro corto (Figu-
ras 1a, 1c). La función precisa de estos realces aún debe desentrañarse, aunque 
varias hipótesis han sido propuestas al respecto. Entre estas destacan el soporte 
para atar un alterador de timbre de tipo mirlitón (Velázquez Cabrera, 2008), el 
afinador acústico o bien el facilitador de la ejecución instrumental (Rodens, Both 
y Sánchez, 2013: 122; Brohée, 2017, vol. 1: 24-26 y 137-138). 

1 Recordemos que una flauta similar fue hallada en un montículo asociado a una sepultura y a un 
escondite localizados en la Finca El Paraíso, departamento de Quetzaltenango (Guatemala) (Boggs, 
1974: 13).



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 97

Figura 1. Vistas laterales, frontal, superior y dorsal (a-e), detalles (f, g, k, l), 
imágenes radiográficas (h-i) y endoscópicas (j, m, n) de 1981.033.



98 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

Orificios ø (mm) Altura (mm) Ancho (mm)

O.1 (circular) 6,2 - -
O.2 (oblongo) - 4,5 5,3
O.3 (circular) 6,2 - -
O.4 (oblongo) - 4,7 5,2

E. (oblonga) - 9,6 11,9

Tabla 1. Medidas de los transpositores y de la boca de la embocadura de 1981.033.

Tampoco se debe desatender el posible rol estético de estos bultos ahue-
cados. Como lo hemos expuesto anteriormente (Brohée, 2020: 99), conviene 
analizar los aerófonos que presentan tales transpositores protuberantes caso 
por caso y recurrir a un método experimental con el fin de evaluar cuál teoría 
parece más verosímil. En lo concerniente a 1981.033 consideramos la hipótesis 
del soporte para mirlitón menos plausible, dado que los dos orificios salientes 
funcionan de conformidad con orificios de digitación clásicos (Tabla 2) (Brohée 
y Stöckli, 2019: 4-5). Según la tipología establecida por Rodens, Both y Sánchez 
(2013), el ejemplar del MIM pertenece al Subtipo I-0, variante 2, es decir, una flau-
ta poliglobular (a) de soplo directo, (b) ejecutada verticalmente, (c) con cámaras 
cerradas y (d) una mezcla de orificios de digitación planos y protuberantes. 

Por otro lado, se detallan las medidas en Hz de los tonos fundamentales ge-
nerados por 1981.033 en la Tabla 2. En esta, se presentan 16 esquemas de di-
gitación con recubrimientos totales de los transpositores y una digitación con 
obturación parcial. Se puede notar que el rango tonal máximo del instrumento 
está comprendido entre 298,8 Hz y 647,5 Hz en el primer régimen de resonancia 
de la columna de aire, y entre 846,2 Hz y 1 033,6 Hz en el siguiente régimen.

Figura 2.  Esquema de digitación y mediciones organológicas de 1981.033.



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 99

D1 D2 D3 D4 D5

Presión:

Baja Hz 601,3 555,5 508,1 439,7 298,8

♪/
cents

Re 5 +40 Do 5 +2,5 Si 4 +49 La 4 -2 Re 4 +31

Mediana Hz 619,2 578,6 519,4 457,4 313,5

♪/
cents

Re# 5 -9 Re 5 -25 Do 5 -12 La# 4 -32 Re# 4 
+13

Alta Régimen 1 Hz 647,5 596 540,8 466,3 328,1

♪/
cents

Mi 5 -31 Re 5 +25 Do# 5 -42 La# 4 Mi 4 -8

Régimen 3 Hz 1033,6 1000,5 940,5 937,2 846,2

♪/
cents

Do 6 -21 Si 5 +24 La# 5 
+15

La# 5 +9 Sol# 5 
+38

Intervalo D
R1/R3

≈ Sexta 
menor

≈ Sexta 
menor

≈ Sexta 
mayor

≈ 
Octava

≈ 
Décima 
mayor



100 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

D6 D7 D8 D9 D10

Presión:

Baja Hz 504,2 509,1 472,7 476,8 538,3

♪/
cents

Si 4 +35 Do 5 -48 La# 4 
+24

La# 4 
+39

Do 5 
+49

Mediana Hz 522 543,9 491,3 497,7 571

♪/
cents

Do 5 -4 Do# 5 
-33

Si 4 -9 Si 4 +13 Re 5 -49

Alta Régimen 1 Hz 544,8 561,5 500,5 519,2 601,8

♪/
cents

Do# 5 -30 Do# 5 
+22

Si 4 + 23 Do 5 -14 Re 5 +42

Régimen 3 Hz 945,1 949 856,4 981 1005,9

♪/
cents

La# 5 
+23

La# 5 
+31

La 5 -47 Si 5 -12 Si 5 +31

Intervalo D
R1/R3

≈ 6.a/7.a 
mayor

≈ Sexta 
mayor

≈ Sexta 
mayor

≈ Sépti-
ma mayor

≈ Sexta 
mayor



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 101

D11 D12 D13 D14 D15

Presión:

Baja Hz 565,2 564,3 385,7 398,8 436,2

♪/
cents

Do# 5 
+33

Do# 5 
+30

Sol 4 -28 Sol 4 +29 La 4 -15

Mediana Hz 586,5 583,8 407 417,4 450

♪/
cents

Re 5 -2 Re 5 -10 Sol# 4 
-35

Sol# 4 
+9

La 4 +39

Alta Régimen 1 Hz 611,4 611,4 419,5 431,3 462,2

♪/
cents

Re# 5 -30 Re# 5 
-30

Sol# 4 
+17

La 4 -35 La# 4 -15

Régimen 3 Hz 969,1 969 849,2 870,4 923

♪/
cents

Si 5 -33 Si 5 -33,2 Sol# 5 
+38

La 5 -17 La# 5 -17

Intervalo D
R1/R3

≈ Sexta 
menor

≈ Sexta 
menor

≈ 
Octava

≈ 
Octava

≈ 
Octava



102 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

D16 D17

Presión:

Baja Hz 507 573,6

♪/cents Si 4  +45,4 Re 5 -41

Mediana Hz 518,3 598,3

♪/cents Do 5 -17 Re 5 + 32

Alta Régimen 1 Hz 537,5 617,1

♪/cents Do 5 +46,5 Re# 5 -14,5

Régimen 3 Hz 944,1 1011,6

♪/cents La# 5 +22 Si 5 +40

Intervalo D
R1/R3

≈ 6.a/7.a 
mayor

≈ Sexta me-
nor/My

Tabla 2. Medidas en Hz de las digitaciones de 1981.033 con los tonos correspondientes.



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 103

En cuanto a la configuración organológica de este tipo de flauta poliglobu-
lar recta, conviene preguntarse cuáles podrían ser las razones para preferir una 
construcción técnicamente más demandante por medio de esferas de diámetros 
menguantes. Fuera de la hipótesis estética, que debe tenerse en cuenta, cabe 
considerar la posibilidad de que la estructura interna acanalada del resonador 
poliglobular (Figura 3) repercute en el timbre del sonido emitido. Para saberlo, 
es preciso recurrir a métodos experimentales y tocar el artefacto sonoro. Al ha-
cerlo, uno se da cuenta de que la flauta permite pasar cómodamente al régimen 
superior cuando se incrementa la presión del soplo sin dejar de tocar la nota del 
régimen fundamental y así generar multifónicos.2 

Figura 3. Corte frontal de 1981.033. Dibujo vectorial del autor.

En efecto, aunque monódico, el aerófono posibilita mantener al menos dos 
modos vibratorios simultáneamente. Conviene hacer hincapié en que los inter-
valos entre las frecuencias naturales de ambos regímenes difieren sensiblemente 
de los de la serie armónica (Tabla 2).3 En función de la digitación usada, estos 
intervalos pueden provocar el surgimiento de díadas y acordes disonantes, así  
como de sonidos interferidos con redobles inestables (Figura 4) (Castellengo, 
1982; 2015: 418; Brohée, 2019). Esto se puede notar al comparar el análisis fft 
de dos muestras de audio de 1981.033. 

2 Recordemos que, teóricamente, las flautas con tubo cerrado a un lado no vibran en el segundo 
régimen, aunque incoherencias con respecto al modelo teórico han sido reportadas (Castellengo, 
1968: 3; Gérard, 2004: 102).

3 Según el teorema de Fourier, un sonido complejo está formado por una serie de frecuencias (f) 
cuyos periodos son múltiples enteros de una frecuencia fundamental f1 (f, 2f, 3f, 4f, etc.) (Castellengo, 
2015: 520).



104 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

Figura 4. Formas de ondas y espectrogramas de emisiones multifónicas generadas por 1981.033.

La Figura 5 presenta el espectro de un extracto sonoro generado mediante la 
digitación D16 (Tabla 2) con un soplo de mediana presión (régimen 1). Se obser-
va una serie armónica bien definida de al menos 10 armónicos (A1=507,5 Hz, 
A2=1015 Hz [octava], A3≈1522,5 Hz [quinta justa], A4≈2030 Hz [cuarta justa], 
etcétera). 

Figura 5. Espectro FFT de la señal acústica generada por 1981.033; digitación D16 (Tabla 2), 
flujo de aire de mediana presión.



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 105

En cambio, la Figura 6 presenta el espectro de una muestra de audio en la que 
se mantienen simultáneamente dos modos vibratorios. Los tonos fundamentales 
(f1 y f1’) de los dos regímenes se encuentran en los armónicos A2 (301,15 Hz) y 
A5 (825,2 Hz). Sólo el A4 (602,3 Hz) pertenece a la serie armónica de f1 (301,1 
Hz). El f1’ (825,2 Hz) genera armónicos levemente disonantes, a saber, los A11 
(1652 Hz≈1650,4 Hz [octava]) y A15 (2472,2 Hz≈2475,6 Hz [quinta justa]). Por 
otro lado, los A6 (890,1 Hz), A8 (1128 Hz) y A9 (1349 Hz) se acercan a los inter-
valos de la serie armónica de A1 (224,9 Hz) [cuarta justa, tercera mayor y tercera 
menor] aunque son sobretonos disonantes. El A1 consiste en una frecuencia más 
grave que el oído humano no percibe individualmente. En fin, los A3, A7, A10, 
A12-A14 también son sobretonos disonantes.

Figura 6. Espectro FFT de la señal acústica generada por 1981.033; digitación D5 (Tabla 2), flujo de 
aire de baja presión (regímenes 1 y 3 simultáneos).

Si la emisión multifónica ha sido objeto de investigaciones valiosas en la zona 
andina (Gérard, 1997, 2004, 2015; Castellengo, 2015: 418; Terrien, 2015: 71-85), 
estudios similares aún escasean en cuanto a Mesoamérica. A este respecto, suge-
rimos que la estructura irregular del resonador poliglobular podría ser la causa 
de la aparición de tales efectos acústicos relacionados con la producción de regí-
menes casi periódicos (Terrien, 2015: 83-100). 

Si ya se ha comprobado experimentalmente que la alteración del alma (pared 
interna) de un tubo cilíndrico delgado de tipo flauta traversa favorece la pro-
ducción de regímenes no armónicos (Castellengo, 1982: 3; Gérard, 1997, 2015), 
quedan por emprender métodos empíricos similares con réplicas y análisis de 
fluidos en cuanto a las flautas poliglobulares mesoamericanas. En efecto, parece 
verosímil que la complejidad del resonador tubular de 1981.033 altere la frecuen-
cia de los sobretonos y que estos se aparten de la serie armónica. 

Sin embargo, el hecho de saber si la búsqueda del efecto multifónico fue de-
liberada por parte del fabricante sigue siendo una cuestión pendiente. Además, 



106 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

hay que tener presente que el ejecutante debe recurrir a una técnica instrumental 
específica para que aparezca el fenómeno interferente. Esta consiste en ajustar la 
presión del soplo para colocarse entre dos regímenes. Sin embargo, la ejecución 
experimental de 1981.033 ha demostrado claramente que resultaba difícil evitar 
la emisión multifónica, incluso sin hacer uso de dicha técnica.4 Por estas razones, 
sospechamos que sí, el fabricante afinó la flauta con la intención de generar so-
bretonos inarmónicos y facilitar las transiciones entre regímenes casi periódicos.

Sobre la identidad del ente de la flauta

El elemento más notable que orna el aerófono conservado en Bruselas consis-
te en la cara de un hombre mayor que presenta una nariz aguileña, amplios 
ojos hundidos en forma de mandorla, arrugas marcadas y mejillas caídas que 
flanquean una boca chimuela (Figura 1). Sin lugar a dudas, se trata de la figura 
arquetípica del sabio prístino dotado de poderes sobrenaturales. Este personaje 
ha sido identificado como el abuelo hacedor (Sotelo, 2002: 85 y 89-90; Boot, 
2004; 2008: 12 y 19; Stone y Zender, 2011: 47 y 159; Christenson, 2016: 40, 
58 y 61; Bassie, 2019), el primer sacerdote (Landa, 1959: 92; Bassie, 2002: 22 y 
33; 2019: 2), inventor de la escritura (Craine y Reindorp, 1979: 74, n. 44; Taube, 
1992: 36; Miller y Taube, 1993: 99; Sotelo, 2002: 89; Morales, 2006: 140-141; 
Bassie, 2019: 2) y frecuentemente referido como dios supremo del panteón maya 
o gobernante celeste (Taube, 1992: 35-36; Miller y Taube, 1993: 99; Garza, 1995: 
49 y 82; Freidel, Schele y Parker, 1999: 47; 2007; Bassie, 2002: 31; 2008: 140 y 
144; Morales, 2002; Sotelo, 2002: 84; Houston, Stuart y Taube, 2006: 234; Boot, 
2008: 9 y 12; Velásquez García, 2010: 162, 169 y 171; Stone y Zender, 2011: 47; 
Chinchilla, 2011: 110; 2017: 87; Christenson, 2016: 46; Buendía, 2019: 40). No 
obstante, dado la hibridez intrínseca de su naturaleza, conviene aclarar bajo qué 
aspecto ha sido representado en el aerófono del mim, Dios N, o Dios D/Itzamnaaj. 
Al respecto, cabe subrayar que los diversos contextos cosmológicos en los cuales 
suele actuar parecen condicionar tanto su apariencia corporal como los atavíos 
que ostenta (Martin, 2015). 

Además, la versatilidad iconológica del abuelo hacedor, es decir, el hecho de 
que comparta o intercambie rasgos físicos y atuendos con otros seres no huma-
nos, refleja la inconstancia y la permeabilidad compleja de su ontología. Esto da 
indicios de una estrategia figurativa que tiene mucho que ver con la potencia 
combinatoria de la escritura jeroglífica.5 

En el mismo orden de ideas, Velásquez García (2010: 162) y Buendía (2019: 50) 
subrayaron que los mayas de la época prehispánica consideraban que sus dioses 

4 Cabe señalar que, cuantos más orificios se tapan, más presente es el efecto.
5 Véase al respecto los conceptos de teosíntesis expuesto por Martin (2007, 2015: 210-218) y de 

teopolimorfismo planteado por Boot (2008: 26 y 29-30).



grube / escritura preclásica en el sur de campeche	 107

tenían la capacidad de fisionar su esencia y fusionarse con otros númenes o ani-
males en función del papel particular que jugaban y de su esfera de control. A 
este respecto, Hellmuth (1987: 255-262) ha sugerido que ciertas representaciones 
de entes “combinados” podían figurar el momento preciso de la metamorfosis 
de personajes míticos capturada en vivo. El autor alemán ejemplificó su hipótesis 
mediante una serie de vasijas fechadas del periodo Clásico en las cuales el Dios D 
parece metamorfosearse en un ave de presa (Hellmuth, 1987: 260-270). Sin lugar 
a dudas, dicho pájaro corresponde a una manifestación del dios celestial, ya que 
lleva los mismos atributos. Sin embargo, en raras ocasiones ambas criaturas com-
parten el mismo espacio-tiempo y parece concebible que puedan interaccionar 
(Boot, 2008: Figura 1a). Por consiguiente, tanto la hipótesis de la coexistencia 
simultánea como de la metamorfosis parecen admisibles.

En la nomenclatura establecida por Schellhas (1904) destacan dos varones an-
cianos que resultan estar intrínsecamente vinculados entre sí, a saber, los pre-
citados Dios N y Dios D.6 En efecto, las investigaciones epigráficas pusieron de 
manifiesto que el jeroglífico nominal del Dios D consiste en la fusión de la cabeza 
del Dios N con el rostro de un ave mítica (Figura 7).7 Este volátil de ojos desme-
surados fue bautizado Deidad Pájaro Principal (Principal Bird Deity) por Bardawil 
(1976). En raras ocasiones ambas caras están separadas y colocadas una junto a la 
otra, el Dios N ocupando la posición inicial (Figura 8). Cabe precisar que el apodo 
Dios Pájaro Principal se refiere a diversas aves sobrenaturales que presentan un 
labio superior alargado y alas con motivos serpentinos (Bardawil, 1976: Figuras 
6-7 y 11; Martin, 2015: 197) (Figuras 10 y 17).8 Entre ellas, Stuart (1994) y Bassie 
(2002: 31-34; 2019) aislaron un espécimen peculiar que bautizaron Pájaro Itzam-
naaj, dado que lleva uno a varios atributos propios del Dios D (Itzamnaaj). Entre 
estos se encuentran los grandes ojos cuadrados con una endotropia comitante, 
un disco frontal estampillado con el glifo ahk’ab (oscuridad, noche) del cual emer-
ge un elemento floral, un ornamento de concha cortada yax (primero, azul-verde), 

6 Recordemos brevemente que el Dios N lleva generalmente una redecilla anudada en la frente y 
presenta ojos almendrados (Figura 15f). A menudo su forma cuatripartita refleja su función de por-
tador del cielo. En cambio, el Dios D es identificado con un gobernante celeste que presenta carac-
terísticas aviares. La forma cuadrada redonda de sus grandes ojos indica que se trata de un personaje 
que no forma parte de la naturaleza aprehensible, sino más bien de un ser supuestamente oculto y, 
por consiguiente, conceptualizado (Figura 9).

7 Numerosos autores han hecho uso de los teónimos Itzamnaaj (Garza, 1995.; 2002: 63; 2007; Bassie, 
2002, 2008, 2019; Stuart, 2005: 66 y 118; Callaway, 2006: 40-42 y 146; 2011; Chinchilla, 2017: 106), 
Itzam Nah Yax Kokaj Mut (Boot, 2008), o Itzam Kokaaj (Velásquez García, 2010: 161, n. 95; Vega, 2011: 
58; Tokovinine y Estrada-Belli, 2015: 208; Looper y Polyukhovych, 2016; Tiesler y Lacadena, 2018: 51-52; 
Buendía, 2019: 14, n. 9 y 53-61) para nombrar al Dios D. Sin embargo, el desciframiento de su jeroglífico 
nominal sigue siendo problemático (Stuart, 2007; Sebastián Matteo, comunicación personal 2020). Por 
esta razón nos sumamos al grupo de los investigadores que opta por el apodo Dios D para nombrar al 
homólogo Clásico del Itzamnaaj de las fuentes coloniales (véase por ejemplo Zender, 2005: 9; Stone y 
Zender, 2011: 47; López Oliva, 2016: 315, n. 4; Houston, 2018: 66; 2019).

8 Para ser más precisos, este motivo consiste en la cabeza de una serpiente que, en ocasiones, 
carece de mandíbula y que sustituye o cubre la zona de los huesos largos de las alas.



108 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

un collar de cuentas de jade y un pectoral (Schellhas, 1904: 22; Bardawil, 1976: 
Figura 10f, g; Hellmuth, 1987: 235-270; Taube, 1992: 31, 33 y 36; Bassie, 2002: 
23; Boot, 2004: 2; Zender, 2005: 9; Guernsey, 2006: Figuras 5.25-5.27) (Figuras 
11, 12 y 17). En vista de lo antedicho, Stuart (citado por Bassie, 2002: 28, 40-41) 
y Bassie (2019: 2-3) llegaron a la conclusión de que el Dios N y el Dios D eran 
dos manifestaciones del mismo ente creador, a saber, Itzamnaaj. Esto da indicios 
de lo intrincado que resulta aprehender la naturaleza polimorfa de esta deidad. 

Por otra parte, es de interés señalar que el glifo nominal del Dios D está 
precedido por el logograma MUT-ti (muut [pájaro]) en la Columna 3 de la zona 
arqueológica de Xcalumkín. Se ha sugerido que el teónimo ‘muut-Dios D’ pudo 
haber designado el aspecto ornitomórfico de la deidad (Martin, 2015: 199, n. 14). 

El hecho de que el término yucateco/ch’ol-tzeltal muut signifique tanto ave 
como augurio podría dar a entender que la Deidad Ave Principal tenía a cargo 
entregar los mensajes de la forma antropomorfa del Dios D, volveremos a esto 
más adelante. Recordemos que el teónimo Itzamnaaj proviene de varias fuentes 
de la época colonial temprana entre las cuales están la Relación de Kanpocolche y 
Chochola y la Relación de Ekbalam (Garza, 1983). En dichos manuscritos el dios ha 
sido descrito como ki ajtepal u ymi k’aane [nuestra majestad, dueño de ese cielo] 
(Garza, 1983: 322-323) o Hunab Zamna (Junab Itzamnaaj) [único Itzamnaaj], la sola 
divinidad que veneraban] (Garza, 1983: 139; Christenson, 2016: 40-41). 

Conviene recordar que Seler en 1887 (1990) fue el primero en establecer el 
vínculo entre el “demonio Yzamná” (Itzamnaaj) de La Relación de las Cosas de Yu-
catán de Diego de Landa (1959: 67) y el Dios D del Posclásico. Desde entonces, 
los investigadores coinciden en considerar que se trata de la misma entidad. Por 
su parte, Hellmuth (1987: 303) identificó la presencia del Dios D en las obras del 
periodo Clásico.

Figura 7. Teónimo glífico del Dios D, plataforma del Templo XIX (D7), Palenque (Chiapas). 
Dibujo del autor según Stuart (2005: Figura 37[c2]).



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 109

    Figura 8. Teónimo glífico del Dios D, dorso de la máscara “Yax Wayib” (C4, D4) (sin provenien-
cia). Dibujo del autor según Callaway (2011: Figura III.87).

Figura 9.  Dios D con un tazón de ofrenda del cual brota un árbol cósmico, fragmento de vasija, 
Buenavista del Cayo (Belice). Dibujo del autor según una fotografía de Reents-Budet (Reents-Budet 

et al., 2000: Figura 6a).

Figura 10. Ave Itzamnaaj, detalle de vasija pintada (sin proveniencia). 
Dibujo del autor según una fotografía de Justin Kerr (K 1437).9 

9 Haremos uso de la catalogación elaborada por Justin Kerr, la cual consiste en la Letra K seguida 
por un numeral. Las fotografías usadas para realizar los dibujos vectoriales del presente artículo 
provienen de la página web www.mayavase.com/



110 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

Figura 11. Dios D alado, detalle de vasija pintada (sin proveniencia). 
Dibujo del autor según una fotografía de Nicholas Hellmuth (1987: Figura 585).

Figura 12. Ave Itzamnaaj en la copa de un probable coatecomate, mural de San Bartolo, Petén, 
detalle del muro oeste de Las Pinturas Sub-1. Dibujo del autor según una acuarela de Heather Hurst 

(Chinchilla, 2017: Figura 74).

En cuanto al instrumento de Bruselas, la figura del anciano ostenta manifies-
tamente rasgos ornitomórficos. Se observa que su cabeza está situada en la in-
tersección de un elemento cruciforme cuya configuración evoca un árbol en cuya 
copa se suele posar el Pájaro Itzamnaaj (Garza, 2007: Figuras 6-7) (Figuras 1 y 
12). Por consiguiente, no parece caber duda de que se trata de un aspecto antro-
po-zoomorfo del Dios D, máxime considerando que lleva un disco en la frente 
que esquematiza un medallón decorado con el precitado glifo ahk’ab. Taube ha 
sugerido que este atributo evocaba el espejo de obsidiana usado para la adivina-
ción (Taube, 1992: 31 y 33; 2004; Miller y Taube, 1993: 100 y 164). Esta interpre-
tación lleva a asociar al Dios D con un hechicero-vidente. Si Baudez (1994: 312) 
rebatió la asociación semántica entre el teónimo Itzamnaaj y la obsidiana basada 



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 111

en la semejanza del prefijo itz con el vocablo náhuatl itstli (obsidiana), Barrera 
Vásquez (1980: 271; López y Martel 1995: 286) señaló que dicho morfema estaba 
vinculado a los conceptos de ocultismo y de magia. 

A título de ejemplo, el término kaqchikel i’tz significa taumaturgia y aji’tz desi-
gna al hechicero (Ajcalón, 2014: 96). En maya yucateco el afijo itz alude a un rocío 
de líquidos preciados y fecundantes como la savia, la resina de copal, los fluidos 
corporales o la leche. Asimismo, el sufijo -am puede hacer las veces de agentivo. 
Por tanto, itzam podría traducirse como “esparcidor de itz” o bien “el que doma 
dichas substancias mágicas”. 

Como lo hemos mencionado, la barra horizontal de la cruz podría representar 
tanto la copa de un árbol como una banda celeste, símbolos del dominio etéreo 
regido por el Dios D.10 Sobre esta fronda destacan dos amplios apéndices de 
arcilla incisa que figuran un par de alas sobre las cuales serpentea un ofidio (Figu-
ras 1d, 1g). Este reptil emplumado, apodado dragón celeste/bicéfalo o monstruo 
cósmico/cuatripartita por varios investigadores, ha sido identificado con el dios 
Itzamnaaj de las fuentes coloniales (Garza, 2007: 24-25). 

Por tales razones, consideramos que la serpiente de la flauta del mim se asimila 
al motivo del ofidio bicípite que se enrosca alrededor de las ramas de numerosas 
representaciones de árboles-cruz asociadas al Pájaro Itzamnaaj (McDonald, 2016) 
(Figura 13). Sin embargo, el motivo ofídico-plumario de la flauta evoca también 
las alas serpentinas del Pájaro Itzamnaaj (véase más arriba) (Figuras 10 y 17). Por 
consiguiente, consideramos polisémico dicho conjunto gráfico.

Figura 13. Lápida del sarcófago de K’ihnich Janaab’ Pakal (detalle), Palenque (Chiapas). 
Dibujo del autor según N. Latsanopoulos (Sala y Philips, 2016: Figura 80) 

y Greene Robertson (Garza, 2007: Figura 6).

10 El Relieve de la Casa E del Palacio de Palenque (Garza, 2007: Figura 9) es un buen ejemplo de 
la inserción de la cabeza y de las alas serpentinas del aspecto aviar del Dios D en una banda celeste 
horizontal.



112 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

El canto del pájaro muut

Examinemos ahora los elementos ornitomórficos presentes en el aerófono de 
Bruselas. ¿De qué forma están ordenados en la pieza y qué nos dice eso acerca 
de la identidad del Dios D? Asimismo, conviene preguntarse cuál pudo haber 
sido el vínculo entre el ser aviar y la música generable por la flauta. Como primer 
paso, recordemos brevemente que el aspecto antropozoomorfo del Dios D pre-
senta rasgos aviarios parciales (Figura 11) o integrales (Figuras 10 y 17).

En el primer caso, puede resultar difícil evaluar si la deidad lleva un disfraz o 
si ostenta un atributo (Hellmuth, 1987: 260). De igual modo, es difícil discernir 
si se trata de un ente heterogéneo, mitad antropomorfo, mitad zoomorfo, o de 
un ser humano que encarnaría al numen. Como se ha señalado anteriormente, 
el apodo Ave Itzamnaaj (Muut Itzamnaaj) parece designar al Dios D de cuerpo 
integralmente aviar. Sin embargo, el hecho de saber si en dicho pájaro figura el 
dios metamorfoseado en animal, o una de sus coesencias, sigue siendo objeto 
de debate (véase más arriba).

En efecto, en las obras del periodo Clásico puede ocurrir que el Dios D y el 
Ave Itzamnaaj estén representados en el mismo artefacto como dos supuestos 
aspectos de una entidad única (K3863, K1288, K7821) que comparten ocasional-
mente el mismo espacio tiempo (Boot, 2008: Figura 1). En otras ocasiones, la di-
vinidad parece transformarse para pasar del estado antropomórfico al zoomórfico 
(o viceversa) por un proceso hipotéticamente cinemático-secuencial (Hellmuth, 
1987: Figuras 553, 578 y 579; Guernsey, 2006: Figura 5.25) (Figura 14). 

Figura 14. Probable escena de transformación del Dios D en su aspecto 
ornitomórfico, detalle de una vasija pintada (sin procedencia). 

Dibujo del autor según Hellmuth (1987: Figura 553).



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 113

Por otra parte, cabe señalar la existencia de representaciones del Dios D su-
puestamente dotadas de alas postizas atadas a los brazos (Figura 11 [nótese 
las cinchas]). No obstante, se debe también considerar la posibilidad de que no 
siempre se trate de atavíos, sino más bien de un aspecto antropomorfo-zoomorfo 
del dios celeste que presentaría miembros superiores híbridos. Como se puede 
observar, la variedad y la complejidad de las formas pictóricas que integran ele-
mentos corporales y atributos del Ave Itzamnaaj, del Dios N y del Dios D reflejan 
un concepto clave de la religión maya precolombina, a saber, cómo se concebía 
visualmente el sentido teológico. Que mezclen, fusionen o intercambien rasgos 
y atavíos, que aparezcan separados o juntos, que se transformen o coexistan 
simultáneamente nos señala que estos seres se caracterizan por una ontología 
fluctuante que sigue llamando la atención de los investigadores.

La flauta del mim de Bruselas se inscribe plenamente en esta tradición figurati-
va, ya que presenta el rostro antropomórfico del Dios N combinado con una faz 
aviar. Si las dos caras están reunidas en el mismo cráneo resulta posible aislar y 
extraer la cabeza de ave del rostro heterogéneo (Figuras 15b, 15d). Es de interés 
notar que el pico de una rapaz diurna que hemos identificado como un halcón 
guaco (Herpetotheres cachinnans) aparece claramente en el perfil izquierdo de la 
nariz del personaje (Figuras 15a, 15b y 15d). 

En cambio, el perfil derecho presenta características antropomórficas más 
marcadas y evoca el órgano aguileño del Dios N (Figuras 15e, 15f). De igual 
manera, el diseño de los ojos combina sutilmente facciones humanas y aviares. 
En efecto, si el contorno almendrado evoca palmariamente el órgano visual del 
Dios N (Figuras 15e y 15f), sugerimos que en las tres zonas en hueco figuran el 
amplio anillo ocular, el anillo orbital y el ojo oscuro del halcón guaco (Figuras 
15a, 15b y 15d). 

En el mismo orden de ideas, proponemos que las arrugas que rodean directa-
mente el ojo y que se extienden hasta el arco cigomático delimitan una tira oblon-
ga que evoca la máscara de plumas negras que cubre la zona auricular, la mejilla 
y la lista superciliar del falcónido (Figuras 15a-c y 15e). Otro argumento a favor de 
la identificación del halcón guaco reside en el elemento que sale de la boca del 
Dios D. Indudablemente se trata de una voluta de sonido que evoca el logógrafo 
k’ayom (cantor) (Houston y Taube, 2000: 275-276; Macri y Looper, 2003: 135; 
Houston, Stuart y Taube, 2006: 156) y que simboliza las aptitudes declamatorias 
excepcionales del gobernante celeste.11

Sin embargo, sugerimos que su forma evoca también el cuerpo tubular de una 
serpiente, alimento por antonomasia del falcónido (Costa et al., 2014: 446-449) 
(Figura 15c). Recordemos que, desde el periodo Preclásico Tardío, el Ave Itzam-

11 Este glifo consiste en una cabeza antropomorfa de cuya boca sale una voluta coronada por un 
probable motivo floral. Puede ocurrir que el Dios N exhale dicha línea ondulante de hálito a la que 
está fijada el logograma ik’ (aliento, viento, esencia de vida). El glifo ik’ identificaba al Dios H, señor 
del impalpable (viento, aroma y sonido) y ornaba una multitud de artefactos sonoros.



114 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

naaj estaba representado con un ofidio de simple (Hellmuth, 1987: Figuras 549 
y 550) o doble cabeza en el pico (Figura 12). Por consiguiente, concebimos este 
apéndice bucal como un elemento gráfico polisémico que alude tanto a la voz 
del Dios D, a la presa del ave falconiforme como al labio superior alargado del 
Pájaro Itzamnaaj (Figuras 10 y 17).

Figura 15. Análisis de los rasgos faciales del personaje de 1981.033: a) halcón guaco, Guyana, 
fotografía de S. Uriot; b) Figura 1 (perfil izquierdo); c) halcón guaco con una serpiente agarrada 
en el pico, Guanacaste, fotografía de Steven Easley; d) cabeza ornitomorfa extraída del rostro de 

1981.033; e) Figura 1 (perfil derecho); f) Dios D como portador del cielo, Estructura 9N-82C-1 
(detalle), dibujo del autor según Fash (Kettunen, 2005: Figura 11[f]).



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 115

Generalmente denominado “hocico de dragón” (Kettunen, 2005: 137-140), 
puede suceder que este motivo de maxilar superior serpentino se represente suel-
to. Como tal, se asemeja al logógrafo comúnmente denominado serpiente de nariz 
cuadrada (square-nosed serpent) (Stone y Zender, 2011: 227). Este elemento estiliza la 
larga mandíbula superior respingada o caída de seres híbridos como el Ave Itzam-
naaj. Puede ocurrir que dicho motivo nasal aparezca frente a la nariz de deidades 
(Figuras 15f y 16), ancestros (Stela 40, Piedras Negras) o miembros de la élite (Figu-
ra 18). En ocasiones, está coronado por un elemento curvilíneo de menor tamaño 
que figura la hinchazón de la cera del pico de la rapaz. Esta membrana carnuda está 
atravesada por las fosas nasales, de las cuales emergen elementos de jadeíta que 
simbolizan el aliento anímico de seres excepcionales (Figuras 16 y 17). 

Figura 16. Dios D, detalle de una vasija polícroma, periodo Clásico Tardío, Dumbarton Oaks 
PC.B.560. Dibujo del autor según una fotografía de Justin Kerr (K4339).

Figura 17. Ave Itzamnaaj, detalle de una vasija polícroma, periodo Clásico Tardío. 
Dibujo del autor según una fotografía de Justin Kerr (K7821).



116 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

Nos parece coherente que varios aspectos antropomórficos del anciano como 
el Dios N (Figura 15f) y el Dios D (Figura 16) ostenten dicho motivo nasal que es-
tiliza la mandíbula superior de su homólogo aviar (Figura 17). La voluta de sonido 
de la flauta conservada en Bruselas remite tanto al motivo “hocico de dragón” 
como a la función principal del monarca, es decir, ejercer la autoridad mediante 
la potencia de sus intervenciones declamatorias públicas y la pureza de su voz.12 

En efecto, el vocablo ajaw (gobernante) parece derivar del término aj-aw (él del 
grito, él que proclama con voz alta) (Houston y Taube, 2000: 273) o awat (dar gritos, 
cantar las aves) (Barrera Vásquez, 1980: 19). Por otra parte, datos epigráficos 
sugieren que cantar formaba parte de los cargos reales (Houston, Stuart y Taube, 
2006: 156 y 160). A este respecto, los mitos nos informan que es por medio de 
la articulación vocal que el estatismo caótico primordial dio paso a la creación 
del cosmos, a la puesta en marcha del tiempo (Christenson, 2003: 67-73; Garza, 
2002: 53-54). En calidad de ente hacedor, el Dios D emite tales sonoridades pri-
marias. Como gobernante celeste y modelo arquetípico del ejercicio del poder es 
concebible que el anciano otorgara el don elocutivo de mandar a su homólogo 
terrenal.

 

Figura 18. Figura humana (¿gobernante?), detalle de la Estela 30 de Yaxchilán. 
Dibujo del autor según Peter Mathews (Kettunen, 2005: Figura 68[x]).

Volviendo al aspecto serpentino de la vírgula de sonido de 1981.033, por el 
hecho de simbolizar la vocalización celestial bajo la forma de un ofidio que mana 
del pico de la díada Dios D/Ave Itzamnaaj resulta coherente si nos referimos a la 
famosa vasija del cerbatanero (K1226). En esta obra del Clásico, Juun Ajaw dispara 
al Dios Pájaro Principal con su cerbatana mientras que éste baja del cielo y se 

12 Por su parte, Kettunen (2005: 273, 276 y 278) establece una distinción entre los motivos nasales 
y las volutas bucales. Sin embargo, nos inclinaríamos a no disociarlos tan rigurosamente y sugerimos 
que podrían constituir un conjunto significante.



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 117

posa en la copa de un árbol. Hellmuth (1987: 252) y Bassie (2002: 31-33; 2008: 
140-141; 2019: 10-13) han demostrado que la escena era muy similar a un episodio 
del Popol Vuh, en el que Xmucané encarga a un piojo que entregue un mensaje a 
sus nietos, los héroes gemelos. En el camino, el sapo Tamazul se ofrece a tragar 
al insecto con el fin de transportarlo más rápido. Instantes después, la serpiente 
Saqi K’as (Saqiq’as) se traga al anuro por la misma razón. En fin, el halcón guaco 
Wak ingiere el ofidio antes de posarse al borde de la cancha de pelota donde 
jugaban los dos hermanos. En ese momento, el pájaro empieza a cantar para 
señalar su presencia antes de ser herido por los muchachos y de revelar el conte-
nido del mensaje. Para hacerlo, vomita la serpiente, que devuelve el sapo, que 
regurgita el piojo (Christenson, 2003: 154-159). 

En este caso en concreto, la imagen del cuerpo de una serpiente que mana del 
pico de un ave de presa simboliza la transmisión de informaciones entre seres 
que no forman parte de la misma esfera del mundo (el ofidio siendo un ser telúri-
co y la rapaz, celeste). Una escena grabada en un fragmento de concha fechada 
en el periodo Clásico parece ilustrar este tema (Figura 19). En dicha obra los 
cuatro animales se presentan ante un gobernante sentado en un trono. Al igual 
que Hellmuth (1987: 251-253), consideramos que estos animales desempeñaban 
el papel de mensajeros de los dioses como ocurre en el Popol Vuh.

Figura 19. Sapo, falcónido y serpiente entregando un mensaje a un soberano, 
detalle de una concha grabada (sin procedencia). 

Dibujo del autor según Mayer (Hellmuth, 1987: Figura 547).



118 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

Como hemos mencionado previamente, el término yucateco muut que com-
plementa el glifo nominal del Pájaro Itzamnaaj, significa tanto ave como augurio 
(Kettunen y Helmke, 2019: 112). Además, Zender (2005) subrayó que el sustan-
tivo ebeet (mensajero, servidor) podía calificar al vocero aviar del Dios D. Cabe 
subrayar que su forma logográfica consiste precisamente en la cabeza del halcón 
guaco, la cual aparece en el glifo nominal de un dignatario ataviado como el 
Pájaro Itzamnaaj (Guernsey, 2006: 170, n. 43; Bassie 2019: 8 y 12-13). 

Por lo tanto, podemos proponer la hipótesis de que el Ave Itzamnaaj era la 
encarnación del oráculo del Dios D, sus alas permitiéndole traspasar las varias 
capas del mundo. Entonces, ¿cómo se debe interpretar la presencia del aspecto 
parcialmente ornitomórfico del gobernante celeste y de su voluta sonora sobre el 
cuerpo principal de la flauta 1981.033? ¿Puede ser que los mayas estimaran que 
las sonoridades generadas por el aerófono emulaban o activaban la voz del dios, 
que su cara aplicada a la pieza le recordaba a la audiencia que el intérprete sólo 
oficiaba de mediador? Si fuera así, hemos mostrado que la configuración interna 
del resonador poliglobular generaba texturas sonoras rugosas y sobretonos inar-
mónicos que podrían haber sido considerados como una manifestación sonora 
del suprasensible, como se ha explicado anteriormente (Brohée y Stöckli, 2019; 
Castellengo, 2015: 122). 

Sin embargo, se debe tener en cuenta que el instrumento del mim no posibilita 
generar un timbre que se asemeje a la voz humana. Según nuestras experimenta-
ciones, 1981.033 tampoco parece haber sido diseñado para imitar los dos tipos 
de canto del halcón guaco.13 El primero consiste en cortas agrupaciones de ite-
raciones armónicas descendentes generalmente comprendidas entre 950 y 400 
Hz. Este grito se ha descrito como una carcajada nerviosa (Gajewska, 2016: 107). 
El segundo canto se caracteriza por la repetición de una o dos alturas sucesivas 
aproximadamente comprendidas entre 560 Hz y 970 Hz y cuyas frecuencias e 
intervalos evolucionan paulatinamente.14 

Sin embargo, la presencia de cuatro orificios de digitación en la flauta de Bru-
selas sugiere el uso de melodías o de variaciones tonales rítmicas que no parecen 
corresponder específicamente a las características del canto del falcónido (rango 
tonal/intervalos/timbre [véase Tabla 2]). En cierto sentido no es sorprendente, 
puesto que otras flautas poliglobulares rectas de factura similar fueron adornadas 
con una amplia variedad de entes distintos (antropomorfos, antropo-zoomorfos, 
ornitomórficos, mamíferos y divinos) (Rodens, Both y Sánchez, 2013: Tablas 2-6). 
A modo de ejemplo, el resonador vertical de estos instrumentos podía servir de 

13 Nuestras observaciones se basan en el análisis de 372 grabaciones de campo accesibles y 
descargables para su estudio computacional en el siguiente enlace: www.xeno-canto.org/species/Her-
petotheres-cachinnans?pg=1

14 En la Cuenca de México, el canto del halcón guaco (huactli) se interpretaba también como un 
presagio. Cuando resonaba su primer grito (wak), era buen agüero. Al contrario, su carcajada era 
signo de mala fortuna (Gajewska, 2016: 106, 110 y 119). Señalemos que el falcónido era una de las 
advocaciones del dios Tezcatlipoca (Gajewska, 2016: 104-108).



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 119

cuerpo al rostro antropomorfo o zoomorfo que figuraba en su sección superior 
(Arrivillaga, 2006; 29-30; Boggs, 1974, 10-14; Rodens, Both y Sánchez, 2013: 140-
142). 

Por lo tanto, parece obvio que el tema iconográfico de 1981.033 se adaptó a 
la configuración peculiar del aerófono, y no al revés. A este respecto, conviene 
precisar que las flautas poliglobulares más parecidas a 1981.033 se conservan en 
la Fundación La Ruta Maya, Ciudad de Guatemala (Inv. 1.2.159.96 y 1.2.144.107). 
Aunque su zona de procedencia exacta no queda clara, la primera parece haber 
sido sacada a la luz en las Tierras Altas de Guatemala. mientras que la segunda, 
en las Tierras Bajas (Rodens, Both y Sánchez, 2013: Tabla 6).

Ambos aerófonos presentan brazos y cabezas antropomorfas masculinas de 
identidad indeterminada. Es de interés señalar que el ejemplar 1.2.159.96 tiene 
un sonido muy similar a 1981.033, o sea, con una tendencia a pasar al régimen 
superior y generar sobretonos inarmónicos.15 Entonces, queda claro que el tipo 
de sonoridad generada por 1981.033 no se relacionaba exclusivamente con el 
aspecto aviar del Dios D. Sin embargo, la hipótesis de una traducción tímbrica 
del suprasensible sigue siendo un tema para profundizar.

Otra hipótesis consiste en considerar que tocar 1981.033 posibilitaba invocar 
al mensajero zoomorfo del Dios D, rogarle que bajara del cielo. Simbólicamente, 
el hecho de que el intérprete deba soplar hacia abajo para activar el sonido 
podría dar a entender que se esperaba un comunicado procedente de la región 
celeste. Por otro lado, ¿será que esta forma de soplar verticalmente haya aludi-
do al modo de esparcir el ya mencionado fluido preciado llamado itz en maya 
yucateco? 

En tal supuesto, se debe también considerar la posibilidad de que la vírgula 
de sonido que brota de la boca del Dios D constituyera una expresión visual del 
modo de secreción y de derramamiento de sobredicha sustancia mágica. ¿O será 
que las ondas acústicas mismas hubieran sido consideradas como una forma de 
itz? Efectivamente, en una lógica multisensorial o sinestésica particularmente 
común en los rituales mesoamericanos (Houston y Taube, 2000: 261-263 y 274; 
Norton, 2017: vii-viii), se considera que la materia sonora evanescente es un 
sustento para los dioses al igual que la sangre, el humo de copal, las fragancias 
florales o las oraciones declamadas.

En el aerófono del mim, el Dios D parece tanto exhalar fonaciones primarias 
como derramar rocío vital. A este respecto, el Popol Vuh (Christenson, 2003: 71) 
nos informa que la creación de la Tierra por medio de la palabra se realizó “[…] 
como una rociada, una neblina […]”, lo que parece corroborar la conexión entre 
el término itz y la materia sonora, entre el derrame de líquido generador y la 
puesta en vibración del espacio-tiempo. 

Cabe señalar que los ritualistas peninsulares contemporáneos (meno’ob) siguen 
pidiendo yitz ka’anil (su bendecida sustancia celeste) a Itzamnaaj. Además, se 

15 Véase la improvisación del músico Bladimir Vásquez (larutamaya.com.gt/video-piezas/).



120 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

considera que este líquido permite mantener a la humanidad (Sosa, 1985: 435; 
Freidel, Schele y Parker, 1999: 47; McBride, 2019: 112; Vallejo, 2020: 192-193). 
La espinosa cuestión reside en saber si rituales similares ya ocurrían durante el 
periodo Clásico y, en caso afirmativo, si se tocaron artefactos sonoros en el marco 
de estos. 

Si resulta difícil dar una respuesta satisfactoria, disponemos de informaciones 
en cuanto al momento de la Conquista. En efecto, Landa (1959: 66) señaló que 
era costumbre hacer una imagen del “ídolo Yaxcocahmut” (Yax Kokaaj Muut) en el 
marco de las ceremonias practicadas durante el periodo funesto del Wayeb’ (los 
cinco últimos días del año). Entre las varias obligaciones que los devotos debían 
cumplir para que el aspecto aviar del Dios D fuese aplacado y complacido en el 
año que estaba por comenzar, el franciscano menciona varios bailes. 

Parece muy probable que instrumentos sonoros acompañaban estas danzas 
cuya meta era la petición de agua y de fertilidad agrícola. Este vínculo entre Yax 
Kokaaj Muut y la súplica de precipitación encuentra eco en algunas creencias 
mayas en relación con el halcón guaco. A modo de ejemplo, los chortís estiman 
que el canto del ave falconiforme presagia la caída inminente de las primeras 
lluvias. Por tal razón, el animal tiene fama de ser un augur (Bassie, 2008: 142). 
Por su parte, los itzaes lo denominan ajwaakoj o waakoj. Y, “[…] cuando está 
cantando en el palo verde […]” le llaman ajpäy-ja’, es decir “anunciador de llu-
vias” (Hofling y Tesucún, 2000: 66, 109, 122 y 749). ¿Empero, en qué consiste 
exactamente este palo verde en el que se posa el cazador de reptil (Herpetotheres) 
reidor (cachinnans)?

El palo verde y la Cruz Parlante

De manera manifiesta, el poste verde simboliza un árbol frondoso lleno de savia 
que es muestra del despertar de la naturaleza durante la temporada de lluvias. 
Posado en su copa, el halcón guaco encarna la fase de regeneración de la Tierra 
y su canto la presagia tras la muerte simbólica del mundo durante los cinco días 
del Wayeb’. Cabe subrayar que el año nuevo maya corresponde efectivamente al 
inicio de la estación lluviosa. 

Por lo tanto, parece coherente que se soliera venerar a Yax Kokaaj Muut en 
este momento del año, dado que sus atributos corresponden a los del halcón 
guaco (Bassie, 2008: 142). Respecto a su percha, señalemos que varios docu-
mentos fechados del periodo Posclásico y de la época colonial temprana hacen 
mención de árboles verdes denominados yaxte’ (árbol/madera [te’], verde-azulado/
primero [yax]).16 

A modo de ejemplo, cuatro columnas de piedra (tuun) coronadas por ramas 
hojosas aparecen en el pie de las páginas del Códice Dresde dedicadas a los ri-

16 El término ch’olano te’ corresponda a la forma yucateca che’.



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 121

tuales del Año Nuevo (Taladoire, 2012: 160-163). La serpiente que se enrosca 
en su parte superior podría simbolizar una banda celeste o evocar la noción de 
fertilidad.17 El glifo te’ que orna estos pilares indica que se trata de árboles, los 
cuales estaban íntimamente vinculados al Dios D. 

Efectivamente, un bloque glífico designa cada columna como yax-te’, bloque al 
cual está fijado el glifo nominal del Dios D (Figura 20). Estos monumentos llamados 
Dios D-yaxte’ (árbol verde-azulado/primigenio del Dios D), Akantun (piedra levan-
tada/fundada) o Akante’ (árbol levantado/fundado) se erigen en los cuatro puntos 
cardinales (Landa, 1959: 101; Roys, 1965: 12 y 18). El color de cada vegetal se 
relaciona con su ubicación: k’anal akantun (amarillo/sur), chak akantun (rojo/oriente), 
sak akantun (blanco/norte) y ekel akantun (negro/poniente). En la cosmovisión maya 
existe un árbol adicional cuyo color es verde-azulado. Este vegetal corresponde a la 
quinta dirección, a saber, el centro (Taladoire, 2012: 102-103). La erección de este 
vegetal eje del mundo simboliza el sumo acto de creación al inicio de un nuevo 
ciclo de vida. Tal acción ritual se lleva a cabo bajo los auspicios del Dios D.

Figura 20. Bloque glífico Dios D-Yaxte’, detalle de la página 28c del Códice Dresde, 
Sächsische Landesbibliothek Mscr.Dresd.R.310. 
Dibujo del autor según Taladoire (2012: 163).

Entre los mayas, el árbol que simboliza este axis mundi vegetal es la ceiba (pen-
tandra o aesculifolia), planta leñosa precisamente llamada yaxte’ (Milller y Taube, 
1993: 186; Garza, 1995: 29; 2002: 70; 2007: 18-19; Callaway, 2006: 35-38; Velás-
quez García, 2010: 166). 

En 1696, el franciscano Andrés Avendaño y Loyola (1997: 35) relató haber visto 
un “[…] pedazo de pilar […] de piedra redonda […]” durante su estancia en la isla 
de Nojpetén, capital de los itzaes. Según sus informantes, el monumento era llama-
do yax che’el kab’ (primer árbol del mundo), lo que da a pensar que se trataba del 
mismo tipo de monolito que los que figuran en las páginas 25-28 del Códice Dresde. 

17 Recordemos que, por homofonía, el término kan designa el cielo y la serpiente (Looper, 2009: 
243).



122 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

En su descripción, Avendaño menciona que una carátula (máscara) de Ah Co-
cahmut (Yax Kokaaj Muut) ornaba la base del fragmento de poste. Indudablemente, 
esto nos recuerda la configuración de 1981.033. En la península de Yucatán, se ha 
reportado la existencia de tales pilares desde los principios de la Conquista. A título 
informativo, fray Bartolomé de las Casas y Juan de Torquemada señalaron que los 
árboles de piedra de Cozumel fueron objeto de peregrinajes, sacrificios y que se les 
relacionaban con rituales de petición de agua (Christenson, 2016: 52-54).

Si bien está fechada del periodo Clásico Tardío, no parece haber duda de que 
en la flauta del mim figura este árbol eje del mundo. En efecto, como lo hemos 
mencionado previamente, sugerimos que la configuración general del instrumen-
to esquematiza un vegetal cruciforme. En este caso, la barra horizontal simboliza 
las ramas mientras la vertical el tronco. Aunque flautas poliglobulares similares 
han sido reportadas (Both, 2011: 27; Rodens, Both y Sánchez, 2013: Tabla 6), el 
aerófono 1981.033 parece ser el único ejemplar en que figura un árbol. 

Ahora bien, cabe cotejar el instrumento con artefactos manufacturados en la 
misma época para intentar precisar su función. Entre estas obras destacan la lápi-
da del sarcófago de K’ihnich Janaab’ Pakal y el Tablero de la Cruz de Palenque. En 
ambos casos el elemento central es un monumento cruciforme, que figura un árbol 
estilizado en cuya copa está posado el Ave Itzamnaaj (Garza, 2002: Figuras 6-7). 

En la piedra sepulcral el cuerpo en posición fetal del gobernante emerge de las 
fauces del monstruo de la tierra. Se eleva hacia el ámbito celeste a lo largo del 
eje vertical del universo simbolizado por el tronco. Dicha imagen ha sido inter-
pretada como un símbolo de renacimiento de la figura real (Vega, 2017: 58-60). 

Por otra parte, el Tablero de la Cruz ilustra dos momentos claves de la vida de 
K’ihnich Kan B’ahlam II, a saber, el alcanzar el estatus de heredero y su ascenso 
al trono. En el marco de esta ceremonia, presenta el tocado sak huun (papel blan-
co) al Pájaro Itzamnaaj. Esta cofia, atributo de Jun Ajaw, simboliza la sabiduría 
requerida para gobernar (Bassie, 2019: 7). En ambos bajorrelieves, el Pájaro It-
zamnaaj supervisa la escena y legitima el poder real. Notemos que el árbol brota 
del símbolo cuatripartita, un tazón de ofrendas ornado con el glifo k’in (sol/día) 
o el-k’in (levante). Este plato contiene tres elementos: un aguijón de mantarraya 
(Mobula birostris) para el autosacrificio, una valva de pelecípodo (¿Spondylus?) y un 
elemento trifoliado que orna un cartucho con el glifo kimi/cham (morir) o bandas 
cruzadas celestes (Greene, 1974). Se consideraba que este recipiente de oblación 
era un punto de conexión para sustentar a los dioses y establecer contacto con 
ellos (Freidel, Schele y Parker, 1993: 216; Garza, 1995: 102; Taube, 2009: 99-100). 

Asimismo, dicho cuenco ponía de manifiesto que el equilibrio y la regenera-
ción del universo dependían de los cargos rituales de los gobernantes, en par-
ticular el autosacrificio sangriento. La iconografía y la configuración de la flauta 
del MIM sugieren que la materia sonora también era necesaria para mantener la 
armonía cósmica y reactivar los principios vitales fundamentales.

En el periodo Clásico era costumbre erigir estelas a fin de marcar los cum-
plimientos de ciclos calendáricos como el tun (360 días) y el k’atun (periodo de 



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 123

20 tunes). Por su parte, Astor (2010: 43-47) vincula esta práctica a la erección de 
ceibas-cruces poniendo de relieve que varios gobernantes mayas fueron repre-
sentados como árboles cruciformes en susodichas lápidas grabadas (véase por 
ejemplo las estelas 10 de Seibal y 11 de Copán). La finalidad de esta usanza era la 
legitimación del poder del rey, el cual era considerado como un axis mundi vegetal 
(Guernsey, 2006: 83). El hecho de que existen representaciones tanto del Dios 
D (Figura 9) como de dirigentes (Astor, 2010: 46) cultivando un árbol cruciforme 
en un cuenco de oblación evidencia que los gobernantes mayas se identificaban 
con el soberano celeste. Por ello, re-actuaban eventos míticos de creación ini-
cialmente cumplidos por la divinidad. Del mismo modo que se consideraba que 
los soberanos difuntos retratados en las estelas tomaban activamente parte en 
las actividades rituales de la élite, parece verosímil que la flauta 1981.033 fuera 
considerada como un artefacto litúrgico vivo, poderoso y numinoso. Si fuera así, 
la ejecución del instrumentista podría haber dado una señal sonora de la presen-
cia del Dios D, de su participación de las ceremonias llevadas a cabo. 

Por otra parte, es de interés cotejar 1981.033 con otros accesorios cruciformes 
portátiles asociados a la danza. Entre tales iura regalia destacan los cetros-cruz 
del Dintel 2 de Yaxchilán sujetados por el gobernante Pájaro Jaguar IV y su here-
dero (Figura 21). Estos árboles cósmicos en miniatura estaban adornados con un 
ave descendente que figuraba al mensajero del Dios D (Garza, 1995: 29). 

Figura 21. Cetro cruciforme, Dintel 2 (detalle), Yaxchilán (Chiapas). 
Dibujo del autor según Ian Graham (Looper, 2009: Figura 2.5.d)



124 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

La flauta poliglobular del mim parece ser una versión sonora de este tipo de cetro 
eje del mundo. Lamentablemente, la pérdida de contexto arqueológico no nos 
permite aclarar si pudo haber sido tocada en el marco de eventos político-rituales 
similares a los que figuran en los linteles de Yaxchilán.

Al igual que los cetros de Yaxchilán, sugerimos que 1981.033 podría ser un tes-
timonio material de antiguas prácticas de mediación con lo suprasensible. Como ya 
se ha discutido antes, la presencia de una voluta de sonido que brota de la boca del 
numen de 1981.033 podría dar a entender que se consideraba que el instrumento 
permitía hacer audible la voz del Dios D.

Aunque no sea literalmente el caso, el artefacto sonoro evoca el tema de las 
Cruces Parlantes hechas famosas durante la denominada Guerra de Castas (véase 
Bricker, 1981). Como resultado de sus investigaciones de campo en los estados de 
Yucatán y Quintana Roo en el año 2000, Astor (2002: 4; 2010: 76) llegó a la conclu-
sión de que el símbolo de la Cruz Parlante seguía muy vivo en las comunidades de 
la península y tenía raíces en la ideología e iconografía maya del periodo Clásico. 
El autor puso de relieve diversos aspectos que concuerdan con el caso de la flauta 
1981.033 y que detallamos a continuación. 

Así, por ejemplo, Astor rechaza la idea según la cual tanto los rebeldes del siglo 
xix como sus informantes actuales habrían considerado que la voz del dios provenía 
físicamente de la cruz. Al contrario, se suponía que la palabra divina se hacía oír a 
través de un hombre poseído (Astor, 2010: 79 y 93; Reed, 1964: 215). 

Hemos mostrado que el instrumento de Bruselas tampoco permitía emular el 
timbre de la voz humana o del canto del halcón guaco, aunque la generación de 
parciales inarmónicos pudo haber sido percibida como una manifestación sonora 
de lo no humano. 

Por otra parte, los informantes de Astor (2010: 79 y 98) estiman que las cruces 
son artefactos de comunicación con los seres incorpóreos. A título de ejemplo, con-
sideran que el árbol-cruz de piedra del santuario de Chuumuk Lu’um (Xocén, Yuca-
tán) es la manifestación terrestre de los dioses Itzamnaaj y Chaak (Astor, 2002: 19).

En el mismo orden de ideas, algunos jmeeno’ob afirman que cruces vegetales 
hechas con ramas de árboles permiten “revelar la voz” de hahal ku, deidad a veces 
textualmente denominada Itzamnaaj (Astor, 2002: 18). Por otro lado, del mismo 
modo que la flauta cruciforme 1981.033 fue posiblemente considerada como un 
artefacto animado y dotado de agencia (véase más arriba), los informantes de Astor 
(2010: 82 y 96) sostienen que sus cruces son orgánicas y k’uxan, o sea, vivas. Esto 
significa que están vinculadas a entes dotados de volición. Suponemos que tal fue 
el caso de la flauta poliglobular conservada en Bruselas.

Consideraciones finales

Mediante este estudio, proponemos el análisis de una flauta poliglobular recta 
de soplo directo actualmente conservada en el Museo de Instrumentos Musicales 



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 125

(mim) de Bruselas, Bélgica. Dado que este artefacto sonoro registrado con el núme-
ro de inventario 1981.033 carece de contexto arqueológico y que se encuentra en 
perfecto estado de conservación, enfocamos nuestra investigación en su descrip-
ción y caracterización organológico-acústica. Para ello, echamos mano de métodos 
experimentales, a saber, la ejecución del aerófono, su grabación, la edición de 
muestras de audio y su examen computacional. A este respecto, nos centramos 
en la configuración interna acanalada del resonador poliglobular y en su posible 
impacto en la firma tímbrica de la flauta. De ello se desprende que 1981.033 
posibilita generar multifónicos cuyos sobretonos inarmónicos producen redobles 
inestables y díadas disonantes. Si estos fenómenos acústicos participan de la so-
noridad rugosa y grave del instrumento de viento, nos preguntamos si pueden 
relacionarse con los elementos decorativos aplicados al cuerpo de la flauta. Entre 
ellos, el más notable consiste en el rostro chimuelo de la figura arquetípica del 
anciano hacedor que identificamos como el Dios D. Proponemos un análisis de 
sus rasgos ornitomórficos, así como de la configuración cruciforme del aerófono. 

Para hacerlo, hacemos uso de datos iconográficos, epigráficos, etnohistóricos 
y etnográficos. De esto se deduce que 1981.033 podría figurar una ceiba (yaxte’) 
en la copa de la cual se suele posar el aspecto aviar del Dios D. Puesto que una 
amplia voluta sonora mana de su boca, sugerimos algunas hipótesis en lo que 
concierne al hipotético nexo que le relaciona con el ámbito sonoro. Sin embargo, 
no se puede comprobar que la función del aerófono era la emulación de la voz 
del dios. 

En efecto, otras flautas poliglobulares de factura muy similar que presentan 
las mismas características tímbricas están decoradas con una variedad de entes 
muy distintos (antropomorfos, zoomorfos e híbridos). A pesar de ello, sugerimos 
que la sonoridad muy peculiar de este tipo de flauta pudo haber sido una forma 
de expresión sonora del suprasensible. 

Asimismo, proponemos que 1981.033 pudo haber sido una versión sonora 
de ciertos artefactos cruciformes dotados de agencia como los cetros-cruz del 
Dintel 2 de Yaxchilán. La función de dichos artefactos asociados a la danza era la 
mediación con lo no humano y la legitimación del poder mediante la presencia 
del Dios D.

Agradecimientos

Este trabajo fue realizado con los fondos del FRESH, beca doctoral de investiga-
ción en ciencias humanas otorgada por el Fonds de la Recherche Scientifique (frs-
fnrs). Desearíamos dar las gracias a Matthias Stöckli, Sylvie Peperstraete, Stépha-
nie Weisser, Adje Both, así como a Serge Lemaitre por su apoyo, disponibilidad 
y sabios consejos. Asimismo, a todos los miembros del taller de restauración del 
mim de Bruselas y al Koninklijk Museum voor Midden-Afrika de Tervuren por la reali-
zación de imágenes radiográficas. 



126 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

Bibliografía 

Ajcalón Choy, Rigoberto
2014 	 “Masculinity, Gender, and Power in a Mayan-Kaqchikel Community in Sololá, 

Guatemala”, tesis de maestría en Artes. Austin: Universidad de Texas en Aus-
tin, The University of Texas at Austin, Facultad de la Escuela de Posgrado.

Arrivillaga Cortés, Alfonso
2006  	 Aj’: Instrumentos musicales mayas. San Cristóbal de las Casas: Universidad In-

tercultural de Chiapas.

Astor Aguilera, Miguel Ángel 
2002 	 “Survey of Talking Cross Shrines in Yucatán and Quintana Roo”, Foundation 

for the Advancement of Mesoamerican Studies, Inc., <http://www.famsi.org/re-
ports/99034/99034Aguilera01.pdf> [consultada el 12 de julio del 2020].

2010  	 The Maya World of Communication Objects. Quadripartite Crosses, Trees, and 
Stones. Albuquerque: University of New Mexico Press. 

Avendaño y Loyola, fray Andrés de
1997  	 Relación de las dos entradas que hice a la conversión de los gentiles ytzáex, y 

cehaches, Temis Vayhinger-Scheer (ed.). Markt Schwaben: Verlag Anton Saur-
wein (Fuentes Mesoamericanas 1).

Bardawil, Lawrence
1976  	 “The Principal Bird Deity in Maya Art : An Iconographic Study of Form and 

Meaning”, The Art, Iconography and Dynastic History of Palenque, Part III, pp. 
181-194, Merle Greene Robertson (ed.). Pebble Beach: Pre-Columbian Art 
Research, The Robertson Louis Stevenson School.  

Barrera Vásquez, Alfredo (dir.)
1980  	 Diccionario Maya Cordemex, Juan Ramón Bastarrachea y William Brito San-

sores (reds.), Refugio Vermont Salas, David Dzul Góngora y Domingo Dzul 
Poot (cols.). Mérida: Ediciones Cordemex.  

Bassie-Sweet, Karen
2002	 “Maya Creator Gods”, Mesoweb. An Exploration of Mesoamerican Cultures, 

<http://www.mesoweb.com/features/bassie/CreatorGods/CreatorGods.pdf>, 
[consultada el 6 de mayo del 2020].

2008     	 Maya Sacred Geography and the Creator Deities. Norman: University of Oklaho-
ma Press.

2019     	 “The Creator Grandfather Itzamnaaj and his Messenger Birds”, Academia.edu. 
Share Research, pp. 1-60, <https://www.academia.edu/42002945/The_Crea-
tor_Grandfather_Itzamnaaj_and_his_Messenger_Birds> [consultada el 20 
de abril del 2020]. 

Baudez, Claude François
1994     	 “Taube, K. A. - The Major Gods of Ancient Yucatan”, Journal de la Société des 

Américanistes, 80: 308-314.



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 127

Boggs, Stanley H.
1974  	 Apuntes sobre instrumentos de viento precolombinos de El Salvador. San Salvador: 

Ministerio de Educación, Dirección del Patrimonio Cultural.

Boot, Erik
2004  	 “Kerr N° 4546 and a Reference to an Avian Manifestation of the Creator God 

Itzamnaj”, Mayavase Database. An Archive of Rollout Photographs Created by 
Justin Kerr, pp. 1-13, <http://www.mayavase.com/Kerr4546.pdf> [consultada 
el 8 de mayo del 2020]. 

2008   	 “At the Court of Itzam Nah Yax Kokaj Mut: Preliminary Iconogra-
phic and Epigraphic Ananlysis of a late Classic Vessel”, Mayavase Da-
tabase. An Archive of Rollout Photographs Created by Justin Kerr, pp. 1-42, 
<http://www.mayavase.com/God-D-Court-Vessel.pdf>, [consultada el 15 de 
mayo del 2020].

Both, Arnd Adje
2011 	 “Gesang der Götter”, Musik-Welten. Mannheimer Geschichtsblätter Sonderver-

öffentlichung, 3, pp. 25-32, H. Wiegand, A. Wieczorek, C. Braun y M. Tellen-
bach (eds.). Mannheim: Verlag Regionalkultur.

Bricker, Victoria Reifler
1981   	 The Indian Christ, the Indian King: the Historical Substrate of Maya Myth and 

Ritual. Austin: University of Texas Press. 

Brohée, Jean-François
2017 	 “Les instruments de musique mésoaméricains et costariciens dans les col-

lections des mrah et du mim: Analyse sonore, culturelle et stylistique”, tesis 
de maestría en Historia del Arte y Arqueología. Bruselas: Universidad Libre 
de Bruselas, Facultad de Filosofía y Ciencias Sociales. 

2019  	 “Heterodyne Sounds and Beats in Mesoamerican Wind Instruments: A Case 
Study within Two Belgian Public Collections”, Music Archaeology of Latin Ame-
rica Symposium. Londres: Institute of Latin American Studies, Senate House, 
University of London, 22 y 23 de noviembre.

2020  	 “Aliento ístmico: Artefactos sonoros de la Costa Rica precolombina en las 
colecciones bruselenses”, Flower World: Music Archaeology of the Americas – 
Mundo Florido: Arqueomusicología de las Américas, vol. 6, pp. 81-132, Matthias 
Stöckli y Mark Howell (eds.). Berlín: Ekho Verlag. 

Brohée, Jean-François y Matthias Stöckli
2019  	 “Ajmuuch e Itzamná: Dos modelos organológicos de mediación sonora entre 

lo suprasensible y los mayas del periodo Clásico”, 2° Encuentro de Arqueo-
musicología de las Américas, 9° Simposio de Historia del Arte, Artes, paisajes y 
objetos sonoros del pasado, Bogotá, Colombia: Universidad de Los Andes, 
24 al 28 de septiembre.

Buendía Sánchez, Ethan Arbil
2019  	 “El dios Itzamnaah en la cosmovisión maya del Periodo Clásico (250-900)”, 



128 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

tesis de licenciatura en Historia. México: Universidad Nacional Autónoma 
de México, Facultad de Filosofía y Letras.

Callaway, Carl Douglas
2006  	 “The Maya Cross at Palenque: A Reappraisal”, tesis de maestría en Artes. 

Austin: Universidad de Texas, Facultad de la Escuela de Posgrado.
2011     “A Catalogue of Maya Era Day Inscriptions”, tesis doctoral en Filosofía y 

Arqueología. Bundoora: Universidad La Trobe, Facultad de Humanidades y 
Ciencias Sociales, Escuela de Estudios Históricos y Europeos.

Castellengo, Michèle
1982   	 “Sons multiphoniques aux instruments à vent”, Rapports IRCAM 34 (82): 

1-21.
2015     	 Écoute musicale et acoustique. París: Eyrolles.

Chinchilla Mazariegos, Oswaldo
2011   	 Imágenes de la mitología maya. Nueva Guatemala de la Asunción: Museo Po-

pol Vuh, Universidad Francisco Marroquín.
2017   	 Art and Myth of the Ancient Maya. New Haven y Londres: Yale University Press. 

Christenson, Allen J.
2003   	 Popol Vuh: The Sacred Book of the Maya. The Great Classic of Central American 

Spirituality Translated from the Original Maya Text. Winchester & Nueva York: 
O Books. 

2016   	 The Burden of the Ancients: Maya Ceremonies of World Renewal from the Pre-
Columbian Period to the Present. Austin: The University of Texas Press (The 
Linda Schele Series in Maya and Pre-Columbian Studies). 

Costa Caldeira, Henrique, Leandro Esteves Lopes, Bráulio de Freitas Marçal y Giancarlo 
Zorzin

2014 	 “The Reptile Hunter’s Menu: A Review of the Prey Species of Laughing Fal-
cons, Herpetotheres cachinans (Aves: Falconiformes)”, North-Western Journal of 
Zoology, X (2): 445-453.

Craine, Eugener R. y Reginald C. Reindorp (trads. y eds.)
1979 	 The Codex Pérez and the Book of Chilam Balam of Maní. Norman: University of 

Oklahoma Press. 

Freidel, David, Linda Schele y Joy Parker
1993   	 Maya Cosmos: Three Thousand Years on the Shaman’s Path. Nueva York: William 

Morrow. 
1999  	 El cosmos maya: tres mil años por la senda de los chamanes. México: Fondo de 

Cultura Económica.

Gajewska, Marta
2016  	 “El canto del ave huactli: el patrono secundario de la trecena ce olin (1 

temblor) del calendario ritual del centro de México llamado tonalpohualli“, 
Itinerarios, 24: 103-122.



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 129

Garza Camino, Mercedes de la
1995   	 Aves sagradas de los mayas. México: Universidad Nacional Autónoma de Méxi-

co, Centro de Estudios Mayas del Instituto de Investigaciones Filológicas. 
2002  	 “Origen, estructura y temporalidad del cosmos”, Religión maya, pp. 53-82, 

Mercedes de la Garza Camino y Martha Ilia Nájera Coronado (eds.). Madrid: 
Editorial Trotta (Enciclopedia Iberoamericana de Religiones).

2007  	 “Palenque como Imago Mundi y la presencia en ella de Itzamná”, Estu-
dios de Cultura Maya, XXX: 15-36. DOI: http://dx.doi.org/10.19130/iifl.
ecm.2007.30.620. 

Garza Camino, Mercedes de la (coord.)
1983   	 Relaciones histórico-geográficas de la gobernación de Yucatán (Mérida, Valladolid 

y Tabasco). México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 
Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios Mayas. 

Gérard Ardenois, Arnaud
1997  	 “Multifonías en aerófonos andinos de Bolivia”, Revista Boliviana de Física, 

UMSA, 3(3): 40-59.
2004  	 “Interpretación acústica del ayarachi yura de los Museos Charcas”, Jorna-

das Arqueológicas – Primera Versión, pp. 79-112, V. Edmundo Salinas C. (ed.). 
Sucre: Universidad San Francisco Xavier de Chuquisaca.

2015  	 “Tara. La estética del sonido pulsante – Una síntesis”, Flower World: Music 
Archaeology of the Americas – Mundo Florido: Arqueomusicología de las Américas, 
vol. 4, pp. 43-64, Matthias Stöckli y Max Howell (eds.). Berlín: Ekho Verlag.

Greene Robertson, Merle
1974  	 “The Quadripartite Badge – A Badge of Rulership”, Primera Mesa Redonda 

de Palenque Part I. A Conference on the Art, Iconography, Dynastic History of 
Palenque. Palenque, Chiapas, Mexico, December 14-22, 1973, pp. 77-93, Merle 
Greene Robertson (ed.). Pebble Beach: Pre-Columbian Art Research, The Ro-
bertson Louis Stevenson School.

Guernsey, Julia
2006   	 Ritual & Power in Stone. The Performance of Rulership in Mesoamerican Izapan 

Style Art. Austin: University of Texas Press. 

Hellmuth, Nicholas M.
1987   	 Monster und Menschen in der Maya-Kunst: Eine Ikonographie der alten Religionen, 

Mexikos und Guatemala. Graz: Akademische Druck- u. Verlagsanstalt.      

Hofling, Charles Andrew y Félix Fernando Tesucún
2000     	 Tojt’an Maya’ Itzaj. Diccionario Maya Itzaj - Castellano. Nueva Guatemala de la 

Asunción: Cholsamaj.

Houston, Stephen
2018  The Gifted Passage: Young Men in Classic Maya Art and Text. New Haven: Yale Uni-

versity Press. 



130 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

2019 	 “Ingenuity and Ambivalence in Maya Writing”, Revista Española de Antropolo-
gía Americana, XLIX (número especial): 225-240. DOI: https://doi.org/10.5209/
reaa.64968.

Houston, Stephen D. y Karl Taube
2000  	 “An Archaeology of the Senses: Perception and Cultural Expression in An-

cient Mesoamerica”, Cambridge Archaeological Journal, 10 (2): 261-294. DOI: 
https://doi.org/10.1017/S095977430000010X. 

Houston, Stephen D., David Stuart, y Karl Taube
2006  	 The Memory of Bones: Body, Being, and Experience Among the Classic Maya. Aus-

tin: University of Texas Press. 

Jørgensen, Mads Skytte y Kong F. Cheong
2014 	 “A West Mexican Lagunillas Figurine at the National Museum of Denmark”, 

Mexicon, XXXVI (1): 15-18.

Kettunen, Harri
2005 	 “Nasal Motif in Maya Iconography”, tesis de doctorado. Helsinki: Universi-

dad de Helsinki, Facultad de Artes.

Kettunen, Harri y Christophe Helmke
2019  	 “Introduction to Maya Hieroglyphs”, Wayeb: European Association of Mayanists, 

16a ed. <http://www.wayeb.org/wp-content/uploads/2019/04/wh2019engli-
sh.pdf> [consultada el 9 de septiembre del 2020].

Landa, fray Diego de
1959  	 Relación de las Cosas de Yucatán, Ángel María Garibay Kintana (introd.). Méxi-

co: Editorial Porrúa (Bibliotéca Porrúa 13).

Leipp, Émile
2010  	 Acoustique et musique. París: Presse des Mines (Collections Technologies).

Looper, Matthew G.
2009  	 To Be Like Gods. Dance in Ancient Maya Civilization. Austin: University of Texas 

Press.

Looper, Matthew G. y Yuriy Polyukhovych
2016  	 “Textual and Iconographic Parallels of the ‘Pile of Rabits?’ Vessel at the Los 

Angeles County Museum of Art”, Glyph Dwellers, Report 41, <http://glyphd-
wellers.com/pdf/R41.pdf> [consultada el 4 de junio del 2020].

López de la Rosa, Edmundo y Patricia Martel Díaz-Cortés
1995    	 “El significado de la palabra Itzamna”, Anales de Antropología, 32: 283-294. 

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.1995.1.353.

López Oliva, Macarena S.
2016   	 “Las personificaciones de dioses y seres sobrenaturales de Yaxchilán”, 



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 131

Revista Española de Antropología Americana, XLV (2): 313-335. DOI: https://doi.
org/10.5209/REAA.54929 

Macri, Martha J. y Matthew G. Looper
2003   	 The New Catalog of Maya Hieroglyphs, Volume One: The Classic Period Inscrip-

tions. Norman: University of Oklahoma Press.

Martin, Simon
2007 	 “Theosynthesis in Ancient Maya Religion”, 12th European Maya Conference, 

The Maya and their Sacred Narratives: Text and Context of Maya Mythologies, 
Ginebra, Suiza, del 3 al 7 de diciembre.

2015  	 “The Old Man of the Maya Universe: A Unitary Dimension to Ancient Maya 
Religion”, Maya Archaeology, 3, pp. 186-227, Charles Golden, Stephen D. 
Houston y Joel Skidmore (eds.). San Francisco: Precolumbia Mesoweb Press.

McBride, Michael
2019  	 “Allopathic Shamanism: Indigenous American Cultures, Psychopharmacy, and 

the Prince of Flowers”, Breath & Smoke: Tobacco Use Among the Maya, pp. 93-
125, Jennifer A. Loughmiller-Cardinal and Keith Eppich (eds.). Albuquerque: 
University of New Mexico Press.

McDonald, Andrew
2016  	 “Deciphering the Symbols and Symbolic Meaning of the Maya World 

Tree”, Ancient Mesoamerica, 27: 333-359. DOI: https://doi.org/10.1017/
S0956536116000249.

Miller, Mary Ellen y Karl Andreas Taube
1993  	 The Gods and Symbols of Ancient Mexico and the Maya: An Illustrated Dictionary 

of Mesoamerican Religion. Londres: Thames & Hudson.

Morales Damián, Alberto
2002  	 “Unidad y dualidad. El dios supremo de los antiguos mayas  : coinciden-

cia de opuestos”, Estudios de Cultura Maya, XXII: 199-224. DOI: http:/dx.doi.
org/10.19130/iifl.ecm.2002.22.417.

2006  	 Árbol sagrado. Origen y estructura del universo en el pensamiento maya. Pachuca: 
Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo. 

Norton, Macy
2017 	 “Foreword”, Substance and Seduction: Ingested Commodities in Early Modern 

Mesoamerica, pp. vii-xiv, Stacey Schwartzkopf and Kathryn E. Sampeck (eds.). 
Austin: University of Texas Press.

O’Grady, Caitlin Rose
2009 	 “Journey of our Ancestors: Conservation Science Approaches to the Analysis 

of Cultural Material”, tesis de doctorado en Filosofía. Tucson: Universidad 
de Arizona, Facultad del Departamento de Ciencias Materiales e Ingeniería.



132 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

Pickering, Robert B. y Ephraim Cuevas
2003  	 “The Ancient Ceramics of West Mexico: Corpse-eating Insects and Mineral 

Stains Help a Forensic Anthropologist and a Chemist Determine the Authen-
ticity of 2000-year-old Figurines”, American Scientist, 91 (3): 242-249. 

Reed, Nelson
1964   	 The Caste War of Yucatan. Stanford, CA: Stanford University Press.

Reents-Budet, Dorie, Ronald L. Bishop, Jennifer T. Taschek and Joseph W. Ball
2000   	 “Out of the Palace Dumps. Ceramic Production and Use at Buenavista del 

Cayo”, Ancient Mesoamerica, 11 (1): 99-121. DOI: https://doi.org/10.1017/
S0956536100111083. 

Rodens de Pozuelo, Vanessa, Arnd Adje Both y Gonzalo Sánchez Santiago
2013 	 “Las flautas poli-globulares de Mesoamérica”, Flower World: Music Archaeolo-

gy of the Americas – Mundo Florido: Arqueomusicología de las Américas, vol. 2, 
pp. 121-158, Matthias Stöckli and Arnd Adje Both (eds.). Berlín: Ekho Verlag.

Roys, Ralph L. (ed.)
1965  	 Ritual of the Bacabs: A book of Maya Incantations. Norman: University of 

Oklahoma Press (Civilization of the American Indian Series).  

Sala, María y Christine Philips
2016  	 Cuando los monos sabían escribir: mérito, poder y conocimiento entre los antiguos 

mayas. Lovaina la Nueva: EME. 

Schellhas, Paul
1904 	 Representation of Deities of the Maya Manuscript. Cambridge [Estados Unidos]: 

Harvard University, Peabody Museum of American Archaeology and Ethnolo-
gy (Papers of the Peabody Museum of American Archaeology and Ethnology, 
vol. IV – N°1). 

Seler, Eduard
1990  	 Collected Works in Mesoamerican Linguistics and Archaeology. English Translations 

of German Papers from Gesammelte abhandlungen zur Amerikanischen Sprach- 
und Alterhumskunde, vol. 1, Charles P. Bowditch (sup.), Eric S. Thompson, and 
Francis B. Richardson (eds.), 2.a Ed. Culver City: Labyrinthos. 

Sosa, John
1985 	 “The Maya Sky, The Maya World  : A symbolic Analysis of Yucatec Maya 

Cosmology”, tesis de doctorado en Filosofía. Albany: Universidad Estatal de 
Nueva York en Albani, Colegio de Ciencias Sociales y Ambientales, Departa-
mento de Antropología.

Sotelo Santos, Laura Elelna
2002  	 “Los dioses: energías en el espacio y en el tiempo”, Religión maya, pp. 83-

114, Mercedes de la Garza, y Martha Ilia Nájera Coronado (eds.). Madrid: 
Editorial Trotta (Enciclopedia Iberoamericana de Religiones). 



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 133

Stone, Andrea y Marc Zender
2011  	 Reading Maya Art: A Hieroglyphic Guide to Ancient Maya Painting and Sculpture. 

Londres: Thames & Hudson. 

Stuart, David
1994	 “Letter to Linda Schele”, Maya Decipherment: Ideas on Ancient Maya Writing 

and Iconography. <https://decipherment.files.wordpress.com/2007/09/itzam-
letter-1994.pdf> [consultada el 20 de mayo del 2020].

2005 	 The Inscriptions from Temple XIX at Palenque: A Commentary. San Francisco: The 
Pre-Columbian Art Research Institute (Precolumbia Mesoweb Press).

2007  	 “Old Notes on the Possible ITZAM Sign”, Maya Decipherment: Ideas on Ancient 
Maya Writing and Iconography. <https://mayadecipherment.com/2007/09/29/
old-notes-on-the-possible-itzam-sign/> [consultada el 8 de julio del 2020].

Taladoire, Éric
2012  	 Les trois codex mayas. Paris: Balland.

Taube, Karl Andreas
1992  	 The Major Gods of Ancient Yucatan. Washington, D. C.: Dumbarton Oaks Re-

search Library and Collection (Studies in Pre-Columbian Art & Archaeology, 
No. 32).

2004 	 Olmec Art at Dumbarton Oaks. Washington, D.C.: Dumbarton Oaks Research 
Library and Collections (Pre-Columbian Art at Dumbarton Oaks, No. 2).

2009  	 “The Womb of the World: The Cuauhxicalli and Other Offering Bowls of 
Ancient and Contemporary Mesoamerica”, Maya Archaeology, 1, pp. 86-106, 
Charles Golden, Stephen Houston and Joel Skidmore (eds.). San Francisco: 
Precolumbia Mesoweb Press.

Terrien, Soizic
2015  	 “Instruments de la famille des flûtes: analyse des transitions entre régimes”, 

tesis de doctorado en Física Clásica. Marsella: Aix-Marseille Université, La-
boratoire de Mécanique et d’Acoustique.

Tiesler, Vera y Alfonso Lacadena
2018  	 “Head Shapes and Group Identity on the Fringes of the Maya Lowlands”, 

Social Skins of the Head. Body Beliefs and Ritual in Ancient Mesoamerica and the 
Andes, pp. 37-58, Vera Tiesler and María Cecilia Lozada (eds.). Albuquerque: 
University of New Mexico Press. 

Tokovinine, Alexandre y Francisco Estrada-Belli
2015  	 “La Sufricaya: A Place in Classic Maya Politics”, Classic Maya Polities of the 

Southern Lowlands: Integration, Interaction, Dissolution, pp. 195-224, Damien 
B. Marken and James L. Fitzsimmons (eds.). Boulder: University Press of 
Colorado.

Vallejo Reyna, Alberto
2020  	 Por los caminos de los antiguos nawales. Rilaj Maam y el nawalismo maya tz’utujil 

en Santiago Atitlán. México: Instituto Nacional de Antropología e Historia. 



134 estudios de cultura maya lxi (primavera-verano 2023)

Vega Villalobos, María Elena
2011 	 “Los dioses, el gobernante y la comunidad. Las estrategias político-religio-

sas del gobernante 2 de Dos Pilas, Guatemala”, Estudios de Cultura Maya, XL: 
51-78. DOI: http://dx.doi.org/10.19130/iifl.ecm.2012.40.163.

2017 	 “K’ihnich Janaab’ Pakal. La irradiación divina”, en El gobernante maya. Historia 
documental de cuatro señores del periodo Clásico, pp. 41-114. México: Universi-
dad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas 
(Culturas Mesoamericanas 8).

Velázquez Cabrera, Roberto
2008  	 “Ancient Aerophones with Mirliton”, Studien zur Musikarchäologie, VI, pp. 

363-373, A. Adje Both, R. Eichmann, E. Hickmann and L. C. Koch (eds.). 
Rahden, Verlag Maria Leidorf.

Velásquez García, Erik
2010  	 “El cosmos y la religion maya”, en De la Antigua California al desierto de Ata-

cama. Textos de arte, historia y arqueología de la América prehispánica, pp. 153-
178, María Teresa Uriarte (coord.). México: Universidad Nacional Autónoma 
de México, Instituto de Investigaciones Estéticas.     

Zender, Marc
2005     	 “The Racoon Glyph in Classic Maya Writing”, The PARI Journal, V (4): 6-16.

Breve curricula

Jean-François Brohée. Belga. Músico y arqueomusicólogo. Licenciado en Historia 
del Arte Contemporáneo, maestro en Historia del Arte y Arqueología Precolom-
bina, ambas por la Universidad Libre de Bruselas y actualmente estudia el doc-
torado en la misma Universidad. Sus principales líneas de investigación son la 
arqueomusicología mesoamericana y centroamericana. Su proyecto en curso se 
titula “Pre-Columbian Music(s) of Mesoamerica and Central America: Interdisci-
plinary Approach through in-depth Investigation of the Sonorous Artifacts from 
the mah and mim’s Collections (Brussels)”. Entre sus publicaciones más recientes se 
encuentran “Heterodyne Sounds and Beats in Mesoamerican Wind Instruments: 
A Case Study within Two Belgian Public Collections”, “Aliento ístmico: artefactos 
sonoros de la Costa Rica precolombina en las colecciones bruselenses” y “K’ayom 
amal, el anuro cantante. Análisis de una nueva variante organológica de aerófo-
nos dobles del periodo Clásico maya”, todas como autor único.

jean-francois.brohee@ulb.be

Jean-François Brohée. Belgian. Musician and archaeomusicologist. Bachelor in 
Contemporary Art History, Master in Art History and Pre-Columbian Archaeolo-
gy, both from the Université Libre de Bruxelles and currently studying for a PhD 



brohée / itzamnaaj yaxte’: análisis de una flauta efigie poliglobular	 135

at the same University. His main lines of research are Mesoamerican and Cen-
tral American archaeomusicology. Her current project is entitled “Pre-Columbian 
Music(s) of Mesoamerica and Central America: Interdisciplinary Approach through 
in-depth Investigation of the Sonorous Artifacts from the mah and mim’s Collec-
tions (Brussels)”. Among his most recent publications are “Heterodyne Sounds 
and Beats in Mesoamerican Wind Instruments: A Case Study within Two Belgian 
Public Collections”, “Aliento ístmico: artefactos sonoros de la Costa Rica preco-
lombina en las colecciones bruselenses” and “K’ayom amal, el anuro cantante. 
Análisis de una nueva variante organológica de aerófonos dobles del periodo 
Clásico maya”, all as single author.

jean-francois.brohee@ulb.be


