ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI: 93-135 (PRIMAVERA-VERANO 2023)

Itzamnaaj yaxte’: analisis de una flauta
efigie poliglobular del periodo Clasico
maya conservada en el Museo
de Instrumentos Musicales de Bruselas,
Bélgica

Itzamnaaj yaxte’: Analysis of a Poly-globular
Effigy Flute of the Classic Maya Period Preserved
at the Musical Instruments Museum in Brussels,

Belgium

JEAN-FRANCOIS BROHEE
Université Libre de Bruxelles - Centro de Investigaciones CReA-Patrimoine. Bélgica

Resumen: Desde los albores del periodo Preclasico Tardio la figura arquetipica del an-
ciano empez6 a ornar una multitud de artefactos manufacturados por artistas y arte-
sanos mayas. Este articulo se propone dar a conocer y examinar una flauta-efigie de
procedencia desconocida cuyo resonador poliglobular ha sido adornado con la cara
del numen chimuelo. Tradicionalmente referido como Dios N, Dios D o Itzamnaaj/
Itzam Kokaaj en funcién del contexto y de su esfera de control, este personaje teo-
polimorfo ha sido objeto de numerosas investigaciones pormenorizadas. El hecho
de que su rostro arrugado haya sido aplicado al cuerpo de aeréfonos de prestigio
parece sugerir que se consideraba que existia un nexo particular entre la divinidad,
el ambito sonoro, la préactica instrumental y la actividad ritual. Registrado con el
nimero de inventario 1981.033 y fechado del periodo Clasico Tardio, el instrumento
de viento forma actualmente parte de las colecciones del Muziek Instrumentenmu-
seum (miv) de Bruselas, Bélgica. A la fecha, la pieza no ha sido tema de investigaciones
previas. Asimismo, conviene hacer hincapié en que constituye un ejemplar tnico de
mediacion sonora con lo suprasensible dado que combina un conjunto de elementos
iconogréficos significativos con una configuracién organoldgica especifica. Por consi-
guiente, el andlisis de la flauta contribuye a mejorar nuestra comprension de la
figura del anciano hacedor.

PaLABRAs cLAvE: Dios D/Itzamnaaj, flauta poliglobular, organologia, iconologia.

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR



94

AssTracT: Since the dawn of the Late Preclassic Period, the archetypical figure of the
Old Man started to adorn a variety of artifacts manufactured by Maya artists and
artisans. This article aims to present and examine an unprovenanced effigy-flute
whose poly-globular resonator has been adorned with the visage of the toothless
nonhuman being. Traditionally referred as God N, God D, or Itzamnaaj/ltzam Ko-
kaaj, depending on the context and his sphere of control, this theopolymorphic
figure has been the subject of numerous extensive investigations. The fact that his
wrinkled face has also been applied to the body of prestige woodwind artifacts
suggests a possible symbolic link between the divinity, the sonorous field, the ins-
trumental practice, and ritual performances. However, the topic has received little
scholarly attention. Dated from the Late Classic period and registered under inven-
tory number 1981.033, this aerophone is currently part of the Musée des Instruments
de Music’s permanent collection (mim) held in Brussels, Belgium. Furthermore, this
sounding artifact shall be considered as a unique example of sonorous mediation
with the supersensible given the fact that it combines significant iconographic fea-
tures with a specific organological configuration. Therefore, the analysis of the flute
contributes to better comprehend the figure of the elderly Maker.

Kevworps: God D/Itzamnaaj, poly-globular flute, organology, iconology.

Recepcion: 13 de enero de 2021.
AceptaDO: 19 de octubre de 2021.
Dor: https://doi.org/10.19130/iifl.ecm/61.002X4856001SM4

Introduccion

La pérdida irremediable del contexto arqueoldgico constituye una problemati-
ca recurrente para los investigadores que se dedican al estudio de colecciones
museisticas precolombinas. Obviamente, los instrumentos sonoros no son nin-
guna excepcion. No obstante, cuando su estado de conservacion resulta ser sa-
tisfactorio, tales artefactos ofrecen diversas ventajas, entre las cuales figura la
posibilidad de proceder a analisis organolégicos y acusticos con el fin de mejorar
nuestro entendimiento de su modo de funcionamiento.

Mediante la practica instrumental experimental y su grabacion, los resultados
asi conseguidos posibilitan el planteamiento de ciertas hipdtesis sobre la forma
original de tocarlos. A esto se afiade el enfoque interpretativo relativo a la icono-
logia musical que a menudo permite establecer nexos con la cosmogonia. Todo lo
antes dicho se aplica a una flauta poliglobular maya fechada del periodo Clasico
Tardio, la cual se exhibe actualmente en una vitrina del Muziek Instrumentenmu-
seum de Bruselas, Bélgica. Sin duda su forma de adquisicion resulta ser nebulosa
y cabe la posibilidad de que procede de actividades ilicitas. En el caso presente,
nos enfocamos en su descripciéon y caracterizaciéon organolégico-acustica.

Por otro lado, este estudio se centra en el andlisis de elementos iconografi-
cos notables, entre los cuales esta el rostro de un numen anciano que presenta

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



rasgos ornitomorficos y de cuya boca mana una amplia voluta de sonido. Propo-
nemos precisar la identidad del personaje y presentamos una breve sintesis de
las investigaciones que se le dedican. Por afadidura, sugerimos algunas hipoétesis
en cuanto al probable nexo que lo unia al ambito sonoro. En fin, planteamos un
andlisis de la configuracion cruciforme del aer6fono que cotejamos con datos de
tipo etnohistérico, antropolégico y epigrafico.

Ficha de registro

Numero de inventario: 1981.033 (Figura 1).

Pais: Guatemala.

Origen (departamento/municipalidad/sitio): desconocido.

Zona geogrdfica: Indeterminada (Tierras Bajas Meridionales o Tierras Altas).
Periodo: Clasico Tardio (600-850 d.C.).

Medidas: (altura x anchura x profundidad) 21,21 x 14,19 x 9,32 (cm).

Forma y afio de adquisicién/ingreso: compra por parte de la Galerie Emile Deletaille,
1981.

Materia - decoracion - estado de conservacion.

De tono beige crema, la terracota conservada en Bruselas presenta un engobe
cuyos reflejos rosados-anaranjados indican una poscoccién en atmosfera oxidante
(Figura 1j). Se pueden observar residuos de azul maya sobre los cuerpos serpentinos
de la barra horizontal como en los dos esferoides superiores (Figuras 1a, 1c, 1g).
Ademas, sutiles remanentes de una capa blanca hecha a base de arcilla diluida y de
sulfato de calcio dihidratado (CaSO4-2H20) han sido detectados en la zona diestra
de la cara del personaje (Figura 1k).

La pieza fue confeccionada mediante varias técnicas: moldeado y modelado par-
cial de las seis camaras esferoidales, aplicacién al pastillaje de los motivos decora-
tivos (cofia, virgula sonora, orejeras, disco frontal, serpientes, cinta acanalada del
globo apical), moldeado de la cabeza, incisiones de las plumas y ahondamiento de
las arrugas superiores, alisado precoccion y leve pulido poscoccion.

Las imagenes radiograficas (Figuras 1h, 1i) ponen de manifiesto que las células
fueron realizadas separadamente y ensambladas en una segunda fase. Este proceso
de montaje fue facilitado por adicion de arcilla en las zonas de empalme (Figura 1h).

El excepcional estado de conservacion de la pieza podria crear dudas respecto a su
autenticidad. Sin embargo, conviene hacer hincapié en la presencia de cuantiosas man-
chitas negras anilladas de acrecimiento de 6xidos de manganeso (Mn02) y de hierro
en la superficie del artefacto que dan indicios de actividades bacterianas en contexto
posdeposicional (O’Grady, 2009: 276-277; Jergensen y Cheong, 2014: 15) (Figura 1).

Desafortunadamente, hacer uso de tales maculas como indicador de autenti-
cidad puede resultar ambiguo dado que su tasa de formacién es muy variable
(O’Grady, 2009: 278). Sin embargo, huellas brillantes de remanentes minerali-
zados (predominantemente Mn y Fe) de cuticulas de exoesqueletos larvales
(puparios), dejados por insectos necréfagos, son igualmente distinguibles en la

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

95



96

superficie del artefacto (Figuras 1a, 1f, 1m, 1n). La presencia de estas maculas
de estructura dendritica podria dar a pensar que la flauta estaba asociada a un
entierro.! Aunque los falsificadores logran imitar estas formaciones naturales ha-
ciendo uso de pintura negra, el acabado mate de tales manchas falsas, sus bordes
asperos, asi como la irregularidad del tono, no corresponden a lo que podemos
distinguir en 1981.033 (Pickering y Cuevas, 2003: 246-248).

Por lo tanto, consideramos que la flauta del MIM es genuina. Una datacién
por termoluminiscencia ayudard a corroborar estas observaciones preliminares.

Por otra parte, se observa una larga zona oscura esencialmente localizada en
el envés de la esfera apical, la cual se extiende desde la embocadura hasta la
parte mediana del segundo globo (Figura le). Esta patina proviene de residuos
de salivacion, aliento himedo y contactos labiales, que son indicios de una utili-
zacion reiterada en tiempos pasados.

Descripcion y caracterizacion organoldgico-actstica de 1981.033

La flauta poliglobular 1981.033 esta formada por seis células globosas huecas in-
terconectadas verticalmente. El didmetro de cada esferoide decrece gradualmen-
te hacia la base del instrumento. La embocadura que corona el aer6fono es de
tipo directo, es decir que estd desprovista de canal de insuflacion. Su morfologia
se caracteriza por la presencia de dos prominencias laterales que forman una
hipérbola. Por esta razén se ha dado en llamarla embocadura “de silla” (Rodens,
Both y Sanchez, 2013) o “de muesca” (Boggs, 1974). Esta configuracion permi-
te al ejecutante posicionar mas comodamente su labio inferior y asi controlar
eficientemente la direccién del flujo de aire hacia el borde anterior del agujero
apical que sirve de bisel. El angulo escogido por el intérprete repercute tanto en el
timbre (proporcion ruidosa del soplo y definicion de los sobretonos) como en
la frecuencia fundamental emitida (Leipp, 2010: 241) (Figura 1d).

En cuanto al resonador de 1981.033, se puede observar que cuenta con cuatro
orificios de digitacion, un par en el anverso y el otro en el envés. Las mediciones
organoldgicas de estos transpositores y del agujero de soplo (boca) se detallan
en la Tabla 1 (insertada en la Figura 2). Es de interés notar que los obturadores
de la cuarta esfera desde arriba han sido realzados en una pequefia prominencia
confeccionada con un resalte de pasta que se asemeja a un cilindro corto (Figu-
ras 1a, 1c). La funcion precisa de estos realces atin debe desentrafiarse, aunque
varias hipotesis han sido propuestas al respecto. Entre estas destacan el soporte
para atar un alterador de timbre de tipo mirliton (Velazquez Cabrera, 2008), el
afinador acustico o bien el facilitador de la ejecucién instrumental (Rodens, Both
y Sanchez, 2013: 122; Brohée, 2017, vol. 1: 24-26 y 137-138).

! Recordemos que una flauta similar fue hallada en un monticulo asociado a una sepultura y a un
escondite localizados en la Finca El Paraiso, departamento de Quetzaltenango (Guatemala) (Boggs,
1974: 13).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



Figura 1. Vistas laterales, frontal, superior y dorsal (a-e), detalles (f, g, k, 1),
imagenes radiograficas (h-i) y endoscépicas (j, m, n) de 1981.033.

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

97



98

Orificios ¢ (mm) Altura (mm) Ancho (mm)

0.1 (circular) 6,2 - -

0.2 (oblongo) - 4,5 53
0.3 (circular) 6,2 - -
0.4 (oblongo) - 4,7 5,2
E. (oblonga) - 9,6 11,9

Tabla 1. Medidas de los transpositores y de la boca de la embocadura de 1981.033.

Tampoco se debe desatender el posible rol estético de estos bultos ahue-
cados. Como lo hemos expuesto anteriormente (Brohée, 2020: 99), conviene
analizar los aer6fonos que presentan tales transpositores protuberantes caso
por caso y recurrir a un método experimental con el fin de evaluar cual teoria
parece mdas verosimil. En lo concerniente a 1981.033 consideramos la hipétesis
del soporte para mirlitbn menos plausible, dado que los dos orificios salientes
funcionan de conformidad con orificios de digitacion clasicos (Tabla 2) (Brohée
y Stockli, 2019: 4-5). Segtn la tipologia establecida por Rodens, Both y Sanchez
(2013), el ejemplar del MIM pertenece al Subtipo I-0, variante 2, es decir, una flau-
ta poliglobular (a) de soplo directo, (b) ejecutada verticalmente, (c) con camaras
cerradas y (d) una mezcla de orificios de digitacion planos y protuberantes.

Por otro lado, se detallan las medidas en Hz de los tonos fundamentales ge-
nerados por 1981.033 en la Tabla 2. En esta, se presentan 16 esquemas de di-
gitacion con recubrimientos totales de los transpositores y una digitacion con
obturacién parcial. Se puede notar que el rango tonal maximo del instrumento
estd comprendido entre 298,8 Hz y 647,5 Hz en el primer régimen de resonancia
de la columna de aire, y entre 846,2 Hz y 1033,6 Hz en el siguiente régimen.

Fuente E. ((Embocadura
de energia de silla)

Reverso

Anverso

0.1 0.3
0.2 0.4
Orificios
destapados

Figura 2. Esquema de digitacion y mediciones organoldgicas de 1981.033.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



D1 D2 D3 D4 D5

Presion:

Baja Hz 601,3 555,5 508,1 439,7 298.8
J/ Re5 +40 |Do5+2,5(|Si4 +49 |[lLa4-2 Re 4 +31
cents

Mediana Hz 619,2 578.,6 519,4 4574 313,5
J/ Re# 5-9 |Re 5-25 Do 5 -12 La# 4 -32 | Re# 4
cents +13

Alta | Régimen 1 | Hz 647,5 596 540,8 466,3 328,1
J/ Mi 5 -31 Re 5 +25 | Do# 5-42 | La# 4 Mi 4 -8
cents

Régimen 3 | Hz 1033.,6 1000,5 940,5 937,2 846,2
J/ Do6-21 |[Si5 +24 La# 5 La# 5 +9 | Sol# 5
cents +15 +38
Intervalo D =~ Sexta =~ Sexta =~ Sexta = =
R1/R3 | menor menor mayor Octava Décima
mayor
BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

99



D6 D7 D8 D9 D10
Presidn:
Baja Hz 504,2 509,1 472,7 476,8 538,3
J/ Si4 +35 |Do5-48 | La# 4 La# 4 Do 5
cents +24 +39 +49
Mediana Hz 522 543,9 491,3 497,7 571
J/ Do 5 -4 Do# 5 Si4-9 Si4 +13 |Re5-49
cents -33
Alta | Régimen 1 | Hz 544.,8 561,5 500,5 519,2 601,8
J/ Do# 5 -30 | Do# 5 Si4+ 23 |Do5-14 |Re5 +42
cents +22
Régimen 3 | Hz 945,1 949 856,4 981 1005,9
J/ La# 5 La# 5 La 5 -47 Si5-12 Si5 +31
cents | +23 +31
Intervalo D =~ 6.97.2 =~ Sexta | = Sexta =~ Sépti- | = Sexta
R1/R3 | mayor mayor mayor ma mayor | mayor

100

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA—VERANO 2023)



D11 D12 D13 D14 D15
Presién:
Baja Hz 565,2 564,3 385,7 398,8 436,2
J/ Do# 5 Do# 5 Sol 4-28 | Sol4 +29 |La4-15
cents | +33 +30
Mediana Hz 586,5 583,8 407 4174 450
J/ Re 5 -2 Re 5 -10 Sol# 4 Sol# 4 La4 +39
cents -35 +9
Alta | Régimen 1 | Hz 611,4 611,4 419,5 431,3 462,2
J/ Re# 5-30 | Re# 5 Sol# 4 La 4-35 La# 4 -15
cents -30 +17
Régimen 3 | Hz 969,1 969 849,2 870,4 923
J/ Si5-33 Si5-33,2 | Sol# 5 La5-17 La# 5 -17
cents +38
Intervalo D =~ Sexta =~ Sexta = = =
R1/R3 | menor menor Octava Octava Octava

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS

DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

101



D16 D17
Presio6n:
Baja Hz 507 573,6
J/cents Si4 +454 Re 5 -41
Mediana Hz 518,3 598,3
J/cents | Do 5-17 Re 5 + 32
Alta | Régimen 1 | Hz 537,5 617,1
J/cents [ Do 5 +46,5 | Re# 5-14,5
Régimen 3 | Hz 9441 1011,6
J/cents | La# 5 +22 | Si5 +40
Intervalo D =~ 6.9/7.% | = Sexta me-
R1/R3 mayor nor/My

Tabla 2. Medidas en Hz de las digitaciones de 1981.033 con los tonos correspondientes.

102 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



En cuanto a la configuracion organologica de este tipo de flauta poliglobu-
lar recta, conviene preguntarse cuales podrian ser las razones para preferir una
construccion técnicamente mas demandante por medio de esferas de diametros
menguantes. Fuera de la hipotesis estética, que debe tenerse en cuenta, cabe
considerar la posibilidad de que la estructura interna acanalada del resonador
poliglobular (Figura 3) repercute en el timbre del sonido emitido. Para saberlo,
es preciso recurrir a métodos experimentales y tocar el artefacto sonoro. Al ha-
cerlo, uno se da cuenta de que la flauta permite pasar comodamente al régimen
superior cuando se incrementa la presiéon del soplo sin dejar de tocar la nota del
régimen fundamental y asi generar multifénicos.?

Fuente de energia @

1981.033

Resonador
poliglobular
recto

Embocadura
desilla

Transpositor
protuberante

delantero Transpositor

plano
delantero

Extremidad
distal
cerrada

Figura 3. Corte frontal de 1981.033. Dibujo vectorial del autor.

En efecto, aunque monddico, el aer6fono posibilita mantener al menos dos
modos vibratorios simultdneamente. Conviene hacer hincapié en que los inter-
valos entre las frecuencias naturales de ambos regimenes difieren sensiblemente
de los de la serie arménica (Tabla 2).3 En funcién de la digitacién usada, estos
intervalos pueden provocar el surgimiento de diadas y acordes disonantes, asi
como de sonidos interferidos con redobles inestables (Figura 4) (Castellengo,
1982; 2015: 418; Brohée, 2019). Esto se puede notar al comparar el analisis FFT
de dos muestras de audio de 1981.033.

2 Recordemos que, teéricamente, las flautas con tubo cerrado a un lado no vibran en el segundo
régimen, aunque incoherencias con respecto al modelo tedrico han sido reportadas (Castellengo,
1968: 3; Gérard, 2004: 102).

3 Segtin el teorema de Fourier, un sonido complejo estd formado por una serie de frecuencias (f)
cuyos periodos son multiples enteros de una frecuencia fundamental f1 (f, 2f, 3f, 4f, etc.) (Castellengo,
2015: 520).

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

103



Multifénicos generados por 1981.033

hannel 1

-0.8825|
6000 He|

——]
269572 Visible part 2.880738 seconds #1990 vaoeaa |
15.150642

Figura 4. Formas de ondas y espectrogramas de emisiones multifénicas generadas por 1981.033.

La Figura 5 presenta el espectro de un extracto sonoro generado mediante la
digitacion D16 (Tabla 2) con un soplo de mediana presion (régimen 1). Se obser-
va una serie armoénica bien definida de al menos 10 armoénicos (A1=507,5 Hz,
A2=1015 Hz [octava], A3=1522,5 Hz |quinta justa], A4=2030 Hz [cuarta justa],
etcétera).

isze orT] [Tnterrate T ons] [FIoorT 120080 Iscvmsn] FFTT 16397

1015 Hz
21,96 8

1523 Hz
-30,63d8
2031 Hz
485 8 [[s30 1y
49,7 d|[3047 Hz|
51608

!
| i

. g
ﬁu j
B [ = w : B[]

Figura 5. Espectro FFT de la sefal acustica generada por 1981.033; digitaciéon D16 (Tabla 2),
flujo de aire de mediana presion.

104 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



En cambio, la Figura 6 presenta el espectro de una muestra de audio en la que
se mantienen simultaneamente dos modos vibratorios. Los tonos fundamentales
(f1 y f1°) de los dos regimenes se encuentran en los arménicos A2 (301,15 Hz) y
A5 (825,2 Hz). Sélo el A4 (602,3 Hz) pertenece a la serie arménica de f1 (301,1
Hz). El f1’ (825,2 Hz) genera armoénicos levemente disonantes, a saber, los A1l
(1652 Hz=1650,4 Hz [octava]) y A15 (2472,2 Hz=2475,6 Hz [quinta justa]). Por
otro lado, los A6 (890,1 Hz), A8 (1128 Hz) y A9 (1349 Hz) se acercan a los inter-
valos de la serie armoénica de Al (224,9 Hz) [cuarta justa, tercera mayor y tercera
menor| aunque son sobretonos disonantes. El A1 consiste en una frecuencia mas
grave que el oido humano no percibe individualmente. En fin, los A3, A7, A10,
A12-A14 también son sobretonos disonantes.

A15: 24722 Hz [ -607 48

l V\
ki
ISl ) e e |

Figura 6. Espectro FFT de la sefial actstica generada por 1981.033; digitacion D5 (Tabla 2), flujo de
aire de baja presion (regimenes 1y 3 simultaneos).

y

FERER
\

N

Si la emision multifénica ha sido objeto de investigaciones valiosas en la zona
andina (Gérard, 1997, 2004, 2015; Castellengo, 2015: 418; Terrien, 2015: 71-85),
estudios similares atin escasean en cuanto a Mesoamérica. A este respecto, suge-
rimos que la estructura irregular del resonador poliglobular podria ser la causa
de la aparicion de tales efectos actsticos relacionados con la producciéon de regi-
menes casi periodicos (Terrien, 2015: 83-100).

Si ya se ha comprobado experimentalmente que la alteracién del alma (pared
interna) de un tubo cilindrico delgado de tipo flauta traversa favorece la pro-
duccion de regimenes no armonicos (Castellengo, 1982: 3; Gérard, 1997, 2015),
quedan por emprender métodos empiricos similares con réplicas y andlisis de
fluidos en cuanto a las flautas poliglobulares mesoamericanas. En efecto, parece
verosimil que la complejidad del resonador tubular de 1981.033 altere la frecuen-
cia de los sobretonos y que estos se aparten de la serie armonica.

Sin embargo, el hecho de saber si la bisqueda del efecto multifénico fue de-
liberada por parte del fabricante sigue siendo una cuestiéon pendiente. Ademads,

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

105



106

hay que tener presente que el ejecutante debe recurrir a una técnica instrumental
especifica para que aparezca el fendmeno interferente. Esta consiste en ajustar la
presion del soplo para colocarse entre dos regimenes. Sin embargo, la ejecucion
experimental de 1981.033 ha demostrado claramente que resultaba dificil evitar
la emision multifénica, incluso sin hacer uso de dicha técnica.* Por estas razones,
sospechamos que si, el fabricante afiné la flauta con la intencién de generar so-
bretonos inarménicos y facilitar las transiciones entre regimenes casi perioédicos.

Sobre la identidad del ente de la flauta

El elemento mas notable que orna el aer6fono conservado en Bruselas consis-
te en la cara de un hombre mayor que presenta una nariz aguilefia, amplios
ojos hundidos en forma de mandorla, arrugas marcadas y mejillas caidas que
flanquean una boca chimuela (Figura 1). Sin lugar a dudas, se trata de la figura
arquetipica del sabio pristino dotado de poderes sobrenaturales. Este personaje
ha sido identificado como el abuelo hacedor (Sotelo, 2002: 85 y 89-90; Boot,
2004; 2008: 12 y 19; Stone y Zender, 2011: 47 y 159; Christenson, 2016: 40,
58 y 61; Bassie, 2019), el primer sacerdote (Landa, 1959: 92; Bassie, 2002: 22 y
33; 2019: 2), inventor de la escritura (Craine y Reindorp, 1979: 74, n. 44; Taube,
1992: 36; Miller y Taube, 1993: 99; Sotelo, 2002: 89; Morales, 2006: 140-141;
Bassie, 2019: 2) y frecuentemente referido como dios supremo del pante6n maya
o gobernante celeste (Taube, 1992: 35-36; Miller y Taube, 1993: 99; Garza, 1995:
49 y 82; Freidel, Schele y Parker, 1999: 47; 2007; Bassie, 2002: 31; 2008: 140 y
144; Morales, 2002; Sotelo, 2002: 84; Houston, Stuart y Taube, 2006: 234; Boot,
2008: 9 y 12; Velasquez Garcia, 2010: 162, 169 y 171; Stone y Zender, 2011: 47;
Chinchilla, 2011: 110; 2017: 87; Christenson, 2016: 46; Buendia, 2019: 40). No
obstante, dado la hibridez intrinseca de su naturaleza, conviene aclarar bajo qué
aspecto ha sido representado en el aer6fono del mim, Dios N, o Dios D/Itzamnaaj.
Al respecto, cabe subrayar que los diversos contextos cosmolégicos en los cuales
suele actuar parecen condicionar tanto su apariencia corporal como los atavios
que ostenta (Martin, 2015).

Ademas, la versatilidad iconolégica del abuelo hacedor, es decir, el hecho de
que comparta o intercambie rasgos fisicos y atuendos con otros seres no huma-
nos, refleja la inconstancia y la permeabilidad compleja de su ontologia. Esto da
indicios de una estrategia figurativa que tiene mucho que ver con la potencia
combinatoria de la escritura jeroglifica.’

En el mismo orden de ideas, Velasquez Garcia (2010: 162) y Buendia (2019: 50)
subrayaron que los mayas de la época prehispanica consideraban que sus dioses

4 Cabe sefalar que, cuantos més orificios se tapan, mds presente es el efecto.
5 Véase al respecto los conceptos de teosintesis expuesto por Martin (2007, 2015: 210-218) y de
teopolimorfismo planteado por Boot (2008: 26 y 29-30).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



tenian la capacidad de fisionar su esencia y fusionarse con otros nimenes o ani-
males en funcion del papel particular que jugaban y de su esfera de control. A
este respecto, Hellmuth (1987: 255-262) ha sugerido que ciertas representaciones
de entes “combinados” podian figurar el momento preciso de la metamorfosis
de personajes miticos capturada en vivo. El autor aleman ejemplificé su hipotesis
mediante una serie de vasijas fechadas del periodo Clasico en las cuales el Dios D
parece metamorfosearse en un ave de presa (Hellmuth, 1987: 260-270). Sin lugar
a dudas, dicho péjaro corresponde a una manifestacion del dios celestial, ya que
lleva los mismos atributos. Sin embargo, en raras ocasiones ambas criaturas com-
parten el mismo espacio-tiempo y parece concebible que puedan interaccionar
(Boot, 2008: Figura 1a). Por consiguiente, tanto la hipdtesis de la coexistencia
simultanea como de la metamorfosis parecen admisibles.

En la nomenclatura establecida por Schellhas (1904) destacan dos varones an-
cianos que resultan estar intrinsecamente vinculados entre si, a saber, los pre-
citados Dios N y Dios D.® En efecto, las investigaciones epigraficas pusieron de
manifiesto que el jeroglifico nominal del Dios D consiste en la fusion de la cabeza
del Dios N con el rostro de un ave mitica (Figura 7).” Este volatil de ojos desme-
surados fue bautizado Deidad Pdjaro Principal (Principal Bird Deity) por Bardawil
(1976). En raras ocasiones ambas caras estan separadas y colocadas una junto a la
otra, el Dios N ocupando la posicién inicial (Figura 8). Cabe precisar que el apodo
Dios Pajaro Principal se refiere a diversas aves sobrenaturales que presentan un
labio superior alargado y alas con motivos serpentinos (Bardawil, 1976: Figuras
6-7 y 11; Martin, 2015: 197) (Figuras 10 y 17).8 Entre ellas, Stuart (1994) y Bassie
(2002: 31-34; 2019) aislaron un espécimen peculiar que bautizaron Pdjaro Itzam-
naaj, dado que lleva uno a varios atributos propios del Dios D (Itzamnaaj). Entre
estos se encuentran los grandes ojos cuadrados con una endotropia comitante,
un disco frontal estampillado con el glifo ahk’ab (oscuridad, noche) del cual emer-
ge un elemento floral, un ornamento de concha cortada yax (primero, azul-verde),

6 Recordemos brevemente que el Dios N lleva generalmente una redecilla anudada en la frente y
presenta ojos almendrados (Figura 15f). A menudo su forma cuatripartita refleja su funcion de por-
tador del cielo. En cambio, el Dios D es identificado con un gobernante celeste que presenta carac-
teristicas aviares. La forma cuadrada redonda de sus grandes ojos indica que se trata de un personaje
que no forma parte de la naturaleza aprehensible, sino mas bien de un ser supuestamente oculto vy,
por consiguiente, conceptualizado (Figura 9).

7 Numerosos autores han hecho uso de los teénimos Itzamnaaj (Garza, 1995.; 2002: 63; 2007; Bassie,
2002, 2008, 2019; Stuart, 2005: 66 y 118; Callaway, 2006: 40-42 y 146; 2011; Chinchilla, 2017: 106),
Itzam Nah Yax Kokaj Mut (Boot, 2008), o Itzam Kokaaj (Velasquez Garcia, 2010: 161, n. 95; Vega, 2011:
58; Tokovinine y Estrada-Belli, 2015: 208; Looper y Polyukhovych, 2016; Tiesler y Lacadena, 2018: 51-52;
Buendia, 2019: 14, n. 9 y 53-61) para nombrar al Dios D. Sin embargo, el desciframiento de su jeroglifico
nominal sigue siendo problemadtico (Stuart, 2007; Sebastian Matteo, comunicacion personal 2020). Por
esta razon nos sumamos al grupo de los investigadores que opta por el apodo Dios D para nombrar al
homologo Cldsico del Itzamnaaj de las fuentes coloniales (véase por ejemplo Zender, 2005: 9; Stone y
Zender, 2011: 47; Lopez Oliva, 2016: 315, n. 4; Houston, 2018: 66; 2019).

8 Para ser mas precisos, este motivo consiste en la cabeza de una serpiente que, en ocasiones,
carece de mandibula y que sustituye o cubre la zona de los huesos largos de las alas.

GRUBE / ESCRITURA PRECLASICA EN EL SUR DE CAMPECHE

107



108

un collar de cuentas de jade y un pectoral (Schellhas, 1904: 22; Bardawil, 1976:
Figura 10f, g; Hellmuth, 1987: 235-270; Taube, 1992: 31, 33 y 36; Bassie, 2002:
23; Boot, 2004: 2; Zender, 2005: 9; Guernsey, 2006: Figuras 5.25-5.27) (Figuras
11, 12 y 17). En vista de lo antedicho, Stuart (citado por Bassie, 2002: 28, 40-41)
y Bassie (2019: 2-3) llegaron a la conclusién de que el Dios N y el Dios D eran
dos manifestaciones del mismo ente creador, a saber, Itzamnaaj. Esto da indicios
de lo intrincado que resulta aprehender la naturaleza polimorfa de esta deidad.

Por otra parte, es de interés sefialar que el glifo nominal del Dios D estad
precedido por el logograma MUT-ti (muut [pdajaro]) en la Columna 3 de la zona
arqueolégica de Xcalumkin. Se ha sugerido que el teénimo ‘muut-Dios D’ pudo
haber designado el aspecto ornitomérfico de la deidad (Martin, 2015: 199, n. 14).

El hecho de que el término yucateco/ch’ol-tzeltal muut signifique tanto ave
como augurio podria dar a entender que la Deidad Ave Principal tenia a cargo
entregar los mensajes de la forma antropomorfa del Dios D, volveremos a esto
mas adelante. Recordemos que el teénimo Itzamnaaj proviene de varias fuentes
de la época colonial temprana entre las cuales estan la Relacion de Kanpocolche y
Chochola y la Relacion de Ekbalam (Garza, 1983). En dichos manuscritos el dios ha
sido descrito como ki ajtepal u ymi k’aane [nuestra majestad, duefio de ese cielo]
(Garza, 1983: 322-323) o Hunab Zamna (Junab Itzamnaaj) [Gnico Itzamnaaj|, la sola
divinidad que veneraban] (Garza, 1983: 139; Christenson, 2016: 40-41).

Conviene recordar que Seler en 1887 (1990) fue el primero en establecer el
vinculo entre el “demonio Yzamnd” (Iltzamnaaj) de La Relacion de las Cosas de Yu-
catdn de Diego de Landa (1959: 67) y el Dios D del Posclasico. Desde entonces,
los investigadores coinciden en considerar que se trata de la misma entidad. Por
su parte, Hellmuth (1987: 303) identifico la presencia del Dios D en las obras del
periodo Clasico.

Cue

Figura 7. Te6nimo glifico del Dios D, plataforma del Templo XIX (D7), Palenque (Chiapas).
Dibujo del autor segun Stuart (2005: Figura 37[c2]).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



Figura 8. Te6nimo glifico del Dios D, dorso de la mascara “Yax Wayib” (C4, D4) (sin provenien-
cia). Dibujo del autor seguin Callaway (2011: Figura I11.87).

Figura 9. Dios D con un tazén de ofrenda del cual brota un drbol césmico, fragmento de vasija,
Buenavista del Cayo (Belice). Dibujo del autor segtin una fotografia de Reents-Budet (Reents-Budet
et al., 2000: Figura 6a).

Figura 10. Ave Itzamnaaj, detalle de vasija pintada (sin proveniencia).
Dibujo del autor segtin una fotografia de Justin Kerr (K 1437).°

9 Haremos uso de la catalogacion elaborada por Justin Kerr, la cual consiste en la Letra K seguida
por un numeral. Las fotografias usadas para realizar los dibujos vectoriales del presente articulo
provienen de la pagina web www.mayavase.com/

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

109



110

Figura 11. Dios D alado, detalle de vasija pintada (sin proveniencia).
Dibujo del autor segin una fotografia de Nicholas Hellmuth (1987: Figura 585).

Figura 12. Ave Itzamnaaj en la copa de un probable coatecomate, mural de San Bartolo, Petén,
detalle del muro oeste de Las Pinturas Sub-1. Dibujo del autor segtin una acuarela de Heather Hurst
(Chinchilla, 2017: Figura 74).

En cuanto al instrumento de Bruselas, la figura del anciano ostenta manifies-
tamente rasgos ornitomorficos. Se observa que su cabeza estd situada en la in-
terseccion de un elemento cruciforme cuya configuracion evoca un arbol en cuya
copa se suele posar el Pdjaro Itzamnaaj (Garza, 2007: Figuras 6-7) (Figuras 1y
12). Por consiguiente, no parece caber duda de que se trata de un aspecto antro-
po-zoomorfo del Dios D, mdxime considerando que lleva un disco en la frente
que esquematiza un medalléon decorado con el precitado glifo ahk’ab. Taube ha
sugerido que este atributo evocaba el espejo de obsidiana usado para la adivina-
ciéon (Taube, 1992: 31 y 33; 2004; Miller y Taube, 1993: 100 y 164). Esta interpre-
tacion lleva a asociar al Dios D con un hechicero-vidente. Si Baudez (1994: 312)
rebati6 la asociaciéon semantica entre el te6nimo Itzamnaaj y la obsidiana basada

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



en la semejanza del prefijo itz con el vocablo nahuatl itstli (obsidiana), Barrera
Vasquez (1980: 271; Lopez y Martel 1995: 286) senalé que dicho morfema estaba
vinculado a los conceptos de ocultismo y de magia.

A titulo de ejemplo, el término kaqchikel i’tz significa taumaturgia y aji’tz desi-
gna al hechicero (Ajcalon, 2014: 96). En maya yucateco el afijo itz alude a un rocio
de liquidos preciados y fecundantes como la savia, la resina de copal, los fluidos
corporales o la leche. Asimismo, el sufijo -am puede hacer las veces de agentivo.
Por tanto, itzam podria traducirse como “esparcidor de itz” o bien “el que doma
dichas substancias magicas”.

Como lo hemos mencionado, la barra horizontal de la cruz podria representar
tanto la copa de un arbol como una banda celeste, simbolos del dominio etéreo
regido por el Dios D.!° Sobre esta fronda destacan dos amplios apéndices de
arcilla incisa que figuran un par de alas sobre las cuales serpentea un ofidio (Figu-
ras 1d, 1g). Este reptil emplumado, apodado dragén celeste/bicéfalo o monstruo
coésmico/cuatripartita por varios investigadores, ha sido identificado con el dios
Itzamnaaj de las fuentes coloniales (Garza, 2007: 24-25).

Por tales razones, consideramos que la serpiente de la flauta del mim se asimila
al motivo del ofidio bicipite que se enrosca alrededor de las ramas de numerosas
representaciones de arboles-cruz asociadas al Pajaro Itzamnaaj (McDonald, 2016)
(Figura 13). Sin embargo, el motivo ofidico-plumario de la flauta evoca también
las alas serpentinas del Pajaro Itzamnaaj (véase mas arriba) (Figuras 10 y 17). Por
consiguiente, consideramos polisémico dicho conjunto gréfico.

Figura 13. Lapida del sarcéfago de K’'ihnich Janaab’ Pakal (detalle), Palenque (Chiapas).
Dibujo del autor segtn N. Latsanopoulos (Sala y Philips, 2016: Figura 80)
y Greene Robertson (Garza, 2007: Figura 6).

10 E Relieve de la Casa E del Palacio de Palenque (Garza, 2007: Figura 9) es un buen ejemplo de
la insercion de la cabeza y de las alas serpentinas del aspecto aviar del Dios D en una banda celeste
horizontal.

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR 111



112

El canto del pajaro muut

Examinemos ahora los elementos ornitomérficos presentes en el aeréfono de
Bruselas. {De qué forma estan ordenados en la pieza y qué nos dice eso acerca
de la identidad del Dios D? Asimismo, conviene preguntarse cudl pudo haber
sido el vinculo entre el ser aviar y la musica generable por la flauta. Como primer
paso, recordemos brevemente que el aspecto antropozoomorfo del Dios D pre-
senta rasgos aviarios parciales (Figura 11) o integrales (Figuras 10y 17).

En el primer caso, puede resultar dificil evaluar si la deidad lleva un disfraz o
si ostenta un atributo (Hellmuth, 1987: 260). De igual modo, es dificil discernir
si se trata de un ente heterogéneo, mitad antropomorfo, mitad zoomorfo, o de
un ser humano que encarnaria al numen. Como se ha sefialado anteriormente,
el apodo Ave Itzamnaaj (Muut Itzamnaaj) parece designar al Dios D de cuerpo
integralmente aviar. Sin embargo, el hecho de saber si en dicho pdjaro figura el
dios metamorfoseado en animal, o una de sus coesencias, sigue siendo objeto
de debate (véase mas arriba).

En efecto, en las obras del periodo Cldsico puede ocurrir que el Dios D y el
Ave ltzamnaaj estén representados en el mismo artefacto como dos supuestos
aspectos de una entidad tnica (K3863, K1288, K7821) que comparten ocasional-
mente el mismo espacio tiempo (Boot, 2008: Figura 1). En otras ocasiones, la di-
vinidad parece transformarse para pasar del estado antropomérfico al zoomérfico
(o viceversa) por un proceso hipotéticamente cinemdtico-secuencial (Hellmuth,
1987: Figuras 553, 578 y 579; Guernsey, 2006: Figura 5.25) (Figura 14).

Figura 14. Probable escena de transformacion del Dios D en su aspecto
ornitomorfico, detalle de una vasija pintada (sin procedencia).
Dibujo del autor segin Hellmuth (1987: Figura 553).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



Por otra parte, cabe senalar la existencia de representaciones del Dios D su-
puestamente dotadas de alas postizas atadas a los brazos (Figura 11 [nétese
las cinchas]). No obstante, se debe también considerar la posibilidad de que no
siempre se trate de atavios, sino mas bien de un aspecto antropomorfo-zoomorfo
del dios celeste que presentaria miembros superiores hibridos. Como se puede
observar, la variedad y la complejidad de las formas pictéricas que integran ele-
mentos corporales y atributos del Ave Itzamnaaj, del Dios N y del Dios D reflejan
un concepto clave de la religion maya precolombina, a saber, como se concebia
visualmente el sentido teoldgico. Que mezclen, fusionen o intercambien rasgos
y atavios, que aparezcan separados o juntos, que se transformen o coexistan
simultaneamente nos sefiala que estos seres se caracterizan por una ontologia
fluctuante que sigue llamando la atenciéon de los investigadores.

La flauta del mim de Bruselas se inscribe plenamente en esta tradicion figurati-
va, ya que presenta el rostro antropomorfico del Dios N combinado con una faz
aviar. Si las dos caras estan reunidas en el mismo craneo resulta posible aislar y
extraer la cabeza de ave del rostro heterogéneo (Figuras 15b, 15d). Es de interés
notar que el pico de una rapaz diurna que hemos identificado como un halcéon
guaco (Herpetotheres cachinnans) aparece claramente en el perfil izquierdo de la
nariz del personaje (Figuras 15a, 15b y 15d).

En cambio, el perfil derecho presenta caracteristicas antropomorficas mas
marcadas y evoca el 6rgano aguileno del Dios N (Figuras 15e, 15f). De igual
manera, el disefio de los ojos combina sutilmente facciones humanas y aviares.
En efecto, si el contorno almendrado evoca palmariamente el 6rgano visual del
Dios N (Figuras 15e y 15f), sugerimos que en las tres zonas en hueco figuran el
amplio anillo ocular, el anillo orbital y el ojo oscuro del halcon guaco (Figuras
15a, 15b y 15d).

En el mismo orden de ideas, proponemos que las arrugas que rodean directa-
mente el 0jo y que se extienden hasta el arco cigomatico delimitan una tira oblon-
ga que evoca la mascara de plumas negras que cubre la zona auricular, la mejilla
y la lista superciliar del falconido (Figuras 15a-c y 15e). Otro argumento a favor de
la identificacion del halcon guaco reside en el elemento que sale de la boca del
Dios D. Indudablemente se trata de una voluta de sonido que evoca el log6grafo
k’ayom (cantor) (Houston y Taube, 2000: 275-276; Macri y Looper, 2003: 135;
Houston, Stuart y Taube, 2006: 156) y que simboliza las aptitudes declamatorias
excepcionales del gobernante celeste.!!

Sin embargo, sugerimos que su forma evoca también el cuerpo tubular de una
serpiente, alimento por antonomasia del falcénido (Costa et al., 2014: 446-449)
(Figura 15c¢). Recordemos que, desde el periodo Preclasico Tardio, el Ave Itzam-

1 Este glifo consiste en una cabeza antropomorfa de cuya boca sale una voluta coronada por un
probable motivo floral. Puede ocurrir que el Dios N exhale dicha linea ondulante de halito a la que
estd fijada el logograma ik’ (aliento, viento, esencia de vida). El glifo ik’ identificaba al Dios H, sefior
del impalpable (viento, aroma y sonido) y ornaba una multitud de artefactos sonoros.

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

113



114

naaj estaba representado con un ofidio de simple (Hellmuth, 1987: Figuras 549
y 550) o doble cabeza en el pico (Figura 12). Por consiguiente, concebimos este
apéndice bucal como un elemento grafico polisémico que alude tanto a la voz
del Dios D, a la presa del ave falconiforme como al labio superior alargado del
Pdjaro Itzamnaaj (Figuras 10y 17).

15a

Elementos ornitomérficos extraidos
de la cabeza de 1981.033

Organo visual

Anillo orbital

Anillo ocular

[

|

/

Mandibula superior

Mandibula inferior

15d

Figura 15. Andlisis de los rasgos faciales del personaje de 1981.033: a) halcén guaco, Guyana,
fotografia de S. Uriot; b) Figura 1 (perfil izquierdo); c¢) halcén guaco con una serpiente agarrada
en el pico, Guanacaste, fotografia de Steven Easley; d) cabeza ornitomorfa extraida del rostro de

1981.033; e) Figura 1 (perfil derecho); f) Dios D como portador del cielo, Estructura 9N-82C-1

(detalle), dibujo del autor segtin Fash (Kettunen, 2005: Figura 11[f]).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA—VERANO 2023)



Generalmente denominado “hocico de dragén” (Kettunen, 2005: 137-140),
puede suceder que este motivo de maxilar superior serpentino se represente suel-
to. Como tal, se asemeja al logégrafo comtinmente denominado serpiente de nariz
cuadrada (square-nosed serpent) (Stone y Zender, 2011: 227). Este elemento estiliza la
larga mandibula superior respingada o caida de seres hibridos como el Ave Itzam-
naaj. Puede ocurrir que dicho motivo nasal aparezca frente a la nariz de deidades
(Figuras 15f'y 16), ancestros (Stela 40, Piedras Negras) o miembros de la élite (Figu-
ra 18). En ocasiones, esta coronado por un elemento curvilineo de menor tamafo
que figura la hinchazén de la cera del pico de la rapaz. Esta membrana carnuda esta
atravesada por las fosas nasales, de las cuales emergen elementos de jadeita que
simbolizan el aliento animico de seres excepcionales (Figuras 16y 17).

Figura 16. Dios D, detalle de una vasija policroma, periodo Clasico Tardio, Dumbarton Oaks
PC.B.560. Dibujo del autor segtin una fotografia de Justin Kerr (K4339).

Figura 17. Ave Itzamnaaj, detalle de una vasija policroma, periodo Clasico Tardio.
Dibujo del autor seguiin una fotografia de Justin Kerr (K7821).

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

115



116

Nos parece coherente que varios aspectos antropomorficos del anciano como
el Dios N (Figura 15f) y el Dios D (Figura 16) ostenten dicho motivo nasal que es-
tiliza la mandibula superior de su homdlogo aviar (Figura 17). La voluta de sonido
de la flauta conservada en Bruselas remite tanto al motivo “hocico de dragoén”
como a la funcién principal del monarca, es decir, ejercer la autoridad mediante
la potencia de sus intervenciones declamatorias publicas y la pureza de su voz.'?

En efecto, el vocablo ajaw (gobernante) parece derivar del término aj-aw (él del
grito, él que proclama con voz alta) (Houston y Taube, 2000: 273) o awat (dar gritos,
cantar las aves) (Barrera Vasquez, 1980: 19). Por otra parte, datos epigraficos
sugieren que cantar formaba parte de los cargos reales (Houston, Stuart y Taube,
2006: 156 y 160). A este respecto, los mitos nos informan que es por medio de
la articulacion vocal que el estatismo cadtico primordial dio paso a la creacion
del cosmos, a la puesta en marcha del tiempo (Christenson, 2003: 67-73; Garza,
2002: 53-54). En calidad de ente hacedor, el Dios D emite tales sonoridades pri-
marias. Como gobernante celeste y modelo arquetipico del ejercicio del poder es
concebible que el anciano otorgara el don elocutivo de mandar a su homdlogo
terrenal.

Figura 18. Figura humana ({gobernante?), detalle de la Estela 30 de Yaxchilan.
Dibujo del autor segtn Peter Mathews (Kettunen, 2005: Figura 68[x]).

Volviendo al aspecto serpentino de la virgula de sonido de 1981.033, por el
hecho de simbolizar la vocalizacién celestial bajo la forma de un ofidio que mana
del pico de la diada Dios D/Ave Itzamnaaj resulta coherente si nos referimos a la
famosa vasija del cerbatanero (K1226). En esta obra del Clasico, Juun Ajaw dispara
al Dios P4ajaro Principal con su cerbatana mientras que éste baja del cielo y se

12 por su parte, Kettunen (2005: 273, 276 y 278) establece una distincién entre los motivos nasales
y las volutas bucales. Sin embargo, nos inclinariamos a no disociarlos tan rigurosamente y sugerimos
que podrian constituir un conjunto significante.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



posa en la copa de un arbol. Hellmuth (1987: 252) y Bassie (2002: 31-33; 2008:
140-141; 2019: 10-13) han demostrado que la escena era muy similar a un episodio
del Popol Vuh, en el que Xmucané encarga a un piojo que entregue un mensaje a
sus nietos, los héroes gemelos. En el camino, el sapo Tamazul se ofrece a tragar
al insecto con el fin de transportarlo mas rapido. Instantes después, la serpiente
Saqi K’as (Saqiq’as) se traga al anuro por la misma razon. En fin, el halcén guaco
Wak ingiere el ofidio antes de posarse al borde de la cancha de pelota donde
jugaban los dos hermanos. En ese momento, el pajaro empieza a cantar para
sefalar su presencia antes de ser herido por los muchachos y de revelar el conte-
nido del mensaje. Para hacerlo, vomita la serpiente, que devuelve el sapo, que
regurgita el piojo (Christenson, 2003: 154-159).

En este caso en concreto, la imagen del cuerpo de una serpiente que mana del
pico de un ave de presa simboliza la transmision de informaciones entre seres
que no forman parte de la misma esfera del mundo (el ofidio siendo un ser teltri-
co y la rapaz, celeste). Una escena grabada en un fragmento de concha fechada
en el periodo Clasico parece ilustrar este tema (Figura 19). En dicha obra los
cuatro animales se presentan ante un gobernante sentado en un trono. Al igual
que Hellmuth (1987: 251-253), consideramos que estos animales desempenaban
el papel de mensajeros de los dioses como ocurre en el Popol Vuh.

Figura 19. Sapo, falconido y serpiente entregando un mensaje a un soberano,
detalle de una concha grabada (sin procedencia).
Dibujo del autor segtin Mayer (Hellmuth, 1987: Figura 547).

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

117



118

Como hemos mencionado previamente, el término yucateco muut que com-
plementa el glifo nominal del Pdjaro Itzamnaaj, significa tanto ave como augurio
(Kettunen y Helmke, 2019: 112). Ademads, Zender (2005) subray6 que el sustan-
tivo ebeet (mensajero, servidor) podia calificar al vocero aviar del Dios D. Cabe
subrayar que su forma logografica consiste precisamente en la cabeza del halcon
guaco, la cual aparece en el glifo nominal de un dignatario ataviado como el
Pdjaro Itzamnaaj (Guernsey, 2006: 170, n. 43; Bassie 2019: 8 y 12-13).

Por lo tanto, podemos proponer la hipotesis de que el Ave Itzamnaaj era la
encarnacion del oraculo del Dios D, sus alas permitiéndole traspasar las varias
capas del mundo. Entonces, {como se debe interpretar la presencia del aspecto
parcialmente ornitomérfico del gobernante celeste y de su voluta sonora sobre el
cuerpo principal de la flauta 1981.033? (Puede ser que los mayas estimaran que
las sonoridades generadas por el aer6fono emulaban o activaban la voz del dios,
que su cara aplicada a la pieza le recordaba a la audiencia que el intérprete sélo
oficiaba de mediador? Si fuera asi, hemos mostrado que la configuracién interna
del resonador poliglobular generaba texturas sonoras rugosas y sobretonos inar-
monicos que podrian haber sido considerados como una manifestaciéon sonora
del suprasensible, como se ha explicado anteriormente (Brohée y Stockli, 2019;
Castellengo, 2015: 122).

Sin embargo, se debe tener en cuenta que el instrumento del mim no posibilita
generar un timbre que se asemeje a la voz humana. Seglin nuestras experimenta-
ciones, 1981.033 tampoco parece haber sido disefiado para imitar los dos tipos
de canto del halcon guaco.'® El primero consiste en cortas agrupaciones de ite-
raciones armonicas descendentes generalmente comprendidas entre 950 y 400
Hz. Este grito se ha descrito como una carcajada nerviosa (Gajewska, 2016: 107).
El segundo canto se caracteriza por la repeticiéon de una o dos alturas sucesivas
aproximadamente comprendidas entre 560 Hz y 970 Hz y cuyas frecuencias e
intervalos evolucionan paulatinamente.'*

Sin embargo, la presencia de cuatro orificios de digitacion en la flauta de Bru-
selas sugiere el uso de melodias o de variaciones tonales ritmicas que no parecen
corresponder especificamente a las caracteristicas del canto del falcénido (rango
tonal/intervalos/timbre [véase Tabla 2]). En cierto sentido no es sorprendente,
puesto que otras flautas poliglobulares rectas de factura similar fueron adornadas
con una amplia variedad de entes distintos (antropomorfos, antropo-zoomorfos,
ornitomorficos, mamiferos y divinos) (Rodens, Both y Sanchez, 2013: Tablas 2-6).
A modo de ejemplo, el resonador vertical de estos instrumentos podia servir de

13 Nuestras observaciones se basan en el anélisis de 372 grabaciones de campo accesibles y
descargables para su estudio computacional en el siguiente enlace: www.xeno-canto.org/species/Her-
petotheres-cachinnans?pg=1

4 En la Cuenca de México, el canto del halcén guaco (huactli) se interpretaba también como un
presagio. Cuando resonaba su primer grito (wak), era buen agiiero. Al contrario, su carcajada era
signo de mala fortuna (Gajewska, 2016: 106, 110 y 119). Senalemos que el falconido era una de las
advocaciones del dios Tezcatlipoca (Gajewska, 2016: 104-108).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



cuerpo al rostro antropomorfo o zoomorfo que figuraba en su seccién superior
(Arrivillaga, 2006; 29-30; Boggs, 1974, 10-14; Rodens, Both y Sanchez, 2013: 140-
142).

Por lo tanto, parece obvio que el tema iconografico de 1981.033 se adapté a
la configuracion peculiar del aeré6fono, y no al revés. A este respecto, conviene
precisar que las flautas poliglobulares mas parecidas a 1981.033 se conservan en
la Fundacién La Ruta Maya, Ciudad de Guatemala (Inv. 1.2.159.96 y 1.2.144.107).
Aunque su zona de procedencia exacta no queda clara, la primera parece haber
sido sacada a la luz en las Tierras Altas de Guatemala. mientras que la segunda,
en las Tierras Bajas (Rodens, Both y Sanchez, 2013: Tabla 6).

Ambos aer6fonos presentan brazos y cabezas antropomorfas masculinas de
identidad indeterminada. Es de interés senalar que el ejemplar 1.2.159.96 tiene
un sonido muy similar a 1981.033, o sea, con una tendencia a pasar al régimen
superior y generar sobretonos inarmonicos.!®> Entonces, queda claro que el tipo
de sonoridad generada por 1981.033 no se relacionaba exclusivamente con el
aspecto aviar del Dios D. Sin embargo, la hipétesis de una traduccion timbrica
del suprasensible sigue siendo un tema para profundizar.

Otra hipoétesis consiste en considerar que tocar 1981.033 posibilitaba invocar
al mensajero zoomorfo del Dios D, rogarle que bajara del cielo. Simbdlicamente,
el hecho de que el intérprete deba soplar hacia abajo para activar el sonido
podria dar a entender que se esperaba un comunicado procedente de la regién
celeste. Por otro lado, iserd que esta forma de soplar verticalmente haya aludi-
do al modo de esparcir el ya mencionado fluido preciado llamado itz en maya
yucateco?

En tal supuesto, se debe también considerar la posibilidad de que la virgula
de sonido que brota de la boca del Dios D constituyera una expresion visual del
modo de secrecion y de derramamiento de sobredicha sustancia magica. (O serd
que las ondas actsticas mismas hubieran sido consideradas como una forma de
itz? Efectivamente, en una loégica multisensorial o sinestésica particularmente
comun en los rituales mesoamericanos (Houston y Taube, 2000: 261-263 y 274;
Norton, 2017: vii-viii), se considera que la materia sonora evanescente es un
sustento para los dioses al igual que la sangre, el humo de copal, las fragancias
florales o las oraciones declamadas.

En el aer6fono del miv, el Dios D parece tanto exhalar fonaciones primarias
como derramar rocio vital. A este respecto, el Popol Vuh (Christenson, 2003: 71)
nos informa que la creacion de la Tierra por medio de la palabra se realizé “[...]
como una rociada, una neblina [...]”, lo que parece corroborar la conexién entre
el término itz y la materia sonora, entre el derrame de liquido generador y la
puesta en vibracién del espacio-tiempo.

Cabe senalar que los ritualistas peninsulares contemporaneos (meno’ob) siguen
pidiendo yitz ka’anil (su bendecida sustancia celeste) a Itzamnaaj. Ademads, se

15 Véase la improvisacion del masico Bladimir Vasquez (larutamaya.com.gt/video-piezas/).

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

119



120

considera que este liquido permite mantener a la humanidad (Sosa, 1985: 435;
Freidel, Schele y Parker, 1999: 47; McBride, 2019: 112; Vallejo, 2020: 192-193).
La espinosa cuestion reside en saber si rituales similares ya ocurrian durante el
periodo Clasico y, en caso afirmativo, si se tocaron artefactos sonoros en el marco
de estos.

Si resulta dificil dar una respuesta satisfactoria, disponemos de informaciones
en cuanto al momento de la Conquista. En efecto, Landa (1959: 66) sefialé que
era costumbre hacer una imagen del “idolo Yaxcocahmut” (Yax Kokaaj Muut) en el
marco de las ceremonias practicadas durante el periodo funesto del Wayeb’ (los
cinco ultimos dias del afio). Entre las varias obligaciones que los devotos debian
cumplir para que el aspecto aviar del Dios D fuese aplacado y complacido en el
ano que estaba por comenzar, el franciscano menciona varios bailes.

Parece muy probable que instrumentos sonoros acompanaban estas danzas
cuya meta era la peticion de agua y de fertilidad agricola. Este vinculo entre Yax
Kokaaj Muut y la suplica de precipitacién encuentra eco en algunas creencias
mayas en relacion con el halcén guaco. A modo de ejemplo, los chortis estiman
que el canto del ave falconiforme presagia la caida inminente de las primeras
lluvias. Por tal razoén, el animal tiene fama de ser un augur (Bassie, 2008: 142).
Por su parte, los itzaes lo denominan ajwaakoj o waakoj. Y, “[...] cuando esta
cantando en el palo verde [...]” le llaman ajpdy-ja’, es decir “anunciador de llu-
vias” (Hofling y Tesuctn, 2000: 66, 109, 122 y 749). (Empero, en qué consiste
exactamente este palo verde en el que se posa el cazador de reptil (Herpetotheres)
reidor (cachinnans)?

El palo verde y la Cruz Parlante

De manera manifiesta, el poste verde simboliza un arbol frondoso lleno de savia
que es muestra del despertar de la naturaleza durante la temporada de lluvias.
Posado en su copa, el halcon guaco encarna la fase de regeneracién de la Tierra
y su canto la presagia tras la muerte simbdlica del mundo durante los cinco dias
del Wayeb’. Cabe subrayar que el afo nuevo maya corresponde efectivamente al
inicio de la estacion lluviosa.

Por lo tanto, parece coherente que se soliera venerar a Yax Kokaaj Muut en
este momento del afio, dado que sus atributos corresponden a los del halcon
guaco (Bassie, 2008: 142). Respecto a su percha, sefialemos que varios docu-
mentos fechados del periodo Posclasico y de la época colonial temprana hacen
mencion de arboles verdes denominados yaxte’ (drbol/madera [te’], verde-azulado/
primero [yax]).'®

A modo de ejemplo, cuatro columnas de piedra (tuun) coronadas por ramas
hojosas aparecen en el pie de las paginas del Codice Dresde dedicadas a los ri-

16 El término ch’olano te’ corresponda a la forma yucateca che’.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



tuales del Afio Nuevo (Taladoire, 2012: 160-163). La serpiente que se enrosca
en su parte superior podria simbolizar una banda celeste o evocar la nocién de
fertilidad.!” El glifo te’ que orna estos pilares indica que se trata de arboles, los
cuales estaban intimamente vinculados al Dios D.

Efectivamente, un bloque glifico designa cada columna como yax-te’, bloque al
cual esta fijado el glifo nominal del Dios D (Figura 20). Estos monumentos llamados
Dios D-yaxte’ (arbol verde-azulado/primigenio del Dios D), Akantun (piedra levan-
tada/fundada) o Akante’ (arbol levantado/fundado) se erigen en los cuatro puntos
cardinales (Landa, 1959: 101; Roys, 1965: 12 y 18). El color de cada vegetal se
relaciona con su ubicacion: k’anal akantun (amarillo/sur), chak akantun (rojo/oriente),
sak akantun (blanco/norte) y ekel akantun (negro/poniente). En la cosmovision maya
existe un arbol adicional cuyo color es verde-azulado. Este vegetal corresponde a la
quinta direccioén, a saber, el centro (Taladoire, 2012: 102-103). La ereccién de este
vegetal eje del mundo simboliza el sumo acto de creacién al inicio de un nuevo
ciclo de vida. Tal accion ritual se lleva a cabo bajo los auspicios del Dios D.

TE'/ CHE' (1350)

Figura 20. Bloque glifico Dios D-Yaxte’, detalle de la pagina 28c del Cddice Dresde,
Sdchsische Landesbibliothek Mscr.Dresd.R.310.
Dibujo del autor segun Taladoire (2012: 163).

Entre los mayas, el arbol que simboliza este axis mundi vegetal es la ceiba (pen-
tandra o aesculifolia), planta lefiosa precisamente llamada yaxte’ (Milller y Taube,
1993: 186; Garza, 1995: 29; 2002: 70; 2007: 18-19; Callaway, 2006: 35-38; Velas-
quez Garcia, 2010: 166).

En 1696, el franciscano Andrés Avendaio y Loyola (1997: 35) relat6 haber visto
un “[...] pedazo de pilar [...] de piedra redonda |[...]” durante su estancia en la isla
de Nojpetén, capital de los itzaes. Segtin sus informantes, el monumento era llama-
do yax che’el kab’ (primer arbol del mundo), lo que da a pensar que se trataba del
mismo tipo de monolito que los que figuran en las paginas 25-28 del Cddice Dresde.

17 Recordemos que, por homofonia, el término kan designa el cielo y la serpiente (Looper, 2009:
243).

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

121



122

En su descripcion, Avendano menciona que una caratula (mascara) de Ah Co-
cahmut (Yax Kokaaj Muut) ornaba la base del fragmento de poste. Indudablemente,
esto nos recuerda la configuracién de 1981.033. En la peninsula de Yucatan, se ha
reportado la existencia de tales pilares desde los principios de la Conquista. A titulo
informativo, fray Bartolomé de las Casas y Juan de Torquemada sefialaron que los
arboles de piedra de Cozumel fueron objeto de peregrinajes, sacrificios y que se les
relacionaban con rituales de peticién de agua (Christenson, 2016: 52-54).

Si bien esta fechada del periodo Clasico Tardio, no parece haber duda de que
en la flauta del miv figura este arbol eje del mundo. En efecto, como lo hemos
mencionado previamente, sugerimos que la configuracién general del instrumen-
to esquematiza un vegetal cruciforme. En este caso, la barra horizontal simboliza
las ramas mientras la vertical el tronco. Aunque flautas poliglobulares similares
han sido reportadas (Both, 2011: 27; Rodens, Both y Sanchez, 2013: Tabla 6), el
aer6fono 1981.033 parece ser el tnico ejemplar en que figura un arbol.

Ahora bien, cabe cotejar el instrumento con artefactos manufacturados en la
misma época para intentar precisar su funcion. Entre estas obras destacan la lapi-
da del sarcéfago de K’ihnich Janaab’ Pakal y el Tablero de la Cruz de Palenque. En
ambos casos el elemento central es un monumento cruciforme, que figura un arbol
estilizado en cuya copa esta posado el Ave Itzamnaaj (Garza, 2002: Figuras 6-7).

En la piedra sepulcral el cuerpo en posicion fetal del gobernante emerge de las
fauces del monstruo de la tierra. Se eleva hacia el ambito celeste a lo largo del
eje vertical del universo simbolizado por el tronco. Dicha imagen ha sido inter-
pretada como un simbolo de renacimiento de la figura real (Vega, 2017: 58-60).

Por otra parte, el Tablero de la Cruz ilustra dos momentos claves de la vida de
K’ihnich Kan B’ahlam II, a saber, el alcanzar el estatus de heredero y su ascenso
al trono. En el marco de esta ceremonia, presenta el tocado sak huun (papel blan-
co) al Pdjaro Itzamnaaj. Esta cofia, atributo de Jun Ajaw, simboliza la sabiduria
requerida para gobernar (Bassie, 2019: 7). En ambos bajorrelieves, el Pajaro It-
zamnaaj supervisa la escena y legitima el poder real. Notemos que el arbol brota
del simbolo cuatripartita, un tazén de ofrendas ornado con el glifo k’in (sol/dia)
o el-k’in (levante). Este plato contiene tres elementos: un aguijéon de mantarraya
(Mobula birostris) para el autosacrificio, una valva de pelecipodo ({Spondylus?) y un
elemento trifoliado que orna un cartucho con el glifo kimi/cham (morir) o bandas
cruzadas celestes (Greene, 1974). Se consideraba que este recipiente de oblacion
era un punto de conexion para sustentar a los dioses y establecer contacto con
ellos (Freidel, Schele y Parker, 1993: 216; Garza, 1995: 102; Taube, 2009: 99-100).

Asimismo, dicho cuenco ponia de manifiesto que el equilibrio y la regenera-
cion del universo dependian de los cargos rituales de los gobernantes, en par-
ticular el autosacrificio sangriento. La iconografia y la configuracién de la flauta
del MIM sugieren que la materia sonora también era necesaria para mantener la
armonia césmica y reactivar los principios vitales fundamentales.

En el periodo Clasico era costumbre erigir estelas a fin de marcar los cum-
plimientos de ciclos calendaricos como el tun (360 dias) y el k’atun (periodo de

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



20 tunes). Por su parte, Astor (2010: 43-47) vincula esta practica a la ereccion de
ceibas-cruces poniendo de relieve que varios gobernantes mayas fueron repre-
sentados como drboles cruciformes en susodichas lapidas grabadas (véase por
ejemplo las estelas 10 de Seibal y 11 de Copan). La finalidad de esta usanza era la
legitimacion del poder del rey, el cual era considerado como un axis mundi vegetal
(Guernsey, 2006: 83). El hecho de que existen representaciones tanto del Dios
D (Figura 9) como de dirigentes (Astor, 2010: 46) cultivando un arbol cruciforme
en un cuenco de oblacién evidencia que los gobernantes mayas se identificaban
con el soberano celeste. Por ello, re-actuaban eventos miticos de creacién ini-
cialmente cumplidos por la divinidad. Del mismo modo que se consideraba que
los soberanos difuntos retratados en las estelas tomaban activamente parte en
las actividades rituales de la élite, parece verosimil que la flauta 1981.033 fuera
considerada como un artefacto littrgico vivo, poderoso y numinoso. Si fuera asi,
la ejecucion del instrumentista podria haber dado una sefial sonora de la presen-
cia del Dios D, de su participacién de las ceremonias llevadas a cabo.

Por otra parte, es de interés cotejar 1981.033 con otros accesorios cruciformes
portatiles asociados a la danza. Entre tales iura regalia destacan los cetros-cruz
del Dintel 2 de Yaxchilan sujetados por el gobernante Pajaro Jaguar IV y su here-
dero (Figura 21). Estos arboles césmicos en miniatura estaban adornados con un
ave descendente que figuraba al mensajero del Dios D (Garza, 1995: 29).

Figura 21. Cetro cruciforme, Dintel 2 (detalle), Yaxchilan (Chiapas).
Dibujo del autor segun lan Graham (Looper, 2009: Figura 2.5.d)

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

123



124

La flauta poliglobular del mim parece ser una version sonora de este tipo de cetro
eje del mundo. Lamentablemente, la pérdida de contexto arqueol6gico no nos
permite aclarar si pudo haber sido tocada en el marco de eventos politico-rituales
similares a los que figuran en los linteles de Yaxchilan.

Al igual que los cetros de Yaxchilan, sugerimos que 1981.033 podria ser un tes-
timonio material de antiguas practicas de mediacion con lo suprasensible. Como ya
se ha discutido antes, la presencia de una voluta de sonido que brota de la boca del
numen de 1981.033 podria dar a entender que se consideraba que el instrumento
permitia hacer audible la voz del Dios D.

Aunque no sea literalmente el caso, el artefacto sonoro evoca el tema de las
Cruces Parlantes hechas famosas durante la denominada Guerra de Castas (véase
Bricker, 1981). Como resultado de sus investigaciones de campo en los estados de
Yucatan y Quintana Roo en el afio 2000, Astor (2002: 4; 2010: 76) llegé a la conclu-
sion de que el simbolo de la Cruz Parlante seguia muy vivo en las comunidades de
la peninsula y tenia raices en la ideologia e iconografia maya del periodo Clasico.
El autor puso de relieve diversos aspectos que concuerdan con el caso de la flauta
1981.033 y que detallamos a continuacion.

Asi, por ejemplo, Astor rechaza la idea segun la cual tanto los rebeldes del siglo
xix como sus informantes actuales habrian considerado que la voz del dios provenia
fisicamente de la cruz. Al contrario, se suponia que la palabra divina se hacia oir a
través de un hombre poseido (Astor, 2010: 79 y 93; Reed, 1964: 215).

Hemos mostrado que el instrumento de Bruselas tampoco permitia emular el
timbre de la voz humana o del canto del halcdn guaco, aunque la generacion de
parciales inarmoénicos pudo haber sido percibida como una manifestaciéon sonora
de lo no humano.

Por otra parte, los informantes de Astor (2010: 79 y 98) estiman que las cruces
son artefactos de comunicacién con los seres incorpéreos. A titulo de ejemplo, con-
sideran que el arbol-cruz de piedra del santuario de Chuumuk Lu’um (Xocén, Yuca-
tan) es la manifestacion terrestre de los dioses Itzamnaaj y Chaak (Astor, 2002: 19).

En el mismo orden de ideas, algunos jmeeno’ob afirman que cruces vegetales
hechas con ramas de arboles permiten “revelar la voz” de hahal ku, deidad a veces
textualmente denominada Itzamnaaj (Astor, 2002: 18). Por otro lado, del mismo
modo que la flauta cruciforme 1981.033 fue posiblemente considerada como un
artefacto animado y dotado de agencia (véase mds arriba), los informantes de Astor
(2010: 82 y 96) sostienen que sus cruces son organicas y k’'uxan, o sea, vivas. Esto
significa que estan vinculadas a entes dotados de volicion. Suponemos que tal fue
el caso de la flauta poliglobular conservada en Bruselas.

Consideraciones finales

Mediante este estudio, proponemos el andlisis de una flauta poliglobular recta
de soplo directo actualmente conservada en el Museo de Instrumentos Musicales

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



(viv) de Bruselas, Bélgica. Dado que este artefacto sonoro registrado con el ntime-
ro de inventario 1981.033 carece de contexto arqueoldgico y que se encuentra en
perfecto estado de conservacion, enfocamos nuestra investigacion en su descrip-
cién y caracterizacion organologico-acustica. Para ello, echamos mano de métodos
experimentales, a saber, la ejecucion del aer6fono, su grabacion, la edicion de
muestras de audio y su examen computacional. A este respecto, nos centramos
en la configuraciéon interna acanalada del resonador poliglobular y en su posible
impacto en la firma timbrica de la flauta. De ello se desprende que 1981.033
posibilita generar multifénicos cuyos sobretonos inarmoénicos producen redobles
inestables y diadas disonantes. Si estos fendémenos acusticos participan de la so-
noridad rugosa y grave del instrumento de viento, nos preguntamos si pueden
relacionarse con los elementos decorativos aplicados al cuerpo de la flauta. Entre
ellos, el mds notable consiste en el rostro chimuelo de la figura arquetipica del
anciano hacedor que identificamos como el Dios D. Proponemos un analisis de
sus rasgos ornitomorficos, asi como de la configuracion cruciforme del aer6fono.

Para hacerlo, hacemos uso de datos iconograficos, epigraficos, etnohistéricos
y etnograficos. De esto se deduce que 1981.033 podria figurar una ceiba (yaxte’)
en la copa de la cual se suele posar el aspecto aviar del Dios D. Puesto que una
amplia voluta sonora mana de su boca, sugerimos algunas hipotesis en lo que
concierne al hipotético nexo que le relaciona con el ambito sonoro. Sin embargo,
no se puede comprobar que la funcién del aer6fono era la emulacién de la voz
del dios.

En efecto, otras flautas poliglobulares de factura muy similar que presentan
las mismas caracteristicas timbricas estan decoradas con una variedad de entes
muy distintos (antropomorfos, zoomorfos e hibridos). A pesar de ello, sugerimos
que la sonoridad muy peculiar de este tipo de flauta pudo haber sido una forma
de expresion sonora del suprasensible.

Asimismo, proponemos que 1981.033 pudo haber sido una versién sonora
de ciertos artefactos cruciformes dotados de agencia como los cetros-cruz del
Dintel 2 de Yaxchilan. La funcién de dichos artefactos asociados a la danza era la
mediacion con lo no humano y Ia legitimacion del poder mediante la presencia
del Dios D.

Agradecimientos

Este trabajo fue realizado con los fondos del FRESH, beca doctoral de investiga-
cién en ciencias humanas otorgada por el Fonds de la Recherche Scientifique (Frs-
FNRs). Deseariamos dar las gracias a Matthias Stockli, Sylvie Peperstraete, Stépha-
nie Weisser, Adje Both, asi como a Serge Lemaitre por su apoyo, disponibilidad
y sabios consejos. Asimismo, a todos los miembros del taller de restauracion del
mim de Bruselas y al Koninklijk Museum voor Midden-Afiika de Tervuren por la reali-
zacion de imagenes radiograficas.

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

125



Bibliografia

Ajcalén Choy, Rigoberto
2014 “Masculinity, Gender, and Power in a Mayan-Kaqchikel Community in Solold,
Guatemala”, tesis de maestria en Artes. Austin: Universidad de Texas en Aus-
tin, The University of Texas at Austin, Facultad de la Escuela de Posgrado.

Arrivillaga Cortés, Alfonso
2006 Aj’: Instrumentos musicales mayas. San Cristobal de las Casas: Universidad In-
tercultural de Chiapas.

Astor Aguilera, Miguel Angel
2002 “Survey of Talking Cross Shrines in Yucatan and Quintana Roo”, Foundation
for the Advancement of Mesoamerican Studies, Inc., <http://www.famsi.org/re-
ports/99034/99034Aguilera01.pdf> [consultada el 12 de julio del 2020].
2010 The Maya World of Communication Objects. Quadripartite Crosses, Trees, and
Stones. Albuquerque: University of New Mexico Press.

Avendano y Loyola, fray Andrés de
1997 Relacion de las dos entradas que hice a la conversion de los gentiles ytzdex, y
cehaches, Temis Vayhinger-Scheer (ed.). Markt Schwaben: Verlag Anton Saur-
wein (Fuentes Mesoamericanas 1).

Bardawil, Lawrence
1976 “The Principal Bird Deity in Maya Art : An Iconographic Study of Form and
Meaning”, The Art, Iconography and Dynastic History of Palenque, Part I, pp.
181-194, Merle Greene Robertson (ed.). Pebble Beach: Pre-Columbian Art
Research, The Robertson Louis Stevenson School.

Barrera Vasquez, Alfredo (dir.)
1980 Diccionario Maya Cordemex, Juan Ramén Bastarrachea y William Brito San-
sores (reds.), Refugio Vermont Salas, David Dzul Géngora y Domingo Dzul
Poot (cols.). Mérida: Ediciones Cordemex.

Bassie-Sweet, Karen

2002 “Maya Creator Gods”, Mesoweb. An Exploration of Mesoamerican Cultures,
<http:/www.mesoweb.com/features/bassie/CreatorGods/CreatorGods.pdf>,
[consultada el 6 de mayo del 2020].

2008 Maya Sacred Geography and the Creator Deities. Norman: University of Oklaho-
ma Press.

2019 “The Creator Grandfather Itzamnaaj and his Messenger Birds”, Academia.edu.
Share Research, pp. 1-60, <https:/www.academia.edu/42002945/The_Crea-
tor_Grandfather_ltzamnaaj_and_his_Messenger Birds> [consultada el 20
de abril del 2020].

Baudez, Claude Francois

1994 “Taube, K. A. - The Major Gods of Ancient Yucatan”, Journal de la Société des
Américanistes, 80: 308-314.

126 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



Boggs, Stanley H.
1974 Apuntes sobre instrumentos de viento precolombinos de El Salvador. San Salvador:
Ministerio de Educacion, Direcciéon del Patrimonio Cultural.

Boot, Erik

2004 “Kerr N° 4546 and a Reference to an Avian Manifestation of the Creator God
Itzamnaj”, Mayavase Database. An Archive of Rollout Photographs Created by
Justin Kerr, pp. 1-13, <http://www.mayavase.com/Kerr4546.pdf> [consultada
el 8 de mayo del 2020].

2008 “At the Court of Itzam Nah Yax Kokaj Mut: Preliminary Iconogra-
phic and Epigraphic Ananlysis of a late Classic Vessel”, Mayavase Da-
tabase. An Archive of Rollout Photographs Created by Justin Kerr, pp. 1-42,
<http:/www.mayavase.com/God-D-Court-Vessel.pdf>, [consultada el 15 de
mayo del 2020].

Both, Arnd Adje
2011 “Gesang der Gotter”, Musik-Welten. Mannheimer Geschichtsbldtter Sonderver-
dffentlichung, 3, pp. 25-32, H. Wiegand, A. Wieczorek, C. Braun y M. Tellen-
bach (eds.). Mannheim: Verlag Regionalkultur.

Bricker, Victoria Reifler
1981 The Indian Christ, the Indian King: the Historical Substrate of Maya Myth and
Ritual. Austin: University of Texas Press.

Brohée, Jean-Frangois

2017 “Les instruments de musique mésoaméricains et costariciens dans les col-
lections des MraH et du mim: Analyse sonore, culturelle et stylistique”, tesis
de maestria en Historia del Arte y Arqueologia. Bruselas: Universidad Libre
de Bruselas, Facultad de Filosofia y Ciencias Sociales.

2019 “Heterodyne Sounds and Beats in Mesoamerican Wind Instruments: A Case
Study within Two Belgian Public Collections”, Music Archaeology of Latin Ame-
rica Symposium. Londres: Institute of Latin American Studies, Senate House,
University of London, 22 y 23 de noviembre.

2020 “Aliento istmico: Artefactos sonoros de la Costa Rica precolombina en las
colecciones bruselenses”, Flower World: Music Archaeology of the Americas —
Mundo Florido: Arqueomusicologia de las Américas, vol. 6, pp. 81-132, Matthias
Stockli y Mark Howell (eds.). Berlin: Ekho Verlag.

Brohée, Jean-Frangois y Matthias Stockli
2019 “Ajmuuch e Itzamna: Dos modelos organolégicos de mediacién sonora entre
lo suprasensible y los mayas del periodo Clasico”, 2° Encuentro de Arqueo-
musicologia de las Américas, 9° Simposio de Historia del Arte, Artes, paisajes y
objetos sonoros del pasado, Bogotd, Colombia: Universidad de Los Andes,
24 al 28 de septiembre.

Buendia Sanchez, Ethan Arbil
2019 “El dios Itzamnaah en la cosmovision maya del Periodo Clasico (250-900)”,

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

127



128

tesis de licenciatura en Historia. México: Universidad Nacional Autonoma
de México, Facultad de Filosofia y Letras.

Callaway, Carl Douglas

2006 “The Maya Cross at Palenque: A Reappraisal”, tesis de maestria en Artes.
Austin: Universidad de Texas, Facultad de la Escuela de Posgrado.
2011 “A Catalogue of Maya Era Day Inscriptions”, tesis doctoral en Filosofia y

Arqueologia. Bundoora: Universidad La Trobe, Facultad de Humanidades y
Ciencias Sociales, Escuela de Estudios Histéricos y Europeos.

Castellengo, Michele

1982 “Sons multiphoniques aux instruments a vent”, Rapports IRCAM 34 (82):
1-21.
2015 Ecoute musicale et acoustique. Paris: Eyrolles.

Chinchilla Mazariegos, Oswaldo
2011 Imdgenes de la mitologia maya. Nueva Guatemala de la Asuncién: Museo Po-
pol Vuh, Universidad Francisco Marroquin.
2017 Art and Myth of the Ancient Maya. New Haven y Londres: Yale University Press.

Christenson, Allen J.
2003 Popol Vuh: The Sacred Book of the Maya. The Great Classic of Central American
Spirituality Translated from the Original Maya Text. Winchester & Nueva York:
O Books.
2016 The Burden of the Ancients: Maya Ceremonies of World Renewal from the Pre-
Columbian Period to the Present. Austin: The University of Texas Press (The
Linda Schele Series in Maya and Pre-Columbian Studies).

Costa Caldeira, Henrique, Leandro Esteves Lopes, Braulio de Freitas Margal y Giancarlo
Zorzin
2014 “The Reptile Hunter’s Menu: A Review of the Prey Species of Laughing Fal-
cons, Herpetotheres cachinans (Aves: Falconiformes)”, North-Western Journal of
Zoology, X (2): 445-453.

Craine, Eugener R. y Reginald C. Reindorp (trads. y eds.)
1979 The Codex Pérez and the Book of Chilam Balam of Mani. Norman: University of
Oklahoma Press.

Freidel, David, Linda Schele y Joy Parker
1993 Maya Cosmos: Three Thousand Years on the Shaman’s Path. Nueva York: William
Morrow.
1999 El cosmos maya: tres mil afios por la senda de los chamanes. México: Fondo de
Cultura Econémica.

Gajewska, Marta
2016 “El canto del ave huactli: el patrono secundario de la trecena ce olin (1
temblor) del calendario ritual del centro de México llamado tonalpohualli®,
Itinerarios, 24: 103-122.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



Garza Camino, Mercedes de la

1995 Aves sagradas de los mayas. México: Universidad Nacional Auténoma de Méxi-
co, Centro de Estudios Mayas del Instituto de Investigaciones Filol6gicas.
2002 “Origen, estructura y temporalidad del cosmos”, Religion maya, pp. 53-82,

Mercedes de la Garza Camino y Martha Ilia Najera Coronado (eds.). Madrid:
Editorial Trotta (Enciclopedia Iberoamericana de Religiones).

2007 “Palenque como [mago Mundi y la presencia en ella de Itzamnd”, Estu-
dios de Cultura Maya, XXX: 15-36. DOI: http:/dx.doi.org/10.19130/iifl.
ecm.2007.30.620.

Garza Camino, Mercedes de la (coord.)
1983 Relaciones histdrico-geogrdficas de la gobernacion de Yucatdn (Mérida, Valladolid
y Tabasco). México: Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de
Investigaciones Filolégicas, Centro de Estudios Mayas.

Gérard Ardenois, Arnaud

1997 “Multifonias en aeréfonos andinos de Bolivia”, Revista Boliviana de Fisica,
UMSA, 3(3): 40-59.
2004 “Interpretacién acustica del ayarachi yura de los Museos Charcas”, Jorna-

das Arqueologicas — Primera Version, pp. 79-112, V. Edmundo Salinas C. (ed.).
Sucre: Universidad San Francisco Xavier de Chuquisaca.

2015 “Tara. La estética del sonido pulsante — Una sintesis”, Flower World: Music
Archaeology of the Americas — Mundo Florido: Arqueomusicologia de las Américas,
vol. 4, pp. 43-64, Matthias Stockli y Max Howell (eds.). Berlin: Ekho Verlag.

Greene Robertson, Merle
1974 “The Quadripartite Badge — A Badge of Rulership”, Primera Mesa Redonda
de Palenque Part I. A Conference on the Art, Iconography, Dynastic History of
Palenque. Palenque, Chiapas, Mexico, December 14-22, 1973, pp. 77-93, Merle
Greene Robertson (ed.). Pebble Beach: Pre-Columbian Art Research, The Ro-
bertson Louis Stevenson School.

Guernsey, Julia
2006 Ritual & Power in Stone. The Performance of Rulership in Mesoamerican Izapan
Style Art. Austin: University of Texas Press.

Hellmuth, Nicholas M.
1987 Monster und Menschen in der Maya-Kunst: Eine Ikonographie der alten Religionen,
Mexikos und Guatemala. Graz: Akademische Druck- u. Verlagsanstalt.

Hofling, Charles Andrew y Félix Fernando Tesuctin
2000 Tojt’an Maya’ Itzaj. Diccionario Maya Itzaj - Castellano. Nueva Guatemala de la
Asuncién: Cholsamaj.

Houston, Stephen

2018 The Gifted Passage: Young Men in Classic Maya Art and Text. New Haven: Yale Uni-
versity Press.

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

129



130

2019 “Ingenuity and Ambivalence in Maya Writing”, Revista Espafiola de Antropolo-
gia Americana, XLIX (ndmero especial): 225-240. DOI: https:/doi.org/10.5209/
reaa.64968.

Houston, Stephen D. y Karl Taube
2000 “An Archaeology of the Senses: Perception and Cultural Expression in An-
cient Mesoamerica”, Cambridge Archaeological Journal, 10 (2): 261-294. DOI:
https:/doi.org/10.1017/5095977430000010X.

Houston, Stephen D., David Stuart, y Karl Taube
2006 The Memory of Bones: Body, Being, and Experience Among the Classic Maya. Aus-
tin: University of Texas Press.

Jorgensen, Mads Skytte y Kong F. Cheong
2014 “A West Mexican Lagunillas Figurine at the National Museum of Denmark”,
Mexicon, XXXVI (1): 15-18.

Kettunen, Harri
2005 “Nasal Motif in Maya Iconography”, tesis de doctorado. Helsinki: Universi-
dad de Helsinki, Facultad de Artes.

Kettunen, Harri y Christophe Helmke
2019 “Introduction to Maya Hieroglyphs”, Wayeb: European Association of Mayanists,
16* ed. <http://www.wayeb.org/wp-content/uploads/2019/04/wh2019engli-
sh.pdf> [consultada el 9 de septiembre del 2020].

Landa, fray Diego de
1959 Relacion de las Cosas de Yucatdn, Angel Maria Garibay Kintana (introd.). Méxi-
co: Editorial Porraa (Bibliotéca Porrta 13).

Leipp, Emile
2010 Acoustique et musique. Paris: Presse des Mines (Collections Technologies).

Looper, Matthew G.
2009 To Be Like Gods. Dance in Ancient Maya Civilization. Austin: University of Texas
Press.

Looper, Matthew G. y Yuriy Polyukhovych
2016 “Textual and Iconographic Parallels of the ‘Pile of Rabits?’ Vessel at the Los
Angeles County Museum of Art”, Glyph Dwellers, Report 41, <http:/glyphd-
wellers.com/pdf/R41.pdf> [consultada el 4 de junio del 2020].

Lopez de la Rosa, Edmundo y Patricia Martel Diaz-Cortés
1995 “El significado de la palabra Itzamna”, Anales de Antropologia, 32: 283-294.
DOI: http:/dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.1995.1.353.

Lopez Oliva, Macarena S.
2016 “Las personificaciones de dioses y seres sobrenaturales de Yaxchildn”,

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



Revista Esparfiola de Antropologia Americana, XLV (2): 313-335. DOI: https:/doi.
org/10.5209/REAA.54929

Macri, Martha J. y Matthew G. Looper
2003 The New Catalog of Maya Hieroglyphs, Volume One: The Classic Period Inscrip-
tions. Norman: University of Oklahoma Press.

Martin, Simon
2007 “Theosynthesis in Ancient Maya Religion”, 12th European Maya Conference,
The Maya and their Sacred Narratives: Text and Context of Maya Mythologies,
Ginebra, Suiza, del 3 al 7 de diciembre.
2015 “The Old Man of the Maya Universe: A Unitary Dimension to Ancient Maya
Religion”, Maya Archaeology, 3, pp. 186-227, Charles Golden, Stephen D.
Houston y Joel Skidmore (eds.). San Francisco: Precolumbia Mesoweb Press.

McBride, Michael
2019 “Allopathic Shamanism: Indigenous American Cultures, Psychopharmacy, and
the Prince of Flowers”, Breath & Smoke: Tobacco Use Among the Maya, pp. 93-
125, Jennifer A. Loughmiller-Cardinal and Keith Eppich (eds.). Albuquerque:
University of New Mexico Press.

McDonald, Andrew

2016 “Deciphering the Symbols and Symbolic Meaning of the Maya World
Tree”, Ancient Mesoamerica, 27: 333-359. DOI: https:/doi.org/10.1017/
S0956536116000249.

Miller, Mary Ellen y Karl Andreas Taube
1993 The Gods and Symbols of Ancient Mexico and the Maya: An lllustrated Dictionary
of Mesoamerican Religion. Londres: Thames & Hudson.

Morales Damian, Alberto
2002 “Unidad y dualidad. El dios supremo de los antiguos mayas : coinciden-
cia de opuestos”, Estudios de Cultura Maya, XXII: 199-224. DOI: http:/dx.doi.
org/10.19130/iifl.ecm.2002.22.417.
2006 Arbol sagrado. Origen y estructura del universo en el pensamiento maya. Pachuca:
Universidad Auténoma del Estado de Hidalgo.

Norton, Macy
2017 “Foreword”, Substance and Seduction: Ingested Commodities in Early Modern
Mesoamerica, pp. vii-xiv, Stacey Schwartzkopf and Kathryn E. Sampeck (eds.).
Austin: University of Texas Press.

O’Grady, Caitlin Rose
2009 “Journey of our Ancestors: Conservation Science Approaches to the Analysis
of Cultural Material”, tesis de doctorado en Filosofia. Tucson: Universidad
de Arizona, Facultad del Departamento de Ciencias Materiales e Ingenieria.

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

131



132

Pickering, Robert B. y Ephraim Cuevas
2003 “The Ancient Ceramics of West Mexico: Corpse-eating Insects and Mineral
Stains Help a Forensic Anthropologist and a Chemist Determine the Authen-
ticity of 2000-year-old Figurines”, American Scientist, 91 (3): 242-249.

Reed, Nelson
1964 The Caste War of Yucatan. Stanford, CA: Stanford University Press.

Reents-Budet, Dorie, Ronald L. Bishop, Jennifer T. Taschek and Joseph W. Ball

2000 “Out of the Palace Dumps. Ceramic Production and Use at Buenavista del
Cayo”, Ancient Mesoamerica, 11 (1): 99-121. DOI: https:/doi.org/10.1017/
$0956536100111083.

Rodens de Pozuelo, Vanessa, Arnd Adje Both y Gonzalo Sdnchez Santiago
2013 “Las flautas poli-globulares de Mesoamérica”, Flower World: Music Archaeolo-
gy of the Americas — Mundo Florido: Arqueomusicologia de las Américas, vol. 2,
pp. 121-158, Matthias Stockli and Arnd Adje Both (eds.). Berlin: Ekho Verlag.

Roys, Ralph L. (ed.)
1965 Ritual of the Bacabs: A book of Maya Incantations. Norman: University of
Oklahoma Press (Civilization of the American Indian Series).

Sala, Marifa y Christine Philips
2016 Cuando los monos sabian escribir: mérito, poder y conocimiento entre los antiguos
mayas. Lovaina la Nueva: EME.

Schellhas, Paul
1904 Representation of Deities of the Maya Manuscript. Cambridge [Estados Unidos]:
Harvard University, Peabody Museum of American Archaeology and Ethnolo-
gy (Papers of the Peabody Museum of American Archaeology and Ethnology,
vol. IV — N°1).

Seler, Eduard
1990 Collected Works in Mesoamerican Linguistics and Archaeology. English Translations
of German Papers from Gesammelte abhandlungen zur Amerikanischen Sprach-
und Alterhumskunde, vol. 1, Charles P. Bowditch (sup.), Eric S. Thompson, and
Francis B. Richardson (eds.), 2.a Ed. Culver City: Labyrinthos.

Sosa, John
1985 “The Maya Sky, The Maya World : A symbolic Analysis of Yucatec Maya
Cosmology”, tesis de doctorado en Filosofia. Albany: Universidad Estatal de
Nueva York en Albani, Colegio de Ciencias Sociales y Ambientales, Departa-
mento de Antropologia.

Sotelo Santos, Laura Elelna
2002 “Los dioses: energias en el espacio y en el tiempo”, Religion maya, pp. 83-
114, Mercedes de la Garza, y Martha llia Ndjera Coronado (eds.). Madrid:
Editorial Trotta (Enciclopedia Iberoamericana de Religiones).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



Stone, Andrea y Marc Zender
2011 Reading Maya Art: A Hieroglyphic Guide to Ancient Maya Painting and Sculpture.
Londres: Thames & Hudson.

Stuart, David
1994 “Letter to Linda Schele”, Maya Decipherment: Ideas on Ancient Maya Writing
and Iconography. <https://decipherment.files.wordpress.com/2007/09/itzam-
letter-1994.pdf> [consultada el 20 de mayo del 2020].

2005 The Inscriptions from Temple XIX at Palenque: A Commentary. San Francisco: The
Pre-Columbian Art Research Institute (Precolumbia Mesoweb Press).
2007 “Old Notes on the Possible ITZAM Sign”, Maya Decipherment: Ideas on Ancient

Maya Writing and Iconography. <https:/mayadecipherment.com/2007/09/29/
old-notes-on-the-possible-itzam-sign/> [consultada el 8 de julio del 2020].

Taladoire, Eric
2012 Les trois codex mayas. Paris: Balland.

Taube, Karl Andreas

1992 The Major Gods of Ancient Yucatan. Washington, D. C.: Dumbarton Oaks Re-
search Library and Collection (Studies in Pre-Columbian Art & Archaeology,
No. 32).

2004 Olmec Art at Dumbarton Oaks. Washington, D.C.: Dumbarton Oaks Research
Library and Collections (Pre-Columbian Art at Dumbarton Oaks, No. 2).

2009 “The Womb of the World: The Cuauhxicalli and Other Offering Bowls of

Ancient and Contemporary Mesoamerica”, Maya Archaeology, 1, pp. 86-106,
Charles Golden, Stephen Houston and Joel Skidmore (eds.). San Francisco:
Precolumbia Mesoweb Press.

Terrien, Soizic
2015 “Instruments de la famille des flites: analyse des transitions entre régimes”,
tesis de doctorado en Fisica Clasica. Marsella: Aix-Marseille Université, La-
boratoire de Mécanique et d’Acoustique.

Tiesler, Vera y Alfonso Lacadena
2018 “Head Shapes and Group Identity on the Fringes of the Maya Lowlands”,
Social Skins of the Head. Body Beliefs and Ritual in Ancient Mesoamerica and the
Andes, pp. 37-58, Vera Tiesler and Maria Cecilia Lozada (eds.). Albuquerque:
University of New Mexico Press.

Tokovinine, Alexandre y Francisco Estrada-Belli
2015 “La Sufricaya: A Place in Classic Maya Politics”, Classic Maya Polities of the
Southern Lowlands: Integration, Interaction, Dissolution, pp. 195-224, Damien
B. Marken and James L. Fitzsimmons (eds.). Boulder: University Press of
Colorado.

Vallejo Reyna, Alberto

2020 Por los caminos de los antiguos nawales. Rilaj Maam y el nawalismo maya tz'utujil
en Santiago Atitldn. México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

133



134

Vega Villalobos, Maria Elena

2011 “Los dioses, el gobernante y la comunidad. Las estrategias politico-religio-
sas del gobernante 2 de Dos Pilas, Guatemala”, Estudios de Cultura Maya, XL:
51-78. DOI: http:/dx.doi.org/10.19130/iifl.ecm.2012.40.163.

2017 “K’ihnich Janaab’ Pakal. La irradiacion divina”, en El gobernante maya. Historia
documental de cuatro sefiores del periodo Cldsico, pp. 41-114. México: Universi-
dad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Histéricas
(Culturas Mesoamericanas 8).

Veldzquez Cabrera, Roberto
2008 “Ancient Aerophones with Mirliton”, Studien zur Musikarchdologie, VI, pp.
363-373, A. Adje Both, R. Eichmann, E. Hickmann and L. C. Koch (eds.).
Rahden, Verlag Maria Leidorf.

Velasquez Garcia, Erik
2010 “El cosmos y la religion maya”, en De la Antigua California al desierto de Ata-
cama. Textos de arte, historia y arqueologia de la América prehispdnica, pp. 153-
178, Maria Teresa Uriarte (coord.). México: Universidad Nacional Auténoma
de México, Instituto de Investigaciones Estéticas.

Zender, Marc
2005 “The Racoon Glyph in Classic Maya Writing”, The PARI Journal, V (4): 6-16.

Breve curricula

Jean-Francois Brohée. Belga. Musico y arqueomusicélogo. Licenciado en Historia
del Arte Contempordneo, maestro en Historia del Arte y Arqueologia Precolom-
bina, ambas por la Universidad Libre de Bruselas y actualmente estudia el doc-
torado en la misma Universidad. Sus principales lineas de investigacién son la
arqueomusicologia mesoamericana y centroamericana. Su proyecto en curso se
titula “Pre-Columbian Music(s) of Mesoamerica and Central America: Interdisci-
plinary Approach through in-depth Investigation of the Sonorous Artifacts from
the man and mim’s Collections (Brussels)”. Entre sus publicaciones mas recientes se
encuentran “Heterodyne Sounds and Beats in Mesoamerican Wind Instruments:
A Case Study within Two Belgian Public Collections”, “Aliento istmico: artefactos
sonoros de la Costa Rica precolombina en las colecciones bruselenses” y “K’ayom
amal, el anuro cantante. Analisis de una nueva variante organolégica de aero6fo-
nos dobles del periodo Cldsico maya”, todas como autor tnico.

jean-francois.brohee@ulb.be
Jean-Francois Brohée. Belgian. Musician and archaeomusicologist. Bachelor in

Contemporary Art History, Master in Art History and Pre-Columbian Archaeolo-
gy, both from the Université Libre de Bruxelles and currently studying for a PhD

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LXI (PRIMAVERA-VERANO 2023)



at the same University. His main lines of research are Mesoamerican and Cen-
tral American archaeomusicology. Her current project is entitled “Pre-Columbian
Music(s) of Mesoamerica and Central America: Interdisciplinary Approach through
in-depth Investigation of the Sonorous Artifacts from the mau and miM’s Collec-
tions (Brussels)”. Among his most recent publications are “Heterodyne Sounds
and Beats in Mesoamerican Wind Instruments: A Case Study within Two Belgian
Public Collections”, “Aliento istmico: artefactos sonoros de la Costa Rica preco-
lombina en las colecciones bruselenses” and “K’ayom amal, el anuro cantante.
Andlisis de una nueva variante organolégica de aer6fonos dobles del periodo
Clasico maya”, all as single author.

jean-francois.brohee@ulb.be

BROHEE / ITZAMNAAJ YAXTE’: ANALISIS DE UNA FLAUTA EFIGIE POLIGLOBULAR

135



