Rituales para la proteccion de animales
domésticos en los solares de Yaxcabay
Yaxunah, Yucatan, México

Rituals for Protection of Domestic Animals
on the solares of Yaxcaba and Yaxunah,
Yucatan, Mexico

Eima Beatriz HEREDIA CAMPOS
Diana CaHuicH-CAMPOS
El Colegio de la Frontera Sur, Unidad Campeche, Campeche, México

OLGA Sivia TERAN Y CONTRERAS
Secretaria de la Cultura y las Artes del Estado de Yucatan, México

RAMON MARIACA MENDEZ
El Colegio de la Frontera Sur, Unidad San Cristébal de Las Casas, Chiapas, México

ResuMmen: El objetivo de este trabajo es identificar los rituales para la proteccion de
animales domésticos criados en los solares de Yaxcaba y Yaxunah, Yucatan, México.
En el solar se crian especialmente animales domésticos (gallinas, pavos y cerdos),
los cuales son un elemento importante para las familias campesinas. Esta fauna
forma parte de la economia, la alimentacion cotidiana y son parte de las ofrendas
en los festejos, las ceremonias y los rituales que dan continuidad a la vida familiar
y comunal.

Los resultados muestran que las familias catélicas de Yaxcabd y Yaxunah con-
tindan realizando ceremonias como el k’eex loj o loj k’eex, el loj, el jets’ lu'um y las
primicias de saka’ (bebida sagrada de maiz). La finalidad de estas ceremonias es
mantener una relacion de reciprocidad con los duefos de la naturaleza por el uso
de los recursos, lo cual favorece una relacion de equilibrio con los mismos; de esta
manera los duefios cuidaran todo el solar y a los habitantes de este espacio. Los
integrantes de la familia y los animales criados se salvaguardan de los malos vientos
o k’as k’aas iik’, causantes de enfermedades y calamidades.

Este estudio destaca la vision del mundo que aun persiste en las comunidades
mayas peninsulares, se conservan conocimientos y practicas bioculturales que mues-

HEREDIA ET AL. / RITUALES PARA LA PROTECCION DE ANIMALES DOMESTICOS

191



192

tran las formas particulares de relacionarse con la naturaleza. Se analizan los cono-
cimientos sobre los rituales que tienen los propietarios del solar y un especialista
ritual, llamado espiritista.

PALABRAS cLAvEs: ritualidad; huerto familiar; animales domésticos; malos vientos; cos-
movisién maya.

AsstracT: The objective of this work is to identify the rituals related for the protec-
tion of domestic animals raised on the Mayan “solares” of Yaxcaba and Yaxunah,
Yucatan, Mexico. On the “solar” are especially raised domestic animals (chickens,
turkeys and pigs), which are an important element for peasant families, because
they are part of economy, their daily food, in the festivities, ceremonies and rituals
to give continuity to family and communal life.

Our results show that the Catholic families of Yaxcaba an Yaxunah continue to
perform ceremonies such as k’eex loj, the loj, the jets’ Iu'um and primicia de saka’
(sacred corn drink), the purpose of these ceremonies is to ask permission and to
thank the “owners” of nature for the use that is made of the resources, which fa-
vors a relationship of balance with them, in this way the “Owners” will take care of
entire “solar” and the inhabitants of this space, the family members and the animals
raised are safeguarded from the “malos vientos” or k’as k’aas iik’, causing disease
and calamities.

This study highlights the vision of the world that persists in the peninsular Ma-
yan communities, biocultural knowledge and practices are preserved that show the
ways of relating to nature. The knowledge about the rituals of the owners of the site
and a ritual specialist, called a spiritualist, is analyzed.

Kevworbs: rituality; homegarden; domestic fauna; malos vientos; Mayan cosmovision.

RecepcioN: 29 de junio de 2020.
AcepTaciON: 11 de agosto de 2020.
por: https:/doi.org/10.19130/iifl.ecm.59.22X877

Introduccion

Las sociedades mayas contemporaneas tienen una relacion con la fauna basada
en las experiencias e interpretaciones que son heredadas y transmitidas de ma-
nera oral y en la practica ritual desde hace siglos, las cuales son fundamentales
en la vida familiar y comunitaria (Guerrero, 2016). Las familias mayas yucatecas
contindan aprovechando y utilizando la fauna silvestre con multiples propdsitos,
como alimento, medicina, mascota, ornamental o para fines magicos y religiosos
(Cupul et al., 2019; Herrera et al., 2019). También las familias mayas acostumbran
criar animales en sus solares o traspatios, que satisfacen sus necesidades alimen-
ticias, economicas, sociales y rituales. El manejo de los animales domésticos se
basa en la l6gica del pensamiento maya, donde el ser humano tiene una relacién

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LIX (PRIMAVERA—VERANO 2022)



reciproca con la naturaleza, pues se les retribuye a los entes sobrenaturales a
cambio de proteccion y bienestar de la familia, de la comunidad y los espacios
que habitan.

Este escrito tiene como objetivo identificar los rituales que se llevan a cabo
en la actualidad para la proteccién de animales domésticos criados en los solares
de las comunidades mayas Yaxcabd y Yaxunah, en el estado de Yucatan, México.
También se reflexiona sobre las diferencias entre los conocimientos de los pro-
pietarios de los solares, es decir el conocimiento popular y los conocimientos de
un especialista ritual, que se denomina espiritista, el cual es un profesional en la
salud maya.! La finalidad es conocer el uso y manejo de los animales domésticos
criados en los solares, considerando la cosmovisién maya contemporanea, lo cual
nos permitiria entender la relacion del ser humano con la naturaleza en estas
comunidades mayas.

El solar maya yucateco

Los solares mayas yucatecos, o también llamados huertos o traspatios, son espa-
cios donde la familia lleva a cabo su vida cotidiana y realiza actividades produc-
tivas. Es un espacio social y ritual en el que se resguarda una alta agrobiodiversi-
dad (Estrada, Bello y Serralta, 1998; Jiménez, Ruenes y Montaiiez, 1999; Hirose,
2003; Teran y Rasmussen, 2005).

La definicion de Herndndez (2010) refleja la complejidad del solar maya yu-
cateco:

[...] unidad basica de territorialidad de la familia maya yucateca, dindmica en el
tiempo y espacio, en la que se realizan actividades productivas, sociales y culturales
propias de la vida familiar, que posibilitan su pervivencia y conllevan la construccién
y reconstruccion cotidiana de los elementos materiales e inmateriales de las cultu-
ras en las que participan (Hernandez, 2010: 133).

El autor resalta que los solares deben abordarse como territorio del dmbi-
to familiar, donde se asienta, crece y se reproduce el grupo doméstico rural,
identificandose la parte fisica y la simbolica. En la parte fisica de acuerdo con
el estudio de Herrera Castro (1994), se pueden identificar dos areas: una de uso
intensivo y otra de uso extensivo. En el drea de uso intensivo se llevan a cabo la
mayoria de las actividades domésticas, pues es donde se ubican las estructuras
arquitectonicas de uso cotidiano y productivo como la casa habitacion, la cocina,

1 El espiritista necesita la ayuda de espiritus que lo guien para curar por medio de operaciones
invisibles. Este tipo de especialistas probablemente aparecieron a finales del siglo xix, como una
adaptacion del J-men, que incorpora nuevas formas y métodos curativos que provienen de Europa
(Boccara, 2017).

HEREDIA ET AL. / RITUALES PARA LA PROTECCION DE ANIMALES DOMESTICOS

193



194

el lavadero, el ka’anche’ (estructura que se construye con palos de madera para
cultivar plantas condimenticias, hortalizas o para la germinacion de semillas), ar-
boles frutales, maderables y forrajeros, zona de cultivo de hortalizas, corrales de
animales, macetas y/o seccion de plantas ornamentales. El drea de uso extensivo
o de menor uso, es el espacio en el cual se deja crecer vegetacion natural, no se
poda y no se intervienen en el crecimiento de las especies. Las plantas de este
lugar pueden ser usadas como medicina o forraje para animales, y también en
esta zona se encuentra la letrina. Por lo general el solar se encuentra delimitado
por una albarrada, que es un muro de piedras calizas sobrepuestas.

La parte simbdlica-cultural se constituye de la expresién de los atributos u
ornamentos de la casa y lo que se encuentra dentro del terreno, marcando el re-
conocimiento social y el prestigio de sus propietarios. Es la tierra heredada de los
antepasados un elemento clave en la identidad e historia familiar; aqui es donde
se llevan a cabo celebraciones familiares y donde se expresan ideas y practicas
ligadas a la cosmovisién maya (Herndndez, 2010: 132).

El solar maya tiene una intima relacion con la milpa y con otras actividades
productivas como la meliponicultura y la apicultura, la extraccién y recoleccion
en parches selvaticos, la caceria tradicional y la pesca; en su conjunto conforman
la “estrategia de uso mdltiple”, la cual les permite a las familias mayas yucatecas
mantener una economia dual basada en la produccién autosuficiente con exce-
dentes que se dirigen al mercado (Toledo et al., 2008: 346). Esta estrategia es
el resultado de la adaptacion a condiciones climaticas inciertas en la produccién
agricola milpera en la peninsula de Yucatan, donde el nivel de precipitacion plu-
vial tiene variaciones y las caracteristicas edafoldgicas son hostiles para la pro-
duccién agricola, lo que conlleva a una estrategia que diversifica sus actividades
productivas para poder satisfacer sus requerimientos diarios y los elementos que
configuran la identidad cultural (Terdn y Rasmussen, 1994). La milpa es la unidad
espacial pilar de la cosmovision maya, y el sistema de policultivo para la produc-
cion de maiz, calabazas, tubérculos y otros recursos de la milpa es esencial para
la alimentaciéon de la familia. En el sistema de roza-tumba-quema se dan “las
practicas religiosas agricolas [que] forman parte del arsenal técnico adaptativo
del milpero, y que, en otras prdcticas de la milpa, se arraiga, al final, en la racio-
nalidad del sistema ecolégico” (Teran y Rasmussen, 1994: 317).

Los animales domésticos del solar

Los animales que crian las familias mayas pueden ser domésticos o silvestres que
se mantienen en cautiverio. Este subsistema se interrelaciona con la vegetacion
de la milpa, el monte y otros sistemas productivos como ranchos, parcelas o
terrenos, pues la familia puede conseguir insumos y forrajes para la alimentacion
de sus animales (Acosta, Flores y Gémez, 1998). La crianza de animales estd
dirigida al autoconsumo y al mercado; los campesinos venden algunos animales

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LIX (PRIMAVERA—VERANO 2022)



como una actividad econémica o a manera de alcancias o seguros, pues en caso
de alguna situacion de crisis, por ejemplo una enfermedad del milpero que le im-
pida trabajar en la milpa y en sus parcelas, deben conseguir ingresos monetarios
para esos gastos imprevistos.

Diversos estudios han destacado la importancia de la fauna del solar, en
especial la cria de animales domésticos como las gallinas (Gallus gallus), pavos
(Meleagris gallopavo) y cerdos (Sus scrofa). Junto con el maiz, estos animales son
elementos fundamentales en los platillos cotidianos o eventos importantes, te-
niendo un significado sacrificial en fiestas patronales y ceremonias agricolas (Villa
Rojas, 1987; Teran y Rasmussen, 1994; Terdn y Rasmussen, 2008). Como parte
del manejo o crianza pecuaria es necesario la proteccion de los animales; Herrera
(1994) describe la ceremonia del loj, que tiene la finalidad de dar gracias a los
“Duefos” y pedir por el bienestar de sus animales y protegerlos de las “envidias”
o de alguna desgracia.

Cosmovision y ritualidad maya en el solar

Quintal y colaboradores (2003) describen como se estructura el mundo de acuer-
do con la cosmovision de los mayas contempordneos de la peninsula de Yucatdan;
esta descripcion sirve como base y guia para comprender como se constituye la
territorialidad en las comunidades mayas. El cosmos se divide en tres grandes
regiones: el primer nivel es el cielo o ka’an donde se encuentran las deidades; el
segundo nivel es la tierra o ydok’olkab, que es donde nace y se reproduce el ser
humano; el tercer nivel es el inframundo, llamado en maya ydanal lu’um, donde
estan los seres que se relacionan con la muerte. Esta estructura del cosmos se
puede apreciar de manera implicita en los rezos de invocaciones a deidades y
“vientos” que habitan en el plano celestial y terrenal en su lugares, rumbos o es-
quinas: kan ti’its ka’an, que significa las cuatro esquinas del cielo y en el k’anti’its
Iv'um o las cuatro esquinas de la tierra. De estos lugares el j-men los atrae para
descender sobre el altar durante las ceremonias que oficia. En el centro de las
tres regiones o niveles, estd el corredor que da acceso y salida a estos planos;
se le llama kuxa’an suum, que es la cuerda viviente o cordén umbilical;? es el axis
mundi (Quintal et al., 2003: 280-281).

El cosmograma de las cuatro esquinas, rumbos o puntos cardinales y un
centro-ombligo como principio rector es fundamental en todas las practicas y
rituales de sanacion del cuerpo humano y de la tierra, asi como para la “huma-
nizacion” de espacios; de esta manera se reproduce la idea cosmogonica en la

2 El ombligo a tipté se tom6 como simbolismo césmico debido a su relevancia vital; Villa Rojas
explica que “se considera que todos los 6rganos internos del cuerpo humano tienen relacién con el
ombligo, es el centro [...]. Su ubicacién como punto central de la estructura humana que permitia
utilizarlo metaféricamente para sefalar la supremacia de algtn sitio o institucion” (Villa Rojas, 1980:
36-38).

HEREDIA ET AL. / RITUALES PARA LA PROTECCION DE ANIMALES DOMESTICOS

195



196

manera como se construyen los territorios y espacios: casa, solar, milpa, pueblo
(Hirose, 2003; Quintal et al., 2003; Sanchez, 2017).

En el pensamiento maya, los seres humanos no son duefios de los lugares que
habitan, ni de los seres y elementos que existen en la naturaleza. Los verdaderos
“duefios” son entes sobrenaturales, a quienes se debe pedir permiso para habitar
los espacios y aprovechar los recursos de la naturaleza; se encargan de cuidar
y proteger los montes, los cenotes, las milpas, los pueblos, ranchos y solares.
De manera general son llamados “duefios” en espafol y en maya yuumtsilo’ob
(Teran y Rasmussen, 2008: 214); el duefio del monte y de los pdjaros es llamado
yuum k’dax o k’anaan k’daxo’ob; los duenos de la tierra son los me’etan lu’umo’ob;
los guardianes de las venas de agua son los k’anaan sayao’ob. Los Yuum bdalam
o bdalamo’ob (plural) tienen la misién de cuidar durante la noche los limites del
pueblo; se distribuyen en cada una de las esquinas resguardando a la poblacién
de espiritus o aires malignos (Villa Rojas, 1987). Aunque bdalam significa jaguar
en maya, estos seres no son descritos como tales, no tiene una forma definida
(Terdn y Rasmussen, 2008: 204).

Los aluxo’ob o arux son pequefios hombres que calzan alpargatas, llevan som-
brero, escopeta y van acompafados de un perro; son de “puro aire” (Villa Rojas
1987: 297). Se cree que proceden de los idolos de barro que se encuentran en
los sitios arqueoldgicos, pues estos seres tienen la propiedad de convertirse
en piedra (Villa Rojas, 1987: 297). Las personas los describen como duendes que
se encuentran en los montes, las milpas y cuevas, hacen travesuras para llamar la
atencion de los hombres para que les regalen comida y de no cumplir sus deseos
pueden causar dafios en las milpas o alguna enfermedad por medio de “vientos”.
Por esto, los hombres les dedican ofrendas, para que cuiden de sus milpas.

Los iik’ (vientos o aires) son las manifestaciones de los seres guardianes y son
las fuerzas de las divinidades. En el pensamiento maya, los vientos se originan en
los rumbos del mundo y traen las lluvias suficientes que riegan las milpas de los
hombres (Terdn y Rasmussen, 2008), son agentes causales de la salud y la enfer-
medad, son “soplos” de vida y de muerte (Hirose, 2003: 26; Tuz, 2009: 122-124).
Son llamados “malos vientos” aquellos que causan enfermedades fisicas y espiri-
tuales en los seres humanos y en los animales; se “cargan” en los cuerpos y “cru-
zan” los espacios, ya sea casa, solar, terreno o rancho (Quintal et al., 2013: 87-88).

El ser humano, para manejar un lugar o espacio, debe solicitar una “licen-
cia” para poder “humanizarlo”, aunque siempre se estara agradecido y se haran
rituales para reafirmar ese compromiso, “por ellos se hacen rituales de territo-
rialidad, es decir, que tienen como objetivo la apropiacién de un espacio para
hacerlo humano y viable de acuerdo con la cultura y la concepcién del mundo
de la sociedad maya peninsular”, como el jets lu’'um, el loj Iu'um y el k’eex (Quin-
tal et al., 2003: 299). El jets Iu’'um se realiza para habitar u ocupar un espacio,
considerado como “la forma mas compleja de solicitud de licencia”, que tiene
dos significados principales, apaciguar-tranquilizar o fundar-inaugurar (Barrera
Vazquez, 1980: 204-405; citado por Quintal et al., 2003). El loj es la ceremonia de

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LIX (PRIMAVERA—VERANO 2022)



proteccion de los espacios que ocupan las familias contra los “vientos malignos”;
puede realizarse en casa (loj naj), en los ranchos (loj korral), en el solar (loj solar)
o en todo el pueblo (loj kajtal) (Gabriel, 2006; 2013). Por otra parte, autores como
Quintal y colaboradores (2013) y Cen (2017) refieren que en las comunidades
mayas de la peninsula de Yucatdn se contintia realizando la ceremonia k’eex, para
reestablecer el “equilibrio” y alejar a los “malos vientos” en el solar, en el cuerpo
humano o cuando existe un desagravio. También es importante resaltar que el
k’eex es el concepto del cambio o intercambio con los entes sobrenaturales, como
concluye Alejos:

En esto parece existir el sobreentendido segun el cual los humanos deben “dar” a
las entidades algo que ellas quieren, que grosso modo es comer su cuerpo y/o su
espiritu. Se abre aqui la interrogante acerca del cardcter “depredador” de esas enti-
dades, asi como de las estrategias humanas para enfrentar esa condicién existencia
(Alejos, 2017: 265).

El cuerpo o espiritu que se entrega como la ofrenda de intercambio puede
ser una comida o un animal (una gallina, por ejemplo). Quintal y colaboradores
(2003) aclaran que el k’eex en Yucatan puede tener un sentido amplio, refiriéndo-
se a cualquier ofrenda que se entrega a los “duefios que tenga fines propiciato-
rios, mientras que a nivel peninsular el j-men y la gente comun puede referirse a
cualquier ofrenda como k’eex o emplear el término para llamar asi a los rituales
de desagravio.

Metodologia

Area de estudio. Las localidades de Yaxcaba y Yaxunah, pertenecen al municipio de
Yaxcabd en el oriente del estado de Yucatdn. El centro de la localidad de Yaxcaba
se ubica en las coordenadas: 20°32’56.852” N, -88°49°'37.942” O con altitud de
25 msnm, mientras que Yaxunah se localiza entre las coordenadas 20°32'27.96’
N, -88°40’35.50” O con altitud de 30 msnm.

Yaxcabd es cabecera municipal del municipio con el mismo nombre, de acuer-
do con los datos del censo de Instituto Nacional de Estadistica Geografia e Infor-
matica® (2010); tiene una poblacién de 3,007 habitantes, de los cuales el 97.46%
se considera indigena. La poblacién de tres afios y mds habla maya y espaiiol,
es decir, son bilingiies, mientras que el 8% de la poblaciéon de tres afios y mas
unicamente habla maya peninsular (iNecl, 2015). El 78% de la poblacién se adscribe
a la religion catolica; el 13.3% de la poblaciéon se identifica como protestante y
evangélica, y s6lo el 4.7% menciona no tener religion (iNeci, 2010). Las principales

3 En adelante INEcl.

HEREDIA ET AL. / RITUALES PARA LA PROTECCION DE ANIMALES DOMESTICOS

197



actividades productivas en esta localidad son la milpa de sistema roza, tumba y
quema, la caceria de subsistencia, la apicultura, la siembra de frutas y hortalizas
para la venta y el trabajo remunerado fuera de la localidad, principalmente en las
ciudades de Mérida y Cancun.

Yaxunah es una comisaria del municipio de Yaxcaba, la poblacion registrada en
el censo del INeal del afio 2010 ascendia a 617 habitantes, de los cuales el 100% de
la poblacién se considera indigena, el 85% de tres anos y mas habla una lengua
indigena y espaiol y el 10% de la poblacién de tres afios y mds s6lo habla una len-
gua indigena, es decir, maya. El 50% de la poblacion de esta localidad se identifica
como catélica, el 49% pertenece a denominaciones protestantes (evangélicas y
pentecostés) y el 1% de la poblacién no tiene religion (iNecl, 2010). Las principales
actividades productivas en esta localidad son, la milpa de sistema roza, tumba,
quema, la caceria tradicional de subsistencia, la elaboracion de artesanias con
madera de chacah (Bursera simaruba) y cedro (Cedrela odorata), ademas del servicio
turistico dentro de la comunidad.

Recoleccion de datos. Se realizé a través del método etnografico desde la perspec-
tiva emic (Geertz, 2005), que consiste en comprender los hechos y fenémenos
a partir de las perspectivas de los miembros del grupo, en este caso desde la
perspectiva maya peninsular de las localidades de Yaxcabd y Yaxunah. Se selec-
cionaron las personas tomando en cuenta que fueran personas reconocidas en la
localidad por sus saberes en el cuidado y uso de los animales domésticos; propie-
tarios de los solares, amas de casa, hierbateros, espiritistas y aquellas personas
que emplean animales en sus practicas religiosas, ceremoniales, medicinales y co-
tidianas. Se realiz6 un muestreo utilizando la técnica de bola de nieve (Goodman,
1961), para seleccionar a las personas que cumplian con los siguientes criterios:
1) personas reconocidas en la localidad por sus saberes en el cuidado y uso de
fauna del solar; 2) criadores reconocidos por el nimero elevado de animales que
tienen en sus solares, y 3) personas que son hierbateros, espiritistas, y aquellas
personas que emplean animales en sus practicas cotidianas, religiosas, ceremo-
niales y medicinales. Para la localizacion de los huertos familiares, se realizaron
recorridos por el pueblo, ubicando los solares de acuerdo con los siguientes
criterios: 1) presencia de fauna doméstica y/o silvestre en cautiverio en el solar;
2) presencia de estructuras arquitectonicas relacionadas con el subsistema animal
como los corrales (gallineros o chiqueros), y 3) composicion floristica y estructura
del subsistema vegetal relacionada con la cria de animales y la presencia de fauna
silvestre, identificados por las personas de la localidad como solares que tienen
una cantidad importante de arboles, plantas, hortalizas. El Gltimo criterio fue im-
portante, porque Yaxcaba es la localidad mds urbanizada, y cada vez mds familias
jovenes heredan parte del solar y eliminan la vegetacién para construir sus casas.

Trabajo de campo. Consistié en dos etapas, la primera fue de reconocimiento
(enero-agosto de 2018), realizando dos visitas a Yaxcabd y una a Yaxunah, para

198 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LIX (PRIMAVERA-VERANO 2022)



presentarse a las autoridades, identificar a los participantes en la investigacion
y realizar los primeros acercamientos con platicas informales y espontaneas. En
la segunda etapa (enero a julio de 2019) se realizaron estancias cortas de una
semana para realizar cuestionarios, entrevistas a profundidad, observacién parti-
cipante y recorridos etnobiolégicos.

Andlisis de la informacion. En total se analizaron 25 solares, de los cuales 14 son
de Yaxcabd y 11 de Yaxunah. En cada solar se aplicaron cuestionarios a los pro-
pietarios del solar, jefes y jefas de familia, sobre el uso y manejo de la fauna
doméstica. En Yaxcabd, la mayoria de las mujeres son amas de casa, con edades
que oscilan entre los 24 y 84 afios. Mientras que los hombres son milperos con
edades entre los 25 y 84 afios. Mas de la mitad de las familias se adscriben a la
religion catélica (nueve familias). En su mayoria las personas cuentan con estu-
dios de nivel primaria sin concluir.

En Yaxunah, las mujeres se dedican a las labores del hogar, con edades que
oscilan entre los 27 y 80 afos, mientras que los hombres son agricultores, mil-
peros y artesanos con edad entre los 37 y 92 afios. En su mayoria las familias
son catolicas (seis familias). La mayoria de las personas entrevistadas cuentan con
estudios de primaria sin concluir.

Se realizaron ocho entrevistas a profundidad, seis con habitantes de la lo-
calidad de Yaxcaba y dos en Yaxunah. Se solicité a los entrevistados hacer la
descripcion de los rituales que se reportaron. La primicia del sakd se observé de
manera directa en Yaxcaba, desde la preparacion de la bebida de maiz hasta la
forma de colocarlo en un solar. Toda la informacion recopilada en los cuestio-
narios, las entrevistas y el diario de campo, se codific6 y sistematizé de acuerdo
con categorias de andlisis: uso, manejo, ceremonias y rituales, valor simbdlico y
percepciones. Se realizé la triangulacién de los datos obtenidos en campo, ar-
ticulando las diferentes técnicas empleadas, para la corroboracién de los datos.

Los rituales que se realizan en el solar

Para las familias de Yaxcabd y Yaxunah, resulta indispensable realizar rituales
en sus solares para procurar el bienestar, crecimiento, buena reproduccion y
produccién de los animales domésticos, asi como para la proteccion e integri-
dad de los miembros de la familia campesina. En estos rituales se presentan
ofrendas de sacrificio a los verdaderos duefios de la naturaleza y de esta manera
establecer una relacion reciproca entre ellos y la familia campesina.

En Yaxcabd, las principales ceremonias de proteccién que se realizan son: k’eex
loj, loj, jets’ Iu’'um y la primicia de saka’ en el solar, mientras que en Yaxunah la
principal ceremonia es el loj k’eex. A continuacion se presentan los siguientes ca-
sos, donde los propietarios del solar y un especialista ritual describen la finalidad
y la importancia que tiene para la familia realizar estos rituales.

HEREDIA ET AL. / RITUALES PARA LA PROTECCION DE ANIMALES DOMESTICOS

199



200

K’eex loj (Renovacion del terreno)

Esta ceremonia la lleva a cabo don José, quién es curandero y espiritista, tiene
54 afios y vive en Yaxcabd; es un especialista tradicional que cura enfermedades
provocadas por los malos vientos, el mal de ojo y el mozon iik’, el cual es un gran
remolino de viento que puede atravesar las milpas, solares, terrenos o en los ca-
minos del monte; si la persona es cubierta por ese viento comienza a manifestar
malestares como dolor de cabeza, dolor de cuerpo y fiebre.

Para diagnosticar estas enfermedades, don José recurre a la adivinaciéon con
cartas del tarot. En su practica curativa emplea oraciones y plantas medicinales
que guarda con recelo. Utiliza para hacer “limpias” ramas de sipche’ (Bunchosia
swartziana), albahaca (Ocimum sp.), ruda (Ruta sp.), orégano de castilla (Origanum
vulgare) o rosas (Rosa sp.), entre otras.

Don José realiza la ceremonia k’eex loj, cuando los animales del solar no cre-
cen, mueren y/o comienzan a enfermarse, y en casos severos las personas que
habitan el solar también empiezan a tener dolores de cabeza. K’eex significa en
espanol “cambio” y loj significa “redimir o liberar”. El espiritista utiliza la com-
binacién de estos dos términos para referirse al k’eex que se realiza para sacar
malos vientos que estan asentados en el solar.

Describe y relaciona el mal aire con seres sobrenaturales que cuidan el monte:

[...] con el mal aire que digo, porque el aire si hay, por ejemplo, los balanes, los
balanes en la milpa, muchos no lo creen, pero si hay, los duefios de monte que si
hay, le llamamos balanes.

[...] muchos lo conocen como duendes entonces son esos que castigan, hay veces,
que es lo que hace la gente del campo, de la milpa, hace su sakab, hace su ofrenda
también en la milpa.

Don José explica que los aires también pueden ser los balanes, es decir, la ma-
nifestacién de los yuum bdalam o bdalamo’ob (plural) y los “duendes” son los aluxes
o aluxo’ob, seres que se encuentran en las milpas y las cuevas. Ambos pueden
causar dafios en las milpas o en las personas pueden “cargar vientos” que pro-
ducen enfermedades, como “castigo” por algin incumplimiento en las ofrendas.

En el caso de los aluxes, los milperos pactan contratos con estos seres, pues
se les hacen promesas de entregarles comida y saka’ para que cuiden las milpas.
Los aluxes alejaran a los intrusos o personas que quieran saquear las milpas. Pero
cuando el milpero no cumple con sus promesas, el alux puede “castigar” con
enfermedades e incluso la muerte al milpero.

Don José menciona que después de la ceremonia del k’eex loj se restablece la
armonia y la productividad del solar:

Al terminar de hacer esa renovacién no tarda tanto empezar a ver como da fuerza
esa tierra, produce [...].

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LIX (PRIMAVERA—VERANO 2022)



Ahora yo lo que digo, vamos con esto en el terreno, nosotros hacemos esa ofrenda
para que tengamos salud, tengamos paz, para que nuestros animales crezcan y
produzcan mejor, para que crezcan sanos y fuertes.

De acuerdo con el espiritista, esta ceremonia protege el solar contra los malos
vientos que pueden enfermar a las personas y a los animales, por eso se tiene
que entregar ofrendas especiales a todos los duefios y a los seres sobrenaturales
como los aires o vientos. Estas ofrendas se preparan con una gallina asada que
debid criarse en el solar, de cualquier color pero que sea “pais” (razas criollas)
y no de “granja” (variedades blancas comerciales). La familia prepara la gallina
entera, con cabeza, pico y las patas con ufas. Se debe elaborar el k’6ol, que es
el caldo de la gallina en el que se diluye masa de maiz y se condimenta con sal,
achiote y manteca.

Es importante que se ofrenden nueve tortillas de maiz y cuatro velas: “[...] es
el simbolo de los cuatro vientos, o de los cuatro elementos, que se llama tierra,
fuego, aire y agua éverdad? Bueno eso es lo que digo, los cuatro elementos, para
la purificacion de nuestro terreno”. Y sobre la cuestion de las nueve tortillas, don
José es reservado y responde: “[...] es un simbolo magico, asi lo conocemos, asi
lo aprendimos”. Explica que existen otros nliimeros que son importantes durante
las ceremonias pero que sélo los j-men* pueden hablar a los duefios:

[...] el nimero 13 sélo lo hacen lo que hacen la rogacion que le dicen, el ch’a chaac
que le dicen en maya, esos son 13. Esos hacen unos panezotes [...|] hacen 13 tor-
tillitas asi y cuando terminen las tortillas grandotas, esos son 13, pero eso ya son
trabajos mas grandes con los balanes que le dicen y los duefios de la lluvia, ellos
hablan duefios de lluvia.

Las ofrendas son para los duefios, aquellos que cuidan de dia y de noche; a
ellos se les entrega la comida preparada especialmente para que se alimenten
y restablezcan la tranquilidad dentro del solar. Los propietarios del solar esta-
blecen el periodo en el que se repetird la ceremonia, que puede ser cada dos,
cuatro, 10 afios, pero siempre comprometiéndose a realizar la “renovacién del te-
rreno” y debe cumplirse sin falta; en caso de no cumplir, la proteccion se perdera
y los malos vientos comenzaran a entrar al solar. Don José cobra por sus servicios
de acuerdo con el metraje del terreno o solar, un peso el metro cuadrado.

4 Sacerdote maya que dirige ceremonias y rituales de origen maya, ademas de tener habilidades
o dones para curar enfermedades por medio de plantas, domina artes de adivinanza como la lectura
del maiz o sdastun (piedras cristal adivinatorias), o la de realizar “trabajos” o hechizos. En Yaxunah,
el j-men de la comunidad falleci6 en mayo del 2019. En Yaxcabd, don Juan Bautista Cob, era el j-men
reconocido; fallecié el 4 de agosto del 2019.

HEREDIA ET AL. / RITUALES PARA LA PROTECCION DE ANIMALES DOMESTICOS 201


angel
Resaltado
En el Word venian separados. Se colocó como en el PDF


El loj k’eex de Yaxunah

Se diferencia del k’eex loj del espiritista en Yaxcabd, porque el loj k’eex es una
ceremonia que se realiza como un agradecimiento y proteccién. En el siguiente
caso que se presenta, la familia llama loj k’eex a la ceremonia, porque los vientos
estaban “asentados” en el solar; combinan ambos términos para referir que hubo
un “cambio” con los vientos.

Dona Deysi y don Valentin realizaron un loj k’eex, que es una primicia para que
no afecte ningiin mal de viento (k’as k’as iik’) en el solar. En el 2018, perdieron
cuatro cochinos grandes, por lo que consultaron con el j-men del pueblo, el difun-
to don Pablo Canul, quién sac6 suerte® al terreno e identificé que era mal viento.

El j-men pidi6é a la familia: cuatro gallinas del solar (dofia Deysi maté a las
gallinas, les quité las plumas, se les dejo completa la cabeza, sélo se les quit6 el
pico), con ellas se hizo caldo para k’éol; 16 velas; octavo de chile chawa iik, saka’
(preparado en casa); incienso, maiz, tortillas, hojas de boob (Coccoloba sp. que se
consigue en la milpa) y jool (bejuco que sirve para amarrar las tortillas) y cuatro
personas, que se les pagd para que ayudaran al j-men, y quien design6 las activi-
dades que deberian realizar.

El propietario del solar construye una mesa o kanche’,® los ayudantes del j-men
ayudan con el incienso y cavan huecos en las cuatro esquinas del solar, donde
se colocaran las ofrendas: chile de arbol chawa iik y otros “secretos” del j-men
para alejar los “malos vientos”. El j-men y sus ayudantes recorren el solar dando
13 vueltas en sentido contrario a las agujas del reloj (amarrar: kax bil), poniendo
las ofrendas y luego en el sentido contrario (desamarrar: wach’ bil) recogiendo las
ofrendas. El j-men pide el metraje del terreno para calcular el centro del solar,
donde también se entregaran las ofrendas.

Loj (Yaxcaba)

Esta ceremonia tiene el propdsito de proteger el terreno. Dofia Dalia de Yaxcaba
la describe de la siguiente manera:

[...] se hace el loj del terreno y se protege todo; te va bien en tu trabajo, te va bien
con tus animales, te va bien con tus plantas, todas tus plantas dan fruto, florecen,
después de eso son creencias que nosotros tenemos desde mi abuelito, mi mama4,
son creencias que nosotros seguimos [...] (dofa Dalia, 50 afios, Yaxcaba).

5 “Sacar suerte” significa que se utiliz6 un método de adivinacién; puede ser por medio de la
lectura de cartas del tarot o con el sdastun, que es una piedra de cristal. En este caso no se sabe qué
método utilizo el difunto j-men don Pablo Canul.

6 Es un altar que se hace de palos amarrados

202 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LIX (PRIMAVERA-VERANO 2022)



Para esta ceremonia se necesita una gallina boox bak, que es completamente
negra, tiene las plumas, piel y carne negras, es una de las variedades criollas
que es apreciada y altamente valorada por las personas entrevistadas. Esta se
descuartiza, se distribuyen las alas y los muslos entre cuatro esquinas del solar y
se entierran, el pecho va en medio y se entierra con un poco de miel y la bebida
sagrada de los duenos, el saka’.

Esta ceremonia la realiza un j-men, segtin dofia Dalia:

[...] baja a todos los vientos luego los vuelve a subir pero él hace el rezo y él busca a
cuatro personas que lo ayuden, cuatro personas que van a estar dentro de su circu-
lo pero no van a salir hasta que se entierren todas las carnitas salen las personas
pero nosotros como duefios [propietarios legales| del terreno no estamos dentro,
tenemos que buscar cuatro personas ajenas para que ayuden, esa es la forma como
se hace el loj del terreno y se protege todo.

El j-men es la Ginica persona que esta en comunicacion directa con los vientos;
él los invita a “bajar” por medio de rezos y plegarias para que aceptan las ofren-
das, en especial la carne de la gallina que sera enterrada en las cuatro esquinas
y en el centro del solar.

Doiia Dalia explica que después de un aiio realiza primicias de saka’, que con-
sisten en colocar la bebida sagrada de maiz en las cuatro esquinas y en el centro
del solar.

Jets’ lu’um (Yaxcaba)

Esta ceremonia la realiza el propietario del solar; es privada, por lo que sélo
debe estar presente la familia que habita el solar. Se prepara saka’, k’'dol, gallina
y un namero especial de tortillas gruesas. También el j-men o curandero pueden
realizar esta ceremonia, sobre todo cuando se realiza por primera vez, pues se
estd pidiendo permiso para ocupar el solar, es decir, cuando la familia habita por
primera vez el solar.

Don Gerardo Canul Yama de 68 afios vive en Yaxcabd, es sobador y rezador en
las novenas de la comunidad, él cuida de sus animales (patos y gallinas) porque
su esposa estd enferma. Los patos que son mayoria los identifica como mace-
huales o indios y las gallinas son “paises”. El realiza jets’ [u’um en su solar en el
mes de marzo, porque “es el mes de sequia, desde que entra marzo ya esta la
primavera, todas cosas nuevas, flores nuevas, hojas nuevas, frutos nuevos, a esto
se esta dando para que se proteja”.

Asa un gallo rojo criado en el solar, se hacen trece tortillas gruesas con cruz
de chile, cocina k’dol y se prepara el saka’, se lo entrega a los “duefios de ellos”
(de los animales). Para entregar la primicia se realizan oraciones en las que se
menciona a los siete puntos; considerando las cuatro esquinas del solar, el centro
y dos puntos mas, que serian el cielo y debajo de la tierra.

HEREDIA ET AL. / RITUALES PARA LA PROTECCION DE ANIMALES DOMESTICOS

203



Al preguntarle sobre los “duefos del terreno” él menciona a el “Mejen bil” o
Dios hijo, Jesucristo; Dios padre o “Yuum bil” que es Dios padre y los yuumsilo’ob,
que son los duenos del monte, de los animales, del solar.

Después de entregar y orar a los “duefios del terreno” y a los “siete puntos”,
se “baja” la primicia y se reparte la comida entre vecinos y amigos, el saka’ lo
pone en el pico de los animales a modo de proteccion.

Primicia de saka’

Uno de los rituales importantes para proteger a los habitantes del solar de los
“malos vientos” o k’as k’as iik’, es realizar primicias de saka’, que es una bebida
sagrada a base de maiz. Se considera que es una renovacién de terreno en su for-
ma personal o privada, estableciendo un compromiso anual para tener una buena
relacién con los yumtsilo’ob o duefios del terreno y de esta manera proteger a las
personas y los animales que cria.

La elaboracién de la bebida sagrada, el saka’, comienza con la seleccion de la
mazorca en la milpa, debe ser la mazorca mas grande y bonita, completa y sin
estar “picada” por los insectos. La mazorca completa con todo y bacal (olote,
centro o raquis del maiz) se hierve en agua, sin cal, una vez cocida se muele en
un molino de mano, cuidando que el maiz no caiga al suelo y procurando que
no se desperdicie. El resultado es una especie de masa que se disuelve en agua.

El ritual se realiza en la noche, se elige un arbol en el centro del solar que
es considerado sujuy’ (virgen), y el saka’ se cuelga en jicaras o recipientes que se
colocan en las cuatro esquinas y en el centro del solar. Es importante cuidar que
ninguna persona esté en el solar una vez que se coloca la primicia, porque los
aires estaran presentes y se puede “cargar aire”. A la mafiana siguiente se baja la
primicia y se les da a beber a los animales del solar.

Al preguntarle a dofia Luceralba sobre por qué realiza esta primicia ella ex-
plica:

Pues es la costumbre que se hace aqui, porque si no lo haces, s6lo cuando veas un
pollito se estd muriendo, s6lo cuando veas un cochinito ya estd cargando el aire,
porque ellos cargan aire, en vez que lo carguemos nosotros los animales lo cargan.
En cambio, todo asi y cuando sacas el saka’ y todo pues los animales les van bien
porque a veces estds viendo un cochino que come, pero no engorda |...] cuando
estd curado el terreno con un poco que coma rapido engorda el cochino, ahi ta’ solo
asi el desperdicio le tiras, maiz, algo lo come rédpido queda gordo (dofia Luceralba,
40 afios, Yaxcaba).

Doiia Luceralba explica que no hay una fecha especifica para hacer esta pri-
micia. S6lo cuando nota que sus animales se ven enfermos, los santigua con
una rama de spiche’ para que el “mal aire” sea liberado, pero en caso de que se
enfermen mas animales y se mueran indica que es momento de hacer la primicia

204 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LIX (PRIMAVERA-VERANO 2022)



del saka’, pues de esa manera se evita que los “malos aires” ataquen a algun
miembro de la familia.

Es importante mencionar que tanto en Yaxcabd, como en Yaxunah, las fami-
lias que se adscriben a una religion diferente a la catélica no realizan este tipo
de rituales (k’eex, jets’ lu’um, loj) en sus solares. Incluso familias que cambiaron de
religion y que en algiin momento realizaron alguna ceremonia, han cambiado
su posicion al respecto, pues reconocen haber realizado el ritual como el k’eex,
porque se encontraban en un momento de desesperacién y en ese momento
crefan que mejoraria la situacion, pero después de su conversion sélo lo ven
como una estafa porque para dichas ceremonias se requiere pagar el trabajo del
J-men o espiritista, asi como conseguir los insumos necesarios para las ofrendas.

Entes sobrenaturales en los rituales del solar

Las personas de Yaxcaba y Yaxunah expresaron su respeto a seres poderosos,
entes sobrenaturales que son los verdaderos Duefios de la naturaleza, que la
gente comun llama yumsiles o yumtsilo’ob; es una manera de referirse a todos
los seres que gobiernan el monte, a lo que se tiene que agradecer y se le hace
peticiones para la buena productividad en las milpas, parcelas, solares, ranchos o
terrenos. Las familias catélicas mencionaron que ademas de los yumsiles durante
los rituales o primicias se menciona a las divinidades de la iglesia, Dios Padre,
Jesus y la Santisima Trinidad. En el caso de las familias cristianas o protestantes
s6lo mencionaron al Dios omnipotente y Jesds.

Los balames son protectores del pueblo, estan cuidando en los “cabos” o li-
mites de la comunidad. Los propietarios de los solares los mencionaron como
guardianes del pueblo pero también en el monte y las milpas. El especialista ri-
tual menciona que solamente los que hacen “grandes trabajos”, refiriéndose a los
Jj-meno’ob, pueden establecer una conexién con ellos y llamarlos para que reciban
las ofrendas durante las ceremonias como el ch’a chaac.

Aluxes, aluxitos o “duendes” son seres pequeiios, semejantes a una persona.
Algunas personas los describen como nifios traviesos, porque se escucha como
corren, lanza piedras. Se asocian con las cuevas y con los parches de vegetacion
dentro del pueblo. Los milperos explican que son seres que se crean de barro
y se les alimenta con sangre, esto se realiza a través de un ritual que hace un j-
men. Cuando un milpero “contrata” los servicios de un alux es para el cuidado de
sus parcelas, la milpa o terrenos. El compromiso del milpero es alimentarlo con
ofrendas que les gusta como atoles, ofrendas de saka’, cigarros elaborados de ho-
jas de maiz y con tabaco molido, algtin guiso como una gallina asada con su sopa.
Y el compromiso del alux serad cuidar el espacio, protegiendo los sembrados de
cualquier ladrén o persona que se pase de lista. Pero es distinta la percepcion
del alux en el solar, las mujeres explican que hay que ofrecerle dulces, golosinas
para que no estén molestando. Cuando estos seres andan por el solar, golpean

HEREDIA ET AL. / RITUALES PARA LA PROTECCION DE ANIMALES DOMESTICOS

205



206

la puerta, tiran piedras o se escucha que alguien pasa corriendo; se dice que son
los aluxes pidiendo comida, pidiendo primicia, por lo que algunas amas de casa
consideran que es necesario realizar una primicia de saka’ en el solar.

Tanto como los balames y los yumsiles, los aluxes son seres a los que los habi-
tantes de Yaxcaba y Yaxunah les tienen respeto; para describirlos siempre men-
cionan que son de puro viento o aire, que no se ven, pero que existen aqui en la
tierra de los humanos. Los vientos malignos o los llamados k’as k’aas iik’ son los
mas temidos, porque causan mal, enfermedades a las personas y a los animales;
también pueden hacerles mal a las plantas. Son feroces y causan dafos y al entrar
al solar la familia debe realizar un ritual para que se vayan o desvien y todo vuel-
va a la normalidad. También existe un viento en remolino llamano mozon iik’, que
puede atravesar el solar y cuando una persona lo atraviesa se enferma y también
es necesario realizar un k’eex para sanarlo.

Discusion

En todas estas ceremonias se menciona la presencia de “los vientos” o “ma-
los aires”, que se relacionan con los Duefios y entes sobrenaturales como los
bdalamo’ob y los aluxo’ob que, segln un espiritista entrevistado, a través de ellos
se puede “castigar” al ser humano con enfermedades, cuando no cumple con sus
ofrendas en la milpa, en el solar o por infringir normas sociales de la comunidad.

En el solar, los vientos que dafan o matan a los animales son los k’as k’aas iik’,
Quintal y colaboradores (2013) describen este tipo de viento como:

[...] seres dvidos de comida [que| encuentran en los cuerpos humanos y en la de
los animales domésticos su alimento; nocién de espiritu “predador” que en el K’eex
el especialista pone en juego y lo lleva a buscar, expulsar o “barrer” del cuerpo del
paciente al o a los “malos vientos” que aquel ha cargado (Quintal et al., 2013: 68).

” ”

K’eex significa en espaiiol “cambio”, “trueque de algo”, “ritual de cambio” (Bar-
rera Vazquez, 1980), también es el nombre de una ceremonia que se realiza en
diferentes situaciones. Quintal y colaboradores indican que se realiza para: curar
enfermedades por viento; por ikim (remolino en la cabeza, formacién capilar);
cuando nacen gemelos y uno de ellos muere; para cambiar la suerte de las per-
sonas; la ceremonia que realizan algunos j-meno’ob y parteras para pedir permiso
a los nuevos chako’ob y yuumtsilo’'ob que empiezan a trabajar en el mes de julio;
para curar enfermedades por brujeria; y para que vivan los animales del solar.

Cuando se realiza el k’eex, se busca “alejar” o “liberar” al solar de los “malos
vientos”, que pueden afectar a los animales criados en este espacio y permitir
que se reproduzcan y desarrollen bien.

El loj significa “redimir o rescatar” (Barrera Vazquez, 1980), es el nombre que
reciben las ceremonias de proteccion del territorio. Gabriel (2006, 2013) explica
que en las ceremonias de tipo loj, se recorren las cuatro esquinas y el centro del si-

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LIX (PRIMAVERA—VERANO 2022)



tio (casa, solar, pueblo, rancho), dando una vuelta a favor y en otra en contra de las
manecillas del reloj, se van enterrando o “sembrado” plantas y semillas que se les
llama como proteccién o “contra” de los malos vientos y fuerzas negativas en cada
punto del solar, de esta manera se dibuja el cosmograma o “ideograma césmico”.

La cantidad de ofrendas varia dependiendo del lugar, en la casa (loj naj/ casa
nueva) y en el solar son cinco jicaras con saka’ y en el pueblo (loj kaj-tal) o rancho
(loj korral) son 13 jicaras con la bebida sagrada (Gabriel, 2006: 1157-1163). El
simbolismo en los niimeros y el arreglo de las ofrendas son caracteristicas im-
portantes en las ceremonias, pues son el reflejo de la cosmovisién, de cémo se
conforma el mundo. EI nimero cinco simboliza relacién de las cuatro esquinas y
el centro; el nimero 13, el nimero de niveles del cielo.

En Yaxcaba el espiritista llama al ritual k’eex loj, porque considera que es una
“renovacion del terreno”. La gallina es una ofrenda de cambio, la entrega en for-
ma de comida y se les invita a los “malos vientos” para que la tomen y dejen el
solar. Pues el espiritista reconoce que el inico que tiene la habilidad y capacidad
para “hablar” o “bajar” a los vientos son los j-men.

En cambio, la familia de Yaxunah se refiere a la ceremonia del loj, pero inte-
gran el término k’eex porque los vientos estaban “asentados” en el solar y fueron
la causa de la muerte de sus animales, por lo que hacen un “cambio” con los vien-
tos. La ceremonia descrita coincide con lo reportado por Gabriel (2006; 2013). En
las ceremonias de k’eex loj y loj, las ofrendas deben ser enterradas en las cuatro
esquinas y el centro; este acto de “alimentar a la tierra” es dirigido por el j-men,
quien dara las especificaciones sobre cuantas y cuéles ofrendas se requieren, la
manera en que deben ser colocadas. El j-men dird las plegarias y los rezos para
que los vientos acepten las ofrendas y de esta manera proteger el solar.

Giiemez (2005) explica que el jets’ Iu'um es la ceremonia para pedir permiso a
los duefios para hacer uso del espacio; se realiza antes de aprovechar el terreno;
significa literalmente “apaciguar a los dioses de la tierra” y la dirige el j-men. Se
puede realizar en el terreno de la milpa, en la casa-habitaciéon y en los ranchos
ganaderos, este ultimo también se le denomina loj corral en otras regiones de la
peninsula de Yucatan. Cuando se practica en el solar tiene el objetivo de prevenir
que los animales mueran y proteger a la familia.

En Yaxcabd, don Gerardo realiza esta ceremonia de manera personal cada afio
en el mes de marzo, pidiendo a los duefios y a la divinidad catélica (Dios padre,
Dios hijo y Espiritu Santo) por la protecciéon de todo lo que se encuentre en el
solar, en espacial sus animales.

Las ceremonias para “alimentar a la tierra” y “criar a los vientos y a los due-
nos” en cualquiera de sus formas, sea personal (primicia de saka’ o jets’ lu’um),
ceremonias dirigidas y realizadas por el j-men (loj k’eex o loj) o por el espiritista
(k’eex loj), estan basadas en la vision cuatripartita del mundo, pues en cada esqui-
na o rumbo se distribuyen las divinidades llamadas “grandes chdako’ob”, los dio-
ses de la lluvia, que estan en el plano celeste. En el nivel terrestre se encuentran
los bacabes, quienes sostienen el cielo y en el inframundo los pahuatunes, los que

HEREDIA ET AL. / RITUALES PARA LA PROTECCION DE ANIMALES DOMESTICOS

207



208

cargan la tierra, cada rumbo se asocia a un color y tipos de vientos (Villa Rojas,
1987: 442-445).

Por ejemplo, en Xocén, Yucatdn, Terdn y Rasmussen (2008: 215) reportaron
que el Chaak blanco se encuentra en el sureste, el Chaak rojo en el suroeste, el
Chédak amarillo estd en el noreste y el Chdak negro en el noroeste. Estos auto-
res, también explican que en esta comunidad maya existe una tipologia de los
vientos que pueden ser clasificados como buenos porque estan asociados a las
lluvias que provienen por la voluntad de Dios y los chdako’ob; los vientos malos
que se generan por los movimientos rapidos de los dioses y que se les llama
choko ydol; los vientos peligrosos, fieros y temibles que se encuentran en ciertos
montes, cuevas, tierras y cenotes y el iik’al que es el viento de huracan que vine
del caballo flaco de dios Chaak (Teran y Rasmussen, 2008: 201-203). En los rezos
de las ceremonias del cha’ chdak, se encontraron 29 tipos de vientos que son
clasificados como vientos negros, fieros, raros y temibles, porque son también
elementos importantes en el mundo maya, pues también estdn invitados a las pri-
micias y ofrendas, para que no interfieran con la labor de los “grandes invitados”
que son los duefios, dioses y diosas.

Los vientos son entidades importantes en la concepciéon del mundo maya; en
el caso de los “malos vientos”, que se les asocia con enfermedades, al entrar
al cuerpo disminuye la energia, dnimo y salud de la persona o animal, pero no
son eventos fortuitos que entren al solar o en el cuerpo, sino que se relacionan
con la violacién de las normas o al interponerse en el “camino de los vientos”
(Quintal et al., 2013: 88). El solar en algiin momento fue una porciéon de monte
resguardado por los vientos que el ser humano no controla. Es por esta razén
que el solar debe ser protegido a través de rituales, pues en cualquier instante
los “malos vientos” pueden alojarse y causar males, enfermedades y disturbios.
Cen Montuy (2017) explica que las enfermedades producidas por estos seres son
un recordatorio para realizar las ofrendas y se tenga presente que en el territorio
se convive con los verdaderos “duenos”.

La cria de animales domésticos en los solares de Yaxcabda y Yaxunah, tiene su
base en la espiritualidad y cosmovision maya. Las familias catdlicas asocian la
produccién pecuaria, el manejo de enfermedades y la fertilidad de los animales
domésticos en sus solares con el vinculo que tiene con los duefios de la naturale-
za y los vientos; es por medio de los animales como ofrenda que se establece esa
relacién de reciprocidad con los verdaderos Duefios. Se tiene que pedir permiso
y agradecer a los seres que gobiernan y regulan la vida, s6lo de esta manera po-
dran tener bienestar y buena productividad en sus animales. Estos conocimientos
y saberes han sido transmitidos de generacién en generacion, pero con el paso
del tiempo van cambiando, persistiendo y resignificindose; esto es importante
considerarlo pues es parte de la relacion humano-fauna en las sociedades mayas
contemporaneas.

Las diferencias entre los conocimientos de un milpero, de una ama de casa y
de un especialista ritual son claras. Esta investigacion trata de identificar cuales

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LIX (PRIMAVERA—VERANO 2022)



son los rituales necesarios para la crianza de los animales domésticos; se les dio
prioridad a las mujeres, jefas de familia, para indagar sobre el manejo del solar, la
percepcién de los animales dentro de este espacio y cémo se les cuida o protege.
Debido a que las mujeres son las que por lo general llevan a cabo los rezos y las
ceremonias religiosas dentro del hogar, lideran respecto al manejo de las plantas
y hortalizas; son las que llevan acabo distintas tareas dentro del solar y las que
junto con los nifios o jévenes crian a los animales.

El especialista ritual, que se autodenomina como espiritista, fue recomendado
por algunas familias de Yaxcaba, pues puede llevar a cabo diferentes procedi-
mientos para sanar o curar, sobre todo enfermedades relacionadas con el vincu-
lo de entes sobrenaturales, como son los espiritus, los vientos y los “duenos”. Es
a quien le solicitan y piden sus servicios para que se hagan rituales de “renova-
ciones de terrenos”; él mismo menciona que existen ciertas innovaciones en su
practica y experiencia como espiritista, pues también las personas le han solici-
tado la renovacion de terrenos que son negocios o tiendas, para la proteccién de
ese espacio que ya tiene fines comerciales.

En ambas comunidades donde se llevo a cabo el estudio, las personas mencio-
nan que cada vez es mas dificil encontrar a los j-meno’ob, por lo que han optado
por consultar y pedir los servicios de estos especialistas en otras localidades y
pueblos, muchas veces recomendados por otros familiares y vecinos.

Conclusiones

Los conocimientos y las practicas que conservan los j-men (sacerdotes mayas)
y los milperos mayas, tienen grandes diferencias (Quintal et al., 2013) y con los
datos de este estudio, también podemos diferenciar entre las practicas y conoci-
mientos de otro especialista ritual, el espiritista, y también los conocimientos y
saberes de la gente comun, propietarios de los solares que tratan de conservar el
vinculo reciproco con las entidades sobrenaturales. Podria decirse que existe un
grado semejante de conocimiento entre los j-meno’ob, otros especialistas rituales,
los milperos y las amas de casa. Sin embargo, todas las personas en su vida co-
tidiana reflejan el simbolismo del centro rector, la visiéon cuatripartita y el vincu-
lo reciproco con los seres superiores.

Los rituales reportados en los solares de Yaxcabd y Yaxunah son diferentes,
pero podriamos contextualizar que ambas localidades presentan diferencias en
su organizacién social y en el porcentaje de la poblacién segtin su religion; esto
se puede explicar a partir de una revisiéon de los procesos histdricos y sociales
de cada localidad. Por lo que consideramos importante dar a conocer esa vision
particular que aun persiste en las comunidades mayas peninsulares, donde se
salvaguardan conocimientos y practicas bioculturales que muestran sus formas
particulares de ser y estar en el mundo y relacionarse con la naturaleza.

HEREDIA ET AL. / RITUALES PARA LA PROTECCION DE ANIMALES DOMESTICOS

209



210

Bibliografia

Acosta Bustillos, Luz Elena, Salvador Flores Guido y Arturo Gémez Pompa
1998 Uso y manejo de plantas forrajeras para cria de animales dentro del solar en una
comunidad maya en Yucatdn. Mérida, Yucatan: Universidad Auténoma de Yu-
catan (Etnoflora yucatanense, fasciculo 14).

Alejos Garcia, José
2017 “likin y k’eex. Cronotopos del ritual terapéutico maya”, Estudios de Cultura
Maya, XLIX: 247-271. por: http://doi.org/10.19130/iifl.ecm.2017.49.769.

Barrera Vazquez, Alfredo (coord.)
1980 Diccionario Maya Cordemex: maya-espafiol, espafiol-maya. Mérida: Cordemex.

Boccara, Michel
2017 “Tradicion, improvisaciéon y modernidad en el chamanismo maya yucateco:
El arte suhuy de Juan Cob, h-men de Yaxcaba”, Salud Colectiva, 13 (3): 429-
442. por: https://doi.org/10.18294/s¢.2017.1077.

Cen Montuy, Maria de Jests
2017 “Bo’ol si’ipil, K’eex, Proomesa, Jets’t’aan y Su’tsil. Una aproximacion etnografi-
ca a la normatividad de los nunkinienses”, tesis de doctorado en Estudios
Avanzados en Antropologia Social. Espafa: Universidad de Barcelona, De-
partamento de Antropologia Cultural e Historia de América y Africa, <http:/
diposit.ub.edu/dspace/bitstream/2445/108427/1/MJCM_TESIS.pdf> [consul-
tada el 22 de octubre de 2019].

Cupul Cicero, Verénica, Wilian de Jests Aguilar Cordero, Juan Chablé Santos y Celia Isela
Sélem Salas
2019 “Conocimiento etnozooldgico de la herpetofauna de la comunidad maya de
Santa Elena, Yucatan, México”, Estudios de Cultura Maya, LIV: 285-314. po:
http://dx.doi.org/10.19130/iifl.ecm.2019.54.994.

Estrada Lugo, Erin, Eduardo Bello y Lidia Serralta
1998 “Dimensiones de la Etnobotdnica: el solar maya como espacio social”, Lec-
turas en Etnobotdnica. Publicaciones del Programa Nacional de Etnobotdnica, pp.
457-474, Jestus Axaydcatl Cuevas Sanchez, Ernestina Cedillo Portugal, Abel
Mufioz Orozco y Patricia Vera Caletti (eds.). México: Universidad Auténoma
de Chapingo.

Gabriel, Marianne

2006 “Las ceremonias agricolas de los campesinos mayas: representaciones de su
cosmovision”, Los mayas de ayer y hoy. Memorias del Primer Congreso Interna-
cional de Cultura Maya, tomo I, pp. 1145-1166, Alfredo Barrera Rubio y Ruth
Gubler (eds.). Mérida, Yucatan: Instituto de Cultura de Yucatdn, Instituto
Nacional de Antropologia e Historia.

2013 “A los cuatro angulos de la tierra, a los cuatro dngulos del cielo y de las nu-
bes. Las deidades direccionales”, Religion maya: rasgos y desarrollo histérico,

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LIX (PRIMAVERA—VERANO 2022)



pp. 279-311, Alejandro Shesefa (coord.) México: Universidad de Ciencias y
Artes de Chiapas.

Geertz, Clifford
2005 La interpretacion de las culturas. Espaia: Editorial Gedisa.

Goodman, Leo A.
1961 “Snowball sampling”, The Annals of Mathematical Statistics, 32 (1): 148-170.
pot: https:/doi.org/10.1214/aoms/1177705148.

Guerrero Martinez, Fernando
2016 “Concepciones sobre los animales en grupos Mayas contempordneos”,
Revista Pueblos y Fronteras. Digital, 10: 6-43. poi: https:/doi.org/10.22201/
cimsur.18704115e.2015.20.31.

Giiémez Pineda, Miguel Antonio
2005 “Entre la duda y la esperanza: la situacién actual de la Organizacion de
Médicos Indigenas Mayas de la Peninsula de Yucatan”, Temas antropoldgicos.
Revista cientifica de investigaciones regionales, 27 (1): 31-66, <http:/www.ma-

yas.uady.mx/articulos/duda.html> [consultada el 12 de mayo de 2019].

Herndndez Sanchez, Mauricio
2010 “Cambios y continuidades en los solares mayas yucatecos. Un andlisis inter-
generacional de su configuracién espacial en dos comunidades del sur de
Yucatén”, tesis de maestria en Ecologia Humana. México: Centro de Inves-
tigaciones Avanzadas del Instituto Politécnico, Departamento de Ecologia
Humana, <https://www.mda.cinvestav.mx/FTP/EcologiaHumana/maestria/
tesis/08TesisHernandez10.pdf> [consultada el 19 de junio de 2018].

Herrera Castro, Natividad
1994 Los huertos familiares mayas en el oriente de Yucatdn. Mérida, Yucatan: Univer-
sidad Auténoma de Yucatan (Etnoflora Yucatanense, Fasciculo 9).

Herrera Flores, Belén, Didac Santos Fita, Eduardo Naranjo y Silvia Hernandez Betancourt
2019 “Importancia cultural de la fauna silvestre en comunidades rurales del norte
de Yucatan, México”, Peninsula, XIV (2): 27-55.

Hirose, Javier
2003 “La salud de la tierra: el orden natural en el ceremonial y las practicas de
sanacion de un médico tradicional maya”, tesis de maestria en Ecologia
Humana. México: Centro de Investigaciones Avanzadas del Instituto Politéc-
nico, Departamento de Ecologia Humana, <https:/www.mda.cinvestav.mx/
FTP/EcologiaHumana/maestria/tesis/02TesisHiroseJ03_I.pdf> [consultada el
17 de octubre de 2018].

Instituto Nacional de Estadistica, Geografia e Informatica (NEGl)

2010 “Censo Nacional de Poblacién y Vivienda”, <https:/www.inegi.org.mx/pro-
gramas/ccpv/2010/> [consultado el 18 de abril de 2018].

HEREDIA ET AL. / RITUALES PARA LA PROTECCION DE ANIMALES DOMESTICOS

211



212

2015 “Encuesta Intercensal”, <https://www.inegi.org.mx/programas/intercen-
sal/2015/> [consultada el 18 de abril de 2018|.

Jiménez Osornio, Juan, Maria del Rosario Ruenes Morales y Patricia Irene Montafiez Esca-
lante
1999 “Agrodiversidad de los solares de la peninsula de Yucatadn”, Red Gestion de
Recursos Naturales (14): 30-40.

Quintal, Ella Fanny, Juan Bastarrechea, Fidencio Brisefio, Martha Medina, Beatriz Repetto,
Lourdes Rejon y Margarita Rosales
2003 “U Iv’umil maya wiiniko’ob: la tierra de los mayas”, Didlogos con el territorio,
pp- 273-359, Alicia Baravas (coord.). México: Instituto Nacional de Antropo-
logia e Historia.

Quintal, Ella Fanny, Teresa Quifiones, Lourdes Rején y Jorge Gémez
2013 “El cuerpo, la sangre y el viento: persona y curacién entre los mayas penin-
sulares”, Los suefios y los dias: chamanismo y nahualismo en el México actual, 2:
57-93, Miguel Bartolomé y Alicia Barabas (eds.). México: Instituto Nacional
de Antropologia e Historia.

Sanchez, Aurelio
2017 Xa’anil naj, la gran casa de los mayas. Mérida, Yucatan: Universidad Auténoma
de Yucatan, <https:/www.academia.edu/35644432/Libro_Xaanil_naj._La_
gran_casa_de_los_mayas.pdf> [consultada el 4 de agosto de 2019].

Terén, Silvia y Christian Rasmussen

1994 La milpa de los mayas. La agricultura de los mayas prehispdnicos y actuales en el
noreste de Yucatdn. Mérida, Yucatan: Danida.

2005 Xocén: el pueblo en el centro del mundo. Mérida, Yucatan: Universidad Auténo-
ma de Yucatan.

2008 Jinetes del cielo maya: dioses y diosas de la lluvia en Xocén. Mérida, Yucatén:

Universidad Auténoma de Yucatan.

Toledo Manzur, Victor, Narciso Barrera Bassols, Eduardo Garcia Frapolli y Pablo Alarcén
Chaires
2008 “Uso mudltiple y biodiversidad entre los mayas Yucatecos (México)”, Intercien-
cia, 33 (5): 345-352.

Tuz Chi, Hilario
2009 “Asi es nuestro pensamiento. Cosmovision e identidad de los rituales
agricolas de los mayas peninsulares”, tesis de doctorado en Antropologia
Iberoaméricana. Espaifia: Universidad de Salamanca, Facultad de Ciencias
Sociales, <https:/gredos.usal.es/bitstream/handle/10366/76581/DPSA_Tuz_
Chi_L Asi_es_nuestro.pdf?sequence=1> [consultada el 9 de enero de 2019].

Villa Rojas, Alfonso

1980 “La imagen del cuerpo humano segun los mayas de Yucatan”, Anales de An-
tropologia, 27 (2): 31-46.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LIX (PRIMAVERA—VERANO 2022)



1987 Los elegidos de Dios. Etnografia de los mayas de Quintana Roo. México: Instituto
Nacional Indigenista (Coleccion de Antropologia Social, 56).

Elma Beatriz Heredia Campos. Mexicana. Licenciada en Biologia por la Univer-
sidad Auténoma de Yucatan y estudiante del Programa de Maestria en Ciencias
en Recursos Naturales y Desarrollo Rural por El Colegio de la Frontera Sur con
orientacion académica en Agricultura, Sociedad y Ambiente. Sus temas de in-
terés son el uso y manejo de los recursos naturales en las comunidades mayas
yucatecas, la relacion humano-fauna en las sociedades mayas contemporaneas,
cosmovision maya, uso medicinal y rituales de la fauna en el sureste mexicano.
Su proyecto de investigacion para obtener el grado de maestria se titul6 “Uso,
manejo y percepcion de la fauna desde la cosmovision en los huertos familia-

1)

res de Yaxcabd y Yaxunah, Yucatdn”. Entre sus publicaciones mas recientes se
encuentran “Plantas utilizadas en la Ceremonia Maya: Ch’a chaak”, “La etnobo-
tanica de las plantas utilizadas en la cocina tradicional de Yaxcabd, Yucatan”,

ambos en coautoria.

elma.heredia@hotmail.com

Elma Beatriz Heredia Campos. Mexican. She has a degree in Biology from the
Universidad Auténoma de Yucatdn and is a student of the Master of Science
Program in Natural Resources and Rural Development at El Colegio de la Fron-
tera Sur with academic orientation in Agriculture, Society and Environment. Her
topics of interest are the use and management of natural resources in Yucatecan
Mayan communities, the human-fauna relationship in contemporary Mayan so-
cieties, Mayan cosmovision, medicinal use and rituals of fauna in southeastern
Mexico. Her research project for her master’s degree was entitled “Uso, manejo y
percepcion de la fauna desde la cosmovision en los huertos familiares de Yaxcaba
y Yaxunah, Yucatan”. Among his most recent publications are “Plantas utilizadas
en la Ceremonia Maya: Ch’a chaak”, “La etnobotdnica de las plantas utilizadas en
la cocina tradicional de Yaxcabad, Yucatan”, both co-authored.

elma.heredia@hotmail.com

Diana del Rosario Cahuich Campos. Mexicana. Licenciada en Biologia por la Uni-
versidad Nacional Auténoma de México y doctora en Ecologia y Desarrollo Sus-
tentable por El Colegio de la Frontera Sur. Adscrita al departamento de Sociedad
y Cultura de El Colegio de la Frontera Sur. Sus principales lineas de investigacion
son huertos familiares y su agrobiodiversidad como patrimonio cultural y bio-

HEREDIA ET AL. / RITUALES PARA LA PROTECCION DE ANIMALES DOMESTICOS

213



214

légico de las familias mayas peninsulares; estudios etnobiolégicos de la fauna y
flora de uso medicinal y en practicas rituales y ceremoniales; cultura alimentaria.
Colabora en el proyecto de investigacion sobre la salud femenina durante el
climaterio y menopausia en mujeres del ambito rural y urbano en San Francisco
de Campeche, Calakmul y Hopelchén y el estudio de la diversidad de practicas
terapéuticas de las mujeres de mediana edad en Campeche. Entre sus publica-
ciones mads recientes se encuentran “Hot Flashes Associated with Menopause in
the State of Campeche, Mexico. Biometric measurement and self-reported expe-
rience”, “Stress and the menopausal transition in Campeche, Mexico. Women'’s
Midlife Health”, “Factores socio-ambientales determinantes del uso de herbolaria
durante el climaterio en Campeche”, todas en coautoria.

dcahuich@ecosur.mx

Diana del Rosario Cahuich Campos. Mexican. Degree in Biology from the Uni-
versidad Auténoma de México and PhD in Ecology and Sustainable Development
from El Colegio de la Frontera Sur. She is attached to the Department of Society
and Culture at El Colegio de la Frontera Sur. Her main lines of research are fam-
ily gardens and their agrobiodiversity as cultural and biological heritage of the
peninsular Mayan families; ethnobiological studies of the fauna and flora for me-
dicinal use and in ritual and ceremonial practices; food culture. She collaborates
in the research project on women’s health during climacteric and menopause in
rural and urban women in San Francisco de Campeche, Calakmul and Hopelchén
and the study of the diversity of therapeutic practices of middle-aged women
in Campeche. Among her most recent publications are “Hot Flashes Associated
with Menopause in the State of Campeche, Mexico. Biometric measurement and
self-reported experience”, “Stress and the menopausal transition in Campeche,
Mexico. Women'’s Midlife Health”, “Factores socio-ambientales determinantes del
uso de herbolaria durante el climaterio en Campeche”, all co-authored.

dcahuich@ecosur.mx

Olga Silvia Teran y Contreras. Mexicana. Licenciada en Etnologia y maestra en
Ciencias Antropoldgicas por la Escuela Nacional de Antropologia e Historia. Ac-
tualmente trabaja en la Direccién de Patrimonio Cultural y Museos Comunitarios
de la Secretaria de la Cultura y las Artes del Estado de Yucatan. Por mas de 20
afos ha trabajado en la promocién del bordado yucateco desde la Asociacion
Tumen Kinam A.C. Sus lineas de investigacion son la ideologia politica del cam-
pesinado, cuestiones agrarias, artesanias yucatecas, mujeres campesinas, milpa,
etnobotdnica y cultura maya. Entre sus publicaciones mds recientes se encuen-
tran El Bordado Yucateco, publicado en el aiio 2013, dentro de la coleccién mono-

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LIX (PRIMAVERA—VERANO 2022)



temadticos de la libreria Dante, Yucatdan, Las artesanias de Yucatdn y Jinetes del Cielo
Maya. Dioses y Diosas de la Lluvia, estas dos tltimas en coautoria.

silviateranc@hotmail.com

Olga Silvia Teran y Contreras. Mexicana. She has a degree in Ethnology and a
master’s degree in Anthropological Sciences from the National School of Anthro-
pology and History. She currently works in the Direction of Cultural Heritage
and Community Museums of the Secretariat of Culture and Arts of the State of
Yucatan. For more than 20 years she has worked in the promotion of Yucatecan
embroidery from the Asociacién Tumen Kinam A.C. Her lines of research are
the political ideology of the peasantry, agrarian issues, Yucatecan crafts, peasant
women, milpa, ethnobotany and Maya culture. Among his most recent publica-
tions are El Bordado Yucateco, published in 2013, within the monothematic col-
lection of the Dante bookstore, Yucatan, Las artesanias de Yucatdn and Jinetes del
Cielo Maya. Dioses y Diosas de la Lluvia (Gods and Goddesses of the Rain), the latter
two co-authored.

silviateranc@hotmail.com

Ramon Mariaca Méndez. Mexicano. Ingeniero agronomo por el Colegio Superior
de Agricultura Tropical; maestro en Ciencias en Botanica y orientacion Etnobota-
nica por el Colegio de Postgraduados en Ciencias Agricolas y doctor en Antropo-
logia Social por la Universidad Iberoamericana de México. Adscrito a El Colegio
de la Frontera Sur, Unidad San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México, actual-
mente se desempefa como Director General de Agroecologia de la Secretaria
del Medio Ambiente y Recursos Naturales (seMARNAT). Sus lineas de investigacion
son la etnobiologia, agroecologia y manejo de recursos naturales en grupos ma-
yenses (yucatecos, tsotsiles, tzeltales, ch’oles, lacandones y chontales). Especia-
lista en huertos familiares mayas, milpa bajo el sistema roza-tumba y quema y la
agricultura mesoamericana. Entre sus publicaciones mads recientes se encuentran
Etnobiologia y Patrimonio Biocultural de Chiapas (coeditor) y EI mercado tradicional
de San Cristobal de Las Casas, Chiapas: una experiencia etnobioldgica en coautoria.
ramon.mariaca@semarnat.gob.mx

Ramoén Mariaca Méndez. Mexican. Agronomist from the Colegio Superior de
Agricultura Tropical, Master of Science in Botany and Ethnobotany orientation
from the Colegio de Postgraduados en Ciencias Agricolas and PhD in Social
Anthropology from the Universidad Iberoamericana de México. He is a member
of El Colegio de la Frontera Sur, Unidad San Cristébal de Las Casas, Chiapas,

HEREDIA ET AL. / RITUALES PARA LA PROTECCION DE ANIMALES DOMESTICOS

215



Mexico, and currently serves as General Director of Agroecology of the Minis-
try of Environment and Natural Resources (seMARNAT). His research interests are
ethnobiology, agroecology and natural resource management in Mayan groups
(Yucatec, Tsotsil, Tzeltal, Ch’oles, Lacandones and Chontales). He is a specialist in
Mayan family gardens, milpa under the slash-and-burn system and Mesoamerican
agriculture. His most recent publications include Etnobiologia y Patrimonio Biocul-
tural de Chiapas (co-editor) and El mercado tradicional de San Cristobal de Las Casas,
Chiapas: una experiencia etnobioldgica (co-authored).

ramon.mariaca@semarnat.gob.mx

216 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA LIX (PRIMAVERA-VERANO 2022)



