
heredia et al. / rituales para la protección de animales domésticos	 191

Rituales para la protección de animales 
domésticos en los solares de Yaxcabá y 

Yaxunah, Yucatán, México

Rituals for Protection of Domestic Animals  
on the solares of Yaxcaba and Yaxunah, 

Yucatan, Mexico

Elma Beatriz Heredia Campos

Diana Cahuich-Campos

El Colegio de la Frontera Sur, Unidad Campeche, Campeche, México

Olga Silvia Terán y Contreras

Secretaría de la Cultura y las Artes del Estado de Yucatán, México

Ramón Mariaca Méndez

El Colegio de la Frontera Sur, Unidad San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México

Resumen: El objetivo de este trabajo es identificar los rituales para la protección de 
animales domésticos criados en los solares de Yaxcabá y Yaxunah, Yucatán, México. 
En el solar se crían especialmente animales domésticos (gallinas, pavos y cerdos), 
los cuales son un elemento importante para las familias campesinas. Esta fauna 
forma parte de la economía, la alimentación cotidiana y son parte de las ofrendas 
en los festejos, las ceremonias y los rituales que dan continuidad a la vida familiar 
y comunal. 

Los resultados muestran que las familias católicas de Yaxcabá y Yaxunah con-
tinúan realizando ceremonias como el k’eex loj o loj k’eex, el loj, el jets’ lu’um y las 
primicias de saka’ (bebida sagrada de maíz). La finalidad de estas ceremonias es 
mantener una relación de reciprocidad con los dueños de la naturaleza por el uso 
de los recursos, lo cual favorece una relación de equilibrio con los mismos; de esta 
manera los dueños cuidarán todo el solar y a los habitantes de este espacio. Los 
integrantes de la familia y los animales criados se salvaguardan de los malos vientos 
o k’as k’aas íik’, causantes de enfermedades y calamidades.

Este estudio destaca la visión del mundo que aún persiste en las comunidades 
mayas peninsulares, se conservan conocimientos y prácticas bioculturales que mues-

estudios de cultura maya lix: 191-216 (primavera-verano 2022)



192 estudios de cultura maya lix (primavera-verano 2022)

tran las formas particulares de relacionarse con la naturaleza. Se analizan los cono-
cimientos sobre los rituales que tienen los propietarios del solar y un especialista 
ritual, llamado espiritista. 

Palabras claves: ritualidad; huerto familiar; animales domésticos; malos vientos; cos-
movisión maya.

Abstract: The objective of this work is to identify the rituals related for the protec-
tion of domestic animals raised on the Mayan “solares” of Yaxcaba and Yaxunah, 
Yucatan, Mexico. On the “solar” are especially raised domestic animals (chickens, 
turkeys and pigs), which are an important element for peasant families, because 
they are part of economy, their daily food, in the festivities, ceremonies and rituals 
to give continuity to family and communal life. 

Our results show that the Catholic families of Yaxcaba an Yaxunah continue to 
perform ceremonies such as k’eex loj, the loj, the jets’ lu’um and primicia de saka’ 
(sacred corn drink), the purpose of these ceremonies is to ask permission and to 
thank the “owners” of nature for the use that is made of the resources, which fa-
vors a relationship of balance with them, in this way the “Owners” will take care of 
entire “solar” and the inhabitants of this space, the family members and the animals 
raised are safeguarded from the “malos vientos” or k’as k’aas íik’, causing disease 
and calamities. 

This study highlights the vision of the world that persists in the peninsular Ma-
yan communities, biocultural knowledge and practices are preserved that show the 
ways of relating to nature. The knowledge about the rituals of the owners of the site 
and a ritual specialist, called a spiritualist, is analyzed.
 
Keywords: rituality; homegarden; domestic fauna; malos vientos; Mayan cosmovisión.

Recepción: 29 de junio de 2020.
Aceptación: 11 de agosto de 2020.
doi: https://doi.org/10.19130/iifl.ecm.59.22X877

Introducción 

Las sociedades mayas contemporáneas tienen una relación con la fauna basada 
en las experiencias e interpretaciones que son heredadas y transmitidas de ma-
nera oral y en la práctica ritual desde hace siglos, las cuales son fundamentales 
en la vida familiar y comunitaria (Guerrero, 2016). Las familias mayas yucatecas 
continúan aprovechando y utilizando la fauna silvestre con múltiples propósitos, 
como alimento, medicina, mascota, ornamental o para fines mágicos y religiosos 
(Cupul et al., 2019; Herrera et al., 2019). También las familias mayas acostumbran 
criar animales en sus solares o traspatios, que satisfacen sus necesidades alimen-
ticias, económicas, sociales y rituales. El manejo de los animales domésticos se 
basa en la lógica del pensamiento maya, donde el ser humano tiene una relación 



heredia et al. / rituales para la protección de animales domésticos	 193

recíproca con la naturaleza, pues se les retribuye a los entes sobrenaturales a 
cambio de protección y bienestar de la familia, de la comunidad y los espacios 
que habitan. 

Este escrito tiene como objetivo identificar los rituales que se llevan a cabo 
en la actualidad para la protección de animales domésticos criados en los solares 
de las comunidades mayas Yaxcabá y Yaxunah, en el estado de Yucatán, México. 
También se reflexiona sobre las diferencias entre los conocimientos de los pro-
pietarios de los solares, es decir el conocimiento popular y los conocimientos de 
un especialista ritual, que se denomina espiritista, el cual es un profesional en la 
salud maya.1 La finalidad es conocer el uso y manejo de los animales domésticos 
criados en los solares, considerando la cosmovisión maya contemporánea, lo cual 
nos permitiría entender la relación del ser humano con la naturaleza en estas 
comunidades mayas. 

El solar maya yucateco

Los solares mayas yucatecos, o también llamados huertos o traspatios, son espa-
cios donde la familia lleva a cabo su vida cotidiana y realiza actividades produc-
tivas. Es un espacio social y ritual en el que se resguarda una alta agrobiodiversi-
dad (Estrada, Bello y Serralta, 1998; Jiménez, Ruenes y Montañez, 1999; Hirose, 
2003; Terán y Rasmussen, 2005). 

La definición de Hernández (2010) refleja la complejidad del solar maya yu-
cateco:

[…] unidad básica de territorialidad de la familia maya yucateca, dinámica en el 
tiempo y espacio, en la que se realizan actividades productivas, sociales y culturales 
propias de la vida familiar, que posibilitan su pervivencia y conllevan la construcción 
y reconstrucción cotidiana de los elementos materiales e inmateriales de las cultu-
ras en las que participan (Hernández, 2010: 133). 

El autor resalta que los solares deben abordarse como territorio del ámbi-
to familiar, donde se asienta, crece y se reproduce el grupo doméstico rural, 
identificándose la parte física y la simbólica. En la parte física de acuerdo con 
el estudio de Herrera Castro (1994), se pueden identificar dos áreas: una de uso 
intensivo y otra de uso extensivo. En el área de uso intensivo se llevan a cabo la 
mayoría de las actividades domésticas, pues es donde se ubican las estructuras 
arquitectónicas de uso cotidiano y productivo como la casa habitación, la cocina, 

1 El espiritista necesita la ayuda de espíritus que lo guíen para curar por medio de operaciones 
invisibles. Este tipo de especialistas probablemente aparecieron a finales del siglo xix, como una 
adaptación del J-men, que incorpora nuevas formas y métodos curativos que provienen de Europa 
(Boccara, 2017).



194 estudios de cultura maya lix (primavera-verano 2022)

el lavadero, el ka’anche’ (estructura que se construye con palos de madera para 
cultivar plantas condimenticias, hortalizas o para la germinación de semillas), ár-
boles frutales, maderables y forrajeros, zona de cultivo de hortalizas, corrales de 
animales, macetas y/o sección de plantas ornamentales. El área de uso extensivo 
o de menor uso, es el espacio en el cual se deja crecer vegetación natural, no se 
poda y no se intervienen en el crecimiento de las especies. Las plantas de este 
lugar pueden ser usadas como medicina o forraje para animales, y también en 
esta zona se encuentra la letrina. Por lo general el solar se encuentra delimitado 
por una albarrada, que es un muro de piedras calizas sobrepuestas. 

La parte simbólica-cultural se constituye de la expresión de los atributos u 
ornamentos de la casa y lo que se encuentra dentro del terreno, marcando el re-
conocimiento social y el prestigio de sus propietarios. Es la tierra heredada de los 
antepasados un elemento clave en la identidad e historia familiar; aquí es donde 
se llevan a cabo celebraciones familiares y donde se expresan ideas y prácticas 
ligadas a la cosmovisión maya (Hernández, 2010: 132). 

El solar maya tiene una íntima relación con la milpa y con otras actividades 
productivas como la meliponicultura y la apicultura, la extracción y recolección 
en parches selváticos, la cacería tradicional y la pesca; en su conjunto conforman 
la “estrategia de uso múltiple”, la cual les permite a las familias mayas yucatecas 
mantener una economía dual basada en la producción autosuficiente con exce-
dentes que se dirigen al mercado (Toledo et al., 2008: 346). Esta estrategia es 
el resultado de la adaptación a condiciones climáticas inciertas en la producción 
agrícola milpera en la península de Yucatán, donde el nivel de precipitación plu-
vial tiene variaciones y las características edafológicas son hostiles para la pro-
ducción agrícola, lo que conlleva a una estrategia que diversifica sus actividades 
productivas para poder satisfacer sus requerimientos diarios y los elementos que 
configuran la identidad cultural (Terán y Rasmussen, 1994). La milpa es la unidad 
espacial pilar de la cosmovisión maya, y el sistema de policultivo para la produc-
ción de maíz, calabazas, tubérculos y otros recursos de la milpa es esencial para 
la alimentación de la familia. En el sistema de roza-tumba-quema se dan “las 
prácticas religiosas agrícolas [que] forman parte del arsenal técnico adaptativo 
del milpero, y que, en otras prácticas de la milpa, se arraiga, al final, en la racio-
nalidad del sistema ecológico” (Terán y Rasmussen, 1994: 317). 

Los animales domésticos del solar 

Los animales que crían las familias mayas pueden ser domésticos o silvestres que 
se mantienen en cautiverio. Este subsistema se interrelaciona con la vegetación 
de la milpa, el monte y otros sistemas productivos como ranchos, parcelas o 
terrenos, pues la familia puede conseguir insumos y forrajes para la alimentación 
de sus animales (Acosta, Flores y Gómez, 1998). La crianza de animales está 
dirigida al autoconsumo y al mercado; los campesinos venden algunos animales 



heredia et al. / rituales para la protección de animales domésticos	 195

como una actividad económica o a manera de alcancías o seguros, pues en caso 
de alguna situación de crisis, por ejemplo una enfermedad del milpero que le im-
pida trabajar en la milpa y en sus parcelas, deben conseguir ingresos monetarios 
para esos gastos imprevistos.

 Diversos estudios han destacado la importancia de la fauna del solar, en 
especial la cría de animales domésticos como las gallinas (Gallus gallus), pavos 
(Meleagris gallopavo) y cerdos (Sus scrofa). Junto con el maíz, estos animales son 
elementos fundamentales en los platillos cotidianos o eventos importantes, te-
niendo un significado sacrificial en fiestas patronales y ceremonias agrícolas (Villa 
Rojas, 1987; Terán y Rasmussen, 1994; Terán y Rasmussen, 2008). Como parte 
del manejo o crianza pecuaria es necesario la protección de los animales; Herrera 
(1994) describe la ceremonia del loj, que tiene la finalidad de dar gracias a los 
“Dueños” y pedir por el bienestar de sus animales y protegerlos de las “envidias” 
o de alguna desgracia. 

Cosmovisión y ritualidad maya en el solar

Quintal y colaboradores (2003) describen cómo se estructura el mundo de acuer-
do con la cosmovisión de los mayas contemporáneos de la península de Yucatán; 
esta descripción sirve como base y guía para comprender cómo se constituye la 
territorialidad en las comunidades mayas. El cosmos se divide en tres grandes 
regiones: el primer nivel es el cielo o ka’an donde se encuentran las deidades; el 
segundo nivel es la tierra o yóok’olkab, que es donde nace y se reproduce el ser 
humano; el tercer nivel es el inframundo, llamado en maya yáanal lu’um, donde 
están los seres que se relacionan con la muerte. Esta estructura del cosmos se 
puede apreciar de manera implícita en los rezos de invocaciones a deidades y 
“vientos” que habitan en el plano celestial y terrenal en su lugares, rumbos o es-
quinas: kan ti’its ka’an, que significa las cuatro esquinas del cielo y en el k’anti’its 
lu’um o las cuatro esquinas de la tierra. De estos lugares el j-men los atrae para 
descender sobre el altar durante las ceremonias que oficia. En el centro de las 
tres regiones o niveles, está el corredor que da acceso y salida a estos planos; 
se le llama kuxa’an suum, que es la cuerda viviente o cordón umbilical;2 es el axis 
mundi (Quintal et al., 2003: 280-281). 

El cosmograma de las cuatro esquinas, rumbos o puntos cardinales y un 
centro-ombligo como principio rector es fundamental en todas las prácticas y 
rituales de sanación del cuerpo humano y de la tierra, así como para la “huma-
nización” de espacios; de esta manera se reproduce la idea cosmogónica en la 

2 El ombligo a tipté se tomó como simbolismo cósmico debido a su relevancia vital; Villa Rojas 
explica que “se considera que todos los órganos internos del cuerpo humano tienen relación con el 
ombligo, es el centro […]. Su ubicación como punto central de la estructura humana que permitía 
utilizarlo metafóricamente para señalar la supremacía de algún sitio o institución” (Villa Rojas, 1980: 
36-38).



196 estudios de cultura maya lix (primavera-verano 2022)

manera como se construyen los territorios y espacios: casa, solar, milpa, pueblo 
(Hirose, 2003; Quintal et al., 2003; Sánchez, 2017). 

En el pensamiento maya, los seres humanos no son dueños de los lugares que 
habitan, ni de los seres y elementos que existen en la naturaleza. Los verdaderos 
“dueños” son entes sobrenaturales, a quienes se debe pedir permiso para habitar 
los espacios y aprovechar los recursos de la naturaleza; se encargan de cuidar 
y proteger los montes, los cenotes, las milpas, los pueblos, ranchos y solares. 
De manera general son llamados “dueños” en español y en maya yuumtsilo’ob 
(Terán y Rasmussen, 2008: 214); el dueño del monte y de los pájaros es llamado 
yuum k’áax o k’anaan k’áaxo’ob; los dueños de la tierra son los me’etan lu’umo’ob; 
los guardianes de las venas de agua son los k’anaan sayao’ob. Los Yuum báalam 
o báalamo’ob (plural) tienen la misión de cuidar durante la noche los límites del 
pueblo; se distribuyen en cada una de las esquinas resguardando a la población 
de espíritus o aires malignos (Villa Rojas, 1987). Aunque báalam significa jaguar 
en maya, estos seres no son descritos como tales, no tiene una forma definida 
(Terán y Rasmussen, 2008: 204). 

Los aluxo’ob o arux son pequeños hombres que calzan alpargatas, llevan som-
brero, escopeta y van acompañados de un perro; son de “puro aire” (Villa Rojas 
1987: 297). Se cree que proceden de los ídolos de barro que se encuentran en 
los sitios arqueológicos, pues estos seres tienen la propiedad de convertirse 
en piedra (Villa Rojas, 1987: 297). Las personas los describen como duendes que 
se encuentran en los montes, las milpas y cuevas, hacen travesuras para llamar la 
atención de los hombres para que les regalen comida y de no cumplir sus deseos 
pueden causar daños en las milpas o alguna enfermedad por medio de “vientos”. 
Por esto, los hombres les dedican ofrendas, para que cuiden de sus milpas. 

Los iik’ (vientos o aires) son las manifestaciones de los seres guardianes y son 
las fuerzas de las divinidades. En el pensamiento maya, los vientos se originan en 
los rumbos del mundo y traen las lluvias suficientes que riegan las milpas de los 
hombres (Terán y Rasmussen, 2008), son agentes causales de la salud y la enfer-
medad, son “soplos” de vida y de muerte (Hirose, 2003: 26; Tuz, 2009: 122-124). 
Son llamados “malos vientos” aquellos que causan enfermedades físicas y espiri-
tuales en los seres humanos y en los animales; se “cargan” en los cuerpos y “cru-
zan” los espacios, ya sea casa, solar, terreno o rancho (Quintal et al., 2013: 87-88).

El ser humano, para manejar un lugar o espacio, debe solicitar una “licen-
cia” para poder “humanizarlo”, aunque siempre se estará agradecido y se harán 
rituales para reafirmar ese compromiso, “por ellos se hacen rituales de territo-
rialidad, es decir, que tienen como objetivo la apropiación de un espacio para 
hacerlo humano y viable de acuerdo con la cultura y la concepción del mundo 
de la sociedad maya peninsular”, como el jets lu’um, el loj lu’um y el k’eex (Quin-
tal et al., 2003: 299). El jets lu’um se realiza para habitar u ocupar un espacio, 
considerado como “la forma más compleja de solicitud de licencia”, que tiene 
dos significados principales, apaciguar-tranquilizar o fundar-inaugurar (Barrera 
Vázquez, 1980: 204-405; citado por Quintal et al., 2003). El loj es la ceremonia de 



heredia et al. / rituales para la protección de animales domésticos	 197

protección de los espacios que ocupan las familias contra los “vientos malignos”; 
puede realizarse en casa (loj naj), en los ranchos (loj korral), en el solar (loj solar) 
o en todo el pueblo (loj kajtal) (Gabriel, 2006; 2013). Por otra parte, autores como 
Quintal y colaboradores (2013) y Cen (2017) refieren que en las comunidades 
mayas de la península de Yucatán se continúa realizando la ceremonia k’eex, para 
reestablecer el “equilibrio” y alejar a los “malos vientos” en el solar, en el cuerpo 
humano o cuando existe un desagravio. También es importante resaltar que el 
k’eex es el concepto del cambio o intercambio con los entes sobrenaturales, como 
concluye Alejos: 

En esto parece existir el sobreentendido según el cual los humanos deben “dar” a 
las entidades algo que ellas quieren, que grosso modo es comer su cuerpo y/o su 
espíritu. Se abre aquí la interrogante acerca del carácter “depredador” de esas enti-
dades, así como de las estrategias humanas para enfrentar esa condición existencia 
(Alejos, 2017: 265). 

El cuerpo o espíritu que se entrega como la ofrenda de intercambio puede 
ser una comida o un animal (una gallina, por ejemplo). Quintal y colaboradores 
(2003) aclaran que el k’eex en Yucatán puede tener un sentido amplio, refiriéndo-
se a cualquier ofrenda que se entrega a los “dueños que tenga fines propiciato-
rios, mientras que a nivel peninsular el j-men y la gente común puede referirse a 
cualquier ofrenda como k’eex o emplear el término para llamar así a los rituales 
de desagravio. 

Metodología 

Área de estudio. Las localidades de Yaxcabá y Yaxunah, pertenecen al municipio de 
Yaxcabá en el oriente del estado de Yucatán. El centro de la localidad de Yaxcabá 
se ubica en las coordenadas: 20°32’56.852’’ N, -88°49’37.942’’ O con altitud de 
25 msnm, mientras que Yaxunah se localiza entre las coordenadas 20°32’27.96’ 
N, -88°40’35.50’’ O con altitud de 30 msnm. 

Yaxcabá es cabecera municipal del municipio con el mismo nombre, de acuer-
do con los datos del censo de Instituto Nacional de Estadística Geografía e Infor-
mática3 (2010); tiene una población de 3,007 habitantes, de los cuales el 97.46% 
se considera indígena. La población de tres años y más habla maya y español, 
es decir, son bilingües, mientras que el 8% de la población de tres años y más 
únicamente habla maya peninsular (inegi, 2015). El 78% de la población se adscribe 
a la religión católica; el 13.3% de la población se identifica como protestante y 
evangélica, y sólo el 4.7% menciona no tener religión (inegi, 2010). Las principales 

3 En adelante inegi.



198 estudios de cultura maya lix (primavera-verano 2022)

actividades productivas en esta localidad son la milpa de sistema roza, tumba y 
quema, la cacería de subsistencia, la apicultura, la siembra de frutas y hortalizas 
para la venta y el trabajo remunerado fuera de la localidad, principalmente en las 
ciudades de Mérida y Cancún. 

Yaxunah es una comisaría del municipio de Yaxcabá, la población registrada en 
el censo del inegi del año 2010 ascendía a 617 habitantes, de los cuales el 100% de 
la población se considera indígena, el 85% de tres años y más habla una lengua 
indígena y español y el 10% de la población de tres años y más sólo habla una len-
gua indígena, es decir, maya. El 50% de la población de esta localidad se identifica 
como católica, el 49% pertenece a denominaciones protestantes (evangélicas y 
pentecostés) y el 1% de la población no tiene religión (inegi, 2010). Las principales 
actividades productivas en esta localidad son, la milpa de sistema roza, tumba, 
quema, la cacería tradicional de subsistencia, la elaboración de artesanías con 
madera de chacah (Bursera simaruba) y cedro (Cedrela odorata), además del servicio 
turístico dentro de la comunidad. 

Recolección de datos. Se realizó a través del método etnográfico desde la perspec-
tiva emic (Geertz, 2005), que consiste en comprender los hechos y fenómenos 
a partir de las perspectivas de los miembros del grupo, en este caso desde la 
perspectiva maya peninsular de las localidades de Yaxcabá y Yaxunah. Se selec-
cionaron las personas tomando en cuenta que fueran personas reconocidas en la 
localidad por sus saberes en el cuidado y uso de los animales domésticos; propie-
tarios de los solares, amas de casa, hierbateros, espiritistas y aquellas personas 
que emplean animales en sus prácticas religiosas, ceremoniales, medicinales y co-
tidianas. Se realizó un muestreo utilizando la técnica de bola de nieve (Goodman, 
1961), para seleccionar a las personas que cumplían con los siguientes criterios: 
1) personas reconocidas en la localidad por sus saberes en el cuidado y uso de 
fauna del solar; 2) criadores reconocidos por el número elevado de animales que 
tienen en sus solares, y 3) personas que son hierbateros, espiritistas, y aquellas 
personas que emplean animales en sus prácticas cotidianas, religiosas, ceremo-
niales y medicinales. Para la localización de los huertos familiares, se realizaron 
recorridos por el pueblo, ubicando los solares de acuerdo con los siguientes 
criterios: 1) presencia de fauna doméstica y/o silvestre en cautiverio en el solar; 
2) presencia de estructuras arquitectónicas relacionadas con el subsistema animal 
como los corrales (gallineros o chiqueros), y 3) composición florística y estructura 
del subsistema vegetal relacionada con la cría de animales y la presencia de fauna 
silvestre, identificados por las personas de la localidad como solares que tienen 
una cantidad importante de árboles, plantas, hortalizas. El último criterio fue im-
portante, porque Yaxcabá es la localidad más urbanizada, y cada vez más familias 
jóvenes heredan parte del solar y eliminan la vegetación para construir sus casas.

Trabajo de campo. Consistió en dos etapas, la primera fue de reconocimiento 
(enero-agosto de 2018), realizando dos visitas a Yaxcabá y una a Yaxunah, para 



heredia et al. / rituales para la protección de animales domésticos	 199

presentarse a las autoridades, identificar a los participantes en la investigación 
y realizar los primeros acercamientos con pláticas informales y espontáneas. En 
la segunda etapa (enero a julio de 2019) se realizaron estancias cortas de una 
semana para realizar cuestionarios, entrevistas a profundidad, observación parti-
cipante y recorridos etnobiológicos. 

Análisis de la información. En total se analizaron 25 solares, de los cuales 14 son 
de Yaxcabá y 11 de Yaxunah. En cada solar se aplicaron cuestionarios a los pro-
pietarios del solar, jefes y jefas de familia, sobre el uso y manejo de la fauna 
doméstica. En Yaxcabá, la mayoría de las mujeres son amas de casa, con edades 
que oscilan entre los 24 y 84 años. Mientras que los hombres son milperos con 
edades entre los 25 y 84 años. Más de la mitad de las familias se adscriben a la 
religión católica (nueve familias). En su mayoría las personas cuentan con estu-
dios de nivel primaria sin concluir. 

En Yaxunah, las mujeres se dedican a las labores del hogar, con edades que 
oscilan entre los 27 y 80 años, mientras que los hombres son agricultores, mil-
peros y artesanos con edad entre los 37 y 92 años. En su mayoría las familias 
son católicas (seis familias). La mayoría de las personas entrevistadas cuentan con 
estudios de primaria sin concluir. 

Se realizaron ocho entrevistas a profundidad, seis con habitantes de la lo-
calidad de Yaxcabá y dos en Yaxunah. Se solicitó a los entrevistados hacer la 
descripción de los rituales que se reportaron. La primicia del saká se observó de 
manera directa en Yaxcabá, desde la preparación de la bebida de maíz hasta la 
forma de colocarlo en un solar. Toda la información recopilada en los cuestio-
narios, las entrevistas y el diario de campo, se codificó y sistematizó de acuerdo 
con categorías de análisis: uso, manejo, ceremonias y rituales, valor simbólico y 
percepciones. Se realizó la triangulación de los datos obtenidos en campo, ar-
ticulando las diferentes técnicas empleadas, para la corroboración de los datos.

Los rituales que se realizan en el solar 

Para las familias de Yaxcabá y Yaxunah, resulta indispensable realizar rituales 
en sus solares para procurar el bienestar, crecimiento, buena reproducción y 
producción de los animales domésticos, así como para la protección e integri-
dad de los miembros de la familia campesina. En estos rituales se presentan 
ofrendas de sacrificio a los verdaderos dueños de la naturaleza y de esta manera 
establecer una relación recíproca entre ellos y la familia campesina. 

En Yaxcabá, las principales ceremonias de protección que se realizan son: k’eex 
loj, loj, jets’ lu’um y la primicia de saka’ en el solar, mientras que en Yaxunah la 
principal ceremonia es el loj k’eex. A continuación se presentan los siguientes ca-
sos, donde los propietarios del solar y un especialista ritual describen la finalidad 
y la importancia que tiene para la familia realizar estos rituales.



200 estudios de cultura maya lix (primavera-verano 2022)

K’eex loj (Renovación del terreno)

Esta ceremonia la lleva a cabo don José, quién es curandero y espiritista, tiene 
54 años y vive en Yaxcabá; es un especialista tradicional que cura enfermedades 
provocadas por los malos vientos, el mal de ojo y el mozon íik’, el cual es un gran 
remolino de viento que puede atravesar las milpas, solares, terrenos o en los ca-
minos del monte; si la persona es cubierta por ese viento comienza a manifestar 
malestares como dolor de cabeza, dolor de cuerpo y fiebre. 

Para diagnosticar estas enfermedades, don José recurre a la adivinación con 
cartas del tarot. En su práctica curativa emplea oraciones y plantas medicinales 
que guarda con recelo. Utiliza para hacer “limpias” ramas de sipche’ (Bunchosia 
swartziana), albahaca (Ocimum sp.), ruda (Ruta sp.), orégano de castilla (Origanum 
vulgare) o rosas (Rosa sp.), entre otras.

Don José realiza la ceremonia k’eex loj, cuando los animales del solar no cre-
cen, mueren y/o comienzan a enfermarse, y en casos severos las personas que 
habitan el solar también empiezan a tener dolores de cabeza. K’eex significa en 
español “cambio” y loj significa “redimir o liberar”. El espiritista utiliza la com-
binación de estos dos términos para referirse al k’eex que se realiza para sacar 
malos vientos que están asentados en el solar. 

Describe y relaciona el mal aire con seres sobrenaturales que cuidan el monte: 

[…] con el mal aire que digo, porque el aire si hay, por ejemplo, los balanes, los 
balanes en la milpa, muchos no lo creen, pero sí hay, los dueños de monte que sí 
hay, le llamamos balanes.

[…] muchos lo conocen como duendes entonces son esos que castigan, hay veces, 
que es lo que hace la gente del campo, de la milpa, hace su sakab, hace su ofrenda 
también en la milpa.

Don José explica que los aires también pueden ser los balanes, es decir, la ma-
nifestación de los yuum báalam o báalamo’ob (plural) y los “duendes” son los aluxes 
o aluxo’ob, seres que se encuentran en las milpas y las cuevas. Ambos pueden 
causar daños en las milpas o en las personas pueden “cargar vientos” que pro-
ducen enfermedades, como “castigo” por algún incumplimiento en las ofrendas. 

En el caso de los aluxes, los milperos pactan contratos con estos seres, pues 
se les hacen promesas de entregarles comida y saka’ para que cuiden las milpas. 
Los aluxes alejarán a los intrusos o personas que quieran saquear las milpas. Pero 
cuando el milpero no cumple con sus promesas, el alux puede “castigar” con 
enfermedades e incluso la muerte al milpero.

Don José menciona que después de la ceremonia del k’eex loj se restablece la 
armonía y la productividad del solar: 

Al terminar de hacer esa renovación no tarda tanto empezar a ver como da fuerza 
esa tierra, produce [...].



heredia et al. / rituales para la protección de animales domésticos	 201

Ahora yo lo que digo, vamos con esto en el terreno, nosotros hacemos esa ofrenda 
para que tengamos salud, tengamos paz, para que nuestros animales crezcan y 
produzcan mejor, para que crezcan sanos y fuertes.

De acuerdo con el espiritista, esta ceremonia protege el solar contra los malos 
vientos que pueden enfermar a las personas y a los animales, por eso se tiene 
que entregar ofrendas especiales a todos los dueños y a los seres sobrenaturales 
como los aires o vientos. Estas ofrendas se preparan con una gallina asada que 
debió criarse en el solar, de cualquier color pero que sea “país” (razas criollas) 
y no de “granja” (variedades blancas comerciales). La familia prepara la gallina 
entera, con cabeza, pico y las patas con uñas. Se debe elaborar el k’óol, que es 
el caldo de la gallina en el que se diluye masa de maíz y se condimenta con sal, 
achiote y manteca. 

Es importante que se ofrenden nueve tortillas de maíz y cuatro velas: “[…] es 
el símbolo de los cuatro vientos, o de los cuatro elementos, que se llama tierra, 
fuego, aire y agua ¿verdad? Bueno eso es lo que digo, los cuatro elementos, para 
la purificación de nuestro terreno”. Y sobre la cuestión de las nueve tortillas, don 
José es reservado y responde: “[…] es un símbolo mágico, así lo conocemos, así 
lo aprendimos”. Explica que existen otros números que son importantes durante 
las ceremonias pero que sólo los j-men4 pueden hablar a los dueños:

[…] el número 13 sólo lo hacen lo que hacen la rogación que le dicen, el ch’a chaac 
que le dicen en maya, esos son 13. Esos hacen unos panezotes […] hacen 13 tor-
tillitas así y cuando terminen las tortillas grandotas, esos son 13, pero eso ya son 
trabajos más grandes con los balanes que le dicen y los dueños de la lluvia, ellos 
hablan dueños de lluvia.

Las ofrendas son para los dueños, aquellos que cuidan de día y de noche; a 
ellos se les entrega la comida preparada especialmente para que se alimenten 
y restablezcan la tranquilidad dentro del solar. Los propietarios del solar esta-
blecen el periodo en el que se repetirá la ceremonia, que puede ser cada dos, 
cuatro, 10 años, pero siempre comprometiéndose a realizar la “renovación del te-
rreno” y debe cumplirse sin falta; en caso de no cumplir, la protección se perderá 
y los malos vientos comenzarán a entrar al solar. Don José cobra por sus servicios 
de acuerdo con el metraje del terreno o solar, un peso el metro cuadrado. 

4 Sacerdote maya que dirige ceremonias y rituales de origen maya, además de tener habilidades 
o dones para curar enfermedades por medio de plantas, domina artes de adivinanza como la lectura 
del maíz o sáastun (piedras cristal adivinatorias), o la de realizar “trabajos” o hechizos. En Yaxunah, 
el j-men de la comunidad falleció en mayo del 2019. En Yaxcabá, don Juan Bautista Cob, era el j-men 
reconocido; falleció el 4 de agosto del 2019.

angel
Resaltado
En el Word venian separados. Se colocó como en el PDF



202 estudios de cultura maya lix (primavera-verano 2022)

El loj k’eex de Yaxunah

Se diferencia del k’eex loj del espiritista en Yaxcabá, porque el loj k’eex es una 
ceremonia que se realiza como un agradecimiento y protección. En el siguiente 
caso que se presenta, la familia llama loj k’eex a la ceremonia, porque los vientos 
estaban “asentados” en el solar; combinan ambos términos para referir que hubo 
un “cambio” con los vientos. 

Doña Deysi y don Valentín realizaron un loj k’eex, que es una primicia para que 
no afecte ningún mal de viento (k’as k’as íik’) en el solar. En el 2018, perdieron 
cuatro cochinos grandes, por lo que consultaron con el j-men del pueblo, el difun-
to don Pablo Canul, quién sacó suerte5 al terreno e identificó que era mal viento.

El j-men pidió a la familia: cuatro gallinas del solar (doña Deysi mató a las 
gallinas, les quitó las plumas, se les dejó completa la cabeza, sólo se les quitó el 
pico), con ellas se hizo caldo para k’óol; 16 velas; octavo de chile chawa iik, saka’ 
(preparado en casa); incienso, maíz, tortillas, hojas de boob (Coccoloba sp. que se 
consigue en la milpa) y jool (bejuco que sirve para amarrar las tortillas) y cuatro 
personas, que se les pagó para que ayudaran al j-men, y quien designó las activi-
dades que deberían realizar.

El propietario del solar construye una mesa o kanche’,6 los ayudantes del j-men 
ayudan con el incienso y cavan huecos en las cuatro esquinas del solar, donde 
se colocarán las ofrendas: chile de árbol chawa iik y otros “secretos” del j-men 
para alejar los “malos vientos”. El j-men y sus ayudantes recorren el solar dando 
13 vueltas en sentido contrario a las agujas del reloj (amarrar: kax bil), poniendo 
las ofrendas y luego en el sentido contrario (desamarrar: wach’ bil) recogiendo las 
ofrendas. El j-men pide el metraje del terreno para calcular el centro del solar, 
donde también se entregarán las ofrendas.

Loj (Yaxcabá)

Esta ceremonia tiene el propósito de proteger el terreno. Doña Dalia de Yaxcabá 
la describe de la siguiente manera: 

[…] se hace el loj del terreno y se protege todo; te va bien en tu trabajo, te va bien 
con tus animales, te va bien con tus plantas, todas tus plantas dan fruto, florecen, 
después de eso son creencias que nosotros tenemos desde mi abuelito, mi mamá, 
son creencias que nosotros seguimos […] (doña Dalia, 50 años, Yaxcabá).

5 “Sacar suerte” significa que se utilizó un método de adivinación; puede ser por medio de la 
lectura de cartas del tarot o con el sáastun, que es una piedra de cristal. En este caso no se sabe qué 
método utilizó el difunto j-men don Pablo Canul.

6 Es un altar que se hace de palos amarrados



heredia et al. / rituales para la protección de animales domésticos	 203

Para esta ceremonia se necesita una gallina boox bak, que es completamente 
negra, tiene las plumas, piel y carne negras, es una de las variedades criollas 
que es apreciada y altamente valorada por las personas entrevistadas. Ésta se 
descuartiza, se distribuyen las alas y los muslos entre cuatro esquinas del solar y 
se entierran, el pecho va en medio y se entierra con un poco de miel y la bebida 
sagrada de los dueños, el saka’. 

Esta ceremonia la realiza un j-men, según doña Dalia:

[…] baja a todos los vientos luego los vuelve a subir pero él hace el rezo y él busca a 
cuatro personas que lo ayuden, cuatro personas que van a estar dentro de su círcu
lo pero no van a salir hasta que se entierren todas las carnitas salen las personas 
pero nosotros como dueños [propietarios legales] del terreno no estamos dentro, 
tenemos que buscar cuatro personas ajenas para que ayuden, esa es la forma como 
se hace el loj del terreno y se protege todo.

El j-men es la única persona que está en comunicación directa con los vientos; 
él los invita a “bajar” por medio de rezos y plegarias para que aceptan las ofren-
das, en especial la carne de la gallina que será enterrada en las cuatro esquinas 
y en el centro del solar.

Doña Dalia explica que después de un año realiza primicias de saka’, que con-
sisten en colocar la bebida sagrada de maíz en las cuatro esquinas y en el centro 
del solar.

Jets’ lu’um (Yaxcabá)

Esta ceremonia la realiza el propietario del solar; es privada, por lo que sólo 
debe estar presente la familia que habita el solar. Se prepara saka’, k’óol, gallina 
y un número especial de tortillas gruesas. También el j-men o curandero pueden 
realizar esta ceremonia, sobre todo cuando se realiza por primera vez, pues se 
está pidiendo permiso para ocupar el solar, es decir, cuando la familia habita por 
primera vez el solar. 

Don Gerardo Canul Yama de 68 años vive en Yaxcabá, es sobador y rezador en 
las novenas de la comunidad, él cuida de sus animales (patos y gallinas) porque 
su esposa está enferma. Los patos que son mayoría los identifica como mace-
huales o indios y las gallinas son “paises”. Él realiza jets’ lu’um en su solar en el 
mes de marzo, porque “es el mes de sequía, desde que entra marzo ya está la 
primavera, todas cosas nuevas, flores nuevas, hojas nuevas, frutos nuevos, a esto 
se está dando para que se proteja”.

Asa un gallo rojo criado en el solar, se hacen trece tortillas gruesas con cruz 
de chile, cocina k’óol y se prepara el saka’, se lo entrega a los “dueños de ellos” 
(de los animales). Para entregar la primicia se realizan oraciones en las que se 
menciona a los siete puntos; considerando las cuatro esquinas del solar, el centro 
y dos puntos más, que serían el cielo y debajo de la tierra. 



204 estudios de cultura maya lix (primavera-verano 2022)

Al preguntarle sobre los “dueños del terreno” él menciona a el “Mejen bil” o 
Dios hijo, Jesucristo; Dios padre o “Yuum bil” que es Dios padre y los yuumsilo’ob, 
que son los dueños del monte, de los animales, del solar. 

Después de entregar y orar a los “dueños del terreno” y a los “siete puntos”, 
se “baja” la primicia y se reparte la comida entre vecinos y amigos, el saka’ lo 
pone en el pico de los animales a modo de protección.

Primicia de saka’ 

Uno de los rituales importantes para proteger a los habitantes del solar de los 
“malos vientos” o k’as k’as iik’, es realizar primicias de saka’, que es una bebida 
sagrada a base de maíz. Se considera que es una renovación de terreno en su for-
ma personal o privada, estableciendo un compromiso anual para tener una buena 
relación con los yumtsilo’ob o dueños del terreno y de esta manera proteger a las 
personas y los animales que cría. 

La elaboración de la bebida sagrada, el saka’, comienza con la selección de la 
mazorca en la milpa, debe ser la mazorca más grande y bonita, completa y sin 
estar “picada” por los insectos. La mazorca completa con todo y bacal (olote, 
centro o raquis del maíz) se hierve en agua, sin cal, una vez cocida se muele en 
un molino de mano, cuidando que el maíz no caiga al suelo y procurando que 
no se desperdicie. El resultado es una especie de masa que se disuelve en agua. 

El ritual se realiza en la noche, se elige un árbol en el centro del solar que 
es considerado sujuy’ (virgen), y el saka’ se cuelga en jícaras o recipientes que se 
colocan en las cuatro esquinas y en el centro del solar. Es importante cuidar que 
ninguna persona esté en el solar una vez que se coloca la primicia, porque los 
aires estarán presentes y se puede “cargar aire”. A la mañana siguiente se baja la 
primicia y se les da a beber a los animales del solar.

Al preguntarle a doña Luceralba sobre por qué realiza esta primicia ella ex-
plica:

Pues es la costumbre que se hace aquí, porque si no lo haces, sólo cuando veas un 
pollito se está muriendo, sólo cuando veas un cochinito ya está cargando el aire, 
porque ellos cargan aire, en vez que lo carguemos nosotros los animales lo cargan. 
En cambio, todo así y cuando sacas el saka’ y todo pues los animales les van bien 
porque a veces estás viendo un cochino que come, pero no engorda […] cuando 
está curado el terreno con un poco que coma rápido engorda el cochino, ahí ta’ solo 
así el desperdicio le tiras, maíz, algo lo come rápido queda gordo (doña Luceralba, 
40 años, Yaxcabá).

Doña Luceralba explica que no hay una fecha específica para hacer esta pri-
micia. Sólo cuando nota que sus animales se ven enfermos, los santigua con 
una rama de spiche’ para que el “mal aire” sea liberado, pero en caso de que se 
enfermen más animales y se mueran indica que es momento de hacer la primicia 



heredia et al. / rituales para la protección de animales domésticos	 205

del saka’, pues de esa manera se evita que los “malos aires” ataquen a algún 
miembro de la familia.

Es importante mencionar que tanto en Yaxcabá, como en Yaxunah, las fami-
lias que se adscriben a una religión diferente a la católica no realizan este tipo 
de rituales (k’eex, jets’ lu’um, loj) en sus solares. Incluso familias que cambiaron de 
religión y que en algún momento realizaron alguna ceremonia, han cambiado 
su posición al respecto, pues reconocen haber realizado el ritual como el k’eex, 
porque se encontraban en un momento de desesperación y en ese momento 
creían que mejoraría la situación, pero después de su conversión sólo lo ven 
como una estafa porque para dichas ceremonias se requiere pagar el trabajo del 
j-men o espiritista, así como conseguir los insumos necesarios para las ofrendas.

Entes sobrenaturales en los rituales del solar

Las personas de Yaxcabá y Yaxunah expresaron su respeto a seres poderosos, 
entes sobrenaturales que son los verdaderos Dueños de la naturaleza, que la 
gente común llama yumsiles o yumtsilo’ob; es una manera de referirse a todos 
los seres que gobiernan el monte, a lo que se tiene que agradecer y se le hace 
peticiones para la buena productividad en las milpas, parcelas, solares, ranchos o 
terrenos. Las familias católicas mencionaron que además de los yumsiles durante 
los rituales o primicias se menciona a las divinidades de la iglesia, Dios Padre, 
Jesús y la Santísima Trinidad. En el caso de las familias cristianas o protestantes 
sólo mencionaron al Dios omnipotente y Jesús. 

Los balames son protectores del pueblo, están cuidando en los “cabos” o lí-
mites de la comunidad. Los propietarios de los solares los mencionaron como 
guardianes del pueblo pero también en el monte y las milpas. El especialista ri-
tual menciona que solamente los que hacen “grandes trabajos”, refiriéndose a los 
j-meno’ob, pueden establecer una conexión con ellos y llamarlos para que reciban 
las ofrendas durante las ceremonias como el ch’a chaac. 

Aluxes, aluxitos o “duendes” son seres pequeños, semejantes a una persona. 
Algunas personas los describen como niños traviesos, porque se escucha como 
corren, lanza piedras. Se asocian con las cuevas y con los parches de vegetación 
dentro del pueblo. Los milperos explican que son seres que se crean de barro 
y se les alimenta con sangre, esto se realiza a través de un ritual que hace un j-
men. Cuando un milpero “contrata” los servicios de un alux es para el cuidado de 
sus parcelas, la milpa o terrenos. El compromiso del milpero es alimentarlo con 
ofrendas que les gusta como atoles, ofrendas de saka’, cigarros elaborados de ho-
jas de maíz y con tabaco molido, algún guiso como una gallina asada con su sopa. 
Y el compromiso del alux será cuidar el espacio, protegiendo los sembrados de 
cualquier ladrón o persona que se pase de lista. Pero es distinta la percepción 
del alux en el solar, las mujeres explican que hay que ofrecerle dulces, golosinas 
para que no estén molestando. Cuando estos seres andan por el solar, golpean 



206 estudios de cultura maya lix (primavera-verano 2022)

la puerta, tiran piedras o se escucha que alguien pasa corriendo; se dice que son 
los aluxes pidiendo comida, pidiendo primicia, por lo que algunas amas de casa 
consideran que es necesario realizar una primicia de saka’ en el solar.

Tanto como los balames y los yumsiles, los aluxes son seres a los que los habi-
tantes de Yaxcabá y Yaxunah les tienen respeto; para describirlos siempre men-
cionan que son de puro viento o aire, que no se ven, pero que existen aquí en la 
tierra de los humanos. Los vientos malignos o los llamados k’as k’aas íik’ son los 
más temidos, porque causan mal, enfermedades a las personas y a los animales; 
también pueden hacerles mal a las plantas. Son feroces y causan daños y al entrar 
al solar la familia debe realizar un ritual para que se vayan o desvíen y todo vuel-
va a la normalidad. También existe un viento en remolino llamano mozon iik’, que 
puede atravesar el solar y cuando una persona lo atraviesa se enferma y también 
es necesario realizar un k’eex para sanarlo. 

Discusión

En todas estas ceremonias se menciona la presencia de “los vientos” o “ma-
los aires”, que se relacionan con los Dueños y entes sobrenaturales como los 
báalamo’ob y los aluxo’ob que, según un espiritista entrevistado, a través de ellos 
se puede “castigar” al ser humano con enfermedades, cuando no cumple con sus 
ofrendas en la milpa, en el solar o por infringir normas sociales de la comunidad. 

En el solar, los vientos que dañan o matan a los animales son los k’as k’aas iik’, 
Quintal y colaboradores (2013) describen este tipo de viento como:

[…] seres ávidos de comida [que] encuentran en los cuerpos humanos y en la de 
los animales domésticos su alimento; noción de espíritu “predador” que en el k’eex 
el especialista pone en juego y lo lleva a buscar, expulsar o “barrer” del cuerpo del 
paciente al o a los “malos vientos” que aquel ha cargado (Quintal et al., 2013: 68).

K’eex significa en español “cambio”, “trueque de algo”, “ritual de cambio” (Bar-
rera Vázquez, 1980), también es el nombre de una ceremonia que se realiza en 
diferentes situaciones. Quintal y colaboradores indican que se realiza para: curar 
enfermedades por viento; por ikim (remolino en la cabeza, formación capilar); 
cuando nacen gemelos y uno de ellos muere; para cambiar la suerte de las per-
sonas; la ceremonia que realizan algunos j-meno’ob y parteras para pedir permiso 
a los nuevos chako’ob y yuumtsilo’ob que empiezan a trabajar en el mes de julio; 
para curar enfermedades por brujería; y para que vivan los animales del solar. 

Cuando se realiza el k’eex, se busca “alejar” o “liberar” al solar de los “malos 
vientos”, que pueden afectar a los animales criados en este espacio y permitir 
que se reproduzcan y desarrollen bien. 

El loj significa “redimir o rescatar” (Barrera Vázquez, 1980), es el nombre que 
reciben las ceremonias de protección del territorio. Gabriel (2006, 2013) explica 
que en las ceremonias de tipo loj, se recorren las cuatro esquinas y el centro del si-



heredia et al. / rituales para la protección de animales domésticos	 207

tio (casa, solar, pueblo, rancho), dando una vuelta a favor y en otra en contra de las 
manecillas del reloj, se van enterrando o “sembrado” plantas y semillas que se les 
llama como protección o “contra” de los malos vientos y fuerzas negativas en cada 
punto del solar, de esta manera se dibuja el cosmograma o “ideograma cósmico”. 

La cantidad de ofrendas varía dependiendo del lugar, en la casa (loj naj/ casa 
nueva) y en el solar son cinco jícaras con saka’ y en el pueblo (loj kaj-tal) o rancho 
(loj korral) son 13 jícaras con la bebida sagrada (Gabriel, 2006: 1157-1163). El 
simbolismo en los números y el arreglo de las ofrendas son características im-
portantes en las ceremonias, pues son el reflejo de la cosmovisión, de cómo se 
conforma el mundo. El número cinco simboliza relación de las cuatro esquinas y 
el centro; el número 13, el número de niveles del cielo. 

En Yaxcabá el espiritista llama al ritual k’eex loj, porque considera que es una 
“renovación del terreno”. La gallina es una ofrenda de cambio, la entrega en for-
ma de comida y se les invita a los “malos vientos” para que la tomen y dejen el 
solar. Pues el espiritista reconoce que el único que tiene la habilidad y capacidad 
para “hablar” o “bajar” a los vientos son los j-men.

En cambio, la familia de Yaxunah se refiere a la ceremonia del loj, pero inte-
gran el término k’eex porque los vientos estaban “asentados” en el solar y fueron 
la causa de la muerte de sus animales, por lo que hacen un “cambio” con los vien-
tos. La ceremonia descrita coincide con lo reportado por Gabriel (2006; 2013). En 
las ceremonias de k’eex loj y loj, las ofrendas deben ser enterradas en las cuatro 
esquinas y el centro; este acto de “alimentar a la tierra” es dirigido por el j-men, 
quien dará las especificaciones sobre cuántas y cuáles ofrendas se requieren, la 
manera en que deben ser colocadas. El j-men dirá las plegarias y los rezos para 
que los vientos acepten las ofrendas y de esta manera proteger el solar. 

Güemez (2005) explica que el jets’ lu’um es la ceremonia para pedir permiso a 
los dueños para hacer uso del espacio; se realiza antes de aprovechar el terreno; 
significa literalmente “apaciguar a los dioses de la tierra” y la dirige el j-men. Se 
puede realizar en el terreno de la milpa, en la casa-habitación y en los ranchos 
ganaderos, este último también se le denomina loj corral en otras regiones de la 
península de Yucatán. Cuando se practica en el solar tiene el objetivo de prevenir 
que los animales mueran y proteger a la familia. 

En Yaxcabá, don Gerardo realiza esta ceremonia de manera personal cada año 
en el mes de marzo, pidiendo a los dueños y a la divinidad católica (Dios padre, 
Dios hijo y Espíritu Santo) por la protección de todo lo que se encuentre en el 
solar, en espacial sus animales. 

Las ceremonias para “alimentar a la tierra” y “criar a los vientos y a los due-
ños” en cualquiera de sus formas, sea personal (primicia de saka’ o jets’ lu’um), 
ceremonias dirigidas y realizadas por el j-men (loj k’eex o loj) o por el espiritista 
(k’eex loj), están basadas en la visión cuatripartita del mundo, pues en cada esqui-
na o rumbo se distribuyen las divinidades llamadas “grandes cháako’ob”, los dio-
ses de la lluvia, que están en el plano celeste. En el nivel terrestre se encuentran 
los bacabes, quienes sostienen el cielo y en el inframundo los pahuatunes, los que 



208 estudios de cultura maya lix (primavera-verano 2022)

cargan la tierra, cada rumbo se asocia a un color y tipos de vientos (Villa Rojas, 
1987: 442-445). 

Por ejemplo, en Xocén, Yucatán, Terán y Rasmussen (2008: 215) reportaron 
que el Cháak blanco se encuentra en el sureste, el Cháak rojo en el suroeste, el 
Cháak amarillo está en el noreste y el Cháak negro en el noroeste. Estos auto-
res, también explican que en esta comunidad maya existe una tipología de los 
vientos que pueden ser clasificados como buenos porque están asociados a las 
lluvias que provienen por la voluntad de Dios y los cháako’ob; los vientos malos 
que se generan por los movimientos rápidos de los dioses y que se les llama 
choko yóol; los vientos peligrosos, fieros y temibles que se encuentran en ciertos 
montes, cuevas, tierras y cenotes y el iik’al que es el viento de huracán que vine 
del caballo flaco de dios Cháak (Terán y Rasmussen, 2008: 201-203). En los rezos 
de las ceremonias del cha’ cháak, se encontraron 29 tipos de vientos que son 
clasificados como vientos negros, fieros, raros y temibles, porque son también 
elementos importantes en el mundo maya, pues también están invitados a las pri-
micias y ofrendas, para que no interfieran con la labor de los “grandes invitados” 
que son los dueños, dioses y diosas.

Los vientos son entidades importantes en la concepción del mundo maya; en 
el caso de los “malos vientos”, que se les asocia con enfermedades, al entrar 
al cuerpo disminuye la energía, ánimo y salud de la persona o animal, pero no 
son eventos fortuitos que entren al solar o en el cuerpo, sino que se relacionan 
con la violación de las normas o al interponerse en el “camino de los vientos” 
(Quintal et al., 2013: 88). El solar en algún momento fue una porción de monte 
resguardado por los vientos que el ser humano no controla. Es por esta razón 
que el solar debe ser protegido a través de rituales, pues en cualquier instante 
los “malos vientos” pueden alojarse y causar males, enfermedades y disturbios. 
Cen Montuy (2017) explica que las enfermedades producidas por estos seres son 
un recordatorio para realizar las ofrendas y se tenga presente que en el territorio 
se convive con los verdaderos “dueños”.

La cría de animales domésticos en los solares de Yaxcabá y Yaxunah, tiene su 
base en la espiritualidad y cosmovisión maya. Las familias católicas asocian la 
producción pecuaria, el manejo de enfermedades y la fertilidad de los animales 
domésticos en sus solares con el vínculo que tiene con los dueños de la naturale-
za y los vientos; es por medio de los animales como ofrenda que se establece esa 
relación de reciprocidad con los verdaderos Dueños. Se tiene que pedir permiso 
y agradecer a los seres que gobiernan y regulan la vida, sólo de esta manera po-
drán tener bienestar y buena productividad en sus animales. Estos conocimientos 
y saberes han sido transmitidos de generación en generación, pero con el paso 
del tiempo van cambiando, persistiendo y resignificándose; esto es importante 
considerarlo pues es parte de la relación humano-fauna en las sociedades mayas 
contemporáneas.

Las diferencias entre los conocimientos de un milpero, de una ama de casa y 
de un especialista ritual son claras. Esta investigación trata de identificar cuáles 



heredia et al. / rituales para la protección de animales domésticos	 209

son los rituales necesarios para la crianza de los animales domésticos; se les dio 
prioridad a las mujeres, jefas de familia, para indagar sobre el manejo del solar, la 
percepción de los animales dentro de este espacio y cómo se les cuida o protege. 
Debido a que las mujeres son las que por lo general llevan a cabo los rezos y las 
ceremonias religiosas dentro del hogar, lideran respecto al manejo de las plantas 
y hortalizas; son las que llevan acabo distintas tareas dentro del solar y las que 
junto con los niños o jóvenes crían a los animales.

El especialista ritual, que se autodenomina como espiritista, fue recomendado 
por algunas familias de Yaxcabá, pues puede llevar a cabo diferentes procedi-
mientos para sanar o curar, sobre todo enfermedades relacionadas con el víncu-
lo de entes sobrenaturales, como son los espíritus, los vientos y los “dueños”. Es 
a quien le solicitan y piden sus servicios para que se hagan rituales de “renova-
ciones de terrenos”; él mismo menciona que existen ciertas innovaciones en su 
práctica y experiencia como espiritista, pues también las personas le han solici-
tado la renovación de terrenos que son negocios o tiendas, para la protección de 
ese espacio que ya tiene fines comerciales. 

En ambas comunidades donde se llevó a cabo el estudio, las personas mencio-
nan que cada vez es más difícil encontrar a los j-meno’ob, por lo que han optado 
por consultar y pedir los servicios de estos especialistas en otras localidades y 
pueblos, muchas veces recomendados por otros familiares y vecinos. 

Conclusiones

Los conocimientos y las practicas que conservan los j-men (sacerdotes mayas)  
y los milperos mayas, tienen grandes diferencias (Quintal et al., 2013) y con los 
datos de este estudio, también podemos diferenciar entre las prácticas y conoci-
mientos de otro especialista ritual, el espiritista, y también los conocimientos y 
saberes de la gente común, propietarios de los solares que tratan de conservar el 
vínculo recíproco con las entidades sobrenaturales. Podría decirse que existe un 
grado semejante de conocimiento entre los j-meno’ob, otros especialistas rituales, 
los milperos y las amas de casa. Sin embargo, todas las personas en su vida co-
tidiana reflejan el simbolismo del centro rector, la visión cuatripartita y el víncu- 
lo recíproco con los seres superiores. 

Los rituales reportados en los solares de Yaxcabá y Yaxunah son diferentes, 
pero podríamos contextualizar que ambas localidades presentan diferencias en 
su organización social y en el porcentaje de la población según su religión; esto 
se puede explicar a partir de una revisión de los procesos históricos y sociales 
de cada localidad. Por lo que consideramos importante dar a conocer esa visión 
particular que aún persiste en las comunidades mayas peninsulares, donde se 
salvaguardan conocimientos y prácticas bioculturales que muestran sus formas 
particulares de ser y estar en el mundo y relacionarse con la naturaleza.



210 estudios de cultura maya lix (primavera-verano 2022)

Bibliografía

Acosta Bustillos, Luz Elena, Salvador Flores Guido y Arturo Gómez Pompa
1998	 Uso y manejo de plantas forrajeras para cría de animales dentro del solar en una 

comunidad maya en Yucatán. Mérida, Yucatán: Universidad Autónoma de Yu-
catán (Etnoflora yucatanense, fascículo 14).

Alejos García, José
2017	 “Íikin y k’eex. Cronotopos del ritual terapéutico maya”, Estudios de Cultura 

Maya, XLIX: 247-271. doi: http://doi.org/10.19130/iifl.ecm.2017.49.769. 

Barrera Vázquez, Alfredo (coord.)
1980	 Diccionario Maya Cordemex: maya-español, español-maya. Mérida: Cordemex. 

Boccara, Michel
2017	 “Tradición, improvisación y modernidad en el chamanismo maya yucateco: 

El arte suhuy de Juan Cob, h-men de Yaxcabá”, Salud Colectiva, 13 (3): 429-
442. doi: https://doi.org/10.18294/sc.2017.1077. 

Cen Montuy, María de Jesús
2017	 “Bo’ol si’ipil, K’eex, Proomesa, Jets’t’aan y Su’tsil. Una aproximación etnográfi-

ca a la normatividad de los nunkinienses”, tesis de doctorado en Estudios 
Avanzados en Antropología Social. España: Universidad de Barcelona, De-
partamento de Antropología Cultural e Historia de América y África, <http://
diposit.ub.edu/dspace/bitstream/2445/108427/1/MJCM_TESIS.pdf> [consul-
tada el 22 de octubre de 2019].

Cupul Cicero, Verónica, Wilian de Jesús Aguilar Cordero, Juan Chablé Santos y Celia Isela 
Sélem Salas 

2019	 “Conocimiento etnozoológico de la herpetofauna de la comunidad maya de 
Santa Elena, Yucatán, México”, Estudios de Cultura Maya, LIV: 285-314. doi: 
http://dx.doi.org/10.19130/iifl.ecm.2019.54.994.

Estrada Lugo, Erin, Eduardo Bello y Lidia Serralta
1998	 “Dimensiones de la Etnobotánica: el solar maya como espacio social”, Lec-

turas en Etnobotánica. Publicaciones del Programa Nacional de Etnobotánica, pp. 
457-474, Jesús Axayácatl Cuevas Sánchez, Ernestina Cedillo Portugal, Abel 
Muñoz Orozco y Patricia Vera Caletti (eds.). México: Universidad Autónoma 
de Chapingo. 

Gabriel, Marianne
2006	 “Las ceremonias agrícolas de los campesinos mayas: representaciones de su 

cosmovisión”, Los mayas de ayer y hoy. Memorias del Primer Congreso Interna-
cional de Cultura Maya, tomo II, pp. 1145-1166, Alfredo Barrera Rubio y Ruth 
Gubler (eds.). Mérida, Yucatán: Instituto de Cultura de Yucatán, Instituto 
Nacional de Antropología e Historia.

2013	 “A los cuatro ángulos de la tierra, a los cuatro ángulos del cielo y de las nu-
bes. Las deidades direccionales”, Religión maya: rasgos y desarrollo histórico, 



heredia et al. / rituales para la protección de animales domésticos	 211

pp. 279-311, Alejandro Sheseña (coord.) México: Universidad de Ciencias y 
Artes de Chiapas. 

Geertz, Clifford
2005	 La interpretación de las culturas. España: Editorial Gedisa. 

Goodman, Leo A.
1961	 “Snowball sampling”, The Annals of Mathematical Statistics, 32 (1): 148–170. 

doi: https://doi.org/10.1214/aoms/1177705148. 

Guerrero Martínez, Fernando
2016	 “Concepciones sobre los animales en grupos Mayas contemporáneos”, 

Revista Pueblos y Fronteras. Digital, 10: 6-43. doi: https://doi.org/10.22201/
cimsur.18704115e.2015.20.31. 

Güémez Pineda, Miguel Antonio
2005	 “Entre la duda y la esperanza: la situación actual de la Organización de 

Médicos Indígenas Mayas de la Península de Yucatán”, Temas antropológicos. 
Revista científica de investigaciones regionales, 27 (1): 31-66, <http://www.ma-
yas.uady.mx/articulos/duda.html> [consultada el 12 de mayo de 2019].

Hernández Sánchez, Mauricio
2010 	 “Cambios y continuidades en los solares mayas yucatecos. Un análisis inter-

generacional de su configuración espacial en dos comunidades del sur de 
Yucatán”, tesis de maestría en Ecología Humana. México: Centro de Inves-
tigaciones Avanzadas del Instituto Politécnico, Departamento de Ecología 
Humana, <https://www.mda.cinvestav.mx/FTP/EcologiaHumana/maestria/
tesis/08TesisHernandez10.pdf> [consultada el 19 de junio de 2018].

Herrera Castro, Natividad
1994 	 Los huertos familiares mayas en el oriente de Yucatán. Mérida, Yucatán: Univer-

sidad Autónoma de Yucatán (Etnoflora Yucatanense, Fascículo 9).

Herrera Flores, Belén, Dídac Santos Fita, Eduardo Naranjo y Silvia Hernández Betancourt
2019	 “Importancia cultural de la fauna silvestre en comunidades rurales del norte 

de Yucatán, México”, Península, XIV (2): 27-55.

Hirose, Javier
2003	 “La salud de la tierra: el orden natural en el ceremonial y las prácticas de 

sanación de un médico tradicional maya”, tesis de maestría en Ecología 
Humana. México: Centro de Investigaciones Avanzadas del Instituto Politéc-
nico, Departamento de Ecología Humana, <https://www.mda.cinvestav.mx/
FTP/EcologiaHumana/maestria/tesis/02TesisHiroseJ03_I.pdf> [consultada el 
17 de octubre de 2018].

Instituto Nacional de Estadística, Geografía e Informática (inegi)
2010	 “Censo Nacional de Población y Vivienda”, <https://www.inegi.org.mx/pro-

gramas/ccpv/2010/> [consultado el 18 de abril de 2018].



212 estudios de cultura maya lix (primavera-verano 2022)

2015	 “Encuesta Intercensal”, <https://www.inegi.org.mx/programas/intercen-
sal/2015/> [consultada el 18 de abril de 2018].

Jiménez Osornio, Juan, María del Rosario Ruenes Morales y Patricia Irene Montañez Esca-
lante 

1999	 “Agrodiversidad de los solares de la península de Yucatán”, Red Gestión de 
Recursos Naturales (14): 30-40.

Quintal, Ella Fanny, Juan Bastarrechea, Fidencio Briseño, Martha Medina, Beatriz Repetto, 
Lourdes Rejón y Margarita Rosales

2003	 “U lu’umil maya wíiniko’ob: la tierra de los mayas”, Diálogos con el territorio, 
pp. 273-359, Alicia Baravas (coord.). México: Instituto Nacional de Antropo-
logía e Historia. 

Quintal, Ella Fanny, Teresa Quiñones, Lourdes Rejón y Jorge Gómez 
2013 	 “El cuerpo, la sangre y el viento: persona y curación entre los mayas penin-

sulares”, Los sueños y los días: chamanismo y nahualismo en el México actual, 2: 
57-93, Miguel Bartolomé y Alicia Barabas (eds.). México: Instituto Nacional 
de Antropología e Historia.

Sánchez, Aurelio
2017 	 Xa’anil naj, la gran casa de los mayas. Mérida, Yucatán: Universidad Autónoma 

de Yucatán, <https://www.academia.edu/35644432/Libro_Xaanil_naj._La_
gran_casa_de_los_mayas.pdf> [consultada el 4 de agosto de 2019].

Terán, Silvia y Christian Rasmussen 
1994 	 La milpa de los mayas. La agricultura de los mayas prehispánicos y actuales en el 

noreste de Yucatán. Mérida, Yucatán: Danida.
2005	 Xocén: el pueblo en el centro del mundo. Mérida, Yucatán: Universidad Autóno-

ma de Yucatán.
2008	 Jinetes del cielo maya: dioses y diosas de la lluvia en Xocén. Mérida, Yucatán: 

Universidad Autónoma de Yucatán.

Toledo Manzur, Víctor, Narciso Barrera Bassols, Eduardo García Frapolli y Pablo Alarcón 
Chaires

2008	 “Uso múltiple y biodiversidad entre los mayas Yucatecos (México)”, Intercien-
cia, 33 (5): 345-352.

Tuz Chi, Hilario
2009	 “Así es nuestro pensamiento. Cosmovisión e identidad de los rituales 

agrícolas de los mayas peninsulares”, tesis de doctorado en Antropología 
Iberoaméricana. España: Universidad de Salamanca, Facultad de Ciencias 
Sociales, <https://gredos.usal.es/bitstream/handle/10366/76581/DPSA_Tuz_
Chi_L_Asi_es_nuestro.pdf?sequence=1> [consultada el 9 de enero de 2019].

Villa Rojas, Alfonso
1980	 “La imagen del cuerpo humano según los mayas de Yucatán”, Anales de An-

tropología, 27 (2): 31-46.



heredia et al. / rituales para la protección de animales domésticos	 213

1987 	 Los elegidos de Dios. Etnografía de los mayas de Quintana Roo. México: Instituto 
Nacional Indigenista (Colección de Antropología Social, 56).

Elma Beatriz Heredia Campos. Mexicana. Licenciada en Biología por la Univer-
sidad Autónoma de Yucatán y estudiante del Programa de Maestría en Ciencias 
en Recursos Naturales y Desarrollo Rural por El Colegio de la Frontera Sur con 
orientación académica en Agricultura, Sociedad y Ambiente. Sus temas de in-
terés son el uso y manejo de los recursos naturales en las comunidades mayas 
yucatecas, la relación humano-fauna en las sociedades mayas contemporáneas, 
cosmovisión maya, uso medicinal y rituales de la fauna en el sureste mexicano. 
Su proyecto de investigación para obtener el grado de maestría se tituló “Uso, 
manejo y percepción de la fauna desde la cosmovisión en los huertos familia-
res de Yaxcabá y Yaxunah, Yucatán”. Entre sus publicaciones más recientes se 
encuentran “Plantas utilizadas en la Ceremonia Maya: Ch’a cháak”, “La etnobo-
tánica de las plantas utilizadas en la cocina tradicional de Yaxcabá, Yucatán”, 
ambos en coautoría. 

elma.heredia@hotmail.com

Elma Beatriz Heredia Campos. Mexican. She has a degree in Biology from the 
Universidad Autónoma de Yucatán and is a student of the Master of Science 
Program in Natural Resources and Rural Development at El Colegio de la Fron-
tera Sur with academic orientation in Agriculture, Society and Environment. Her 
topics of interest are the use and management of natural resources in Yucatecan 
Mayan communities, the human-fauna relationship in contemporary Mayan so-
cieties, Mayan cosmovision, medicinal use and rituals of fauna in southeastern 
Mexico. Her research project for her master’s degree was entitled “Uso, manejo y 
percepción de la fauna desde la cosmovisión en los huertos familiares de Yaxcabá 
y Yaxunah, Yucatán”. Among his most recent publications are “Plantas utilizadas 
en la Ceremonia Maya: Ch’a cháak”, “La etnobotánica de las plantas utilizadas en 
la cocina tradicional de Yaxcabá, Yucatán”, both co-authored. 

elma.heredia@hotmail.com
 

Diana del Rosario Cahuich Campos. Mexicana. Licenciada en Biología por la Uni-
versidad Nacional Autónoma de México y doctora en Ecología y Desarrollo Sus-
tentable por El Colegio de la Frontera Sur. Adscrita al departamento de Sociedad 
y Cultura de El Colegio de la Frontera Sur. Sus principales líneas de investigación 
son huertos familiares y su agrobiodiversidad como patrimonio cultural y bio-



214 estudios de cultura maya lix (primavera-verano 2022)

lógico de las familias mayas peninsulares; estudios etnobiológicos de la fauna y 
flora de uso medicinal y en prácticas rituales y ceremoniales; cultura alimentaria. 
Colabora en el proyecto de investigación sobre la salud femenina durante el 
climaterio y menopausia en mujeres del ámbito rural y urbano en San Francisco 
de Campeche, Calakmul y Hopelchén y el estudio de la diversidad de prácticas 
terapéuticas de las mujeres de mediana edad en Campeche. Entre sus publica-
ciones más recientes se encuentran “Hot Flashes Associated with Menopause in 
the State of Campeche, Mexico. Biometric measurement and self-reported expe-
rience”, “Stress and the menopausal transition in Campeche, Mexico. Women’s 
Midlife Health”, “Factores socio-ambientales determinantes del uso de herbolaria 
durante el climaterio en Campeche”, todas en coautoría.

dcahuich@ecosur.mx

Diana del Rosario Cahuich Campos. Mexican. Degree in Biology from the Uni-
versidad Autónoma de México and PhD in Ecology and Sustainable Development 
from El Colegio de la Frontera Sur. She is attached to the Department of Society 
and Culture at El Colegio de la Frontera Sur. Her main lines of research are fam-
ily gardens and their agrobiodiversity as cultural and biological heritage of the 
peninsular Mayan families; ethnobiological studies of the fauna and flora for me-
dicinal use and in ritual and ceremonial practices; food culture. She collaborates 
in the research project on women’s health during climacteric and menopause in 
rural and urban women in San Francisco de Campeche, Calakmul and Hopelchén 
and the study of the diversity of therapeutic practices of middle-aged women 
in Campeche. Among her most recent publications are “Hot Flashes Associated 
with Menopause in the State of Campeche, Mexico. Biometric measurement and 
self-reported experience”, “Stress and the menopausal transition in Campeche, 
Mexico. Women’s Midlife Health”, “Factores socio-ambientales determinantes del 
uso de herbolaria durante el climaterio en Campeche”, all co-authored.

dcahuich@ecosur.mx

Olga Silvia Terán y Contreras. Mexicana. Licenciada en Etnología y maestra en 
Ciencias Antropológicas por la Escuela Nacional de Antropología e Historia. Ac-
tualmente trabaja en la Dirección de Patrimonio Cultural y Museos Comunitarios 
de la Secretaría de la Cultura y las Artes del Estado de Yucatán. Por más de 20 
años ha trabajado en la promoción del bordado yucateco desde la Asociación 
Tumen Kinam A.C. Sus líneas de investigación son la ideología política del cam-
pesinado, cuestiones agrarias, artesanías yucatecas, mujeres campesinas, milpa, 
etnobotánica y cultura maya. Entre sus publicaciones más recientes se encuen-
tran El Bordado Yucateco, publicado en el año 2013, dentro de la colección mono-



heredia et al. / rituales para la protección de animales domésticos	 215

temáticos de la librería Dante, Yucatán, Las artesanías de Yucatán y Jinetes del Cielo 
Maya. Dioses y Diosas de la Lluvia, estas dos últimas en coautoría.

silviateranc@hotmail.com

Olga Silvia Terán y Contreras. Mexicana. She has a degree in Ethnology and a 
master’s degree in Anthropological Sciences from the National School of Anthro-
pology and History. She currently works in the Direction of Cultural Heritage 
and Community Museums of the Secretariat of Culture and Arts of the State of 
Yucatan. For more than 20 years she has worked in the promotion of Yucatecan 
embroidery from the Asociación Tumen Kinam A.C. Her lines of research are 
the political ideology of the peasantry, agrarian issues, Yucatecan crafts, peasant 
women, milpa, ethnobotany and Maya culture. Among his most recent publica-
tions are El Bordado Yucateco, published in 2013, within the monothematic col-
lection of the Dante bookstore, Yucatán, Las artesanías de Yucatán and Jinetes del 
Cielo Maya. Dioses y Diosas de la Lluvia (Gods and Goddesses of the Rain), the latter 
two co-authored.

silviateranc@hotmail.com

Ramón Mariaca Méndez. Mexicano. Ingeniero agrónomo por el Colegio Superior 
de Agricultura Tropical; maestro en Ciencias en Botánica y orientación Etnobotá-
nica por el Colegio de Postgraduados en Ciencias Agrícolas y doctor en Antropo-
logía Social por la Universidad Iberoamericana de México. Adscrito a El Colegio 
de la Frontera Sur, Unidad San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México, actual-
mente se desempeña como Director General de Agroecología de la Secretaría 
del Medio Ambiente y Recursos Naturales (semarnat). Sus líneas de investigación 
son la etnobiología, agroecología y manejo de recursos naturales en grupos ma-
yenses (yucatecos, tsotsiles, tzeltales, ch’oles, lacandones y chontales). Especia-
lista en huertos familiares mayas, milpa bajo el sistema roza-tumba y quema y la 
agricultura mesoamericana. Entre sus publicaciones más recientes se encuentran 
Etnobiología y Patrimonio Biocultural de Chiapas (coeditor) y El mercado tradicional 
de San Cristóbal de Las Casas, Chiapas: una experiencia etnobiológica en coautoría. 
ramon.mariaca@semarnat.gob.mx

Ramón Mariaca Méndez. Mexican. Agronomist from the Colegio Superior de 
Agricultura Tropical, Master of Science in Botany and Ethnobotany orientation 
from the Colegio de Postgraduados en Ciencias Agrícolas and PhD in Social 
Anthropology from the Universidad Iberoamericana de México. He is a member 
of El Colegio de la Frontera Sur, Unidad San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, 



216 estudios de cultura maya lix (primavera-verano 2022)

Mexico, and currently serves as General Director of Agroecology of the Minis-
try of Environment and Natural Resources (semarnat). His research interests are 
ethnobiology, agroecology and natural resource management in Mayan groups 
(Yucatec, Tsotsil, Tzeltal, Ch’oles, Lacandones and Chontales). He is a specialist in 
Mayan family gardens, milpa under the slash-and-burn system and Mesoamerican 
agriculture. His most recent publications include Etnobiología y Patrimonio Biocul-
tural de Chiapas (co-editor) and El mercado tradicional de San Cristóbal de Las Casas, 
Chiapas: una experiencia etnobiológica (co-authored). 

ramon.mariaca@semarnat.gob.mx


