
valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 103

estudios de cultura maya liii: 103-138 (2019)

K’awiil y el calendario maya de 819 días
K’awiil and the 819 Days Maya Calendar

Rogelio Valencia Rivera

Investigador independiente

Resumen: El presente trabajo analiza la frase asociada a las fechas del ciclo calendárico 
maya de 819 días descubierto por Eric S. Thompson en 1943, con el fin de explicar 
las actividades que se llevan a cabo durante dichas fechas y el sujeto asociado a las 
mismas. Después de revisar los diferentes ejemplos de registro de este calendario, se 
puede apreciar que durante las estaciones del mismo se lleva a cabo la colocación de 
la imagen de una advocación de K’awiil, la cual es asimismo wahy o co-esencia de la 
propia deidad, dentro de la ciudad a la que pertenece la inscripción, en lo que parece 
constituir un circuito ritual o peregrinación, en la que se visitan los cuatro puntos 
cardinales de la localidad cada 819 días. Dicha advocación de K’awiil es cuatripartita 
y lleva un color asociado a la dirección en la cual es colocado. 

Además de estar asociada con K’awiil, la deidad se relaciona con el señor de los 
animales, Sip, y con uno de los Señores de la Noche, G6, ambos también estudia-
dos por Thompson. Es muy posible que el número de días del circuito ritual sea la 
combinación de los números asociados a cada una de las deidades que componen 
el nombre de la co-esencia de K’awiil, pues Sip está vinculado con el número siete, 
G6 con el ciclo de nueve Señores de la Noche y K’awiil, en ciertas ocasiones, con 
el número trece, todos factores del número 819. No es el único ejemplo de ciclo 
calendárico que emplea una peregrinación en la que K’awiil se ve involucrado, pues 
su imagen es utilizada asimismo dentro del circuito de las estaciones del año nuevo 
maya con el fin de propiciar que fuese bueno. Es muy posible que dichos rituales 
estén relacionados con la supervisión de K’awiil, deidad asociada al rayo que anun-
cia las lluvias, las cuales propician la abundancia de alimentos. 

Palabras clave: K’awiil, Sip, calendario de 819 días, advocación cuatripartita, pere
grinación.

Abstract: The main goal of this article is to analyze the verbal phrase associated to 
the dates of the 819 day Maya calendar discovered by Eric S. Thompson in 1943, in 
order to determine the activities realized during those dates and the main charac-
ter that undertook them. After an exhaustive analysis, it could be seen that during 
these dates, an image of one of K’awiil’s manifestations is located on a particular 
cardinal direction inside the city of the inscription. This manifestation is cuatripar-
tite and one of K’awiil’s wahy, or co-essences. 
Besides being associated to K’awiil, this deity is also associated to the lord of the 
animals, Sip, and to one of the Lords of the Night, G6, which were also described by 
Thompson. The number of days involved in this ritual cycle might be a combination 
of the numbers associated to each of the deities combined to create K’awiil’s avatar, 

6 kawill.indd   103 23/01/19   10:51



104 estudios de cultura maya liii

as Sip is related to number seven, G6 is associated to the cycle of the nine Lords 
of the Night, and K’awiil is sometimes associated to number thirteen, all factors of 
819. This ceremony, where K’awiil’s image is placed on a certain location, seems 
to belong to a pilgrimage, or ritual circuit, where each cardinal point of the city 
is visited every 819 days. This is not the only example of K’awiil’s participation in 
such cyclic activities, as he was also involved in the Mayan New Year ceremonies. 
It is very likely that these pilgrimage rituals are related to the K’awiil’s ruling over 
lightning, which announces the rains, which bring the abundance of food.

Keywords: K’awiil, Sip, 819 days calendar, quadripartite advocation, ritual pilgrimage.

Recepción: 5 de diciembre de 2017.
Aceptación: 23 de enero de 2018.
DOI: 10.19130/iifl.ecm.2019.53.945.

Introducción

El objetivo del presente artículo es intentar explicar el papel de K’awiil o, más 
precisamente, de la advocación de este dios maya que aparece relacionada con 
las acciones llevadas a cabo durante las estaciones del calendario de 819 días. 
Para ello, se realiza un análisis de las frases verbales asociadas a este ciclo, tratan-
do al mismo tiempo de hacer una reconstrucción de la frase arquetípica vinculada 
a dicho calendario. Por último se analizan las implicaciones de los traslados de 
K’awiil durante las estaciones del ciclo, relacionándolas con otros ciclos calendá-
ricos en los que también es protagonista y también es trasladado.

El ciclo calendárico maya de 819 días fue descubierto por Eric S.  Thompson y pre-
sentado en su artículo Maya Epigraphy: A Cycle of 819 Days (Thompson, 1943: 137-151). 
En este trabajo, Thompson se percata de la existencia de cinco inscripciones mayas 
en las que el día de la fecha principal en Cuenta Larga va seguido por un número de 
distancia y por otra fecha en Cuenta Larga a la que se pospone una cláusula formada 
generalmente por seis bloques jeroglíficos,1 la cual va finalmente seguida por el cierre 
de la Cuenta Larga inicial (Figura 1). 

1 En el presente texto se emplea la palabra “jeroglifo” para designar a cada uno de los elementos 
mínimos, o grafemas, del sistema escriturario maya. La palabra ”jeroglífico” se emplea en cambio como 
adjetivo para indicar algo que tiene las características de un jeroglifo, o es aplicable al mismo, como la 
designación de “bloque jeroglífico” a un conjunto definido de jeroglifos, o la designación de “escritura 
jeroglífica” a la escritura que emplea jeroglifos. El origen del uso de estas palabras proviene de la de-
signación de sistemas de escritura similares al egipcio, en los cuales los grafemas eran figurativos (Gelb, 
1952: 82). Se emplea la palabra “glifo” para designaciones específicas de un cierto jeroglifo, tales como 
el “Glifo G” de la Serie Suplementaria. Además, en el texto se utilizan de las siguientes abreviaturas:

ø		  Categoría o elemento gramatical no marcado
3SE	 Pronombre ergativo de la tercera persona del singular
3SA	 Pronombre absolutivo de la tercera persona del singular
mpas.		  Voz medio pasiva
pos.int		 Verbo posicional intransitivo
deic		  Deíctico temporal

6 kawill.indd   104 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 105

Figura 1. Inscripción procedente del Panel Sur de la Banqueta del Templo XIX de Palenque, donde 
se muestra la forma en la que solía ser incluida una fecha del calendario de 819 días dentro de una 

inscripción maya (dibujo de David Stuart).

6 kawill.indd   105 23/01/19   10:51



106 estudios de cultura maya liii

Es decir, el calendario de 819 días funcionaba de la siguiente forma:

• 	Primero se indicaba la fecha principal del monumento en Cuenta Larga, se-
guida del día del tzolk’in y de la Serie Suplementaria.

• 	Al final de la Serie Suplementaria se especificaba un número de distancia, 
contado desde la fecha principal, el cual nos lleva a la estación del ciclo de 
819 días, para la cual se especificaba el tzolk’in y el haab.

• 	Posteriormente, se incluía la frase verbal que indicaba la acción que se reali-
zaba durante la estación del calendario de 819 días.

• 	Después de dicha frase verbal, se finalizaba la Serie Suplementaria y se indi-
caba la fecha del haab para la Cuenta Larga de la fecha principal.

• 	Finalmente, se indicaba el evento principal de la inscripción, el cual se asocia 
a la fecha principal y nunca a la fecha del ciclo de 819 días, así como el resto 
del texto. Es importante indicar que no parece existir una relación causal entre 
el evento asociado a la estación del calendario de 819 días y los eventos de la 
fecha principal de la inscripción en ninguno de los ejemplos existentes de este 
calendario.

Pensando, acertadamente, que las fechas secundarias de este grupo de inscrip-
ciones, es decir, aquellas a las que se llega empleando el número de distancia, 
podrían tener algo en común, Thompson calculó el número de días entre ellas, 
encontrando que la diferencia entre todas era siempre divisible por el número 
819.2 Este número le pareció especialmente trascendente, pues es el resultado de 
multiplicar las cifras 7, 9 y 13, tres de los números sobre los que gira la numero-
logía calendárica maya, definidos por Lounsbury (1978: 804), como un conjunto 
de cifras que son empleadas para generar lo que él denominó contrived numbers 
o “números ficticios” (Lounsbury, 1978: 807), utilizados por los escribas mayas 
con el fin de facilitar los cálculos para viajar entre distintas fechas del calenda-
rio. Thompson también se percató de que la fecha de origen de este calendario 
ocurría tres días antes de la Fecha Era, en 12.19.19.17.17 1 Kaban 5 K’umk’u. Otra 
cosa interesante de este calendario es que todas sus fechas siempre tienen un 
coeficiente de día igual a 1 y que el Glifo G de la Cuenta Suplementaria asociado 
a dicha fecha, denominado como Glifo de los Señores de la Noche por Thompson 
(1929), es siempre su variante G6. Asimismo, Thompson notó que uno de los 
jeroglifos asociados con la inscripción adjunta al calendario es la cara de un ser 
con una flama en la cabeza, es decir, el Dios K o K’awiil (Figura 1: C3). Posterior-
mente (Thompson, 1950: 212-217), se percataría de que otro de los conjuntos 
jeroglíficos asociados al ciclo indicaba una dirección cardinal (Figura 1: D3). Más 
adelante, Berlin y Kelley (1961) descubren que cada una de estas direcciones 
está asociada con un color. Tal descubrimiento implica que los días del tzolk’in se 
pueden agrupar por dirección cardinal y por su color asociado.

2 El número de días entre las fechas en notación numérica maya sería: 2.4.19.

6 kawill.indd   106 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 107

Bernal (2009a: 5; 2015: 58) considera que dicho calendario es una invención 
originaria de Palenque, debido a que de ahí procede la inscripción más temprana 
donde aparece registrado y es en el único sitio en el que se registran estaciones 
retrospectivas de él, incluyéndolo en narrativas mitológicas situadas en tiempos 
muy remotos. Según el autor, este calendario pasa posteriormente a otros sitios 
cercanos como Pomoná, Yaxchilán, Sak Tz’i’,3 y más tarde a Copán y Quiriguá 
(Bernal, 2009a: 5; 2015: 59). De acuerdo con Bernal (2009a, 2009b, 2015), la fra-
se asociada a tal ciclo calendárico menciona a una advocación de K’awiil y dado 
que el calendario tiene una dirección asociada, supone, correctamente desde mi 
punto de vista, que esta advocación de K’awiil era cuatripartita. 

Recientemente, Esparza (2014: 33-34) ha reportado una nueva inscripción que 
incluye una estación del ciclo de 819 días procedente del sitio de Chactún, en 
Campeche, México. Asimismo, otra inscripción de este ciclo parece haber sido 
hallada sobre una vasija descubierta en el sitio de Baking Pot, en Belice (Helmke 
et al., 2017: 233). Estos dos ejemplos recientes, en lugares cuya relación con Pa-
lenque no es del todo clara, podrían plantear una cierta duda sobre la influencia 
palencana en la creación del ciclo, aunque también es notorio el hecho de que la 
sintaxis de la frase en estos dos sitios difiere mucho de la arquetípica del resto.

Como ya se ha indicado con anterioridad, tanto Thompson (1943: 140) como 
Berlin y Kelley (1961: 15) se percataron de que el Dios K, o K’awiil, es uno de 
los participantes en las acciones realizadas durante las estaciones de este calen-
dario. Con el fin de saber qué papel juega K’awiil en dicho ciclo calendárico, se 
analizará en detalle la frase usada para designar los actos llevados a cabo durante 
sus estaciones. 

La frase asociada a la fecha del calendario de 819 días

La oración asociada a las fechas del calendario de 819 días (Figura 1: D2-D3) tenía 
una gran variabilidad en su composición, y pese a que el orden de sus elementos 
varía y que algunos de ellos son elididos con frecuencia, es posible intuir una 
forma prototípica, ya que los cambios de posición de los elementos casi siempre 
ocurren dentro de cada una de las diferentes partes de la frase, salvo en algunos 
casos extremos, como el de la inscripción del Vaso del Complejo Murciélagos de 
Palenque (Figura 2-o), en el que la fecha de la estación del calendario de 819 días 
ha sido colocada entre el verbo y la especificación de dirección, siendo además 
usual que ésta vaya regularmente al final de la frase y no al principio. En la Figura 
2 se ha incluido todo el conjunto de inscripciones conocidas que contienen una 
fecha de 819 días. 

3 Lugar desconocido, pero probablemente localizado en alguna región próxima al Usumacinta.

6 kawill.indd   107 23/01/19   10:51



108 estudios de cultura maya liii

6 kawill.indd   108 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 109

6 kawill.indd   109 23/01/19   10:51



110 estudios de cultura maya liii

6 kawill.indd   110 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 111

6 kawill.indd   111 23/01/19   10:51



112 estudios de cultura maya liii

6 kawill.indd   112 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 113

Figura 2. Conjunto de inscripciones con una estación del calendario de 819 días. a) Panel Stendahl, 
Ake (dibujo Alexander Safronov). b) Vasija Komkom, Baking Pot (fotografía Christophe Helmke). 

c) Estela 12, Chac Tun (dibujo Octavio Esparza). d) Templo 11, Panel Acceso Sureste, Copán 
(dibujo Linda Schele). e) Estela J, Copán (dibujo de Barbara Fash). f) Jamba del Santuario del Templo 

de la Cruz, Palenque (dibujo Linda Schele). g) Banqueta del Templo XIX, Panel Sur, Palenque 
(dibujo David Stuart). h) Panel del Templo de la Cruz Foliada, Palenque (dibujo Linda Schele). 

i) Panel Oeste del Templo de la Cruz, Palenque (dibujo Linda Schele). j) Panel del Templo del Sol, 
Palenque (dibujo de Linda Schele). k) Panel del Palacio, Palenque (dibujo Merle Green). 

l) Tablero Este del Templo XVI, Palenque (fotografía Guillermo Bernal). m) Jamba del Templo XVII, 
Palenque (dibujo Linda Schele). n) Incensario con retrato de noble, Palenque, Museo Amparo, Pue-

bla, México (dibujo de Simon Martin). o) Vaso del Grupo III, Murciélagos, Palenque 
(dibujo Linda Schele). p) Estela 3, Pomoná (dibujo García Moll 2005: 124). q) Estela K, Quiriguá 

(dibujo Linda Schele). r) Estela 1, Yaxchilán (dibujo Caroline Tate). s) Dintel 30, Yaxchilán 
(dibujo Ian Graham). t) Estela 11, Yaxchilán (dibujo Caroline Tate). u) Texto misceláneo, San Salvador 

(dibujo Ian Graham). v) Estela Randall, Sak Tz’i (dibujo Simon Martin).

Los elementos de la frase asociada a estas fechas se han organizado siguiendo 
un patrón sintáctico específico, con el fin de que cada uno de ellos resulte evi-
dente. Se han indicado en la cabecera de la figura las tres partes fundamentales 
que componen la frase: el verbo, el sujeto de la acción, dividido en dos partes, y 
el lugar donde ocurre la misma. Además de las lecturas de cada conjunto jeroglí-
fico que las compone, se ha añadido la información relativa a su fecha en Cuenta 

6 kawill.indd   113 23/01/19   10:51



114 estudios de cultura maya liii

Larga y la fecha de 819 días, si es que ésta se conoce, el número de distancia 
entre ambas, así como la secuencia original de lectura de la frase asociada a di-
chas fechas y su traducción.

1. La sintaxis de la frase

Como ya se ha indicado, la frase asociada a las estaciones del calendario de 819 
días se compone de tres partes: un verbo posicional (denominado “Verbo” en la 
Figura 2), el sujeto de la acción que puede ser o bien una advocación de K’awiil 
(denominado “Sujeto 2” en la Figura 2) o directamente su pie (denominado “Su-
jeto 1” en la Figura 2), que siempre aparece siendo poseído por la advocación de 
K’awiil y finalmente una localización (denominada “Lugar” en la Figura 2), la cual 
aparece como una frase yuxtapuesta, pues nunca es introducida mediante una 
preposición, pero que se entiende como el lugar donde se lleva a cabo la acción 
indicada por el verbo. En la Figura 2 esta frase yuxtapuesta se traduce incluyendo 
la preposición para facilitar su comprensión aunque, como ya he indicado, ésta 
nunca se menciona.

El verbo de la frase

La frase usa regularmente un verbo (Figura 1: D2), el cual fue leído por Schele y 
Grube (1997: 216) como wa’ o wa’l, debido a la complementación fonética que 
presenta en las inscripciones mayas en las que aparece. Éste es un verbo posicio-
nal usado en varias lenguas mayas, que tiene el significado general de “estar de 
pie”, como se puede ver en los siguientes ejemplos.

En ch’orti’, wa’r, es “parado”,4 uwa’res (causativo), “lo paró”, wa’wan, “se paró” 
(Pérez Martínez et al., 1996: 39), wab’un (causativo), “frenar, parar, fundar” (Pérez 
Martínez et al., 1996: 247). En choltí tenemos wabun, “parar” (Morán, 1935 Dic: 
9). En chol, wa’al, “parado” (Schumann, 1973: 98). En chontal de Acalán, uali (par-
ticipio), “parado, erguido” (Smailus, 1975: 176), y en el chontal de Tucta, wa’álon, 
“estar parado” (Pérez González, 1985: 112). En yucateco, wa’laha’an, “parado, 
puesto en pie” (Barrera, 1980: 910), ua-pul, “parado” (Swadesh, Álvarez y Basta-
rrachea, 1991: 123), uacabal, “parada cosa, detenido y parado así, estar en pie” 
(Andrews, 1978: 568).5 

Ambas formas propuestas por Schele y Grube (1997: 216), wa’ o wa’l, se pue-
den reconstruir históricamente, pues, según Kaufman (2003: 1416), en proto-
maya tendríamos la raíz *wa7, pero en maya central está la forma *wa7.Vl(-ik). 
Además, asociados a este tipo de verbos, en las inscripciones jeroglíficas mayas 
existieron dos posibles sufijos para indicar la presencia de un verbo posicional 
intransitivo: el sufijo –laj, más temprano, y el sufijo –waan, más tardío, siendo 

4 En el español de América Latina “parado” es sinónimo de “estar de pie”.
5 En las entradas de diccionarios en lenguas mayas se emplea la ortografía original de cada uno.

6 kawill.indd   114 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 115

este último una importación procedente de la lengua cholana durante el Clásico 
Tardío (Hruby y Child, 2004: 14). En la Tabla 1 se indican las transliteraciones y 
transcripciones del verbo empleado por cada una de las inscripciones asociadas 
al calendario de 819 días, indicando en qué monumentos aparecen y agrupadas 
por recurrencia de elementos fonéticos que complementan su lectura, así como 
indicando su fecha de creación, en el caso de que se conozca.

Transliteración Transcripción Monumento Fecha

WA’/WAL-ji-ya wa’l[a]ji[i]y
wa’lajiiy

Jamba Templo del Sol, Palenque
Panel Oeste T. de la Cruz, 
Palenque
Panel del Templo del Sol, 
Palenque
Vaso Murciélagos, Palenque
Estela Randall, Sak Tz’i

692 d. C.
692 d. C.

692 d. C.

799 d. C.
864 d. C.

WA’/WAL-ji-ji-ya wa’l[a]ji[i]y
wa’lajiiy

Banqueta Templo XIX, Palenque 722 d. C.

WA’/WAL-ja-ya wa’l[a]j[ii]y
wa’lajiiy

Panel T. de la Cruz Foliada, 
Palenque

692 d. C.

WA’/WAL-ja-ji-ya wa’l[a]ji[i]y
wa’lajiiy

Dintel 30, Yaxchilán 709 d. C.

wa-WA’/WAL-ji-ya wa’l[a]ji[i]y
wa’lajiiy

Panel Oeste del Grupo XVI, 
Palenque
Retrato de Noble, Palenque
Estela 3, Pomoná
Estela 1, Yaxchilán

673 d. C.

647 d. C.
751 d. C.
761 d. C.

WAL-la-ja wa’laj Estela 11, Yaxchilán 752 d. C.

WA’/WAL-la-ja-ya wa’laj[ii]y
wa’lajiiy

Estela K, Quiriguá 805 d. C.

WA’/WAL-la-ji-ya wa’laji[i]y
wa’lajiiy

Estela J, Copán 702 d. C.

WA’/WAL-wa wa’waa[n]
wa’waan

Templo 11, Copán 773 d. C.

WA’/WAL-wa-ni wa’wa[a]n Texto misceláneo, San Salvador n. d.

KAJ-ya kajaay Panel del Palacio, Palenque 644 d. C.

Tabla 1. Conjunto de transcripciones asociadas al verbo de las frases del calendario de 819 días.

6 kawill.indd   115 23/01/19   10:51



116 estudios de cultura maya liii

De estas composiciones jeroglíficas, las compuestas como WA’/WAL-ji-ji-ya y 
WA’/WAL-ja-ji-ya resultan de sumo interés debido a que el escriba parece dividir 
al verbo en dos partes, por un lado wa’laj, y por el otro jiiy, que al unirse eliden 
una de las velares, debido a una síncopa, dejando la composición como wa’lajiiy. 

Morfológicamente, el verbo wa’/wa’l tiene tres formas diferentes dentro de 
este conjunto de inscripciones:

• wa’laj. wa’-laj-ø, de pie-pos.int-3SA, “se pone de pie”.
• wa’lajiiy, wa’-laj-ø-iiy, de pie-pos.int-3SA-deic, “se puso de pie”.
• wa’waan, wa’-waan-ø, de pie-pos.int-3SA, “se pone de pie”.

De acuerdo con estas realizaciones, el verbo aparece regularmente siendo 
complementado por el sufijo para indicar un verbo posicional intransitivo, ya 
sea –laj o –waan, por el pronombre absolutivo de la tercera persona del singular, 
-ø, el cual va finalmente seguido generalmente por el deíctico –iiy, entendiendo 
como deíctico cualquier elemento léxico o gramatical que permite expresar una 
distinción dentro de una categoría deíctica, siendo dichas categorías aquellas que 
permiten hacer distinciones cruciales a factores como el tiempo o el lugar en que se 
habla o la identidad o localización del hablante (Trask, 1993: 75). Dicho deíctico 
opera en este caso como adverbio temporal indicando que la acción asociada al 
calendario de 819 días ocurrió antes de la fecha principal de la inscripción, es 
decir, se emplean regularmente estaciones de este ciclo que han ocurrido en el 
pasado. 

En el caso de Palenque, Pomoná, Sak Tz’i y Yaxchilán (Figuras 2f, 2g, 2h, 2i, 2j, 
2l, 2n, 2o, 2p, 2r, 2s y 2v) tal deíctico va precedido por una –j, lo cual claramente 
indica que el sufijo de posicional intransitivo empleado es –laj. Lo que resulta 
más llamativo en estos ejemplos es que, con excepción de la inscripción de la 
Estela 11 de Yaxchilán, la sílaba –la se elide siempre de la conformación del verbo 
y esto no es muy usual, pues las consonantes líquidas se suelen elidir cuando van 
al final de la sílaba, no al principio (Zender, 1999: 136). Es por ello que resulta 
razonable asumir que el verbo en esta región se leía WAL, wa’l. Como posible evi-
dencia de dicha conclusión se cuenta con la inscripción procedente del Panel Sur 
de la banqueta del Templo XIX de Palenque (Figura 2g), donde el verbo wa’l no 
tiene complemento fonético que indique la sílaba –la, pero dentro de esa misma 
inscripción otros dos verbos posicionales, chum y pat sí la incluyen para formar 
chumlaj, “se sienta” y patlaj, “se crea” (Stuart, 2005: 210). Como prueba adicional 
podemos considerar la inscripción procedente de la bodega de Palenque, que se 
muestra en la Figura 3a.

La única lectura posible para el conjunto jeroglífico que aparece después de la 
fecha 1 K’ayab es WAL-ja, wa’laj, ya que la forma WA’-ja, *wa’ja, es irrealizable e 
implicaría la elisión de un elemento fonético importante, de nuevo la líquida “l” 
al principio de la sílaba. Esto no ocurre en los ejemplos procedentes de la región 
oriental del área maya, como en la Estela K de Quiriguá (Figura 2q) y la Estela J 

6 kawill.indd   116 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 117

de Copán (Figura 2e), donde siempre se agrega la sílaba –la cuando es necesaria, 
por lo que probablemente en esa región el verbo se leía como WA’.

Figura 3. Uso del verbo WA’/WAL en Palenque. a) Elemento 1735, Bodega de Palenque (Schele y 
Mathews, 1979: 664). b) Texto del Trono del Templo XXI de Palenque (dibujo de Yuriy Polyukho-

vych), donde se puede leer wa-WAL-wa-ni, walwaan.

Para el 736 d.C., en Palenque (Figura 3b), se tiene evidencia de que este mismo 
verbo ya presenta la complementación -waan en el trono del Templo XXI  (Gonzá-
lez y Romero, 2012: 91-jeroglifo 30). Tal elemento morfológico asociado a los ver-
bos posicionales intransitivos se propaga hacia la región oriental del área maya y 
aparece en Copán ya para el 773 d.C., siendo el ejemplo de la frase asociada a la 
estación del calendario de 819 días procedente de Quiriguá un caso excepcional, 
pues aún para el 805 d.C. sigue empleando la sufijación –laj.  

El verbo wa’/wa’l no es el único empleado en las estaciones del ciclo, ya que 
en el ejemplo procedente del Panel del Palacio de Palenque (Figura 2k) se emplea 
una forma verbal que utiliza el jeroglifo T550, cuya lectura es kaj, “establecerse” 
(Beliaev, 2013: 112-113; Tokovinine, 2013: 81). A este verbo se le ha relacionado 
con el establecimiento de casas dinásticas en ciertas narrativas históricas mayas 
(Stuart, 2012; Tokovinine, 2013: 79-81), pero Tokovinine (2013: 81) lo identifica 

6 kawill.indd   117 23/01/19   10:51



118 estudios de cultura maya liii

más con el verbo “llegar” y este ejemplo parece apoyar la idea, pues el sujeto 
de la frase llega a una estación del ciclo cada 819 días para ser puesto de pie. 

El sujeto de la frase

El sujeto de la frase asociada a las estaciones del ciclo calendárico de 819 días 
puede tener dos formas. En la primera, es una deidad, advocación del dios K’awiil 
(Figura 2, sujeto 2). En la segunda, es directamente el pie de la deidad, el cual 
aparece siendo poseído por ésta (Figura 2a, 2d y 2v, Sujeto 1), lo que se indica 
mediante le prefijación de la palabra ook,6 “pie”, con el pronombre ergativo de la 
tercera persona del singular frente a vocal, -y. Es decir, el sujeto de la frase es una 
advocación de K’awiil o, más específicamente, el pie de dicha deidad. 

El nombre completo de esta advocación de K’awiil está compuesto por tres 
partes, las cuales son todas optativas, pero siempre aparece por lo menos una en la 
frase, con excepción del ejemplo procedente de Baking Pot (Figura 2b), en donde 
la frase se ha resumido tanto que el sujeto no se indica. El nombre compuesto de la 
deidad suele ir precedido por un color, que está a su vez asociado a una dirección 
cardinal. En la Figura 4 se pueden apreciar las diferentes posibilidades de com-
posición de su nombre.

En la Figura 4a aparece el nombre completo de la deidad, el cual está formado 
por la adición de los nombres de tres deidades diferentes: en primer lugar se in-
dica un color, que en este caso es chak, “rojo”, seguido del nombre de la deidad 
denominada como “Señor de los animales”, posteriormente se incluye el jeroglifo 
T209 y, finalmente, el logograma empleado para nombrar a K’awiil, que suele ir 
complementado por el jeroglifo T84. Dado que el nombre de K’awiil suele ser 
el último que forma la composición nominal, se asume que la deidad nombrada 
es una advocación de este dios, ya que el sustantivo que aparece al final de una 
frase nominal es el sujeto principal de la misma (Grube, 2002: 328).

Finalmente, para cerrar la cláusula nominal del calendario de 819 días, aparece 
el título jun ch’ok,7 “uno-joven”, señalando posiblemente que la advocación de 
K’awiil que aparece nombrada en este ciclo calendárico es muy joven, lo cual 
quizá tenga que ver con el hecho de que varias advocaciones de K’awiil aparecen 
con el cuerpo de un infante, como es el caso de Unen K’awiil (Martin, 2002) y del 
Bebé Jaguar (García Capistrán y Valencia, 2017; Valencia y García Capistrán, 2013). 

6 La palabra OK suele aparecer con complementación fonética disharmónica, mediante el empleo 
de la sufijación –ki, lo cual indica la presencia de una vocal larga, produciendo ook, “pie” (Houston, 
Stuart y Robertson, 1998; Lacadena y Wichmann, 2004).

7 Jun ch’ok opera como otros nombres de deidades que emplean numerales, tales como Jun Ajaw o 
Bolon K’awiil. El numeral actúa como un adjetivo y forma parte integral de su nombre. Según Stuart 
(2017: 256) cabe la posibilidad de que Bolon K’awiil sea en realidad un grupo de deidades, sin em-
bargo, la ausencia del clasificador numérico te’ en todas las menciones de su nombre podría indicar 
que se trata de una sola deidad y no de un grupo.

6 kawill.indd   118 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 119

El lugar

Como ya se había indicado, la acción del verbo aparece asociada a una dirección 
cardinal, la cual suele ir indicada al final de la frase. Asimismo, en algunos otros 
ejemplos se incluye además la expresión chan-ch’e’n vinculada a dicha dirección 
cardinal (Figuras 2d, 2i, 2k, 2l, 2m, 2n, 2p y 2u), que en las traducciones de la 
Figura 2 se ha indicado como “ciudad”. En relación a este término existe un cier-
to debate, ya que algunos investigadores entienden que el difrasismo chan-ch’e’n 
significa “pueblo, ciudad” (Hull, 2012: 107-108), o también “territorio”, término 
similar al de altepetl entre los nahuas (Stuart, 2017: 256). Pero de manera reciente 
se ha intentado determinar si la expresión se refiere a un entorno más definido. 
De acuerdo con Velásquez et al. (2017), esta expresión denota la parte elevada de 
las ciudades mayas, la que recurrentemente se denomina acrópolis en muchos si-
tios arqueológicos, aunque para otros investigadores (Stuart, 2015a; Tokovinine, 

Figura 4. Diferentes formas del nombre del personaje principal del calendario de 819 días. a) 
Palenque, Tablero Este, Edificio 1, Grupo XVI (Bernal, 2014: 66); b) Palenque, banqueta del Templo 
XIX (dibujo de David Stuart); c) Palenque, vaso del Grupo III (dibujo de Linda Schele); d) Pomoná, 

Estela 3 (García Moll, 2005); e) Palenque, jamba del Templo XVIII (dibujo de Merle G. Robertson); f) 
Palenque, incensario con retrato de noble (dibujo de Linda Schele).

6 kawill.indd   119 23/01/19   10:51



120 estudios de cultura maya liii

2013: 39), el término posee una gran carga simbólica y tiene más que ver con un 
espacio ritual, el cual podría haber estado conectado con los espacios dedicados 
al culto. 

La reconstrucción de la frase prototípica

Una vez que hemos analizado las inscripciones que incluyen todos los elementos 
de la frase verbal del calendario de 819 días, y a pesar de que el conjunto no 
muestra una sintaxis uniforme pues presenta varias opciones y cambios de posi-
ción de algunas de sus partes constituyentes, podemos inferir que en realidad se 
trata de una frase compuesta con un patrón de construcción bastante discernible, 
el cual se puede apreciar en la Figura 2. En resumen, la frase verbal asociada al 
ciclo calendárico de 819 días estaría formada por las siguientes partes:

1. 	Un verbo posicional, que de manera predominante es wa’/wa’l, “ponerse en 
pie, pararse”, pero que en una ocasión es sustituido por el verbo kajaay, que 
significa “legar” o “establecerse”.

2. 	El sujeto del verbo que en realidad es una parte anatómica, leído ook e indi-
cado en forma posesiva como yook, sería el pie del personaje que sigue en la 
frase. En ocasiones, se omite este objeto y el sujeto de la frase pasaría a ser 
directamente el dueño del pie.

3. 	Un color que califica al dueño del pie y lo asocia con una dirección cardinal 
según la siguiente relación: chak, “rojo”, con elk’in, “este”, sak, “blanco”, con 
xaman, “norte”, ik’, “negro”, con ochk’in, “oeste”, y k’an, “amarillo”, con nohol, 
“sur”.

4. 	El dueño del pie, o sujeto por omisión: Sip T209, K’awiil T84.
5. 	Un atributo o título del poseedor del pie, jun ch’ok, que es muy joven.
6. 	La indicación del punto cardinal donde ocurre la acción dentro de la ciudad 

de origen de la inscripción.

La traducción de la expresión completa que se asocia con las estaciones de 
este ciclo calendárico sería “Se pone de pie, llega y descansa,8 el pie del joven Sip 
T209, K’awiil T84, en una de las cuatro direcciones cardinales dentro de la ciudad 
y su color se corresponde con el de esa dirección”. 

Cabría preguntarse si resulta factible realizar la reconstrucción de esta frase 
tomando como base los ejemplos con los que contamos, dada su dispersión tem-
poral y espacial. A continuación se muestra la distribución de las inscripciones 
que contienen el calendario de 819 días, junto con un diagrama de su distribu-
ción temporal (Figura 5). 

8 Más adelante se detalla la razón de haber incluido el término “descansar” en la frase prototípica.

6 kawill.indd   120 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 121

Figura 5. Mapa que indica los lugares donde se incluyó el calendario de 819 días. 
Se muestra también un gráfico con la distribución temporal de dichas inscripciones 

(mapa realizado por Harri Kettunen y modificado por Rogelio Valencia).

Como se puede apreciar, la mayoría de las inscripciones (86%) se agrupan en 
un periodo que va del 672 d.C. al 790 d.C. (9.12.0.0.0 a 10.1.0.0.0), es decir, 
aproximadamente 100 años. La presencia de este calendario se concentra en dos 

6 kawill.indd   121 23/01/19   10:51



122 estudios de cultura maya liii

regiones, el Usumacinta y el Motagua. En un estudio parecido al que se presenta 
aquí realizado por Kettunen (2005: 18-19) en relación con una expresión emplea-
da para designar la muerte de un personaje en las inscripciones, k’a’ay usak ... 
ik’il, la distribución temporal y espacial del empleo de dicha expresión es equi-
valente a la distribución del empleo del calendario de 819 días, estableciendo 
una micro-región cultural dentro del área maya, en la que formas y tradiciones 
escriturarias se comparten, por lo que se puede justificar el empleo de los dis-
tintos ejemplos existentes para formar una frase completa, la cual regularmente 
estaba abreviada.

La presencia de K’awiil en el Calendario de 819 días

Una vez analizada la frase, lo siguiente sería intentar comprender qué es lo que 
significa y, sobre todo, determinar qué rol juega la advocación de K’awiil involu-
crada en el ciclo en los actos que se realizan durante las estaciones del mismo.

Como ya se ha visto, la primera parte del nombre de la deidad (Figura 4a) sue-
le corresponderse con el logograma que nombra al Señor de los animales (Taube, 
2003: 473, Zender, 1999: 77), siendo dicho logograma la cara de un hombre con 
ojo de vírgula, nariz romana, una gran ceja o mancha supraocular, que en ocasio-
nes aparece con el pelo fosco y en otras se representa con una oreja de venado y 
con bigote (Zender, 1999: 77). En todas sus representaciones lleva sobre la frente 
astas de venado (Figura 6).

Figura 6. Imágenes de Wuk Sip. a) Detalle del Dintel 1 de Yaxchilán donde aparece la combinación 
del logograma SIP y T1001 en la mejilla del Dios de los animales (dibujo de Ian Graham). b) Códice 

de Dresde, página 13c (Lee, 1985); b) Concha Perlman, en los recuadros aparece el nombre de la 
deidad, en el primero como poseedor de la concha (dibujo Simon Martin).

Grube (2012) propuso que la lectura de este logograma es SIP, debido a una 
sustitución silábica que aparece en la página 13c del Códice de Dresde (Lee, 1985), 
donde se escribe como 7-si-pu, Wuk Sip, y en donde se le ve junto a un venado 
(Figura 6b). Grube (2012) también señala que este logograma es sustituido en 

6 kawill.indd   122 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 123

varios contextos por el signo T291.1001. En el Dintel 1 de Yaxchilán aparece un 
logograma que mezcla ambos signos como parte del nombre de una deidad local 
(Figura 6a). A pesar de que la lectura del signo T291, el asta de venado, sería 
xukub’ o xukab’ (Lopes y Davletshin, 2004), cuando aparece en el logograma del 
Señor de los animales o junto a la vasija invertida opera como un determinativo 
semántico, que relaciona a ambos signos y cambia la lectura original del jeroglifo 
T1001, pues cuando este jeroglifo aparece en el mito del Bebé Jaguar nunca pre-
senta las astas de venado, por lo que su lectura probablemente sea otra (García 
Capistrán y Valencia, 2016; Valencia y García Capistrán, 2013). Otro ejemplo (Figu-
ra 6c) de esta deidad se encuentra en la Concha Perlman (Stone y Zender, 2011), 
donde su logograma aparece de nuevo prefijado por el número siete. El señor de 
los animales, Sip, es referido como el poseedor de los animales en varias fuentes 
etnográficas (Gabriel, 2006; Taube, 2003, Zender, 1999: 80). La actividad de la 
cacería, asociada a esta deidad, poseía una gran carga ritual no sólo en el área 
maya sino en toda Mesoamérica (Olivier, 2015), y la sigue teniendo aún para 
los mayas de la actualidad (Gabriel, 2006; Taube, 2003). Hoy en día, cuando los 
indígenas de Yucatán deciden cazar venados, después de haber obtenido la de-
cimotercera presa deberán hacer una ofrenda de panes y bebidas ceremoniales y 
una ofrenda especial para solicitar a Sip, el dueño de los animales, permiso para 
poder matar otros 13. Solicitan a los sip-o’ob, los dueños de los animales, que 
dejen a estos sueltos y protejan a los cazadores. De no hacerlo, la cacería será 
mala y podría ocurrir alguna desgracia (Gabriel, 2006).

La siguiente parte del nombre de la deidad es el signo T209 (Figura 4a). Este 
logograma no sólo aparece en el contexto del calendario de 819 días, sino tam-
bién formando parte del ciclo del Glifo Y de la Serie Lunar Suplementaria (An-
drews, 1938; Beliaev, 2012; Yasugi y Saito, 1991), así como en la variante G6 del 
jeroglifo de los “Señores de la noche” (Thompson, 1929), que está íntimamente 
asociada con el calendario de 819 días, pues todas sus estaciones caen en un día 
asociado con G6. También aparece formando parte del nombre de ciertas deida-
des, como en el Altar 1 de Ixlú, el Escalón V de la Escalera Jeroglífica IV de Dos 
Pilas y la Estela B de Copán (Figura 8). El logograma parece representar un objeto 
enrollado, similar a un ovillo, del que le salen una suerte de extremidades y que 
suele llevar a la derecha una extensión con forma de cola, que en ocasiones se 
parece a la forma del silabograma –ne (Nehammer, Thun y Helmke, 2009: 183). 
Algunas veces lleva la cabeza de espejo de K’awiil (Figura 4a y 4f), que la asocia 
con esta deidad. 

Una propuesta para la lectura de tal logograma ha sido aportada por Beliaev 
(2012), con base en lo que cree que es una sustitución silábica completa en la 
Estela Randall, de la región de Sak Tz’i’ (Figura 2v). En ella, que también tiene una 
estación del ciclo de 819 días, el texto asociado dice wa’lajiiy yook k’an misi/simi... 
K’awiil Jun Ch’ok, “Se puso de pie el pie del K’awiil ... amarillo, uno-joven”. Beliaev 
(2012) asume que lo que debería ir en la posición de las sílabas mi– y –si–, sería 

6 kawill.indd   123 23/01/19   10:51



124 estudios de cultura maya liii

el jeroglifo T209, así que lo lee como sihm,9 que traduce como “mocos, flema, 
feto”, ya que la otra opción de lectura, mis, carece de sentido en este contexto, 
pues su acepción más frecuente es “barrer”. Asimismo, este autor considera que 
el logograma representa a un feto con lo que podría ser el cordón umbilical al 
lado. Pero dicha lectura es dudosa, pues, desde mi punto de vista, el logograma 
que aparece debajo de las sílabas –mi y –si es en realidad T209, por lo que la 
sílaba –si podría ser un complemento fonético a éste, aunque esta interpretación 
no explicaría la presencia de la sílaba –mi.

Continuando con el análisis del nombre del personaje principal, falta por de-
terminar su última parte (Figura 4a), la cual se encuentra formada por el logogra-
ma de K’awiil, al que se le añade el signo T84 (Figura 7e).

Figura 7. Posibles valores de lectura para el jeroglifo T84 y algunas de sus sustituciones en la epi-
grafía maya. a) T86-T581, NAL; b) T86, NAL; c) T84-T521; d) T84; e) T84-K’AWIL (Detalle del Tablero 

del Templo de la Cruz, Palenque (dibujo de Linda Schele); f) Detalle del Escalón V de la Escalera 
Jeroglífica IV de Dos Pilas (dibujo de Stephen Houston); g) Detalle del Escalón IV de la Escalera 

Jeroglífica IV de Dos Pilas (dibujo de Stephen Houston); h) Detalle del Dintel 1 de Yaxchilán (dibujo 
de Ian Graham); i) Detalle del Dintel 3 de Yaxchilán (dibujo de Ian Graham); j) Detalle del Dintel 34 

de Yaxchilán (dibujo de Ian Graham); k) Detalle de la Estela 1 de Yaxchilán (dibujo de Ian Graham); l) 
Detalle de la Estela 11 de Yaxchilán (dibujo de Ian Graham). Logogramas T84 y T521: m) Códice de 

Dresde, página 13c (Lee, 1985). n) K1185 (fotografía de Justin Kerr).

9 Worm Danbo y Helmke (2014: 69-70) creen que la raíz sim puede estar relacionada con la raíz 
tim, “inclinar, agradar, apaciguar”, ya que aparecen en contextos similares en los que también se 
menciona la palabra “corazón”, pero en el caso del calendario de 819 días no parece que el contexto 
sea el mismo.

6 kawill.indd   124 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 125

El jeroglifo T84 ha sido tradicionalmente equiparado al jeroglifo T86, o a la 
combinación T86-T851, su forma completa, cuya lectura es NAL (Figuras 7a y b). 
En 7c se muestra el jeroglifo T84 completo y en la 7d abreviado. En las Figuras 7f 
y g podemos ver ejemplos del uso de T84 en Dos Pilas y en 7h-l en Yaxchilán, con 
sustituciones dentro del nombre de la misma deidad. Según Stuart (2005: 161, 
nota 49), estos dos jeroglifos no son equivalentes y no poseen el mismo valor de 
lectura, dado que aparecen en contextos muy bien diferenciados. Para el jeroglifo 
T84, Stuart (2014, 2015b) propone la lectura de winik o win(i)kil. Según este autor, 
es muy probable que su lectura sea realmente WINIK y que lleve integrado el 
sufijo -li,10 ya que aparece en algunos ejemplos pareado con el jeroglifo T521, o 
su equivalente en los códices, el T523, como en la Estela 11 de Yaxchilán (Figura 
7l), así como en otros ejemplos (Figuras 7m y n). Asumiendo que la lectura para 
el jeroglifo T84 sea winikil (Stuart 2014, 2015b), podemos encontrar las siguientes 
acepciones en diferentes lenguas mayas: en ch’orti: winkir, winik-ir, “owner, super-
natural protector”; ah winkir, “owner”; uwinkir e masa, “spirit guardian of deer”; 
uwinkir e muh, “guardian of deep spots in streams”, uwinkir i chay, “guardian spirit 
of fish” (Wisdom 1950); en tzotzil, winkilel, “dueño” (García de León, 1971: 76), y 
en tzeltal, swinkel, “dueño” (Slocum y Gedel, 1981: 200). Una entrada sumamente 
interesante es la del mam, winkl, “puesta cosa como bola” por la forma de la ad-
vocación de K’awiil del ciclo de 819 días (Ortiz, Pérez y Hernández, 2001: 424).

Una última característica importante de este personaje aparece en el Panel Sur, 
Acceso Este del Templo 11 de Copán (Figura 2d). La fecha de la inscripción tam-
bién está asociada al Calendario de 819 días y su texto dice wa’wa[an] yok11 k’an 
T209 K’awiil ti’... si...n uwahy K’an12 K’awiil noho’l chan ch’e’n, “Se puso enhiesto 
su pie en el sur de la ciudad, es el pie del T209-K’awiil ... Si...n amarillo, que es 
el wahy del K’awiil amarillo”. Houston y Stuart (1989: 8-9) ya habían notado que 
dicha inscripción hace referencia al pie del wahy de K’awiil, y es muy importante 
porque nos indica que la cláusula verbal tiene como sujeto a una advocación de 
K’awiil, la cual es, a su vez, uno de sus wahy o su co-esencia. 

Una posible representación del personaje la podemos encontrar en la Estela B 
de Copán (Figura 8), donde se hace una mención muy interesante al mismo sujeto 

10 Algunos autores creen que el silabograma –li infijo en el signo apunta a una lectura NAL[li] > 
naal, “nativo de” (Christophe Helmke, comunicación personal, 2017).

11 En este caso es probable que la palabra ook perdiera la vocal larga y pasara a ser ok (Law y 
Stuart, 2017: 133).

12 Otra posibilidad de lectura de este logograma sería que el nombre de K’awiil estuviera mezcla-
do con el logograma BAH, que se representa con la cabeza de una tuza y el signo K’AN infijo en su 
mejilla, reconocible por el objeto en forma de hoja en la boca de K’awiil. Para esta época posiblemen-
te el logograma BAH podría funcionar como la sílaba –ba, dando como resultado la posible lectura 
wayab K’awiil. Desde mi punto de vista, esta lectura carece del contexto adecuado, pues wayab opera 
como un título que designa a un especialista religioso (Beliaev, 2004), el cual no aparece nunca en 
las frases asociadas al calendario de 819 días, además, la inscripción hace referencia directa al pie de 
K’awiil y asimismo es bien conocida la presencia de varios wahy de Kawiil en las inscripciones mayas 
(Houston y Stuart, 1989; Valencia, 2016).

6 kawill.indd   125 23/01/19   10:51



126 estudios de cultura maya liii

de la frase del calendario de 819, pero fuera de ese contexto, pues se encuentra 
incluido en el texto de un ritual de personificación. Durante los procesos rituales 
en los que el gobernante actúa como representante de una deidad, suele apare-
cer con los atributos de la deidad a la que está personificando (Stuart, Houston 
y Robertson, 1996 297-299; Nehammer, Thun y Helmke, 2009; Valencia y García 
Barrios, 2010; Velásquez, 2010), por lo que la iconografía de la estela posiblemen-
te incluye una representación de la deidad relacionada con el ciclo de 819 días.

Figura 8. a) Estela B de Copán, las flechas marcan la posición de K’ahk’ Sip T209 K’awiil (Maudslay, 
1974: Láms. 34 y 37, dibujo Annie Hunter.  Dibujo del texto Barbara Fash).

El texto del lado derecho de la estela dice lo siguiente:

i-tz’a-pa-ja ?-?-ja CHAN-na-ji? u-B’AH-MO’-WITZ-AJAW TZUTZ-ja 15-WINIKHAB’ 
u-CH’OK[CHAJ]-ji u-B’AH-[li]-AN-nu K’AK’ SIP T209-nu-K’AWIL 13-TZ’AK-b’u-li 
WIN?-?-TE’-[NAH] 18-u-B’AH[K’AWIL] K’UH GE CPN AJAW. 

6 kawill.indd   126 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 127

i tz’ahpaj ...j Chanaaj ub’aah Mo’ Witz Ajaw tzuhtzaj holajun winikhaab’ uch’okchaaj 
ub’aahila’n K’ahk’ Sip ...n K’awiil Oxlajun tz’akbuul Wintenaah Waxaklajun Ub’aah 
K’awiil k’uh[ul] CPN Ajaw. 

“Entonces se hincó ...j Chan ... [nombre propio de la estela], es la imagen de 
Mo’ Witz Ajaw. Se terminó el decimoquinto k’atun, es el esparcimiento de gotas 
[de] Waxaklajun Ub’aah K’awiil, decimotercero en línea sucesoria de Wintenaah, 
sagrado señor de Copán, [quien] es la personificación de K’ahk’ Sip ...n K’awiil”.

De esta inscripción se puede deducir que la lectura del jeroglifo T209 podría 
terminar en la letra –n, pues aparece complementado fonéticamente por la sílaba 
–nu. Además, de acuerdo con el texto, el gobernante Waxaklajun Ub’aah K’awiil 
está siendo representado como la personificación de la misma advocación de 
K’awiil, que ocupa el puesto principal en la cuenta calendárica de 819 días (Tau-
be, 2003: 474), con la salvedad de que su nombre, en lugar de comenzar con el 
color rojo, lo hace con la palabra “fuego”, aunque en nombres propios estas dos 
palabras se suelen intercambiar (Tokovinine, 2012: 289). Por lo tanto, Waxaklajun 
Ub’aah K’awiil aparece en la montaña de la guacamaya,13 personificando a K’ahk’ 
Sip ...n K’awiil, deidad que fue representada iconográficamente en la estela me-
diante cuatro pequeñas cabezas de K’awiil de las que sale fuego (están señaladas 
con flechas en la Figura 8) y que penden de las caras de las guacamayas y de los 
dos rostros de la montaña inmediatamente debajo. El cuerpo de la deidad, con 
varias cabezas, es una especie de liana o planta trepadora que sujetan cuatro de 
los ocho pequeños hombrecillos que portan turbante (uno en la parte superior se 
ha perdido) y que aparecen alrededor de la montaña. Es decir, esta advocación de 
K’awiil en realidad parece una planta y quizás su representación en el logograma 
T209 haga referencia a su estado antes de ser puesto de pie, como una especie 
de envoltorio del que se puede ver parte de su tallo. La imagen de K’awiil con 
forma de planta podría explicar la figura de la página 44a del Códice de Dresde (Fi-
gura 9a), donde se indica que Chaahk toma a K’awiil, pero, en lugar de la imagen 
de este dios, se puede ver sobre las manos de la deidad de la lluvia algo parecido 
a una planta, con un nudo encima. 

Por último, una vez identificadas las tres partes del apelativo de la deidad 
asociada al ciclo calendárico de 819 días, que es una advocación de K’awiil ade-
más de una de sus co-esencias, puede que resulte más fácil explicar el porqué 
de los días vinculados a este ciclo. Cada una de las tres deidades por separado 
está relacionada a un número: el dios de los animales, Sip, está ligado al número 
siete, pues su apelativo más común es Wuk Sip, “siete Sip” (Zender, 1999: 77-78), 
la deidad T209 es uno de los nueve señores de la noche (Thompson, 1929) y la 
relación de K’awiil con el número 13 está muy bien documentada a través de ape-

13 Christophe Helmke sugiere la posibilidad de que en realidad el gobernante se encuentre repre-
sentado delante de la Estructura 10L-22, en la Acrópolis de Copán, ya que en las esquinas de dicha 
estructura se pueden observar imágenes de witz apilados (comunicación personal, 2017).

6 kawill.indd   127 23/01/19   10:51



128 estudios de cultura maya liii

lativos de la deidad que emplean dicho número, como el que aparece en la vasija 
K8007, procedente de Xultún (Valencia, 2016: figura 424). Es decir, el número de 
días del ciclo sería la composición de los números asociados a cada una de las 
deidades que componen el nombre de la advocación de K’awiil, que actúa como 
personaje principal en las estaciones de dicho ciclo, pues, como ya se ha indicado 
con anterioridad, 819 es el producto de los números siete, nueve y trece.

Figura 9. a) Códice de Dresde, pág. 44a. b) Vasija K3367, mezcla iconográfica del dios del maíz 
y K’awiil, en la que el dios del maíz aparece con el pie de serpiente de K’awiil 

(fotografía de Justin Kerr).

Discusión y conclusiones

Del análisis de la frase asociada a las estaciones del calendario de 819 días se 
desprende que el dios K’awiil es una deidad cuatripartita, como ya lo habían su-
gerido Stuart (1987: 17), basándose en el apelativo tardío Amayte Kauil, y Bernal 
(2009a, 2009b, 2015), a través de su análisis del calendario de 819 días. K’awiil 
posee cuatro colores diferentes vinculados a cada una de las direcciones cardina-
les, lo mismo que su wahy, y es colocado en tales direcciones en cada una de las 
estaciones de la cuenta de 819 días. Resulta interesante recalcar esta relación del 
calendario de 819 días con el pie de K’awiil, pues en varios ejemplos de la frase 

6 kawill.indd   128 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 129

asociada al calendario se insiste en que lo que se pone de pie es la extremidad 
de la deidad, una parte del cuerpo de K’awiil que constituye una singularidad, 
pues su pie es en realidad una serpiente (Velásquez, 2005), y ésta es además su 
propio wahy (Houston y Stuart, 1989). 

La identificación iconográfica de la deidad asociada al calendario de 819 días 
que podemos obtener de su símil en la Estela B de Copán (Figura 8) apunta a que 
esta advocación de K’awiil sea probablemente una planta, y que ésta fuese quizá 
el maíz, pues existe una extensa evidencia de la relación entre el dios del maíz 
y K’awiil (Agurcia, Sheets y Taube, 2016: 30-31, Valencia, 2016: 325), que puede 
llegar a ser expresada en la mezcla iconográfica de ambas deidades (Figura 9b). 
Podría ser que la insistencia en este calendario, mediante el empleo del verbo 
wa’/wa’l, “ponerse de pie, pararse”, en colocar el propio pie de la advocación de 
K’awiil se deba a que en su forma vegetal deba ser plantado; del mito del Bebé 
Jaguar sabemos que K’awiil es la semilla del maíz que entra a la montaña para 
transformarse en el dios del maíz, y que dicha semilla le representa como un re-
cién nacido, es decir, un ser que aún no se ha terminado de formar por completo 
(García Capistrán y Valencia, 2017; Valencia y García Capistrán, 2013). Es posible 
que el estado de recién nacido de K’awiil, como algo aún en formación, sea por 
lo que dentro del calendario de 819 días se le asigne el título jun-ch’ok, “uno 
joven”, y que dicha colocación de su pie serpentino, que permitirá que crezca y 
se transforme, sea tan importante que haya provocado que los antiguos mayas 
tuvieran una ceremonia ritual cada 819 días para celebrarlo. También esto expli-
caría la relación del jaguar, animal salvaje por excelencia y asociado al Señor de 
los animales, con el crecimiento del maíz y la participación de Sip en el ritual, 
pues el maíz no sería aún una planta domesticada, sino salvaje. La presencia de 
Sip en el apelativo del ciclo de 819 días no es la única evidencia de esta relación 
entre K’awiil y el Señor de los animales, pues tenemos ejemplos en cerámica 
donde este último aparece a través de la pierna de K’awiil (Figura 10). 

Entre los pueblos de Mesoamérica está muy bien documentada la dicotomía 
entre lo salvaje y lo domesticado (Taube, 2003), pues de lo salvaje parten cosas 
esenciales para la vida de los hombres, pero también representa el caos al que se 
llega cuando no se siguen rigurosamente los rituales y ceremonias que mantienen 
el orden del universo. Llama también poderosamente la atención que el ciclo de 
viaje de esta efigie o figura de K’awiil a través de los puntos cardinales de la 
ciudad, donde se observa su culto, sea parecido al que Landa retrata en su Rela-
ción de las cosas de Yucatán para los canhel durante las ceremonias de Año Nuevo 
(Landa, 1985; Valencia, 2011), donde también participa K’awiil y cuya principal 
finalidad era favorecer la abundancia de alimentos para el año entrante (Valencia, 
2016: 189). Asimismo, Landa señala la utilización de cuatro altares de piedra loca-
lizados en los cuatro rumbos cardinales de las ciudades, los cuales eran emplea-
dos durante dichas ceremonias de Año Nuevo (Landa, 1985), y que posiblemente 
sean los mismos que se empleaban para las ceremonias relacionadas con el ciclo 
de 819 días. Es muy probable que este tipo de ceremonias, que recuerdan a una 

6 kawill.indd   129 23/01/19   10:51



130 estudios de cultura maya liii

Figura 10. Sip surgiendo del pie de K’awiil, vaso K1882 (fotografía Justin Kerr). 

peregrinación, fueran más frecuentes de lo que nos habíamos imaginado hasta 
ahora (Sheseña, 2015), ya que, además de las ceremonias del Año Nuevo y del 
calendario de 819 días, había otras, como las asociadas al fuego, que se pueden 
encontrar en inscripciones del periodo Clásico (Bernal, 2014; Grube, 2000) y que 
también tenían un carácter periódico. Se llevaban a cabo en un lugar muy espe-
cífico, denominado chan-ch’e’n por los antiguos mayas. Desde mi punto de vista, 
es muy probable que la expresión chan-ch’e’n tuviera un origen marcado por una 
clara carga cosmológica, y que con el tiempo se lexicalizara y acabara denominan-
do al centro urbano de las ciudades, de forma similar a la palabra nahuatl altepetl 
(Montes de Oca, 2000: 100). Ello estaría más en consonancia con la evidencia que 
encontramos en el ciclo de 819 días, pues, si volvemos a la variante T550 del 
verbo del ciclo, ésta nos indica que la figura de K’awiil que se pone en pie parece 
realizar un trasiego ritual entre las distintas estaciones del ciclo hasta llegar a la 
orientación que le corresponde dentro de la ciudad (Tokovinine, 2013: 81), como 
en una peregrinación o procesión (Sheseña, 2015). 

Esta idea detrás de la peregrinación se puede ver confirmada por la inscripción 
en la Estela K de Quiriguá (Figura 2), donde tenemos el siguiente texto, wa’laj[ii]y 
uhil sak Sip T209 K’awiil Ju’n Ch’ok, “Se puso enhiesto, su descanso, Sip ? ... K’awiil 
blanco, uno-joven”. De acuerdo con Stuart (2005: 38), la expresión uhil aparece en 
otros textos que permiten comprender mejor su sentido. En su análisis del Panel 
de Estuco del Templo XIX de Palenque, expone que, en la inscripción, la última 
vez que se presenta el evento principal del panel aparece sufijado por la expresión 
hi-li, hil. Stuart (2005: 38) indica que en ch’olano hil es una raíz verbal intransiti-
va, que de acuerdo con Kaufman y Norman (1984), significa “terminar, descansar, 
finalizar”. Comenta que esta expresión aparece en otros dos textos, en el Altar 
Q de Copán y el Monumento 8 de El Tortuguero, y en ambos la expresión parece 
indicar la finalización de un viaje (Stuart, 2005: 38) y se hace referencia al pie del 
personaje que llega o descansa. Por otra parte, tenemos las siguientes entradas 
lexicográficas que tienen relación con la expresión mencionada, en ch’ol: jil-e, jil-
i, “acabarse” (Schumann, 1973: 82); en tzeltal: hil, “quedar” (Kaufman, 1972: 103); en 

6 kawill.indd   130 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 131

chontal de Acalan: hil-el, “descansar” (Smailus, 1975: 143). Esta expresión verbal, 
en combinación con el sustantivo ook, “pie”, se puede traducir como “descansó 
el pie”. Por lo tanto, la idea fundamental detrás de las ceremonias realizadas 
durante las estaciones del ciclo de 819 días sería la de celebrar la llegada o des-
canso del pie, de la imagen de la manifestación de K’awiil que realiza un circuito 
ritual, el cual incluye cuatro posibles estaciones localizadas en los cuatro puntos 
cardinales de la ciudad, con el objetivo de favorecer la abundancia de la planta 
del maíz. 

Agradecimientos

Me gustaría agradecer a Erik Velásquez por aceptar la presentación de una ver-
sión anterior de este trabajo en las Segundas Jornadas de Gramatología de la Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, a Octavio Esparza por facilitarme la in-
formación asociada a la inscripción de Chactún donde aparece el ciclo de 819 
días y a Christophe Helmke por su amabilidad al revisar un texto preliminar de 
este artículo, así como por la interesante discusión acerca de la vasija Komkom 
hallada en Baking Pot y por permitirme utilizar dicho material para el presente 
artículo.

Bibliografía

Agurcia, Ricardo, Payson Sheets y Karl A. Taube
2016	 Protecting Sacred Space. Rosalila’s Eccentric Chert Cache at Copan and Eccentrics 

among the Classic Maya. San Francisco: Precolumbia Mesoweb Press. 

Andrews, E. Wyllys
1938	 “Glyphs Z and Y of the Maya Supplementary Series”, American Antiquity 4 (1): 

30-35. DOI: 10.2307/275359.

Andrews Heath, Dorothy
1978	 Vocabulario de Mayathan (por sus abecedarios). Mérida: Área Maya.

Barrera Vázquez, Alfredo
	 Diccionario Maya Cordemex. Maya-Español, Español-Maya. Mérida: Ediciones 

Cordemex.

Beliaev, Dmitri
2004	 “Wayaab’ Title in Maya Hieroglyphic Inscriptions: On the Problem of Reli-

gious Specialization in Classic Maya Society”, Continuity and Change: Maya 
Religious Practices in Temporal Perspective, vol. XIV: 121-130, D. Graña Behrens, 
C. M. Prager, F. Sachse, S. Teufel y E. Wagner (eds.). Markt Schwaben: Verlag 
Anton Saurwein (Acta Mesoamericana, 14).

6 kawill.indd   131 23/01/19   10:51



132 estudios de cultura maya liii

2012	 “El glifo Y de la Serie Suplementaria maya: una revisión”, ponencia presenta-
da en Primer Simposio Knórozov-Xcaret de Epigrafía Maya. 19-21 de noviembre 
de 2012. Xcaret, México.

2013	 Informe del Proyecto Atlas Epigráfico de Petén. Guatemala: Centro de Estudios 
Mayas Yuri Knórozov.

Berlin, Heinrich y David H. Kelley
1961	 “819-day Count and Color-Direction Symbolism among the Classic Maya”, 

Middle American Research Institute, Publication 26: 9-20. Nueva Orleans: Tula-
ne University.

Bernal Romero, Guillermo
2009a	 “Dignatarios cuatripartitas y cultos direccionales en las inscripciones de Pa-

lenque, Copán y Quiriguá (Primera parte)”, Lakamhá, 31: 2-13.
2009b	 “Dignatarios cuatripartitas y cultos direccionales en las inscripciones de Pa-

lenque, Copán y Quiriguá (Segunda parte)”, Lakamhá, 32: 2-9.
2014	 “El fuego, el taladro y el tlacuache. Ritos de Joch K’ahk’ y otras ceremonias 

de fuego en el Clásico”, Arqueología Mexicana, 128: 66-71.
2015	 “El Ciclo de 819 días y otros ritos cuatripartitas y direccionales del periodo 

Clásico Maya”, El tiempo de los dioses-tiempo. Concepciones de Mesoamerica, pp. 
51-90, Mercedes de la Garza (ed.). México: Universidad Nacional Autónoma 
de México, Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios Ma-
yas.

Esparza Olguín, Octavio Q.
2014	 “Documentación de monumentos esculpidos”, Reconocimiento Arqueológico en 

el Sureste de Campeche: Informe de la Temporada 2013, pp. 20-57, Ivan Šprajc 
(ed.). Ljubljana: Centro de Investigaciones Científicas de la Academia Eslo-
vena de Ciencias y Artes.

Gabriel, Marianne
2006	 “ ‘Sib-ten a w-áalak’-o’ob…’ (‘regálanos tus hijos, tus criados…’). Oraciones 

dirigidas al ‘Protector de los Animales’ (Sip)”, Sacred Books, Sacred Languages: 
Two Thousand Years of Ritual and Religious Maya Literature, pp. 93-112, Rogelio 
Valencia y Geneviéve Le Fort (eds.). Markt Schwaben: Verlag Anton Saurwein 
(Acta Mesoamericana, 18).

García Capistrán, Hugo y Rogelio Valencia Rivera
2017	 “En el lugar de hendidura se levanta el árbol florido. Reconstrucción de un 

mito maya desde una perspectiva mesoamericanista”, Del saber ha hecho su 
razón de ser... Homenaje a Alfredo López Austin, vol. 1: 389-411, Eduardo Matos 
Moctezuma y Ángela Ochoa (eds.). México: Instituto Nacional de Antropolo-
gía e Historia y Universidad Nacional Autónoma de México.

García de León, Antonio
1971	 Los elementos del tzotzil colonial y moderno. México: Universidad Nacional Au-

tónoma de México, Centro de Estudios Mayas (Cuaderno 7).

6 kawill.indd   132 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 133

García Moll, Roberto
2005	 Pomoná: un sitio del Clásico maya en las colinas tabasqueñas. México: Instituto 

Nacional de Antropología e Historia.

Gelb, Ignace
1952	 A Study of Writing. Chicago: University of Chicago Press.

González Cruz, Arnoldo y Guillermo Bernal Romero
2012	 “The Discovery of the Temple XXI Monument at Palenque: The Kingdom of 

Baakal During the Reign of K’inich Ahkal Mo’ Nahb”, Maya Archaeology, 2: 
82-103.

Grube, Nikolai
2000	 “Fire Rituals in the Context of Classic Maya Initial Series”, The Sacred and the 

Profane. Architecture and Identity in the Southern Maya Lowlands, pp. 93-109, 
Pierre Robert Colas, Kai Delvendahl, Markus Kuhnert y Annette Schubart 
(eds.). Markt Schwaben: Verlag Anton Saurwein (Acta Mesoamericana, 10).

2002	 “Onomástica de los gobernantes mayas”, La organización social entre los ma-
yas, Memoria de la Tercera Mesa Redonda de Palenque, pp. 322- 353, Vera Ties-
ler y Merle G. Robertson (coords.). México: Consejo Nacional para la Cultura 
y las Artes, Instituto Nacional de Antropología e Historia.

2012	 “A Logogram for SIP, ‘Lord of the Deer’ ”, Mexicon, XXXIV (6): 138-141.

Helmke, Christophe, Julie A. Hoggarth, Jaime J. Awe, Sarah E. Bednar y Amber L. Johnson
2017	 “Some Initial Comments on the Komkom Vase Discovered at Baking Pot, 

Belize”, Research Reports in Belizean Archaeology, 14: 227-240.

Houston, Stephen D. y David Stuart
1989	 The Way Glyph: Evidence for “Co-essenses” among the Classic Maya. Washington 

D.C.: Center for Maya Research (Research Reports on Ancient Maya Writing 
30).

1996	 “Of Gods, Glyphs and Kings: Divinity and Rulership among the Classic Maya”, 
Antiquity, 70: 289-312.

Houston, Stephen D., David Stuart y John S. Robertson
1998	 “Disharmony in Maya Hieroglyphic Writing: Linguistic Change and Continui-

ty in Classic Society”, Anatomía de una civilización: aproximaciones interdisci-
plinarias a la cultura maya, pp. 297-322, Andrés Ciudad, Yolanda Fernández, 
José Miguel García Campillo, Ma. Josefa Iglesias, Alfonso Lacadena y Luis T. 
Sanz (eds.). Madrid: Sociedad Española de Estudios Mayas (Publicaciones de 
la SEEM, 4).

Hruby, Zachary X. y Mark B. Child
2004	 “Chontal Linguistic Influence in Ancient Maya Writing: Intransitive Positional 

Verbal Affixation”, The Linguistics of Maya Writing, pp. 13-26, Søren Wich-
mann (ed.). Salt Lake City: The University of Utah Press.

6 kawill.indd   133 23/01/19   10:51



134 estudios de cultura maya liii

Hull, Kerry
2012	 “Poetic Tenacity: A Diachronic Study of Kennings in Mayan Languages”,  Pa-

rallel Worlds: Genre, Discourse, and Poetics in Contemporary, Colonial, and Classic 
Maya Literature, pp. 73-122, Kerry M. Hull y Michael D. Carrasco (eds.). Boul-
der: University Press of Colorado.

Kaufman, Terrence S.
1972	 El proto-tzeltal-tzotzil. Fonología comparada y diccionario reconstruido. México: 

Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de Estudios Mayas (Cua-
derno 5).

2003	 A Preliminary Mayan Etymological Dictionary <www.famsi.org/reports/01051/
pmed.pdf> [consultado el 3 de diciembre de 2017].

Kaufman, Terrence S. y William M. Norman
1984	 “An Outline of Proto-Cholan Phonology, Morphology, and Vocabulary”, Pho-

neticism in Maya Hieroglyphic Writing, pp. 77-166, John. S. Justeson y Lyle 
Campbell (eds.). Albany: State University of New York, Institute of Mesoa-
merican Studies (Publication 9).

Kettunen, Harri 
2005	 “An Old Euphemism in New Clothes: Observations on a Possible Death Di-

frasismo in Maya Hieroglyphic Writing”, Wayeb Notes, 16: 1-31.

Lacadena, Alfonso y Søren Wichmann
2004	 “On the Representation of the Glottal Stop in Maya Writing”, The Linguistics 

of Maya Writing, pp. 103-162, Søren Wichmann (ed.). Salt Lake City: The 
University of Utah Press. 

Landa, fray Diego de
1985	 Relación de las cosas de Yucatán. Madrid: Historia 16 (Crónicas de América 7). 

Law, Danny y David Stuart
2017	 “Classic Mayan. An Overview of Language in Ancient Hieroglyphic Script”, 

The Mayan Languages, pp. 128-172, Judith Aissen, Nora C. England y Roberto 
Zavala Maldonado (eds.). Londres: Routledge.

Lee, Thomas
1985	 Los códices mayas. Tuxtla Gutiérrez: Universidad Autónoma de Chiapas.

Lopes, Luís y Albert Davletshin
2004	 “The Glyph for Antler in the Mayan Script”, Wayeb Notes, 11: 1-18.

Lounsbury, Floyd
1978	 “Maya Numeration, Computation, and Calendrical Astronomy”, Dictionary 

of Scientific Biography, pp. 759-818, Charles C. Gillispie (ed.). Nueva York: 
Charles Scribner’s Sons. 

6 kawill.indd   134 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 135

Martin, Simon
2002	 “The Baby Jaguar: An Exploration of its Identity and Origins in Maya Art 

and Writing”, La organización social entre los mayas: Memoria de la Tercera 
Mesa Redonda de Palenque, vol. I: 50-78, Vera Tiesler, Rafael Cobos y Merle 
Greene Robertson (eds.). México: Consejo Nacional para la Cultura y las 
Artes, Instituto Nacional de Antropología e Historia, Universidad Autónoma 
de Yucatán.

Maudslay, Alfred Percival
1974	 Biologia Centrali-Americana. Archaeology, volumen II. Edición Facsimilar de 

Francis Robiscek. Nueva York: Milpatron Publishing Corp.

Montes de Oca Vega, Mercedes
2000	 “Los difrasismos en el náhuatl del siglo xvi”. Tesis de doctorado. México: 

Universidad Nacional Autónoma de México.

Morán, fray Francisco, 
1935	 Arte y diccionario en lengua choltí. A Manuscript Copied from the Libro Grande of 

fr. Francisco Morán of about 1625. In Facsmile. Baltimore: The Maya Society.

Nehammer Knub, Julie, Simone Thun y Christophe Helmke
2009	 “The Divine Rite of Kings: An Analysis of Classic Maya Impersonation State-

ments”, The Maya and their Sacred Narratives: Text and Context in Maya Mytho-
logies, pp. 177-195, Geneviève Le Fort, Raphaël Gardiol, Sebastian Matteo 
y Christophe Helmke (eds.). Verlag Anton Saurwein, Markt Schwaben (Acta 
Mesoamericana, 20).

Olivier, Guilhem
2015	 Cacería, sacrificio y poder en Mesoamérica. Tras las huellas de Mixcóatl, ‘Serpiente 

de Nube’. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de 
Estudios Mexicanos y Centroamericanos, Fondo de Cultura Económica.

Ortiz Domingo, Juan, Francisco Pérez Mendoza y Miguel Hernández Mendoza
2001	 Diccionario Mam. Proyecto Lingüístico Francisco Marroquín. Guatemala: 

Cholsamaj.

Pérez González, Benjamín
1985	 El chontal de Tucta. Villahermosa: Gobierno del Estado de Tabasco.

Pérez Martínez, Vitalino, Federico García, Felipe Martínez y Jeremías López
1996	 Diccionario ch’orti’, Jocotán, Chiquimula. Antigua Guatemala: Proyecto Lingüís-

tico Francisco Marroquín.

Schele, Linda y Peter Mathews
1979	 The Bodega of Palenque, Chiapas, Mexico. Washington, D.C.: Dumbarton Oaks 

Research Library and Collection.

(1889-1902)

6 kawill.indd   135 23/01/19   10:51



136 estudios de cultura maya liii

Schele, Linda y Nikolai Grube
1997	 Notebook for the XXI Hieroglyphic Workshop at Texas: The Dresden Codex. Austin: 

The Center for Mexican Studies and Institute of the Latin American Studies, 
University of Texas.

Schumann, Otto G.
1973	 La lengua chol de Tila (Chiapas). México: Universidad Nacional Autónoma de 

México, Centro de Estudios Mayas (Cuaderno 8).

Sheseña Hernández, Alejandro
2015	 Joyaj ti ‘ajawlel. La ascensión al poder entre los mayas clásicos. Tuxtla Gutiérrez: 

Editorial Afínita y Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas.

Slocum, Marianna C. y Florencia L. Gerdel
1981	 Vocabulario tzeltal de Bachajón. México: Instituto Lingüístico de Verano.

Smailus, Ortwin
1975	 El maya-chontal de Acalan. Análisis lingüístico de un documento de los años 1610-

1612. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de Estu-
dios Mayas (Cuaderno 9). 

Stone, Andrea y Marc Zender
2011	 Reading Maya Art. A Hieroglyphic Guide to Ancient Maya Painting and Sculpture. 

Londres: Thames & Hudson.

Stuart, David
1987	 Ten Phonetic Syllables. Washington D. C.: Center for Maya Research (Research 

Reports on Ancient Maya Writing, 14).
2005	 The Inscriptions from Temple XIX at Palenque. San Francisco: The Pre-Columbian 

Art Research Institute.
	 http://www.mesoweb.com/publications/stuart/TXIX-spreads.pdf [Consultado 

el 3 de diciembre de 2017].
2012	 Notes on a new text from La Corona.  http://decipherment.wordpress.

com/2012/06/30/notes-on-a-new-text-from-la-corona/ [Consultado el 3 de 
diciembre de 2017].

2014	 “The WIN(I)KIL Sign and its Bearing on the Classification of Maya Superna-
tural Beings”. Conferencia presentada en Düsseldorf.

2015a	 “Earth-Caves and Sky-Caves: Intersections of Landscape, Territory and Cos-
mology among the Ancient Maya”. Conferencia presentada en la Universidad 
de Texas en Austin el 9 de octubre de 2014, The Mesoamerica Center Collo-
quium Series 2014.

2015b	 “The 8,000 Gods: An Examination of Sacred Beings and Categories in Classic 
Maya Theology”, In the Realm of the Vision Serpent: Decipherments and Disco-
veries in Mesoamerica. A Symposium in Homage to Linda Schele. Art History 
Society of California State University, 10-11 de abril 2015, Los Angeles.

2017	 “The Gods of Heaven and Earth. Evidence of Ancient Maya Categories of 
Deities”, Del saber ha hecho su razón de ser... Homenaje a Alfredo López Austin, 
vol. 1: 247-267, Eduardo Matos Moctezuma y Ángela Ochoa (eds.). México: 

6 kawill.indd   136 23/01/19   10:51



valencia / k’awiil y el calendario maya de 819 días	 137

Instituto Nacional de Antropología e Historia y Universidad Nacional Autó-
noma de México.

Stuart, David, Stephen D. Houston y John Robertson
1999	 “Recovering the Past: Classic Maya Language and Classic Maya Gods”, Note-

book for the XXIIIrd Maya Hieroglyphic Forum at Texas, Part 2: 1-96. Austin: The 
University of Texas at Austin, Department of Art and Art History, the College 
of Fine Arts.

Swadesh, Mauricio, María Cristina Álvarez y Juan Ramón Bastarrachea
1991	 Diccionario de elementos del maya yucateco colonial, 2ª edición. México: Universi-

dad Nacional Autónoma de México, Centro de Estudios Mayas (Cuaderno 3).

Taube, Karl
2003	 “Ancient and Contemporary Maya Conceptions about Field and Forest”, The 

Lowland Maya Area: Three Millenia of Human-Wildland Interface, pp. 461-492, 
Arturo Gómez-Pompa, Michael F. Allen, Scott L. Fedick y Juan J. Jiménez 
Osornio (eds.). Nueva York: Food Products Press.

Thompson, J. Eric S.
1929	 “Maya Chronology: Glyph G of the Lunar Series”, American Anthropologist, 31 

(2): 223-231. DOI: 10.1525/aa.1929.31.2.02a00010.
1943	 Maya Epigraphy: a Cycle of 819 days. Washington D.C.: Carnegie Institution of 

Washington (Notes on Middle America Archaeology and Ethnology, 22).
1950	 Maya Hieroglyphic Writing: An Introduction. Washington D.C: Carnegie Institu-

tion of Washington (Publications, 589).

Tokovinine, Alexandre
2012	 “Writing Color. Words and Images of Colors in Classic Maya Inscriptions”, 

RES. Anthropology and Aesthetics, 61/62: 283-299. DOI: doi.org/10.1086/RES-
vn1ms23647836.

2013	 Place and Identity in Classic Maya Narratives. Washington, D.C.: Dumbarton 
Oaks Research Library and Collection (Studies in Pre-Columbian Art and Ar-
chaeology, 37).

Trask, Robert L.
1993	 A Dictionary of Grammatical Terms in Linguistics. Londres: Routledge Linguistics.
En prensa 	“Maíz y atole son su trono: K’awiil y la Montaña del Sustento”, Acta Mesoa-

mericana. Markt Schwaben: Verlag Anton Saurwein.

Valencia Rivera, Rogelio 
2011	 “La abundancia y el poder real: el dios K’awiil en el Posclásico”, Encuentros 

2010. De dioses y de hombres, creencias y rituales mesoamericanos y sus supervi-
vencias, vol. V, pp. 67-96, Katarzyna Mikulska-Dabrowska y José Contel (eds.). 
Varsovia: Museo de Historia del Movimiento Popular Polaco.

2016	 “El rayo, la abundancia y la realeza. Análisis de la naturaleza del dios K’awiil 
en la cultura y la religión mayas”, tesis de doctorado en Historia de América. 
Madrid: Universidad Complutense de Madrid.

6 kawill.indd   137 23/01/19   10:51



138 estudios de cultura maya liii

Valencia Rivera, Rogelio y Ana García Barrios
2010	 “Rituales de invocación al dios K’awiil”, El ritual en el mundo maya: de lo 

privado a lo público, pp. 235-261, Andrés Ciudad Ruiz, Ma. Josefa Iglesias y 
Miguel Sorroche (eds.). Madrid: Sociedad Española de Estudios Mayas (Pu-
blicaciones de la SEEM, 9).

Valencia Rivera, Rogelio y Hugo García Capistrán
2013	 “In the Place of the Mist: Analyzing a Maya Myth from a Mesoamerican 

Perspective”, The Maya in a Mesoamerican Context: Comparative Approaches to 
Maya Studies, pp. 35-50, Jesper Nielsen y Christophe Helmke (eds.). Markt 
Schwaben: Verlag Anton Saurwein.

Velásquez García, Erik
2005	 “El pie de serpiente de K’awiil”, Arqueología Mexicana, 12 (71): 36-39.
2010	 “Naturaleza y papel de las personificaciones en los rituales mayas, según 

las fuentes epigráficas, etnohistóricas y lexicográficas”, El ritual en el mundo 
maya: de lo privado a lo público, pp. 203-233, Andrés Ciudad, Ma. Josefa Igle-
sias y Miguel Sorroche (eds.). Madrid: Sociedad Española de Estudios Mayas 
(Publicaciones de la SEEM, 9).

Velásquez García, Erik, Albert Davlethshin, María Elena Vega y Florencia Scandar
2017	 “Panorama histórico del difrasismo chan ch’e’n y otras expresiones asociadas 

en los textos mayas: desde el proto-maya hasta principios del siglo xix”. 
Conferencia presentada en la VIII Mesa Redonda de Palenque 2017, del 5 al 9 
de noviembre de 2017. Palenque: INAH. 

Wisdom, Charles
1950	 Materials on the Chorti Language. Chicago: University of Chicago (Microfilm 

Collection of Manuscript Materials on Middle American Cultural Anthropo-
logy, 28).

Worm Danbo, Rosa-Maria y Christophe Helmke
2014	 “Courtly Etiquette and Eloquent Speech in Ancient Mesoamerica”, Palaces 

and Courtly Culture in Ancient Mesoamerica, pp. 65-76, Julie Nehammer Knub, 
Christophe Helmke y Jesper Nielsen (eds.). Oxford: Archaeopress.

Yasugi, Yoshiho y Kenji Saito
1991	 “Glyph Y of the Maya Supplementary Series”, Research Reports on Ancient 

Maya Writing 34. Washington: Center for Maya Research.

Zender, Marc U.
1999 	 “Diacritical Marks and Underspelling in the Classic Maya Script: Implications 

for Decipherment”, tesis de maestría en Arqueología. Calgary: Departamen-
to de Arqueología de la Universidad de Calgary.

6 kawill.indd   138 23/01/19   10:51


