
reseñas	 285

estudios de cultura maya xlix: 285-288 (2017)

Roberto Romero Sandoval (ed.), Cuevas y cenotes mayas: una mirada multidisciplinaria. México: 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filológicas, 
Centro de Estudios Mayas, 2016, 195 pp.

DOI: 10.19130/iifl.ecm.2017.49.820

cos: Ana García Barrios y Alejandro Sheseña. 
En «Cuevas y montañas sagradas: espacios 
de legitimación y ritual del dios maya de la 
lluvia», la historiadora española estudia la 
íntima relación que une al dios maya Cha­
ahk con las cuevas y los cerros. Para ello, 
nos ofrece las distintas estrategias que te­
nían los mayas prehispánicos con el fin de 
plasmar estos dos elementos en el arte, y 
posteriormente nos ofrece varias imágenes 
en las que Chaahk aparece junto a ellas. Se­
gún la autora, este vínculo tiene su razón 
de ser en la legitimación de gobernantes 
y en la propiciación de lluvias, esto último 
auspiciado por la intervención del dios en 
el ciclo mítico en donde Unem B’ahlam es 
arrojado a un cerro. Además, García Barrios 
refuerza sus argumentos a través de testi­
monios etnográficos recogidos por otros 
autores que reflejan la estrecha unión en­
tre montañas, cuevas y lluvias. Le sigue el 
texto de Alejandro Sheseña, «Apelativos y 
nociones relacionados con las cuevas en 
las inscripciones mayas», donde presenta 
distintas maneras de referirse a las cuevas 
en las inscripciones mayas prehispánicas, 
que a su vez compara con otros apelativos 
contemporáneos. Conjuntando ambos, el 
epigrafista nos demuestra cómo estas de­
nominaciones describen a las cuevas como 
morada de las divinidades terrestres, como 
lugares conectados con el origen de los li­
najes y como emplazamientos destacados 
para los ritos de fundación. 

En junio de 2013, en el seno del IX Congre-
so Internacional de Mayistas organizado por 
el Centro de Estudios Mayas del Instituto 
de Investigaciones Filológicas de la Univer­
sidad Nacional Autónoma de México, 12 
investigadores se reunieron en torno a la 
mesa «Los umbrales del inframundo maya: 
cuevas y cenotes», coordinada por James E. 
Brady, Guillermo de Anda y Roberto Rome­
ro. El objetivo de estos especialistas fue, a 
través de una fructífera discusión, entender 
mejor el papel que estos dos elementos, 
tan propios de la geografía del área maya, 
jugaban y juegan entre los mayas prehis­
pánicos, coloniales y actuales. El libro que 
se publica ahora, Cuevas y cenotes: una mi-
rada multidisciplinaria, es fruto de esta reu­
nión académica, ya que es producto de las 
inquietudes que allí surgieron; en él inter­
vienen algunos de los investigadores pre­
sentes en la mesa, incorporándose algunos 
de los especialistas en el tema. 

El resultado es un volumen que reú­
ne seis trabajos que abordan las cuevas 
y cenotes desde distintas disciplinas: la 
arqueología, la epigrafía, la historia y la 
antropología. Los textos se organizan en 
tres apartados, que le dan una mayor co­
herencia al conjunto: 1. Cuevas: Historia y 
Epigrafía; 2. Cuevas e inframundo: historio­
grafía y etnografía, 3. Cenotes: Arqueología 
subacuática e historia.

El primer bloque reúne los escritos de 
dos conocedores de los mayas prehispáni­



286 estudios de cultura maya xlix

El segundo bloque nos ofrece la labor 
historiográfica de Roberto Romero San­
doval y el quehacer etnográfico de Daniel 
Moreno Zaragoza. Romero Sandoval, en el 
texto «El infierno en el inframundo maya: 
la visión de los frailes sobre el mundo infe­
rior», revisa los escritos de fray Bartolomé 
de las Casas y fray Diego de Landa sobre 
el inframundo maya. Estas fuentes reflejan 
que para dichos religiosos el inframundo 
fue concebido en términos profundamen­
te cristianos (por ejemplo, muestra fuertes 
influencias del infierno católico), aunque 
al mismo tiempo se pueden percibir entre 
líneas ciertas dosis del pensamiento indíge­
na. Por su parte, Daniel Moreno Zaragoza, 
en su escrito «Habitantes del mundo subte­
rráneo: xi’bajob y wäyob en la cosmovisión 
ch’ol de Chiapas», estudia ciertos seres de 
la cosmovisión ch’ol fuertemente asociados 
a las cuevas, los xi’bajob, una especie de 
ways productores de enfermedades y males. 
Los xi’bajob, alter ego de los brujos, viven en 
las cuevas, pero pueden salir para secues­
trar el ch’ujlel (“entidad anímica”) de las 
personas; luego, se lo llevan a la cueva Wits 
Ch’en, cayendo la persona enferma. Allí, los 
xi’bajob organizan fiestas en donde lo devo­
ran; si esto sucede, la persona puede morir. 
Los xi’bajob tienen, a su vez, un señor, Yum 
Ch’en, que puede ser benigno o maligno. 
Asimismo, Moreno Zaragoza nos explica 
cómo, al morir una persona, su ch’ujlel se 
encamina hacia el mismo Wits Ch’en.

En el bloque final se incluyen dos artí­
culos relacionados con la arqueología de 
los cenotes. En «Tratamientos mortuorios 
acuáticos en los cenotes entre los mayas 
prehispánicos», los especialistas Carmen 
Rojas, Martha E. Benavente, Alejandra Te­
rrazas, Arturo H. González, Jerónimo Avilés 
y Eugenio Acévez presentan los resultados 
de sus excavaciones en los tres cenotes del 
norte de Yucatán: San Antonio, Canún y Las 

Calaveras. A través del análisis de las osa­
mentas halladas en ellos, deducen que tales 
restos humanos no necesariamente mues­
tran signos sacrificiales; según los arqueó­
logos, dichos cuerpos de agua pudieron ha­
ber servido como lugares de enterramiento 
(cementerios) independientemente de las 
prácticas de sacrificio, que sí han sido re­
portadas para otros cenotes. Finalmente, 
encontramos el estudio de Antonio Jarami­
llo Arango, «Bitácora de un colgante Darién 
en el Cenote Sagrado de Chichén Itzá». En 
él, el autor se sirve de un colgante de oro 
hallado en el Cenote de los Sacrificios para 
explicar cómo los mayas, a través de las 
ofrendas al cenote, se relacionaban con la 
alteridad, es decir, con grupos del pasado 
o que se encuentran lejos geográficamen­
te hablando. Antonio Jaramillo nos narra 
cómo este colgante Darién, producido en 
el norte de Colombia, realiza un hipotético 
viaje en escalas, pasando por Centroamé­
rica y el norte de Honduras, hasta llegar a 
Chichén Itzá, donde es ofrendado; a través 
de este viaje, el colgante irá tejiendo rela­
ciones que serán la razón de su ofrenda. 

A lo largo de estos textos, los autores 
retoman una tradición de investigación en­
focada en desentrañar qué son las cuevas 
y los cenotes dentro de la cultura maya 
(Thompson, 1959; Bonor, 1989; Brady, 
1989; Stone, 1995; Prufer, 2002; Brady y 
Prufer, 2005; Prufer y Brady, 2005; Moyes, 
2006; entre otros). Los autores nos presen­
tan, por tanto, las distintas connotaciones 
que sendos emplazamientos tenían para los 
mayas; a pesar de que muchas interpreta­
ciones ya se habían planteado con anterio­
ridad, profundizan en ellas y las matizan. 
Así, entrevemos la asociación que tienen 
con la lluvia y la fertilidad, cómo se con­
solidan como lugar que permite la relación 
con las alteridades (tanto seres diferentes 
como sociedades alejadas en el tiempo y 



reseñas	 287

en el espacio), la manera en que sirven de 
morada para algunos seres de la sociedad 
maya, su rol como lugar de origen y como 
centro rector de los emplazamientos hu­
manos, la elección de ellos como sitio de 
enterramiento y su establecimiento como 
lugar de ofrendas y sacrificios.  

Este libro resulta valioso debido a que 
consolida en español una tradición de es­
tudio de cuevas y cenotes que se conecta 
con la mencionada anteriormente, llenan­
do un hueco en la bibliografía mexicana 
que era escasa y dispersa. Sin embargo, es 
poco dialógico con esta misma tradición, 
y pierde los tintes internacionales que sí 
tenía la mesa del IX Congreso Internacional 
de Mayistas (pues considero a Ana García 
Barrios como una investigadora fuertemen­
te relacionada con la academia mexicana). 
Asimismo, hay poco diálogo entre los tex­
tos que conforman el libro, a pesar de ser 
éste producto de una discusión en un foro 
académico. Por otro lado, se aprecia cierto 
desequilibrio entre el espacio dedicado a 
las cuevas y el que ocupan los cenotes en 
el libro: se dedican dos terceras partes a 
las cuevas mientras que los cenotes quedan 
reducidos a un segundo plano, en tan sólo 

dos artículos. A su vez, aunque el volumen 
sí cumple con ser multidisciplinar, existe 
una división de disciplinas dependiendo de 
qué emplazamiento se trata: hay estudios 
epigráficos, artísticos, históricos y etnográ­
ficos que se refieren a las cuevas, mientras 
que los cenotes quedan reducidos a la dis­
ciplina arqueológica (el artículo de Jarami­
llo Arango es esencialmente arqueológico). 
Otra crítica se le podría hacer: la estructura 
del libro obliga a pensar en cuevas y ceno­
tes como emplazamientos distintos, cuan­
do algunos autores demuestran que, para 
los mayas, muchas veces se trata de la mis­
ma cosa (ver Prufer y Kindon, 2005), a pesar 
de que algunos de los artículos del libro sí 
dejan vislumbrar esta conexión. Sin embar­
go, la obra es un aporte extremadamente 
valioso que contribuye a expandir el cono­
cimiento sobre el papel que cuevas y ceno­
tes tienen para los mayas; de este modo, 
viene a ocupar un importante lugar dentro 
de la bibliografía mexicana, convirtiéndose 
así en un volumen de necesaria referencia.

Ana Somohano Eres

Posgrado en Estudios Mesoamericanos,
Universidad Nacional Autónoma de México 

BIBLIOGRAFÍA

Bonor Villarejo, Juan Luis 
1989	  Las cuevas mayas. Simbolismo y ritual. Madrid: Universidad Complutense de 

Madrid.

Brady, James E. 
1989	  «An Investigation of Maya Ritual Cave Use With Special Reference to Naj 

Tunich, Peten, Guatemala», tesis de Doctorado en Arqueología. Los Ángeles: 
Universidad de California.

Brady, James E y Keith M. Prufer (eds.) 
2005	 In the Maw of the Earth Monster. Mesoamerican Ritual Cave Use. Austin: Univer­

sidad de Texas.



288 estudios de cultura maya xlix

Moyes, Holley 
2006	 “The Sacred Landscape as a Political Resource: a Case Study of Ancient Maya 

Cave Use at Chechem Ha Cave, Belize, Central America”, tesis de Doctorado 
en Filosofía. Nueva York: State University of New York.

Prufer, Keith M. y Andrew Kindon 
2005	 “Replicating the Sacred Landscape: The Chen at Muklebal Tzul”, Stone Houses 

and Earth Lords. Maya religion in the Cave Context, pp. 47-70, Keith M. Prufer 
y James E. Brady (eds.). Boulder: Universidad de Colorado. 

Prufer, Keith M. y James E. Brady (eds.) 
2005	 Stone Houses and Earth Lords. Maya Religion in the Cave Context. Boulder: Uni­

versidad de Colorado. 

Thompson, J. Eric S. 
1959	 “The Role of Caves in Maya Culture”, Mitteilungen aus dem Museum für 

Völkerkunde in Hamburg, 25: 122-129.

Stone, Andrea 
1995	  Images from the Underworld. Naj Tunicj and the Tradition of Maya Cave Painting. 

Austin: Universidad de Texas. 


