
mumary / reinterpretando la información de los vasos dinásticos	 93

REINTERPRETANDO LA INFORMACIÓN DE LOS VASOS DINÁSTICOS 
DE LOS KAAN AJAWO’OB

REINTERPRETING INFORMATION FROM THE DYNASTIC VESSELS 
OF THE KAAN AJAWO’OB

Pablo Alberto Mumary Farto

Posgrado en Estudios Mesoamericanos, UNAM

Resumen:. Los llamados vasos dinásticos forman parte de una colección de ejem-
plares cerámicos caracterizados por la narrativa jeroglífica que contienen, en la 
cual se disponen listados de supuestos gobernantes de la dinastía Kaan desde su 
hipotético fundador. Tomando los trabajos de finales del siglo xx realizados por los 
investigadores Robicsek, Hales y Martin, analizamos de nueva cuenta la información 
epigráfica contenida en dos vasos seleccionados, presentamos datos que no habían 
sido tenidos en cuenta y proponemos distintas lecturas.

Palabras clave: Jeroglífico de la Cabeza de Serpiente, Calakmul, período Clásico, 
cerámica estilo códice, Yuhkno’m Ch’e’n II.

Abstract: The vessels known as “dynastic vases” conform a group of around 17 ce-
ramic vases, characterized by the presence of epigraphic texts. These texts include 
a list of rulers, which are assumed to belong to the Kaan dynasty, beginning with 
its hypothetical founder. Considering the work done at the end of the 20th cen-
tury by several researchers, like Robicsek, Hales and Martin, we will reanalyze the 
epigraphic information registered in two of these vessels. Thus, we will be able to 
propose new readings and, consequently, present information that had not been 
considered earlier.

Keywords: Glyph of Serpent’s Head, Calakmul, Classic Period, codex style vessels, 
Yuhkno’m Ch’e’n II.

Recepción: 4 de febrero de 2015.
Aceptación: 21 de agosto de 2015.



mumary / reinterpretando la información de los vasos dinásticos	 95

REINTERPRETANDO LA INFORMACIÓN 
DE LOS VASOS DINÁSTICOS 

DE LOS KAAN AJAWO’OB
Pablo Alberto Mumary Farto

Universidad Nacional Autónoma de México

Antecedentes

A comienzos de la década de los años ochenta del siglo xx, los investigado-
res Robicsek y Hales publicaron su obra The Maya Book of the Dead. The Ceramic 
Codex,1 una parte de la cual dedicaron al estudio de una serie de vasos cerámicos 
con listados dinásticos. Pasada una década, en 1997, el tema fue revisado, actua-
lizado y mejorado por Simon Martin.2

Los vasos dinásticos se encuadran dentro del conocido “estilo códice”, de-
nominación otorgada por su similitud con los códices mayas del Posclásico.3 Su 
decoración se basa en dos bandas pintadas, una superior y otra inferior, con fre-
cuencia de color rojo, delimitadas por delgadas líneas negras o marrones que en-
marcan el texto o imagen representados. Tradicionalmente la producción de 
estas vasijas se ha relacionado con la cuenca de El Mirador y más concretamente 
con el sitio de Nakbé, aunque hoy en día podemos incluir a Calakmul4 como un 
centro productor importante, pues en él se ha encontrado considerable material 
de este tipo. Robicsek y Hales (op. cit.) proponían cuatro áreas productoras de 
este tipo cerámico: Xultún o Naj Tunich, Naranjo, Calakmul o el noroeste del 
Petén. En fechas recientes el estudio microscópico de los materiales cerámicos 
reveló que un alto porcentaje de las piezas de este estilo habían sido producidas 
durante el Clásico Tardío5 y que, para el caso concreto de Calakmul, donde las 
excavaciones del grupo habitacional conocido como Chan Chi’ich mostraron un 
porcentaje del 41.13% del total cerámico recuperado, se utilizaron componentes 
procedentes de los bajos que circunscriben el sitio. En este sentido, los estudios 
realizados por Boucher y Palomo de los restos encontrados en la Estructura XX 
de Calakmul, donde se ha registrado la mayor concentración de cerámica estilo 

1 Robicsek y Hales, 1981.
2 Martin, 1997.
3 Cabe recordar que los llamados “vasos dinásticos” forman parte de una colección de alrededor 

de 17 ejemplares cerámicos caracterizados por la narrativa jeroglífica que contienen (Hansen, 2010).
4 El engobe amarillo decorado con estilo códice está en particular vinculado con Calakmul. Even-

tualmente vasos de este tipo fueron modelados y pintados en esta ciudad (com. pers. de S. Boucher 
a Kai Delvendahl, 2002). Véase Carrasco, 2003: 31.

5 Carrasco, 2010: 176.



96 estudios de cultura maya xlvii

códice, dieron como resultado que muchos podían proceder de Nakbé. Sin em-
bargo, como apuntan las investigadoras, “existe la posibilidad de que vasijas de la 
cuenca sin decorar llegaran a Calakmul para ser pintadas; que un gran maestro 
pintara un ejemplo y sus aprendices lo usaran de modelo para hacer copias. 
O, finalmente, que los artistas pudieran desplazarse”.6

Robicsek y Hales analizaron e interpretaron nueve vasos, y Simon Martin una 
decena. Los primeros los numeraron partiendo de una consonante V, por ejem-
plo, V121. Por su parte, Martin utiliza en su catálogo dos tipos de referencias, 
una en la que cita la propuesta efectuada por Robicsek y Hales en su obra ya men-
cionada y otra que corresponde a la clasificación de las vasijas que realiza Justin 
Kerr; así BOD121 será K999 en el catálogo de imágenes de dicho autor.7 Los 
vasos estudiados por Robicsek y Hales fueron numerados del V121 al V130; estos 
autores hicieron una transcripción y traducción de la información contenida en 
los vasos; sin embargo, debido al momento cronológico en el que desarrollaron 
su trabajo, los datos presentados han sido en ocasiones modificados, quedando 
obsoletas algunas de sus interpretaciones. 

En su descripción, Robicsek y Hales identificaron los cartuchos jeroglíficos 
siguiendo el modelo del catálogo de Thompson de 1962 (el cual reúne los signos 
conocidos durante su época en los códices y monumentos, estableciendo una 
clasificación de los jeroglíficos basada en letras y números)8 y, a partir de ahí, 
intentaron una traducción; por ejemplo, en el V122/K999 identifican el cartucho 
A2 como 1030e:126, que traducen “Ascenso del Dios K” (“God K/Accession”). En 
el mismo vaso el cartucho jeroglífico A3 lo identifican como 33:25.168:764, “Ahpo 
del estilo códice del Sitio A” (“Ahpo of Codex Style Site A”) y en D3 proponen la 
transcripción y traducción como “IP.501:125, 1 Imix”. 

Sin embargo, teniendo en cuenta los avances epigráficos actuales, se puede 
proponer otro tipo de transliteración, transcripción y traducción, según las cuales 
A2 se transliteraría como CH’AM-K’AWIIL-la, se transcribiría como Ch’am K’awiil y 
se traduciría como “[es] la recepción del [dios] K’awiil”.9 Frase que tiene el sen-
tido de ascender al poder o ser nombrado como nuevo gobernante de un centro 
regional, y hace referencia al momento en el que a los nuevos ajawo’ob10 les era 
entregado el cetro K’awiil, símbolo de autoridad.

En el caso de A3, que identifican como “Ahpo of Codex Style Site A”, éste es, 
en realidad, el glifo emblema de la Cabeza de Serpiente distintivo de la dinastía 

6 Boucher y Palomo, 2012: 99-132. 
7 En este sentido, a partir de este momento utilizaré una clasificación doble, basada en Robicsek, 

Hales y J. Kerr, de la siguiente manera, V130/K1457, debido a que varios de los vasos registrados por 
Kerr no fueron tenidos en cuenta por Robicsek y Hales, y viceversa. 

8 Thompson, 1962.
9 He optado por esta transliteración, transcripción y traducción del jeroglífico T1030e teniendo 

en cuenta que es una forma verbal no declinada. Siguiendo al doctor Guillermo Bernal (com. pers., 
junio 2014), si fuese “él recibe”, ch’amaw, necesariamente debería llevar el ergativo u, ya que estaría 
registrado en voz activa, u ch’am-aw, pero no parece ser el caso en los ejemplos aquí presentados.

10 Sigo el ejemplo de Nikolai Grube, que pluraliza ajaw como ajawo’ob (2011: 24-29). 



mumary / reinterpretando la información de los vasos dinásticos	 97

Kaan.11 El cartucho completo se translitera como K’UH-KA-KAN-AJAW, se trans-
cribe como K’uh[ul] Kaan Ajaw y se traduce como “Sagrado gobernante de Kaan”. 
Por otro lado, en D3, propuesto como “IP.501:125, 1 Imix”, el Tzolk’in está bien iden-
tificado; sin embargo, en el numeral se encuentra un error, pues no es 1 sino 3, 
representado en la variante de cabeza caracterizada por el elemento diagnóstico 
conocido como “linterna de minero”.12 Además, 3 es traducido como Ux/Ox en 
lenguas mayas, por lo tanto, lo correcto sería Ux/Ox Imix.13 

El análisis de los jeroglíficos, A2, A3 y D3 del vaso dinástico V122/K999 estu-
diado por Robicsek y Hales lo he realizado con la idea de ilustrar el avance que 
se ha logrado en el campo epigráfico y, a la vez, ejemplificar cómo, a partir de 
la revisión de trabajos anteriores, se pueden alcanzar mejores y, en ocasiones, 
nuevos resultados, fundamentales para las investigaciones.

11 Con el fin de evitar el conflicto que existe entre escuelas epigráficas en la lectura del glifo em-
blema de la dinastía he optado por utilizar la forma “tradicional”, Kaan, con la que es conocida. Lo 
hago tomando en cuenta el estudio etimológico realizado por Kaufman y Justeson (2003) de la palabra 
“culebra/serpiente”, la cual, en su opinión, procedería del protomaya kaan, y de la que derivarían las 
demás variantes en las diferentes lenguas mayas. 

12 Fue Simon Martin el primero en apuntar el uso de este elemento en los vasos cerámicos (op. 
cit.: 850).

13 Kettunen y Helmke proponen que, quizá, para el maya clásico, la ortografía correcta de Imix 
fuese ha’ (2011: 56).

V122/K999

A2
1030e:126

“God K/Accesion”

A3
“Ahpo of Codex Style Site A”

D3
“IP.501:125, 1 Imix”

Figura 1. Interpretación del V122/K999 realizada por Robiseck y Hales (1981). 
Imágenes tomadas de <http://research.mayavase.com/kerrmaya.html>.



98 estudios de cultura maya xlvii

Tras la descripción de los vasos, Robicsek y Hales realizan un estudio de la 
secuencia dinástica y proponen que la referencia de los vasos por ellos analizados 
refiere a un número de gobernantes que va entre cinco y 13. Además, identificaron 
que la narrativa de los vasos suele estar estructuralmente incompleta, pare-
ciendo que los escribas contaban con largos textos, cubriendo, únicamente, el 
espacio que tenían disponible.14 Asimismo, analizan los errores calendáricos que 
se encuentran en el registro de los vasos pero, como hemos visto, alguno de esos 
errores que localizan provienen de una deficiente interpretación. Consideran 
que ninguno de los ajawo’ob de los vasos es histórico, con excepción del gobernan-
te que aparece en V129/K1372, acaso el conocido ahora como Yuhkno’m Yihch’aak 
K’ahk’, gobernante de la dinastía Kaan (cuya capital se asentaba en Calakmul) y res-
ponsable de la decadencia dinástica tras su derrota contra Tikal en el año 695 d.C. 

De los vasos 130 y 131 afirman que no podemos incluirlos dentro de la cate-
goría dinástica, empero, en los cartuchos jeroglíficos E1-E2 del V130/K1457 nos 
encontramos con un nombre seguido del glifo emblema de la Cabeza de Serpien-
te acompañado del importante título de Kalo’mte’. Esta referencia a un posible 
gobernante de Kaan no fue tomada en cuenta por Robicsek, Hales y Martin;15 
sin embargo, para mí esto sugiere que quizá no podamos hablar de un listado 
dinástico propiamente dicho, a la manera de los presentes en otros vasos (al no 
exhibir una secuencia de gobernantes), pero, como veremos a continuación, la 
información que se encuentra en la narrativa es muy importante al tener como 
protagonista, por lo menos, a un gobernante de la Cabeza de Serpiente.

14 Robicsek y Hales, op. cit.: 157
15 En este sentido, Simon Martin señaló la posibilidad de que el jeroglífico estuviese haciendo 

referencia a Yuhkno’m Ch’e’n II (2008: 5). 

Figura 2. Interpretación, de elaboración propia, del contenido jeroglífico del V122/K999. 
Imágenes tomadas de <http://research.mayavase.com/kerrmaya.html>. 

V122/K999

A2
CH’AM-K’AWIIL-LA

A3
K’UH-ka-KAN-AJAW

D3
Ux/Ox Imix



mumary / reinterpretando la información de los vasos dinásticos	 99

Por su parte, Simon Martin analiza 10 vasos: K955/V129, K999/V122, K1005/
V127, K1302/V123, K1334/V124, K1344/V125, K1371/V128, K2094, K5863 y 
K6751.16 En 199717 propuso que, a través del estilo de la caligrafía que confor-
man las diferentes narrativas de los vasos, se podía concluir el número de escri-
bas que habían participado en la realización de las piezas y que era probable que 
algunas pertenecieran a la misma escuela o trabajaran con base en un modelo 
común,18 teniendo en cuenta la repetición de “modismos” que llaman la atención 
en las composiciones, como la representación del número tres en variante de ca-
beza para referirse a la fecha 3 Imix 12 Yaxsiho’m, en la que se nombra al tercer 
gobernante dinástico, o la utilización del clasificador numeral TE’ para los meses 
Muwan y Sutz’ del Haab. El investigador concluye que son cinco los diferentes 
escribas que pintaron los vasos dinásticos que él analiza, pudiendo, además, ha-
ber participado en la fabricación de otros materiales cerámicos de estilo códice. 
Los clasifica de la siguiente manera:

1) Pintor A, K1371, K6751.
2) Pintor B, K1302, K1344, K1372.
3) Pintor C, K1005, K999.
4) Pintor D, K2094, K5863.
5) Pintor E, K955. 

He seleccionado dos de los vasos estudiados originalmente por Robicsek, 
Hales y Martin, a fin de volver a analizarlos, obteniendo una información más 

16 Si algunos no tienen la clasificación de Robicsek y Hales se debe a que dichos autores no tra-
bajaron esos materiales.

17 Martin, op. cit.
18 Stanley Guenter considera que los vasos dinásticos son repeticiones de un mismo documento 

pero con variantes del texto original, lo que sugiere, según él, que tanto el texto como el docu-
mento en sí fueron altamente valorados (2009: 28). 

Figura 3. Cartuchos jeroglíficos C3-C4 del V130/K1457. 
Dibujo de Antonio Jaramillo.



100 estudios de cultura maya xlvii

concreta sobre la dinastía del glifo emblema de la Cabeza de Serpiente gracias 
a los avances epigráficos logrados en las últimas décadas. Se trata de los vasos 
V126/K955 y V130/K1457, que considero no han sido trabajados de manera ex-
haustiva por anteriores investigadores y, por ello, la información contenida en 
estos materiales no fue tenida en cuenta. No obstante, como veremos, tal infor-
mación revela datos importantes sobre el uso mismo del objeto y para el estu-
dio de la dinastía Kaan. Cabe advertir que, debido a la dificultad que presentan 
algunos cartuchos jeroglíficos, que todavía no han sido descifrados, el texto no 
puede ser trabajado en su totalidad; por ello, en el análisis epigráfico hay pasajes 
narrativos que no alcanzamos a comprender.

Figura 4. V126/K955. 
Imagen tomada de <http://research.mayavase.com/kerrmaya.html>.

La narrativa de los vasos

La mayoría de los vasos dinásticos presenta la misma estructura narrativa y te-
mática principal, que versa sobre la sucesión dinástica de los “sagrados señores 
de Kaan”. Los vasos exhiben los nombres de gobernantes cuya presencia muy 
posiblemente respondía a funciones de legitimación de la dinastía y del ajaw en 
curso. 

Es sabido que entre las prácticas frecuentes de las grandes dinastías de las 
Tierras Bajas mayas destaca la de unir su origen a un tiempo mitológico y ances-
tral, lo que revestía de autoridad y sacralidad a los gobernantes. La dinastía de la 
Cabeza de Serpiente incorporó esta ideología y estableció sus orígenes remotos 
en un lugar y un tiempo todavía no identificado. 



mumary / reinterpretando la información de los vasos dinásticos	 101

De la lectura de los vasos se desprende un listado de gobernantes en el que se 
mantiene una constante en su línea de sucesión y, así, el conocido como Sostene-
dor del Cielo aparece en las narrativas como el fundador de la dinastía, seguido 
de Ch’am Taj K’inich (“El que recibe la antorcha solar”), como segundo gobernan-
te, y del tercero en la sucesión Chan Chak Chapat (“Cielo del ciempiés rojo”).19 
Excepcionalmente (y de ahí su elección) la información que contienen los dos 
vasos seleccionados puede ser algo diferente a un “simple” listado, como en el 
caso de V130/K1457, que además de ser el único que contiene una fecha en Cuen-
ta Larga y también el único que (en apariencia) sólo registra un k’uhul ajaw de 
Kaan, presenta, además, una narrativa inusual en la que se hace alusión a algún 
tipo de evento que tuvo lugar en Wite’naah. Asimismo, en el V126/K955 se nos 
sugiere el uso que se daba a dicho vaso mediante la expresión yu-TAL-laàyutalà 
“afrutado de”, en referencia a la bebida que contenía, la cual, como veremos, era 
especial. En V130/K1457 no se nos informa sobre el empleo dado al objeto, pero 
en el cartucho jeroglífico H3 se nos indica de qué tipo era el vaso, en este caso 
trípode, por medio de la expresión jawante’.

19 Según la lectura de Guillermo Kantun, el posible nombre del tercer gobernante sería CHA-
CHAN-CHAAK-CHAPAT (com. pers., octubre de 2013).

Figura 5. Cartucho jeroglífico H3 de V130/K1457.
Dibujo de Antonio Jaramillo.

Figura 6. V130/K1457.
Imagen tomada de <http://research.mayavase.com/kerrmaya.html>.



102 estudios de cultura maya xlvii

V126/K955

Transliteración Transcripción Traducción

A1-B1

12 CHUWEN
19 POP

Lajunchan* chuwen
Balunlajun K’anjalaw

“En [el día] 12 Chuwen 19 
K’anjalaw…”

A2-B2

CH’AM-K’AWIIL-la
“Sostenedor del Cielo”

Ch’am K’awiil
Sostenedor del Cielo

“[es] la recepción del [dios] 
K’awiil, [por] Sostenedor del 
Cielo…”

A3-B3

K’UH-ka-KAN-AJAW
12 IMIX

K’uh[ul] Kaan Ajaw
Lajunchan Imix

“sagrado gobernante de 
Kaan. En [el día] 12 Imix…”

A4-B4

12 YAX-K’IN-ni
CH’AM-K’AWIIL-la

Lajunchan Yaxk’in
Ch’am K’awiil 

“12 Yaxk’in [es] la recepción 
del [dios] K’awiil…”

C1-D1

CH’AM-TAJ-K’INICH
K’UH-ka-KAN-AJAW

Ch’am Taj K’inich
K’uh[ul] Kaan Ajaw

“[por] el que recibe la antor-
cha solar, [él] sagrado gober-
nante de Kaan…”

C2-D2

KAL-TE’
3 IMIX

Kalo’mte’
Ux/Ox Imix

“[el] Kalo’mte’. En [el día] 3 
Imix…”

C3-D3

12-YAX-K’IN-ni
CH’AM-K’AWIIL-la

Lajunchan Yaxk’in
Ch’am K’awiil

“12 Yaxk’in, [es] la recepción 
del [dios] K’awiil …”

C4-D4

12-YAX-si-hom
K’UH-ka-KAN-AJAW

Lajunchan Yaxsiho’m
K’uh[ul] Kaan Ajaw

“[por] 12 Yaxsiho’m, sagrado 
gobernante de Kaan…”

E1-F1

cha?-CHAN-CHAK-CHAPAT
K’UH-ka-KAN-AJAW

Chan Chak Chapat
K’uh[ul] Kaan Ajaw

“Cielo del ciempiés rojo, sa-
grado gobernante de Kaan.”

* Kettunen y Helmke, op. cit.: 48.



mumary / reinterpretando la información de los vasos dinásticos	 103

E2-F2

3 ETZ’NAB
9 TE’-MUWAN

Ux/Ox etz’nab
Balun Muwan

“En [el día] 3 Etz’nab 9 
Muwan”

E3-F3

CH’AM-K’AWIIL-la
CHAK?/YAX?-JOL?

Ch’am K’awiil
Yax? JOL?

“[es] la recepción del [dios] 
K’awiil, [por] Yax? JOL?...”

E4-F4

K’UH-ka-KAN-AJAW-wa?
12 AJAW

K’uh[ul] Kaan ajaw
Lajunchan Ajaw

“sagrado gobernante de 
Kaan. En [el día] 12 Ajaw…”

G1-H1

9 TE’-SUTZ’
CH’AM-K’AWIIL-la

Balun Sutz’
Ch’am K’awiil

“9 Sutz’, [es] la recepción del 
[dios] K’awiil…”

G2-H2

YAX?-JATZ’-JOL?
K’UH-ka-KAN-AJAW

Yax? Jatz’ Jol?
K’uh[ul] Kaan Ajaw

“[por] Yax? Jatz’ Jol?, sagra-
do gobernante de Kaan.”

G3-H3

CH’AM-K’AWIIL-la
3 IMIX

Ch’am K’awiil
Ux/Ox Imix

“[es] la recepción del [dios] 
K’awiil, en [el día] 3 Imix…”

G4-H4

K’UH-ka-KAN-AJAW
12-YAX-si-hom

K’uh[ul] Kaan Ajaw
Lajunchan Yaxsiho’m

“sagrado gobernante de 
Kaan, [el] 12 Yaxsiho’m.”

I1-I2

yu-ki-bi
yu-ta-la

yuk’ib
yutal

“[éste es] su vaso afrutado 
de…”

I3

K’AHK’-AKAN?-na? K’ahk’ Ahk’an?
“…[la bebida] ardiente del 
(dios) Ahk’an…”

I4-I5

CHAN-na?
K’AWIIL

Chan
K’awiil

“[¿de?] Chan…K’awiil.”

Tabla 1. Análisis epigráfico específico.



104 estudios de cultura maya xlvii

Si estudiásemos el resto de material dinástico y prestásemos atención a las 
fechas que aparecen con cada gobernante, veríamos como algunas de ellas se 
repiten en el momento de hacer referencia a la toma del K’awiil por los ajawo’ob. 
La fecha 12 Chuwen 19 Pop, con la que inicia la narrativa de este vaso, se encuen-
tra también en otros ejemplos, como V127, K1005, K2094 y K5863 como fecha 
inicial (fecha que, además, es correcta con el día y numeral del Tzolk’in y Haab). 
Llama la atención la fecha 3 Imix que acompaña al tercer gobernante presente 
en este vaso. Según los cartuchos jeroglíficos D2-F1, alguien que recibe el sobre-
nombre de “12 Yaxsiho’m”; un k’uhul ajaw de Kaan, toma el K’awiil en una fecha 3 
Imix 12 Jaxk’in. Es muy probable que este 12 Yaxsiho’m esté haciendo referencia, 
concretamente, a Chan Chak Chapat, ya que en un total de siete ocasiones el 
ascenso al poder de este gobernante se registra en una fecha 12 Yaxsiho’m,20 y 
así se refleja en otros vasos. 

Debe señalarse otro elemento iconográfico característico que se distingue en 
este objeto, la representación del Tzolk’in y Haab. En otros vasos el primero se 
diferencia por estar pintado de color rojo; sin embargo, en este ejemplo tanto el 
signo como los numerales utilizan como color base el crema del engobe, mien-
tras que el Haab representa sus líneas de una manera fina de color negro, y el signo 
en color base crema. 

Además, como apunté anteriormente, en este vaso aparecen dos maneras de 
representar el numeral tres que pueden indicar una “licencia artística” del artista 
encargado de la realización del objeto cerámico, pues en el cartucho jeroglífico 
H3 el numeral se exhibe con lo que parecen tres diademas o lámparas de mine-
ro, elemento iconográfico que porta la deidad del numeral tres cuya variante de 
cabeza aparece en el cartucho D2 representando 3 Imix, con un claro carácter 
decorativo e innovador. También se debe señalar la aparición del clasificador nu-
meral TE’ que acompaña a los meses Muwan y Sutz’ del Haab.

En los cartuchos jeroglíficos F3 y G2 aparecen los nombres de dos gobernantes 
cuya lectura ha presentado un problema, ya que Simon Martin propuso en su 
artículo21 que debían ser interpretados como CHAK?-KIM/BAK y CHAK-?, éstos se-
rían los ajawo’ob cuarto y quinto en la sucesión dinástica. Sin embargo, prestando 
mayor atención a los logogramas que componen los nombres y comparándolo con el 
signo YAX que aparece en este y otros de los vasos dinásticos, propongo una 
interpretación diferente. Tomando en cuenta la aparición del 12 Yaxk’in y del 12 
Yaxsiho’m del Haab en los cartuchos: D4, C3, C4 y H4, y comparándolos con los 
signos que conforman los nombres de los gobernantes presentes en F3 y G2, 
infiero que los logogramas problemáticos deben ser YAX y JOL. Por una parte, 
Yaxk’in y Yaxsiho’m están compuestos por el mismo, o muy similar, logograma 

20 He registrado la utilización de la fecha 12 Yaxsiho’m haciendo referencia al ascenso del tercer 
gobernante en los siguientes vasos: V121. Cartucho jeroglífico E4, V122/K999. E1, V123/K1302. E1, 
V127. C1, K1005. C1, K2094. C1, K5863. C2.

21 Martin, op. cit.: 857. 



mumary / reinterpretando la información de los vasos dinásticos	 105

YAX que aparece en el nombre de los gobernantes; no conocemos ningún día o 
mes que sea interpretado como CHAK-KIN, por lo tanto, la lectura correcta del 
logograma debe ser como YAX. 

Por otra parte, en el caso del logograma que Martin consideró que debía ser 
KIM o BAK, pienso que debe ser JOL, pues a BAK no suele acompañarle, en estas 
representaciones, el complemento fonético -ki, ni tampoco la mandíbula inferior 
que es un marcador para el jeroglífico BAK; sin embargo, sí parece estar presente, 
en ambas representaciones, el complemento fonético -la, por ello la lectura suge-
rida es JOL-la. Teniendo estos elementos en cuenta, la transliteración propuesta 
para el nombre de estos gobernantes es YAX-JOL-la y YAX-jatz’-JOL-la, siendo la 
transcripción Yax Jol y Yax jatz’ jol, y la traducción tentativa, “Primer cráneo” y 
“Primer golpeador22 de cráneo”.

Por otro lado, en los cartuchos jeroglíficos G3-H4 se puede observar un cam-
bio sintáctico ya que hay un verbo (G3) seguido de una fecha (H3) y posterior-
mente de un título (G4) y, de nuevo, una fecha (H4). Es posible que en este pasaje 
se esté haciendo uso del hipérbaton, una figura literaria en la que se invierte el 
orden del discurso construyendo una oración más compleja pero con el mismo 
significado. La traducción, tentativa, sería “[es] la recepción del [dios] K’awiil, en 
[el día] 3 Imix, [por] el sagrado gobernante de Kaan, [el] 12 Yaxsiho’m”, haciendo, 
quizá, referencia al tercer gobernante Chan Chak Chapat quien porta el posible 
sobrenombre de 12 Yaxsiho’m, pues la fecha es la misma que se registra en el 
vaso como momento de su toma de poder.

22 Marc Zender (2004:1) propuso que el signo JATZ’ podría traducirse como “golpear”. 

Figura 7. Ejemplos de los logogramas YAX y JOL 
en los cartuchos jeroglíficos D4, C4, F3 y G2 del vaso V126/K955. 

Imágenes tomadas de <http://research.mayavase.com/kerrmaya.html>.



106 estudios de cultura maya xlvii

Figura 8. Cartuchos jeroglíficos G3-H4 de V126/K955. 
Imagen tomada de <http://research.mayavase.com/kerrmaya.html>. 

Cabe destacar que la lectura de los cartuchos I1-I5 resulta problemática por 
lo inusual de la información que contienen. Una vez hecha la transliteración y la 
transcripción del pasaje, Bernal considera que la traducción tentativa indicaría 
que el vaso se usaba para ingerir una bebida elaborada con una fruta caracteri-
zada como “el fuego de Ahkan”. Es posible, según el investigador, que se trate 
de una alusión interpolada del chih, bebida alcohólica comúnmente asociada con 
esta deidad.23 Asimismo, en un sentido estrictamente técnico, la posesión del 
vaso recae en un individuo, que no porta título alguno, llamado Chan K’awiil, 
lo que significa la presencia de un nuevo personaje, desconocido, vinculado de 
alguna manera con la dinastía Kaan.24

23 Como indica Girón-Abrego, “El enigmático y multifacético Akan, o dios A’ como se le denominó 
originalmente por Zimmermann (1956: 162-163) previo al desciframiento fonético de su nombre por 
Grube y Nahm (1994: 714-715), es el dios dionisíaco maya de la intoxicación, el placer excesivo y de 
una naturaleza irracional” (2013).

24 Guillermo Bernal Romero, com. pers., junio de 2014. 

Figura 9. Cartuchos jeroglíficos I3-I5 de V126/K955, 
en los que aparece el nombre del personaje Chan K’awiil y la referencia al dios Ahkan. 

Imagen tomada de <http://research.mayavase.com/kerrmaya.html>.



mumary / reinterpretando la información de los vasos dinásticos	 107

V130/K1457

Transliteración Transcripción Traducción

A1-A3

9-B’aktunes
12-K’atunes
9-Tunes
7-Winales
0-K’ines

Balun Pik
Lajunchan WinikHaab
Balun Haab
Huk Winal
Mih K’in

Cuenta Largaà 9.12.9.7.0

B3

i-u-ti Iiu[h]ti “y entonces ocurrió…”

A4-B4

4 -AJAW
2 MAK

Chan Ajaw
Cha’ Mak

“En [el día] 4 Ajaw 2 Mak”

C1-D1

#-yi?
li?-CHAN?-?

C2-D2

?-chi?-ma?
?-?

C3-D3

yu-?
K’UH-ka-KAN-AJAW-wa

yu[hkno’m]-?
K’uh[ul] Kaan Ajaw

“yu[hkno’m] ?, sagrado gobernan-
te de Kaan…”

C4-D4

KAL-TE’
?-?-?

Kalo’mte’ “Kalo’mte’”

E1-F1

TI’-K’AWIIL
ya?-?-yi

ti’ K’awiil “boca [de] K’awiil?”

E2-F2

NAL-CHAN-na
?-i-tziitz-la

E3-F3

JOL?-?-ya?
Chi-CHA? Chi(h) cha’

“…el lugar donde se muelen los 
henequenes.”



108 estudios de cultura maya xlvii

E4-F4

-TE’-naah
?-?-?

Wite’naah

G1-H1

TAJ?-CHAM?-[jal]?-la?
TE’-tuun?-ni

Taj cham jal
Ux/Ox te’ tuun

“cráneo de la antorcha y la este-
ra…”?
“…[el de] Uxte’tuun”

G2-H2

ka-?-a
u-mi?-JOL?

G3-H3

9 PAX
ja-WA? TE’?

Balun pax
jawa[n]te’

“el vaso trípode”

G4-H4

CH’ICH’-le
mi-ya-tzi

Ch’ich’
Miyaatz

“el sabio de la sangre”.

I1-J1

5 AJAW
8CH’EN-ma?

Ho’ Ajaw
Waxak Ik’sihom

“En [el día] 5 Ajaw 8 Ik’sihom…”

I2-J2

IX-ti-K’AHK’
K’AWIIL

Ixik ti K’ahk’
K’awiil

“la señora con el K’awiil de fuego”

I3-J3

ka-IX?-a
chi-ji

Chij “pulque”

I4-J4

u-kab-ya
yu-[ku]?

ukab[jii]y “por mandato de…”

Tabla 2. Análisis epigráfico específico.



mumary / reinterpretando la información de los vasos dinásticos	 109

Considero que la información contenida en este vaso es fundamental para 
conocer mejor la dinámica política de la dinastía del glifo emblema de la Cabeza 
de Serpiente en los momentos finales del Clásico Tardío. 

A continuación expondré tres elementos que hacen referencia directa a los 
Kaan y dos “curiosidades” que se encuentran en el vaso.

1) El V130/K1457 es, hasta el momento, el único vaso dinástico que presenta una 
fecha en el sistema de Cuenta Larga siendo, tentativamente, 9.12.9.7.0 4 Ajaw 
2 Mak. La reconstrucción de la misma nos lleva hasta un momento cronoló-
gico alrededor del 681 d.C. (teniendo en cuenta que el Tzolk’in y el Haab no 
coinciden).25 

2) Como ya mostré antes, en los cartuchos jeroglíficos C3-C4 aparece el nom-
bre de un personaje que porta los títulos de k’uhul Kaan ajaw y Kalo’mte’, es 
decir, un gobernante de la dinastía que, además, posee uno de los títulos de 
mayor importancia para el período Clásico. Propongo la transliteración del 
nombre del cartucho jeroglífico C3 como yu-?, que podría ser transcrito como 
yu[hkno’m]-? Para ello me baso en que, teniendo en cuenta la conversión de 
la Cuenta Larga, comprobamos que el gobernante de la dinastía Kaan para el 
681 d.C. era Yuhkno’m Ch’e’n II, uno de los k’uhul ajawo’ob más importantes 
del período Clásico, quien también figura con el título de Kalo’mte’ en las ins-
cripciones de los monumentos.

3) En los cartuchos jeroglíficos F3, E4 y H1 aparece una serie de topónimos de 
especial relevancia. En F3 se muestra el signo que tradicionalmente se ha 
leído como “Bent-Cauac” o “Chi-Witz”, un lugar desconocido o mítico que se 
liga con el origen de la dinastía Kaan.26 Éste fue analizado por David Stuart 
como Ka’, lo que, según su interpretación, significa “metate” o “piedra para 
moler”.27 Conforme a su análisis fonético chi-KA’ (chi(h) ka’) se traduciría como 
“el lugar donde se muelen los henequenes”. A continuación, en E4, aparece 
el jeroglífico del lugar conocido como Wite’naah, formado por dos bandas, 
antorchas u ocotes cruzados con lo que parece en la parte superior un signo 
ajaw o de espejo (según las diferentes interpretaciones).28 Éste parecería ha-
cer referencia a ritos de fundación de nuevas dinastías llevadas a cabo en un 
edificio concreto de Teotihuacan, y las ciudades en las que se ha encontrado 
dicho signo podrían estar relacionadas con ella.29 Estrada Belli nos aporta 
información más concreta afirmando que, probablemente, fuese la estructura 

25 La Cuenta Larga y la Rueda Calendárica correcta, haciendo su reconstrucción es 9.12.9.7.0 10 
Ajaw 3 Chaksihom; 30 de septiembre del 681 d.C., en calendario gregoriano.

26 Nikolai Grube apuntó que “Chi-Witz fuera un lugar verdadero y sagrado al que varias dinastías 
remontaron sus orígenes preclásicos” (2004: 130).

27 Grube considera que el Chi-Witz podría haber sido un lugar verdadero y sagrado al que varias 
dinastías remontaron sus orígenes preclásicos (2004: 130).

28 García y Valencia, 2009: 88.
29 Florescano, 2009: 168.



110 estudios de cultura maya xlvii

adosada a la Pirámide del Sol en Teotihuacan (aquella en la que se realizaba 
la ceremonia del fuego nuevo), la construcción a la que se está haciendo re-
ferencia con el jeroglífico de Wite’naah.30 Fash, Tokovinine y Fash defienden 
esta idea y, a través de la evidencia arqueológica, iconográfica y epigráfica 
que presentan en su artículo, determinan que en dicha estructura se podrían 
haber llevado a cabo las investiduras de los gobernantes del período Clásico.31

Resumiendo la información de los tres puntos anteriores, la narrativa del 
vaso nos informa que en una fecha cercana al año 681 d.C., el Kaan ajaw y 
Kalo’mte’ Yuhkno’m Ch’e’n II estuvo relacionado de alguna manera con el lugar 
del Wite’naah. Pero además tenemos un último topónimo que, en mi opinión, 
refuerza la idea de que se está refiriendo a Ch’e’n II. En el cartucho H1 aparece la 
representación, en una forma estilizada, del signo de Uxte’tuun, “El lugar de las tres 
piedras”, el nombre antiguo de Calakmul; este topónimo ha quedado registrado 
en muchos monumentos de las Tierras Bajas mayas, tanto en la propia Calakmul 
como en sitios foráneos; como ejemplo las referencias que podemos encontrar en 
Calakmul, Estelas 1 y 2; Cancuén, Panel 1; Itzán Escalera Jeroglífica 1; Naachtun, 
Estela 18; Naranjo, Escalera Jeroglífica, Escalón VI, Estela 45; Oxpemul, Estela 7; 
Uxul, Estelas 3 y 4, entre otras. Lo que se consigue con la información toponímica 
de Uxte’tuun, en mi opinión, es reforzar la idea de que el k’uhul ajaw del que 
se está haciendo referencia es Yuhkno’m Ch’e’n II, un Kaan ajaw Kalo’mte’ y cuya 
capital se asentó en Calakmul durante su gobierno entre los años 636 y 686 d.C.

Entre las dos curiosidades me gustaría señalar primero un extraño elemen-
to iconográfico que se plasma en el cartucho jeroglífico E3; en éste aparecen 
como posible logograma dos cráneos cuya transliteración podría ser JOL?-JOL?-
?-ya; sin embargo, debido a la dificultad que presenta, lo he conservado en el 
análisis como un sólo logograma completo, JOL? Asimismo, en F4 he preferido 
mantener como dudosa la transliteración del cartucho por lo problemático de 
su lectura. Empero, debo señalar que la parte principal del cartucho jeroglífico 
parece representar una cara, seguida de un posible signo NAL, aunque por su 
composición no ha sido descifrado fehacientemente aún. 32

30 Estrada, 2011: 23.
31 Además, se muestran críticos con la propuesta de Stuart, quien sugirió que el lugar conocido 

como Wite’naah podría haber ido trasladando su localización durante el Clásico (Fash y Fash, 2009: 
201-229). 

32 Existe una lectura tentativa como SAWAN?, un aspecto del Dios del maíz, y al parecer antece-
de el numeral 7, para HUK SAWAN? Además, en la Escalera Jeroglífica 1 de Sabana Piletas aparece 
mencionado este individuo, vinculando a otro aspecto del dios del maíz, AJAN?, según la lectura que 
realizan los investigadores Grube, Pallán y Benavides (2008). Asimismo, Zender propone el término 
SAWAN en base a K1440 y K8017; en la llamada Vasija de Xcalumkín aparece como ‘a-sa-wa AJAN?-na 
(David Azael García Nava, com. pers. octubre de 2014). 



mumary / reinterpretando la información de los vasos dinásticos	 111

Para finalizar me gustaría poner atención, como segunda curiosidad, sobre 
el extraño cartucho jeroglífico D2, el cual podría representar una cabeza de 
venado. Según Grube,33 el elemento que se muestra en la parte superior de la posible 
cabeza de venado podrían ser unas astas de dicho animal (mismas que suelen 
ir acompañando al numeral 7, el cual no figura en el presente cartucho jero-
glífico). ¿Se está haciendo referencia en la narrativa al señor/Dios, Sip, de los 
venados y protector de los animales en general? Su lectura es dudosa debido a 
lo dañado que se encuentra el resto de la composición, y de ahí su significado 
tentativo. 

Conclusiones

Como hemos visto, los conocidos como vasos dinásticos son un material cerámi-
co que contienen información relevante para el estudio de la dinastía Kaan; sin 
embargo, en ocasiones la narrativa se muestra “oscura” y complicada, bien por 
el desgaste de los cartuchos jeroglíficos, por sus elementos innovadores o por sus 
cambios en la sintaxis. 

A lo largo del presente escrito se han ofrecido nuevas lecturas para gober-
nantes Kaan que aparecen en las narrativas, como son los casos de Yax Jol y Yax 

33 Grube, 2012: 138-141. 

Figura 10. Cartuchos jeroglíficos E3-F4 del V130/K1457. 
Imagen tomada de <http://www.mfa.org/collections/object/cylinder-vase36479>,

dibujo de Antonio Jaramillo.

Figura 11. Cartucho jeroglífico D2 del V130/1457. 
Dibujo de Antonio Jaramillo.



112 estudios de cultura maya xlvii

Jatz’ Jol; asimismo, tras los datos proporcionados, pienso que el jeroglífico C3 
del vaso V130/K1457 debe ser aceptado como Yuhkno’m, haciendo referencia a 
Yuhkno’m Ch’e’n II. Es importante señalar que, en mi opinión, es muy probable 
que los vasos dinásticos hayan sido manufacturados durante el Clásico Tardío, 
cumpliendo los listados de gobernantes la función de reformulación y refor
zamiento ideológico de los Kaan en un momento cronológico crítico, el final del 
siglo viii d.C., ocaso de la dinastía. En este sentido, el análisis del V130/K1457 sir-
ve como ejemplo; en él se da la información de un k’uhul ajaw de Kaan que estuvo 
relacionado, de alguna manera, con un acontecimiento que tuvo lugar en el sitio 
del Wite’naah que, posiblemente, estuviese localizado en Teotihuacan y que se 
enlaza con Uxte’tuun, de donde procedía Yuhkno’m Ch’e’n II, el gobernante. Sin 
embargo, esto da lugar a una serie de consideraciones, puesto que, a diferencia 
del enemigo acérrimo de Calakmul, Tikal, la ciudad campechana no presentaba, de 
momento, referencias directas de una relación con Teotihuacan más allá de restos 
cerámicos del tipo Balanza Negro34 y alguna disposición espacial en unidades 
habitacionales que mostraban cierto parecido con las de la ciudad del centro 
de México.35 La referencia al Wite’naah en V130/K1457 relacionado con el k’uhul 
Kaan ajaw, Yuhkno’m Ch’e’n II y la capital dinástica Calakmul es, en mi opinión, 
muy importante, pero no es la única que enlaza un gobernante Kaan del Clásico 
Tardío con Teotihuacan, ya que existen otros ejemplos en este sentido. 

Recientemente, David Stuart realizó un estudio sobre un texto jeroglífico (Blo-
que V de la Escalera Jeroglífica 2) encontrado en La Corona; en él se hace referen-
cia al sucesor de Yuhkno’m Ch’e’n II, Yuhkno’m Yihch’aak K’ahk’, quien acude a la 
ciudad guatemalteca a finales del siglo vii d.C.36 Además del evento registrado, el 
epigrafista destaca la presencia de un título que porta el ajaw, 18-U-BAAH-CHAN-
nu (Waxaklajun Ubaah Chan), que se encuentra en el cartucho jeroglífico D5. Este 
título es el nombre con el que se conoce a la imagen de la serpiente de la gue-

34 Delvendahl apunta que “Balanza Negro se encuentra con frecuencia en las excavaciones en 
Calakmul. En un porcentaje bajo pero no menos frecuentes que, por ejemplo, algún tipo polícromo 
dado del Clásico Temprano. En sí hay poca influencia directa de Teotihuacan en Calakmul, aunque se 
puede especular que el título del k’aloomte’ alude a Teotihuacan […] Así que dudo que hubo [sic] in-
fluencia directa, y la influencia estilística la considero como más débil que en otros sitios” (com. pers., 
septiembre de 2011). Por su parte, Rosario Domínguez piensa que “El tipo Balanza Negro es un tipo 
petenero y hay formas de vasijas que efectivamente son trípodes y similares a las teotihuacanas, sin 
embargo es un tipo diagnóstico del período Clásico Temprano cuyas formas son muy estandarizadas 
no sólo en el Petén guatemalteco sino en otras regiones del área maya […] la forma es un tipo de 
moda de ese período y por supuesto, si consideramos que culturalmente en este período del Clásico 
Temprano era el auge de Teotihuacan, pues es entendible tratar de relacionar este tipo cerámico 
como una influencia teotihuacana. Pero más que una influencia yo observo una relación cultural entre 
ambas regiones” (com. pers., septiembre de 2011).

35 Delvendahl menciona que “La configuración de las dos unidades residenciales de Calakmul pre-
sentan elementos parecidos a las unidades residenciales de Teotihuacan, como los diseños cuadran
gulares de los patios interiores. De todas maneras el material examinado parece no indicar conexio-
nes entre ambas potencias” (2008: 133).

36 Stuart, 2012: 4. 



mumary / reinterpretando la información de los vasos dinásticos	 113

rra teotihuacana muy representada en escenas bélicas. En opinión de Stuart, el 
título alude a la identidad sobrenatural37 del gobernante, quien podría haberse 
ataviado en su visita con elementos de guerrero teotihuacano. El autor presenta 
además otra referencia directa, del mismo orden: la Estela 1 de La Corona, en la 
que Yuhkno’m Yihch’aak K’ahk’ porta el mismo título en un evento de celebración 
de fin de k’atun en 9.13.0.0.0.

Llama mucho la atención que estos dos gobernantes Kaan, que se cuentan 
entre los más importantes de la dinastía, aparezcan relacionados con elementos 
teotihuacanos. He de recordar que Ch’e’n II es uno de los K’uhul ajawo’ob más 
notables de su tiempo ya que, desde el punto de vista geoestratégico, estuvo 
presente en una gran parte de los centros de las Tierras Bajas mayas en los que 
se hace referencia a él a través de los registros epigráficos. Asimismo, su sucesor, 
a pesar del papel que jugó en la decadencia de la dinastía, mantuvo durante años 
la red de relaciones políticas favorables que su antecesor había establecido. 

¿Por qué ambos Yuhkno’m aparecen relacionados con elementos teotihuaca-
nos? Hay que tener en cuenta, en el caso de Ch’e’n II, que la elaboración del vaso 
dinástico en el que aparece la referencia corresponda, quizá, a una temporalidad 
posterior al gobernante; si así fuera, que Yuhkno’m Yihch’aak K’ahk’ y su antece-
sor se vinculen con elementos teotihuacanos se debe, como he apuntado, a una 
búsqueda de reivindicación y ensalzamiento de la dinastía Kaan (ligándose con 
el poder del Clásico Temprano) en un momento de ocaso y decadencia que se 
inicia a finales del siglo vii d.C., concretamente con Yihch’aak K’ahk’. Por tanto, 
los vasos, al igual que otra serie de monumentos, jugarían un papel fundamental 
en los procesos simbólico-ideológicos desde el punto de vista de las relaciones 
político-sociales del Clásico Tardío. 

Al contrario de lo que opina el investigador Stanley Guenter, quien afirma que 
es posible que los vasos dinásticos cumpliesen una labor de preservación de la 
figura de gobernantes preclásicos de la Cuenca del Mirador durante el Clásico,38 
considero que los vasos dinásticos de los Kaan ajawo’ob no cumplían la función 
de mostrar un listado dinástico fehaciente desde el supuesto fundador, sino que 
su cometido era, más bien, establecer una genealogía dinástica que les permi-
tiese a los gobernantes Kaan otorgarse una mayor autoridad y legitimación en 
un contexto histórico determinado. Para ello utilizaron nombres de gobernantes 
históricos que entremezclaron con los de supuestos ajawo’ob a los que les infun-
dieron un carácter mítico a través de las narrativas de los vasos. 

37 En este sentido, Carmen Valverde considera que los gobernantes del período Clásico cumplían 
con las funciones de gran chamán de la comunidad (además de las políticas y militares) haciendo uso 
de sus poderes sobrenaturales para gobernar (2004: 287). 

38 Guenter, op. cit.: 3.



114 estudios de cultura maya xlvii

Agradecimientos

El presente escrito pudo concluirse gracias al trabajo desarrollado en el Semina-
rio de Epigrafía impartido por el Dr. Guillermo Bernal, del Posgrado en Estudios 
Mesoamericanos de la UNAM. La colaboración de los participantes en el mismo 
enriqueció sustancialmente el resultado final. Deseo agradecer también la cola-
boración de Stanley Guenter, quien me proporcionó muy amablemente su manus-
crito The Painted King List and the Origins of the Snake Kingdom. 

N. E. Agradecemos al Dr. Guillermo Bernal Romero su apoyo para uniformar la manera de consignar 
los vocablos mayas.



mumary / reinterpretando la información de los vasos dinásticos	 115

BIBLIOGRAFÍA 

Boucher, Sylviane y Yoly Palomo
2012	 “Discriminación visual como determinante de estilo y asignación tipológica 

de la cerámica códice de Calakmul, Campeche”, Estudios de Cultura Maya, 
XXXIX: 99-132. 

Carrasco Vargas, Ramón 
2003	 “Proyecto Arqueológico Calakmul, informe técnico, temporada de investiga-

ción 2002”, t. I, Archivo Técnico de la Coordinación Nacional de Arqueolo-
gía, Instituto Nacional de Antropología e Historia. 

2010	 “Proyecto Arqueológico Calakmul, informe técnico, t. I, II y III”, Archivo 
Técnico de la Coordinación Nacional de Arqueología, Instituto Nacional de 
Antropología e Historia. 

Delvendahl, Kai
2008	 Calakmul in Sight: History and Archaelogy of an Ancient Maya City. México: Unas 

Letras.

Estrada Belli, Fernando 
2011	 The First Maya Civilization. Ritual and Power before the Classic Period. Londres: 

Routlegde.

Fash, William, Alexandre Tokovinine y Barbara Fash
2009	 “The House of New Fire at Teotihuacan and its Legacy in Mesoamerica”, 

The Art of Urbanism. How Mesoamerican Kingdoms Represented Themselves in 
Architecture and Imagery, pp. 201-229, William Fash y Leonardo López Luján 
(eds.). Washington: Dumbarton Oaks.

Florescano, Enrique
2009	 Los orígenes del poder en Mesoamérica. México: Fondo de Cultura Económica.

García Barrios, Ana y Rogelio Valencia
2009	 “A cuestas con sus dioses. Implicaciones religiosas en las migraciones ma-

yas”, Diásporas, migraciones y exilios en el mundo maya, pp. 79-102, Andrés 
Ciudad Ruiz, Mario Humberto Ruz y Joan García Targa (eds.). México: Uni-
versidad Nacional Autónoma de México y Sociedad Española de Estudios 
Mayas.  

Girón-Abrego, Mario
2013	 “Un posible logograma AKAN en el preclásico tardío”, Wayeb Notes, 43: 1-6, 

<http://www.wayeb.org/>.

Grube, Nikolai
2004	 “El origen de la dinastía Kaan”, Los cautivos de Dzibanché, pp. 117-131, Enri-

que Nalda (ed.). México: Instituto Nacional de Antropología e Historia.
2011	 “La figura del gobernante entre los mayas”, Arqueología Mexicana, XIX (110): 

24-29. 



116 estudios de cultura maya xlvii

2012	 “A Logogram for SIP, ‘Lord of the Deer’ ”,  Mexicon, XXXIV: 138-141.

Grube, Nikolai, Carlos Pallán y Antonio Benavides 
2008	 “La Escalinata Jeroglífica 1 de Sabana Piletas: nuevos datos sobre el Epiclási-

co en la región Puuc”, Memorias del XVI Encuentro Internacional Los Investiga-
dores de la Cultura Maya, t. 2, pp. 85-105. Campeche: Universidad Autónoma 
de Campeche.

Guenter, Stanley
2009	 “The Painted King List and the Origins of the Snake Kingdom”. Manuscrito.

Hansen, Richard
2010 	 “La Cuenca Mirador/Reino Kaan: legado cultural y natural de Guatemala”,  

conferencia impartida en la Universidad Francisco Marroquín, Ciudad de 
Guatemala, mayo.

Kauffman, Terrence y John Justeson
2003	 A Preliminary Mayan Etymological Dictionary, <http://www.famsi.org/re-

ports/01051/pmed.pdf>.

Kettunen, Harri y Christophe Helmke
2011	 Introducción a los jeroglíficos mayas, Mesoweb, <http://www.mesoweb.com/es/

recursus/intro/jm2010.pdf>.

Kerr, Justin
1997	 (ed.) The Maya Vase Book, vol. 5. New York: Kerr Associates.
s/f	 Maya Vase Date Base, <http://www.mayavase.com/>. 

Martin, Simon
1997	  “The Painted King List: A Commentary on Codex-Style Dynastic Vases”, The 

Maya Vase Book, vol. 5, pp. 846-868, Justin Kerr (ed.). New York: Kerr Asso-
ciates. 

2008	 “Wives and Daughters on the Dallas Altar”, pp. 1-9. Mesoweb, <http://www.
mesoweb.com/articles/martin/Wives&Daughters.html>.

Robicsek, Francis y Donald Hales
1981	 The Maya Book of the Dead. The Ceramic Codex. Virginia: University of Virginia 

Art Museum.

Stuart, David
2012	 “Notas en torno a un nuevo texto de La Corona”, pp. 1-6. Mesoweb, <www.

mesoweb.com/es/articulos/Stuart/LaCorona.pdf.>.
2014	 “A Possible Sign for Metate”, <http://decipherment.wordpress.com/>.

Thompson, J. Eric
1962	 A Catalog of Maya Hieroglyphs. Norman: University of Oklahoma Press.



mumary / reinterpretando la información de los vasos dinásticos	 117

Valverde Valdés, María del Carmen
2004	 Balam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo maya. Méxi-

co: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones 
Filológicas, Centro de Estudios Mayas.

Zender, Marc
2004	 “Glyphs for ‘Handspan’ and ‘Strike’ in Classic Maya Ballgame Texts”, The PARI 

Journal, 4 (4): 1-9, <http://www.mesoweb.com/pari/publications/journal/404/
Handspan.pdf>.




