EL JOVEN DIOS DEL MAIZ.
TECNOLOGIA Y SIMBOLISMO DE UN PENDIENTE DE CONCHA
DEL MUSEO NACIONAL DE ANTROPOLOGIA
THE YOUNG GOD OF MAIZE. TECHNOLOGY AND SYMBOLISM OF A SHELL PENDANT
FROM THE NATIONAL MUSEUM OF ANTHROPOLOGY

DANIEL JuArez Cossio
Museo Nacional de Antropologia,
Instituto Nacional de Antropologia e Historia

ADRIAN VELAZQUEZ CASTRO
Museo del Templo Mayor,
Instituto Nacional de Antropologia e Historia

NORMA VALENTIN MALDONADO
Subdireccién de Laboratorios y Apoyo Académico,
Direccion de Estudios Arqueoldgicos,
Instituto Nacional de Antropologia e Historia

ResuMmeN: En el drea maya se han reportado numerosos objetos elaborados en concha
de caracol que representan individuos en escenas cortesanas o bien divinidades en
pasajes mitolégicos. Estas piezas, exquisitamente trabajadas, muestran la silueta
recortada y calada del personaje, detallindose su representacion mediante lineas
incisas y en ocasiones disefios excavados para incluir incrustaciones. Se ha plantea-
do la posibilidad de que un buen ntiimero de ellas corresponda a un mismo estilo
de manufactura.

La gran mayoria de las piezas pertenece a colecciones privadas, otras en cambio
carecen de contexto arqueoldgico. La colecciéon maya del Museo Nacional de Antro-
pologia de México cuenta con un tnico ejemplar de este tipo, conocido como “El
fumador”, procedente de las excavaciones realizadas en Jaina en 1964. Es propdsito
del presente trabajo exponer los resultados del analisis iconografico y tecnolégico
de esta pieza, para discutir su pertenencia a dicha tradicion manufacturera.

PALABRAS cLAVE: Jaina, Cldsico Tardio, Dios del maiz, ornamentos de concha, técnicas
de manufactura.

AssTrACT: A number of pieces made from seashells representing individuals in courtly
settings or divinities in mythological scenes have been reported in the Maya area.
These exquisitely worked artifacts display the openwork cutout silhouette of the
figure, with details rendered by incised lines and carved out areas to inset inlays. It
has been proposed that a number of these objects belong to the same manufactu-
ring style. Most of the pieces are in private collections and lack archaeological con-

JUAREZ-VEIAZQUEZ-VALENTIN / TECNOLOGIA Y SIMBOLISMO DE UN PENDIENTE DE CONCHA

31



32

text. The Maya collections in the National Museum of Anthropology in Mexico City
have a unique example of this type that comes from an excavated context. Known
as “The Smoker,” it was found at the island of Jaina in 1964. This paper presents
the results of iconographic and technological analyses of this important artifact, in
order to explore its relationships to the above-mentioned tradition.

Kevworbs: Jaina, Late Classic, Maize god, seashell ornaments, manufacturing techniques.

Recepcion: 5 de febrero de 2015.
AcepTACION: 29 de abril de 2015.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLVII



EL JOVEN DIOS DEL MAIZ
TECNOLOGIA Y SIMBOLISMO
DE UN PENDIENTE DE CONCHA DEL MUSEO
NACIONAL DE ANTROPOLOGIA'

DaniEL JuArez Cossio
Museo Nacional de Antropologia,
Instituto Nacional de Antropologia e Historia

ADRIAN VELAZQUEZ CASTRO
Museo del Templo Mayor,
Instituto Nacional de Antropologia e Historia

NorRMA VALENTIN MALDONADO
Subdireccion de Laboratorios y Apoyo Académico,
Direccién de Estudios Arqueolégicos,
Instituto Nacional de Antropologia e Historia

El mito es una norma, el esquema de un hecho acaecido
de una vez por todas, y extrae su valor de esa unicidad
absoluta que lo conduce fuera del tiempo y lo consagra
como una revelacion.

Cesare Pavese, El oficio de vivir.

Para el Mtro. Roberto Jiménez Ovando (1928-2013),
quien generosamente compartié con nosotros el recuerdo
de sus excavaciones en Jaina.

La Sala Maya del Museo Nacional de Antropologia exhibe una excepcional pieza
elaborada sobre una placa de concha procedente de la isla de Jaina. En ella se
represent6 al joven Dios del maiz acompafiado por un ave acudtica, cuyo pico
estd en contacto con la nariz de la deidad. Este rasgo particular llevo a diversos
investigadores a identificar al personaje como un fumador, acaso un gobernante
practicando algun ritual.

! Una versién preliminar de este trabajo se presenté en el IX Congreso Internacional de Mayistas,
celebrado en la ciudad de San Francisco de Campeche, Campeche, entre los dias 23 al 29 de junio
del 2013.

JUAREZ-VEIAZQUEZ-VALENTIN / TECNOLOGIA Y SIMBOLISMO DE UN PENDIENTE DE CONCHA

33



34

En este trabajo abordaremos el estudio del pendiente, incluyendo las técni-
cas de su manufactura, ya que son relativamente pocas las piezas elaboradas
en concha con las cuales comparte algunos rasgos. Un segundo aspecto que
nos interesa tratar es el de la representacion simboélica, que lo identifica como
el joven Dios del maiz, cuya iconografia figura, fundamentalmente, en vasijas
policromadas.?

Desafortunadamente, muchas de las piezas procedentes de Jaina y que forman
parte de la coleccién del museo no cuentan con registros respecto a sus relacio-
nes contextuales, lo que limita sensiblemente su comprension con referencia al
sistema simbolico dentro del cual participaron. Tal es el caso del pendiente que
nos ocupa, la cual, a pesar de proceder de un proyecto de investigacion, tampoco
cuenta con el registro que permita comprender el contexto de su hallazgo. Es
por ello que nos limitaremos a tratar s6lo su aspecto tecnolégico e iconografico.

La isla de Jaina: historia en migajas

En 1964 Roman Pifa Chan y Luis Aveleyra fueron comisionados para realizar ex-
ploraciones en Jaina. El objetivo central de dichos trabajos estuvo encaminado a
incrementar el acervo de las colecciones mayas del Museo Nacional de Antropo-
logia, que por aquel entonces se construia en el Bosque de Chapultepec y cuyo
secretario de Planeacion era el propio Aveleyra.3

No era la primera vez que los trabajos de exploraciéon tenian como propésito
la obtencion de piezas para su exhibicion. Pifa Chan sefal6 en su obra Jaina, La
casa en el agua (1968) que la expediciéon de 1947, en la que también colaboré
Pavén, tuvo el mismo objetivo. S6lo que por aquel entonces la colecta de mate-
riales se destiné a la reestructuracién de la Sala Maya del antiguo Museo alojado
en la calle de Moneda. Por ello resulta paradéjico lo asentado en tal publicacién:
“[...] con los fondos necesarios y con la experiencia de las exploraciones pasadas,
pudo planearse ella [la expedicion] en todos sus detalles, lo cual aseguré el éxito
de los trabajos” (Pifa Chan, op. cit.: 14). Estas palabras contrastan de manera
sensible con lo que paginas mds adelante refiere el autor al describir las caracte-
risticas arquitectonicas de los conjuntos Zayosal y Zacpool, que ademas fueron
saqueados, pues tal situacién, aunada a las pocas excavaciones sistematicas que
se habian realizado, practicamente imposibilitaban el estudio del asentamiento:
“En realidad, casi nada se sabe de la arquitectura y técnicas constructivas del cen-
tro ceremonial, por lo cual es necesario realizar exploraciones intensivas del lu-

2 A decir de Erik Velasquez (2010), durante el periodo Clasico, el Dios del maiz era conocido con
diversos nombres, siendo quiza el de Ju'n Ixiim o 1 Maiz el que mejor lo describe.

3 En las excavaciones participaron Ratl Pavén, Agustin Delgado y Héctor Gélvez, quienes contaron
con la colaboracion de los antropdlogos fisicos Roberto Jiménez Ovando y Sergio Lopez Alonso, ade-
mas de los pasantes de arqueologia Hilda Schmidt de Delgado y Guacolda Boisset. El estudio de la
ceramica fue realizado por los entonces estudiantes Yoko Sugiura y Juan Pedro Laporte.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLVII



gar, pero es casi seguro que hay subestructuras y construcciones tempranas, que
explicarian el crecimiento y evolucién de dicho centro” (Pifia Chan, op. cit.: 35).

De tal manera que tras el subjuntivo “explicarian” de la cita anterior, bien
podemos reducir “el éxito de los trabajos” a la enorme cantidad de piezas que
se obtuvo para el museo. En efecto, una parte significativa de los materiales
que conforman el acervo de la coleccién maya son precisamente de Jaina, y en
su mayoria corresponden a figurillas que estuvieron incorporadas a contextos
funerarios. Pese a ello, conocemos casi nada sobre la relacion contextual entre
unidades arquitecténicas, entierros y ofrendas. Por otra parte, con los resultados
derivados del andlisis de las figurillas se lograron establecer cinco tipos; cuatro que-
daron comprendidos entre los afos 300 y 650 d.C. y corresponden a la ocupacién
temprana de la isla, y el dltimo tipo entre los afios 650 y 1000 d.C. En el texto de
Pina Chan también se advierte que no hay correlacion alguna entre las figurillas y
la ceramica a la cual se asocian, de tal manera que desconocemos los criterios em-
pleados para su datacién. Sélo sabemos que éstas formaban parte de ofrendas
funerarias, las cuales por lo general se colocaban entre los brazos de los individuos
con otros artefactos elaborados en piedra verde, hueso y concha.*

Si esto ocurri6 con las figurillas que por la delicadeza de su manufactura
constituyen un material sumamente apreciado, en especial por los coleccionis-
tas, comprenderemos la poca atenciéon que recibieron otro tipo de artefactos
como los elaborados en concha, plenos de informacién que, por aquellos afios,
nadie imaginaba. Esto ultimo no s6lo desde la perspectiva elemental que supone
la identificacion de especies y su provincia bidtica (lo que permite esbozar la
manera en que interactuaron con otros sitios y regiones), sino también las im-
plicaciones que esto conlleva respecto a sus formas de obtencidn, distribucién
y consumo. Destaca también el avance alcanzado durante la tltima década en
cuanto al conocimiento sobre técnicas de manufactura, mediante las cuales fue
elaborado este tipo de artefactos, asi como la cadena operativa dentro de la cual
se insert6 su produccion.

A las consideraciones anteriores quizd debamos agregar, dentro del campo
de la representacion simbolica, su naturaleza acudtica, ya que su transformaciéon
en objetos para el consumo de las élites les confirié un caracter significativo.
Resulta interesante en este sentido el argumento expuesto por Stephen D. Hous-
ton (2010: 78) sobre la posibilidad de que las conchas hubiesen personificado el

4 En 2005 Serrano Sanchez y Lépez Alonso (2007: 95) participaron en un simposio dedicado a la
poblacién prehispanica de Jaina en el marco del XIII Coloquio Juan Comas. En él reelaboraron algunos
de los datos obtenidos durante sus trabajos de excavacién entre 1973 y 1974, e hicieron observa-
ciones interesantes en cuanto a patrones funerarios. Entre otras practicas destaco la preparacion del
cuerpo mediante la aplicacion de pintura roja o amarilla, la colocacion de una o varias figurillas entre
los brazos y la de una cuenta de piedra verde dentro de la boca. Los cuerpos fueron depositados de
manera flexionada y dispuestos directamente sobre la fosa donde probablemente se quemoé copal.
Los ninos fueron colocados dentro de vasijas tapadas con un cajete, y las mujeres, aparentemente,
no gozaron de un particular reconocimiento tras la muerte. Sobra decir que la calidad de las ofrendas
variaba de acuerdo al rango social al que pertenecia el individuo.

JUAREZ-VEIAZQUEZ-VALENTIN / TECNOLOGIA Y SIMBOLISMO DE UN PENDIENTE DE CONCHA

35



36

aliento vital de los ancestros, quiza porque el agua de donde proceden constituye
un espacio liminar. De tal manera que podriamos considerar que algunas de estas
piezas, mds que como ornamentos, fueron percibidas como puentes de comu-
nicacion con los ancestros. Mas aun, bajo esta perspectiva, también tenemos la
posibilidad de estudiar el entramado de vinculos sociales que se construyeron
mediante la redistribucién y el intercambio de presentes, los cuales, evidente-
mente, establecieron formas de comunioén, a las que Arnold Van Gennep (2008:
53) definié como “ritos de agregacion material”.

“El fumador”: sus espirales son sueiios celestiales...

De entre los numerosos artefactos manufacturados sobre concha que fueron recu-
perados en Jaina, uno de los mas conocidos es el pendiente que muestra el torso
de un personaje. Originalmente fue publicado por Pina Chan en 1968 (1968: 72)
(figura 1) y se ilustra como parte de la lamina 15 de su publicacién junto con otros
interesantes artefactos también de concha, en especial los dos primeros, que segu-
ramente fueron utilizados como tinteros por escribas. En el capitulo “Los artefactos
y obras artesanales”, Pifia Chan dedica apenas tres parrafos al material conquiliol6-
gico, los cuales incluyen descripciones muy generales. Conforme al registro inscrito
en la pieza, ésta procede de la seccion D, trinchera 1, y corresponde a una “pieza
aislada” a la que se le asigné el nimero 606. Serrano Sanchez y Lépez Alonso

Ficura 1. Anverso del pendiente de concha que muestra al Dios del maiz.
Museo Nacional de Antropologia, No. de catalogo 05.0-01391. Fotografia: Archivo Digital.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLVII



(2007: 82) advirtieron que las figurillas resultaron ser el ajuar mas recurrente en
el enterramiento de hombres y nifios, pero no en el caso de las mujeres. Cuentas,
orejeras y anillos fueron colocados indistintamente en ambos sexos, a excepcion de
los collares, mas comunes entre los infantes. Las conchas sin modificacion alguna
se asocian a las mujeres, mientras que las placas de concha a los hombres. Resulta
posible suponer entonces que dicha placa debi6 formar parte del ajuar de un per-
sonaje que ocupo cierto rango destacado dentro de su comunidad.

En opinién de Antonio Benavides (com. pers., 2013), quien realiz6 excavaciones
en Jaina entre 1996 y 2005, la pieza pudo haber sido recuperada en un sector
habitacional situado en la porcién septentrional de la isla, ya que en este lugar se
practicaron diversas trincheras a poco menos de 100 m al norte de la cancha del
Juego de Pelota. Benavides nos hizo notar que el entierro 24, ilustrado en la figura
31 de la citada publicacidn, se localizé precisamente en esa seccion.

La pieza fue trabajada sobre un trozo de la tltima involucién de la espira de un
caracol Strombus gigas, lo cual resulta evidente en la cara posterior, donde se aprecia
la ornamentacién natural caracteristica de la especie, consistente en costillas espi-
rales bien marcadas que se abren hacia el labio externo (figura 2). Cabe recordar
que la especie Strombus gigas se distribuye desde Tamaulipas hasta el Mar Caribe
(Garcia Cubas y Reguero, 2004: 83), habita en sustratos arenosos donde crecen pas-
tos marinos de los cuales se alimenta (Frenkiel y Aldana, 2003: 64-65) y ha sido un
molusco muy apreciado por su carne, en tanto que su concha se us6 en muchos
sitios y épocas de Mesoamérica para la elaboracion de objetos suntuarios y rituales.

Ficura 2. Reverso del pendiente de concha donde se observan las costillas espirales del Strombus.
Museo Nacional de Antropologia, No. de catalogo 05.0-01391. Fotografia: Archivo Digital.

JUAREZ-VELAZQUEZ-VALENTIN / TECNOLOGIA Y SIMBOLISMO DE UN PENDIENTE DE CONCHA

37



38

En la pieza que nos ocupa se represent6 el torso del joven Dios del maiz
vuelto hacia su costado derecho; brota de una montafia hendida o witz en plena
floracion. La montana fue personificada mediante un ojo con pupila de bandas
cruzadas que asoma bajo el parpado estriado, generalmente asociada con el la-
garto terrestre. Benavides (2012: 229), apoyado en Garcia Campillo (1998), sugie-
re que las bandas cruzadas podrian hacer referencia al emblema jeroglifico de
Jaina; sin embargo, Erik Veldsquez (com. pers., 2013) no advierte grafema alguno
de escritura en la pieza. Uno de los rasgos mas interesantes lo constituye la si-
lueta de un cormoran, una garza o algin otro tipo de ave acuatica, elemento que
Houston (op. cit.) identific6 como una emanacién que exhala de la nariz. Es por
ello que a esta pieza se le denomind, de forma inadecuada, como “El fumador”.

La silueta del personaje se consiguié perfilar mediante recortes elaborados con
gran destreza, incluyendo dos finos calados que separan a la divinidad del cormo-
ran. El resto de los detalles se obtuvo mediante lineas incisas trazadas con gran
maestria sobre la superficie interna de la concha, mientras que la parte externa
fue desgastada para eliminar al maximo las irregularidades propias del material. Se
aprecia una perforacion biconica donde convergen el hombro derecho y la muiieca
del personaje. También se advierte otra horadaciéon a la misma altura pero en el
brazo izquierdo, la cual bien pudo haberse fracturado durante su elaboracién, ya
que el defecto traté de atenuarse desgastando la superficie.

Uno de los detalles que llama la atencion respecto a la manufactura de la pieza
es que, para la elaboracion de los recortes y los calados, se usaron perforaciones
que, o bien suavizan angulos, o bien se hicieron de forma contigua para poste-
riormente unirse mediante desgaste.

El andlisis sobre técnicas de manufactura fue realizado en el marco del pro-
yecto “Técnicas de Manufactura de los Objetos de Concha del México Prehis-
panico” (PTMOCMP), que se desarrolla en el Museo del Templo Mayor. En él, y
considerando la frecuente carencia de indicadores directos de la produccién,” los
aspectos tecnoldgicos son estudiados bajo el esquema de la arqueologia experi-
mental. Esto tiene como proposito replicar en conchas modernas, de las mismas
especies empleadas en la época prehispdnica, las modificaciones realizadas en la
antigliedad para manufacturar los objetos conquiliol6gicos. Para ello se utilizan
los materiales e instrumentos que, por diferentes fuentes de informacién,® supo-
nemos que se emplearon en el pasado.

Para rebasar el nivel estrictamente hipotético y con el propésito de aproximarnos
con mayor seguridad a los procedimientos y utensilios empleados, las huellas de
manufactura experimentales se caracterizan y se comparan con los rasgos presen-

5 Es muy frecuente que los objetos de concha se localicen en contextos de ofrenda, por lo que se
hallan piezas terminadas. Los indicadores directos de la produccion (piezas falladas e instrumentos
agotados) se encuentran usualmente en contextos secundarios, como basureros o rellenos construc-
tivos, y en ocasiones en los lugares donde se llevaba a cabo la elaboracion de los objetos.

6 Las fuentes de informacién son los hallazgos arqueoldgicos, los documentos histéricos y las
propuestas de otros investigadores.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLVII



tes en las piezas arqueoldgicas. Esto se realiza bajo tres niveles de analisis: macros-
copico (simple vista), microscopia estereoscopica de baja amplificacion (10x, 30x y
63x) y microscopia electrénica de barrido (MEB) (100x, 300x, 600x y 1000x). Esta
ultima técnica ha resultado ser la mas eficiente para determinar las caracteristicas
presentes en la superficie de los materiales y la hemos descrito ampliamente en
otros reportes (Velazquez, 2007; Velazquez y Juarez, 2007).

En un inicio el estudio de los objetos de concha con MEB se hacia trasladando
las piezas al laboratorio; después se opté por obtener réplicas de las huellas de
manufactura en polimeros reblandecidos con acetona, técnica propia de la me-
talografia, los cuales son recubiertos con iones de oro. Entre otras ventajas, ello
evita el traslado de las colecciones arqueoloégicas, dado que dichas muestras pue-
den tomarse en sus repositorios. De la misma forma hace posible la observacion
en modo de alto vacio, lo cual permite un mayor nivel de resolucion, ya que la
presencia de aire dentro de la cdmara de muestreo no permite la libre trayectoria
de los electrones desde el material hasta los detectores del microscopio, pues
produce una carga electrostatica que imposibilita observar con nitidez los rasgos
de los materiales (Veldzquez, 2007).

Para el andlisis se obtuvieron cinco polimeros de la pieza de Jaina, que inclu-
yeron las superficies anterior y posterior, bordes e incisiones.” Dichas réplicas
fueron recubiertas con iones de oro y observadas en modo de alto vacio, con una
potencia del haz de 20 kV en apertura de 42, con senal de electrones secunda-
rios (SEI) y a una distancia de trabajo de 10 mm, lo que permitié hacer registros
micrograficos de hasta cuatro amplificaciones cada uno de ellos (100x, 300x,
600x y 1000x). Posteriormente, las micrografias se analizaron y compararon con
la amplia base de datos del PTMOCMP. En lo que respecta a las superficies, se
observan rasgos de tres diferentes medidas: lineas de 5.8 um y bandas de 23 y
58 um, lo cual se corresponde con las huellas que produce el desgaste con rocas
calizas (figura 3). En los bordes y las lineas incisas se aprecian finas lineas rectas
de 0.6 um de ancho, similares a las que deja el empleo de instrumentos afilados de
obsidiana (figura 4).

Piezas similares

En 2012 se publicé el catdlogo Ancient Maya Art at Dumbarton Oaks, editado por
Pillsbury et al., donde se presentan, entre muchos otros objetos, seis ornamentos
elaborados en concha que forman parte de los acervos de aquel museo. El estudio
sobre las técnicas de manufactura fue realizado por Velazquez Castro; mientras que
los aspectos iconograficos y epigraficos fueron tratados por Houston. El catdlogo
también incluye informacién sobre las circunstancias de su adquisicion y las expo-

7 Vale la pena mencionar que se tomaron polimeros de algunas de las perforaciones, en las cuales
no se pudieron observar las huellas de manufactura debido al deterioro de la pieza.

JUAREZ-VEIAZQUEZ-VALENTIN / TECNOLOGIA Y SIMBOLISMO DE UN PENDIENTE DE CONCHA

39



40

siciones en las que han participado, asi como las referencias bibliograficas donde
se les menciona.

Ficura 3. Micrografias MEB de a) superficie del pendiente arqueoldgico y b) superficie de Strombus
gigas desgastada experimentalmente con caliza, ambas a 100x. Micrografias: PTMOCMP.

X

Ficura 4. Micrografias MEB de a) borde del pendiente arqueolégico y ¢) corte experimental
con lascas de obsidiana en Strombus gigas, ambas a 1000x. Micrografias: PTMOCMP.

De este conjunto de ornamentos nos interesa destacar el pendiente registrado
como PC.B.543 y de procedencia desconocida. Es también una representacion del
joven Dios del maiz vuelto hacia su lado derecho y surgiendo del enorme ojo
del monstruo xook con pupila de bandas cruzadas, muy similar al que aparece
representado en el vaso K1391. En su descripcion, Houston sefiala que este pez
fantastico también fue representado en los cinturones reales afianzando una con-
cha de Spondylus entre sus fauces. Taylor (1992), por su parte, sefala que este
tipo de cinturones se relaciona con ritos de sangre y autosacrificio, utilizados
generalmente con un faldellin tejido como red con cuentas.

Resulta interesante destacar las similitudes en cuanto a técnicas de manufac-
tura que tiene este objeto con el de Jaina. También se elabor6 a partir de un

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLVII



fragmento de Strombus gigas, donde la silueta del monstruo y la divinidad se re-
cortaron con preciosismo. Algunos rasgos fueron resaltados mediante calados uti-
lizando perforaciones sucesivas. Finalmente, los detalles de las representaciones
se lograron trazando lineas incisas hechas con gran maestria. La tnica diferencia
significativa consiste en pequefias zonas excavadas en el objeto de Dumbarton
Oaks, las cuales se practicaron con toda seguridad para incrustar materiales como
jadeita, Spondylus y hematita (Velazquez, 2012).

Conocemos dos pendientes mas elaborados en concha que muestran los mis-
mos rasgos iconograficos del joven Dios del maiz. Uno procede de las excavacio-
nes de Xcambo, en Yucatan, y actualmente forma parte del acervo del Museo Re-
gional de Yucatan en el Palacio Cantén. Sierra (2004) lo sitiia dentro del Complejo
Xcamb¢ del Clasico Tardio, entre los afios 650 y 750 d.C., y lo describe como
un noble sentado sobre un trono zoomorfo bicéfalo. La cabeza izquierda podria
representar un cocodrilo celeste y la otra la del monstruo del lirio acuatico. El
cuerpo muestra espirales identificadas como las bandas de la tierra (figura 5).

Ficura 5. Micrografias MEB de a) incision del pendiente arqueolégico y b) incision hecha
experimentalmente con lascas de obsidiana en Strombus gigas,
ambas a 1000x. Micrografias: PTMOCMP.

El otro pendiente proviene de las exploraciones en Copan, Honduras, forma
parte de los acervos del Museo Regional de Arqueologia de aquella entidad con
el nimero de inventario CPN: CPN-H-77, y aparece en la ficha 289 del catdlogo de
la exposicion Los Mayas (Schmidt, Garza y Nalda, 1998: 590). William L. Fash men-
ciona que esta pieza, localizada en un conjunto habitacional a menos de 200 m
al norte de la Gran Plaza de Copan, podria ser la representacién de un ancestro.
En otras publicaciones hace notar que este conjunto fue explorado por Nunez
Chinchilla (Fash, 1991: 57; Fash, 1996: 42). De acuerdo con esta informacion,
resulta muy probable que provenga del Grupo 9-L-23.8

8 La ubicacién y configuracién de este Grupo se puede observar en el Mapa 12, Grupo Principal,
publicado en el tomo Il del Proyecto Arqueoldgico Copan, dirigido por Baudez en 1978 (Baudez, 1983).

JUAREZ-VELAZQUEZ-VALENTIN / TECNOLOGIA Y SIMBOLISMO DE UN PENDIENTE DE CONCHA

41



42

La pieza representa la cabeza de un reptil fantdstico con cuerpo en forma de
lirio acuatico. Al centro destaca la silueta del joven Dios del maiz mirando hacia
la derecha y rodeado por incrustaciones de jadeita y concha. Conviene agregar,
finalmente, que estos dos ultimos pendientes no se han estudiado desde la pers-
pectiva de su técnica de manufactura y tampoco conocemos la especie taxono-
mica a la cual pertenecen.

El programa iconografico de Ju’'n Imiix, el Dios de maiz

El tema central en el pendiente de concha que nos ocupa, al igual que en los
otros dos referidos, es el nacimiento del Dios del maiz, cuyo programa icono-
grafico es amplio y complejo. En su representacién se incorporan elementos de
la cosmovisiéon maya que permearon el imaginario del mundo Clasico, como los
cerros personificados, cuya vegetacion simboliza la fecundidad y abundancia, asi
como el monstruo xook, el lagarto o bien la tortuga, como representacion de la
superficie terrestre flotando sobre las aguas primordiales.

Conviene indicar que abordaremos esta temdtica desde la perspectiva de la
Antropologia Simbélica y tratando de acotarla desde su propio campo semantico.
Para ello hemos considerado que los referentes basicos constituyen simbolos, a
los cuales se les dot6 de un significado que fue compartido por las comunidades
dentro de los cuales participaron instrumentalmente. En modo alguno pretende-
mos establecer la narrativa construida alrededor del mito Dios del maiz en el
imaginario del mundo maya. Es probable que ésta haya asumido variantes e in-
corporado a lo largo del tiempo algunos otros elementos.

En el itinerario que nos hemos trazado, esbozamos la distinciéon propuesta por
Paul Ricoeur entre mensaje y cédigo. El primero constituye un acontecimiento
temporal en su dimension diacrénica. Por su parte, el cddigo configura elementos
en un sistema sincrénico: “El mensaje es intencional [...]; El c6digo es an6énimo y
no intencionado” (Ricceur 1998:17). En consecuencia, el pendiente que nos ocupa
forma sélo una parte del mensaje cuyo discurso como acontecimiento debi6 ser
conocido durante el Clasico Tardio en la costa campechana: el ciclo del Dios del
maiz. Bajo esta premisa, la secuencia que proponemos se nutre de las referencias
iconograficas mejor conocidas y consensuadas en el imaginario de la constructio
académica. De igual forma nos hemos apoyado en referencias etnograficas y asumi-
mos, como apunta Sahlins, que “en la sociedad humana, ningin objeto o cosa
tiene existencia ni movimiento salvo por el significado que los hombres puedan
asignarle” (2006: 170).

Karl Taube (1985: 172) sefial6 que el Dios del maiz fue identificado desde fina-
les del siglo xix por Schellhas como Dios E, debido a su cabeza en forma de ma-
zorca con foliaciones. Apunté también que hacia principios del siglo pasado, los
estudios de Seler, Dieseldorff y Spinden (1975: 89) coincidieron y consensuaron
su identificacion. El avance en el campo de la epigrafia, que en la década de los

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLVII



anos setenta del siglo pasado marcé un parteaguas en la investigacion arqueolo-
gica, ha sido un apoyo importante para entender el rico y complejo programa
iconografico que gravita alrededor de esta deidad.

La alegoria del ciclo agricola nos ha sido revelada a través de escenas que
quedaron plasmadas en vasijas del periodo Clasico y, en menor escala, en orna-
mentos como el que nos ocupa. Las escenas que aquellos artistas eligieron como
“texto” por lo comin no establecen una narracién lineal de los eventos miticos
relatados; describen sélo partes de la saga, lo que dificulta hilvanar la secuencia
de la trama. A esto debiéramos agregar quiza las variaciones regionales, que
seguramente introdujeron modificaciones o adaptaciones, como, por lo general,
ocurre entre los narradores.

Sin embargo, y a pesar de tales variantes, las escenas muestran al Dios del
maiz viajando hacia el inframundo en una canoa impulsada por los Dioses reme-
ros como metafora de su muerte ritual. También se le represent6 en aquel ambito
oscuro dominado por el Dios L, con quien mantiene una rispida confrontacién
de la que sale vencedor. Como preludio al trance que estda por ocurrir, departe
con un alegre grupo de doncellas que juguetean desnudas dentro del agua mien-
tras lo atavian como danzante. Sobreviene entonces la eclosion del caparazén,
simbolo de la superficie terrestre, para dar paso al nacimiento de la deidad que
brota como una planta. El ciclo culmina con una danza ritual para proclamar su
triunfo sobre la muerte. El Dios del maiz baila con un tocado de lirios y plumas
de quetzal ante la mirada de los Dioses con diadema (Dioses Ch y S), acompa-
fado por una garza o cormordan en cuyo pico se agita un pescado. Estas son, a
grandes rasgos, las escenas que se han identificado.’

Chinchilla (2011: 53) describe e interpreta tres escenas representadas en el
Vaso de los Remeros que pertenece al acervo del Museo Popol Vuh en Guatemala:
las mujeres desnudas que visten al Dios del maiz; su viaje en la canoa conducida
por los Dioses remeros; y finalmente su alumbramiento entre las fauces de una
serpiente acudtica. Asume que no es una narracion completa y que acaso el artis-
ta recurrié a pasajes de la version que circulaba en el noreste del Petén durante
el Clasico Tardio, opiniéon que compartimos. En la secuencia que se advierte entre
lineas, trazada por Chinchilla, la saga sigue la misma secuencia que hilvané para
describir el vaso. Es decir, inicia con el atavio y baile del Dios del maiz, seguida
por el viaje en canoa hacia el inframundo, y culmina con su nacimiento.

En su argumento, Chinchilla equipara el ruido producido por la musica y el
baile del dios con el que produjeron los héroes gemelos del Popol Vuh mientras
jugaban a la pelota, lo cual importund a los sefores de Xibalba y motivé el viaje en
canoa para enfrentarlos. El tema de las mujeres jugueteando en el agua resulta com-

9 Generalmente estas deidades, a quienes Coe (1978: 12; 1989: 167) identificé como Headband
Gods, o Dioses con diadema, han sido asociados con los héroes gemelos del Popol Vuh. Erik Veldsquez
(com. pers., 2013) nos indicé que el Dios Ch lleva por nombre Yaxh B’ahlun o Primer Nueve, mientras
al Dios S se le conoce como Ju'n Ajaw o 1 Sefor. Este tltimo recibe asimismo el nombre de Ju'n Pu'w
o 1 Cerbatana en los vasos K793 y K7727, lo que recuerda a Jun Ajpu’ de los K’iche’.

JUAREZ-VEIAZQUEZ-VALENTIN / TECNOLOGIA Y SIMBOLISMO DE UN PENDIENTE DE CONCHA

43



44

plicado. Siguiendo a Taube, el autor sugiere la posibilidad de que éstas sean consor-
tes del Dios del maiz, departiendo libricamente en un espacio relacionado con
la seduccion; incluso establece la similitud de una de ellas con Xochiquetzal.
También destaca que los rasgos de las doncellas expresan su pertenencia al infra-
mundo, lo cual insintda la muerte del Dios del maiz. Para reforzar su argumento
alude al llamado Vaso de la Muerte ubicado en el Museo Etnografico de Berlin,
en cuya inscripcion se menciona la muerte de un personaje histérico al que pre-
sumiblemente ataviaron con los atributos del dios.

No obstante, Chinchilla (op. cit.: 63) sefiala que Taube demostré que el vaso
reitera la muerte del dios. La dltima escena en el Vaso de los Remeros es el
nacimiento del Dios del maiz, que surge de las fauces de una serpiente. Para
el autor, esta representacion evoca algunos mitos documentados entre grupos
ch’orti’, popoluca y totonaca basicamente. Pone de manifiesto también aquellas
representaciones donde la deidad sale de un craneo hendido con plantas acuati-
cas, y alude al Plato Césmico (K1609) en el que Chaahk quiebra el caparazon de
la tortuga con su hacha, lo cual recuerda mitos contemporaneos donde un rayo
desgaja la montafa que aloja los granos, aunque advierte que en estos tltimos no
se involucra al dios, sino que solo se alude al hallazgo de los granos (Chinchilla,
op. cit.: 81).

Muerte y resurrecciéon de J'un Imiix

El tema del viaje en canoa fue abordado por Schele y Miller (1986: 271) a partir
de cuatro huesos labrados que formaron parte del ajuar funerario de Jasaw Chan
K’awiil. Una referencia previa corresponde a Kelley (1976: 236), quien destaco el
caracter mitico de las escenas, subrayado por los animales que participan en la
representacion, ya que su presencia los vincula con la creacion de los hombres de
maiz, aunque también podria tratarse del nacimiento de la planta. En un trabajo
posterior, Freidel, Schele y Parker (1999) establecieron la relacién de la canoa con
el mito de la creacion. La equiparan con la Via Lactea, cuyo movimiento aparente
en la béveda celeste parece el de precipitarse hacia el abismo. En ella, los Dioses
remeros conducen al Dios del maiz hacia el lugar de la creacién, un espacio si-
tuado entre Géminis y Orion, este ultimo representado por el caparazén de una
tortuga. Alli tuvo lugar el renacimiento del Dios del maiz, quien elevé el Arbol
del Mundo, y se colocaron las tres piedras del fogon.

Encontramos convergencia entre diversos investigadores respecto a la natura-
leza del viaje en canoa que realiza el Dios del maiz hacia el espacio primordial
o bien al inframundo tras morir ritualmente, conducido por los Dioses remeros,
psicopompos que eventualmente son sustituidos por los dioses Yaxh B’alun y Ju'n
Ajaw (Ch y S). En su estudio sobre el Dios remero Jaguar y el Dios remero Espina
de Raya, Velasquez (2010:116) senal6 la asociaciéon de ambas deidades con el
nacimiento del maiz y su participaciéon en momentos liminares como la creacion

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLVII



del mundo, al ser ellos quienes asentaron una de las tres piedras fundacionales del
fogén cosmico el hix tzam(?) tunnaj, el “trono de piedra jaguar”, que colocaron
en el Nah Ho’ Chan o Quinto Cielo Primordial, su lugar de residencia. Velasquez
también menciona el texto consignado en el vaso K688, el cual refiere que “en
13 Mak naci6 Jo..., ocurri6 en Nah Ho’ Chan Witz Xaman”, lo que sugiere que el
maiz germiné en el corazén de la Montana del Norte situada en aquel Quinto
Cielo Primordial. Siguiendo a Martin, Velasquez asocia el nacimiento del Dios del
maiz con la inmolacién del Bebé Jaguar, 'Unen B’ahlam, quien es ejecutado por
Yax Ha’al Chaak, el dios de las primeras lluvias, mientras danza. Esta escena se
desarrolla precisamente en la Montafia del Norte del Nah Ho’ Chan, donde el Dios
de la muerte extiende sus brazos para recibir al sacrificado (figura 6).

Ficura 6. Placa de concha de Xcambé. Fotografia: D. Juarez.

Respecto a la identificacion de las doncellas desnudas que ayudan al Dios del
maiz a vestirse entre las aguas, consideramos que no parece haber elementos que
sugieran su relacion como consortes. Si suponemos que el dios viajé hacia el “lu-
gar de la creacion” o descendi6 al inframundo, y que las doncellas realmente lo
estan preparando para su eventual renacimiento que culminaria con una danza para
expresar su triunfo sobre la muerte, cabria esperar entonces que la deidad
se encontrase en ese momento en un espacio liminar al que fue transportado
por los Dioses remeros. En su trabajo sobre los ritos de paso, Van Gennep (2008:
37) plante6 que franquear el umbral tiene como propoésito agregarse a un mundo
diferente, de tal manera que las ceremonias y preparativos que se realizan en el
umbral configuran ritos de margen. Las mujeres que vemos desnudas y en cuyos
rostros Chinchilla identifica claramente parpados obscuros y el signo de “%” en las

JUAREZ-VELAZQUEZ-VALENTIN / TECNOLOGIA Y SIMBOLISMO DE UN PENDIENTE DE CONCHA

45



46

mejillas, asociado con seres del inframundo, sefalan sin lugar a duda que todas ellas
pertenecen a ese ambito. De tal manera que podria sugerirse que son una especie de
guardianas del umbral. Un argumento en apoyo a esta idea parece insinuarse
en el vaso K511 del University Art Museum de Princeton que se publicé en el
catalogo The Blood of Kings (Schele y Miller, 1986: 297, pl. 115a). La escena tiene
lugar en el Lago Negro, el inframundo, como lo atestigua el Dios L desde su sitial,
quien es atendido por cinco doncellas engalanadas con sutiles enredos de gasa; pa-
rece indudable que forman parte de ese mundo. En la topografia de la cosmovision
maya, la tierra y el inframundo estaban separados por las aguas primordiales, de tal
manera que las doncellas también alcanzan este tltimo dmbito liminar.

Por otra parte, no debemos perder de vista el papel que desempena el agua en
las ceremonias de purificacion que Van Gennep caracteriza como ritos de separa-
cién. Destaca el autor que en ellos el sujeto no debe tocar la tierra, puesto que
en ese momento no pertenece al mundo sagrado ni al profano: transgredir esta
observacion frenaria inoportunamente la separaciéon del mundo que se pretende
abandonar. Conviene agregar también que los ritos de separacién implican la idea
de vestirse por vez primera (Van Gennep, op. cit.: 84).

Hay una imagen del mundo helénico habilmente retratada por Karl Kerényi
(2010: 66) que recuerda escenas similares, cuando se refiere a las ninfas que ha-
bitan en los manantiales, cuyo papel es el de nifieras que cuidan de los infantes
divinos y semidioses, con quienes bailan, las cuales de alguna manera simbolizan
la exuberante fecundidad. Quiza como parte de este rico imaginario en el que
participan doncellas, valdria la pena incluir el hallazgo relativamente reciente de
seis figurillas femeninas en una tumba de Tak’alik Ab’aj. En efecto, en 2012, Shie-
ber y Orrego (2013) descubrieron la tumba de un personaje a quien denominaron
K’utz Cham o el Abuelo Buitre, la cual fecharon alrededor del ano 500 a.C. Entre
los objetos que fueron depositados en su interior como parte del ajuar funerario
destacan seis figurillas de mujeres desnudas delicadamente elaboradas en barro.
Quizas ésta podria ser una de las referencias mds tempranas que se conservan
sobre las doncellas vinculadas con el inframundo, referencia que acaso también
nos ayude a comprender mejor su relacion con el Dios del maiz, los gobernantes
y la participaciéon que tuvieron en ese renacer al mundo.

Tras el bano lustral, el Dios del maiz recibe su nueva indumentaria: esta prepara-
do para retofiar. Como parte de un ritual inicidtico, Thomas (1983: 530) sefalé que
esta parte del proceso se percibe como simbolo de la pureza rencontrada que prelu-
dia el triunfo sobre la muerte. La montana floreciente se convierte en referente del
mundo salvaje, del indistinto primordial que ahora se constituye en escenario de la
hierofania que esta por ocurrir: el renacimiento del dios como el brote de una plan-
ta de maiz. Este drama sugiere un paralelismo con la trama que sigue el misterio
eleusino, también de caracter agricola, que ha sido descrito por Karl Kerényi (2004).
La muerte de la deidad es mitica y, por lo tanto, prolongacién de la vida en sus dos
dimensiones, una como planta y la otra divina. De tal manera que el sufrimiento y
la muerte del ser divino propician que fluyan los bienes hacia la comunidad.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLVII



La gran mayoria de las escenas que se conservan y aluden al renacimiento
del Dios del maiz —desde los murales del Preclasico Tardio descubiertos en San
Bartolo en el Petén hasta los platos policromos del Clasico Tardio— lo muestran
asistido por los dioses Yahx B’alun y Ju'n Ajaw, danzando y eventualmente acom-
pafiado por un ave acudtica. Hay cierto consenso entre los investigadores esta-
dounidenses en identificar a estos como los gemelos divinos del Popol Vuh, cuyo
padre, Hun Hunahpt, es el Dios del maiz (Miller y Martin, 2004: 56). A Hunahpt
se le reconoce por los puntos en las mejillas, y a Xbalanqué por los parches de piel
de jaguar. Braakhuis (2009) ha cuestionado seriamente la identificacion de Hun Hu-
nahpu como el Dios del maiz, a cuyo referente en el calendario K'iche’ se asocia
con los ancestros, la muerte y los entierros.

Pero, mas alld de esta discusion sobre a la identidad del Dios del maiz, el as-
pecto mas interesante a destacar es el tema de la danza. Reents-Budet (1994: 179)
ha identificado, en lo que denomina como Estilo Regional de Holmul, el tema del
danzante que caracteriza a dicha ceramica, producida al parecer en los sitios
de Holmul, Naranjo y Buenavista del Cayo, los dos primeros en el Petén y el dltimo
en Belice. Las representaciones aluden a gobernantes o principales personifi-
cando al Dios del maiz mientras realiza su danza triunfal acompanado por un
cormoran o eventualmente un enano. Al parecer estas piezas tenian como destino
el ajuar funerario de miembros de uno de los segmentos menos encumbrados de
la nobleza.

Figura 7. Vaso de Calakmul con la representacion de 'Unen B’ahlam.
Museo Nacional de Antropologia, No. de catalogo 05.0-04438. Fotografia: Archivo Digital.

JUAREZ-VEIAZQUEZ-VALENTIN / TECNOLOGIA Y SIMBOLISMO DE UN PENDIENTE DE CONCHA

47



48

Los gobernantes mayas de las Tierras Bajas se hicieron representar adoptan-
do el aspecto e indumentaria del Dios del maiz y ejecutando una danza ritual
para reactualizar la creacién del mundo. Era ésta la manera de participar en
su renovacion, actuando como mediadores de las deidades. Entre los tz'utujiles
de Santiago Atitlan, Christenson ha documentado el baile ritual celebrado por
el nab’eysil, uno de los sacerdote mas importantes para la comunidad y quien
considera que los ancestros actian por su mediacion. El eje de la celebracién es
una deidad identificada como Martin, representada por un atado de tela llamado
ruk’ux way, ruk’ux ya’, “corazén del alimento maiz, corazén de agua”, que tiene
el poder para crear y mantener la vida como numen del maiz. Para el nab’eysil,
nos dice Christenson, “la danza no es un simbolo de creacién, sino un medio de
regresar al amanecer del tiempo mismo, con el propdsito de repetir las acciones
de antecesores deificados y dioses” (2005: 94).

Discusion y resultados

Sin lugar a dudas, el pendiente que se exhibe en la Sala Maya del Museo Na-
cional de Antropologia constituye una singular alegoria sobre el nacimiento del
joven Dios del maiz como metafora del ciclo agricola. Hemos esbozado aquellos
escenarios, elementos y personajes que participan de su integracion iconografi-
ca, utilizando para ello sélo una reducida muestra de las representaciones que
configuraron el ciclo mitico. Si bien nuestro proposito no ha sido develar esta
compleja saga que permed en el imaginario de las élites mayas de la antigiiedad
clasica, la identificacion de las técnicas de manufactura mediante las cuales se
confeccioné esta pieza destaca la relevancia que tuvo el mito para recrearlo en
diferentes tipos de artefactos y especialmente en conchas, formalizado en los
valores asignados a la eleccion de la materia prima y la habilidad de sus artistas
para elaborarla. Por otra parte, resulta lamentable que no conozcamos las carac-
teristicas de su contexto deposicional, pues éste seguramente habria aportado
mayores elementos para su analisis.

Entre los numerosos objetos recuperados en Jaina y que forman parte del
acervo de la coleccion maya del Museo Nacional de Antropologia, alrededor de
6750 son de concha, y practicamente todos corresponden a objetos terminados,
que van desde cuentas hasta elaborados pendientes como el que nos ocupa.
Hasta el momento, no tenemos evidencia de que la isla contara con talleres espe-
cializados para su manufactura. Benavides ha planteado que tanto Jaina como Isla
Piedras y Uaymil son islas construidas artificialmente sobre la costa de Campeche.
Bajo el control de las élites, funcionaron como puertos de embarque y transbor-
do, integrando una amplia red comercial que conectaba varias redes fluviales que
desembocaban en el Golfo de México, asi como sitios costeros de la Peninsula
de Yucatan. El analisis del material ceramico indica que el 60% de la ceramica fue
elaborada regionalmente, un 20% proviene del centro de Veracruz y las Tierras Ba-

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLVII



jas noroccidentales, y el otro 20% del drea comprendida entre Edznd y Calakmul
(Benavides, 2012: 272). Como parte de este intercambio, a la isla llegaban, entre
otros productos, basalto, cinabrio y jadeita.

Conviene agregar que, a juzgar por los analisis de concha que hemos realizado
en otros sitios como Calakmul, Moral-Reforma, Yaxchilan y Xuenkal, y por la iden-
tificacion que hemos hecho de sus técnicas de manufactura, éstas corresponden
con las caracteristicas del utillaje litico hallado en otros sitios del area maya para
el trabajo de la concha durante los periodos Preclésico, Clasico y Posclasico.!®
Esto desafortunadamente no es suficiente como para sugerir la ubicacion de ta-
lleres especializados en su manufactura. Pese a ello, podemos plantear que estas
piezas fueron elaboradas por artistas que formaban parte de las élites, cuyos
talleres se encontraban dentro de ciertos sectores en los palacios, como lo han
sugerido McAnany y Plank (2001: 94), al igual que Arlen y Diane Z. Chase (2001:
134).

Es de interés comentar, finalmente, que hay una perfecta correspondencia con
las singulares piezas estudiadas por Velazquez en Dumbarton Oaks. El hecho que
incluso compartan detalles como la elaboracion de los calados mediante perfora-
ciones hace factible proponer que son resultado de un mismo estilo tecnolégico
e iconografico.

Agradecimientos

A Erik Velasquez por la lectura critica del texto. Sus comentarios y observaciones
enriquecieron sensiblemente nuestra perspectiva epigrafica e iconografica sobre
el Dios del maiz. A Antonio Benavides, cuyo conocimiento de Jaina nos permitié
aproximarnos a las caracteristicas contextuales de la isla. Y, de manera muy es-
pecial, a Roberto Jiménez Ovando, quien, antes de abordar el cayuco guiado por
los Dioses remeros en su camino hacia la fuente de agua oscura, ‘och ‘u ch’en? ek’
naab’?, tuvo la generosidad y paciencia de compartir con nosotros sus vivencias
en Jaina durante la temporada de 1964.

Las fotografias del pendiente, asi como la del vaso de Calakmul, fueron propor-
cionadas por el Archivo Digital de la Colecciones del Museo Nacional de Antro-
pologia, CONACULTA-INAH-Canon.

10 El uso de rocas calizas como instrumentos de desgaste ha sido identificado en varios sitios del
area maya de los periodos Precldsico, Cldsico y Poscldsico, como Moral-Reforma, Calakmul, Calica,
Xuenkal, Kohunlich e Ichpaatun. Incisiones y cortes hechos con utensilios de obsidiana se han detec-
tado en Palenque, Moral-Reforma, Yaxchilan, Calakmul, Xuenkal, Oxtankah e Ichpaatun (al respecto
véase Alonso et al., 2013; Colén, 2007; Castillo y Pdez, 2013; Filloy, 2014; Melgar, 2008; Reyes, 2013;
Veldzquez y Judrez, 2007 y Veldzquez et al., 2013).

JUAREZ-VEIAZQUEZ-VALENTIN / TECNOLOGIA Y SIMBOLISMO DE UN PENDIENTE DE CONCHA

49



50

BIBLIOGRAFIA

Alonso, Alejandra et al.
2013 “Andlisis de las técnicas de manufactura de los objetos de concha de Xuenkal,
Yucatan”, Técnicas analiticas aplicadas a la caracterizacion y produccién de mate-
riales arqueoldgicos en el drea maya, pp. 109-134, Adrian Velazquez Castro y
Lynneth S. Lowe (eds.). México: Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Filologicas, Centro de Estudios Mayas (Serie Tes-
timonios y Materiales Arqueoldgicos para el Estudio de la Cultura Maya, 4).

Baudez, Claude F (coord.)
1983 Introduccion a la arqueologia de Copdn, Honduras, 3 t. Tegucigalpa: Instituto
Hondurefio de Antropologia e Historia.

Benavides, Antonio
2012 Jaina: ciudad, puerto y mercado. Campeche: Gobierno del Estado de Campeche.

Braakhuis, H. E. M.
2009 “The Tonsured Maize god and Chicome-Xochitl as Maize Bringers and Cul-
ture Heroes: A Gulf Coast Perspective”, Wayeb Notes, 32: 1-38.

Castillo Velasco, Elba Adriana y Shiat Alejandra Péez Torres
2013 “Manufactura de los objetos de concha de Calica, Quintana Roo”, Técnicas
analiticas aplicadas a la caracterizacion y produccion de materiales arqueoldgicos
en el drea maya, pp. 95-108, Adridn Veldzquez Castro y Lynneth S. Lowe
(eds.). México: Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de In-
vestigaciones Filolégicas, Centro de Estudios Mayas (Serie Testimonios y
Materiales Arqueoldgicos para el Estudio de la Cultura Maya, 4).

Chase, Arlen F. y Diane Chase
2001 “The Royal Court of Caracol, Belize: Its Palaces and People”, Royal Courts
of the Ancient Maya, 11, pp. 102-137, Takeshi Inomata y Stephen D. Houston
(eds.). Oxford: Westview Press.

Chinchilla Mazariegos, Oswaldo
2011 Imdgenes de la mitologia maya. Guatemala: Universidad Francisco Marroquin,
Museo Popol Vuh.

Christenson, Allen J.
2005 “Bailando en las huellas de los antepasados”, Los mayas, sefiores de la crea-
cién, pp. 91-96, Virginia M. Fields y Dorie Reents-Budet (comps.). San Sebas-
tian, Espana: Nerea.

Coe, Michael D.
1978 Lords of the Underworld. Princeton: Princeton University Press.
1989 “The Hero Twins: Myth and Image”, The Maya Vase Book, 1, pp. 161-184,

Justin Kerr (ed.). New York: Kerr Asociates.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLVII



Col6n Gonzélez, Marinés
2007 “Una nueva vision del género Spondylus en Calakmul: técnicas de manufactu-
ra”, Los moluscos arqueoldgicos, una vision del mundo maya, pp. 99-123, Adrian
Veldzquez Castro y Lynneth S. Lowe (eds.). México: Universidad Nacional
Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Filolégicas, Centro de
Estudios Mayas (Cuadernos del Centro de Estudios Mayas, 34).

Fash, William L.
1991 Scribes, Warriors and Kings. Londres: Thames and Hudson.
1996 “Historia de las investigaciones arqueoldgicas en las Ruinas de Copan”, Vi-
sion del pasado maya, pp. 31-47, William L. Fash y Ricardo Agurcia Fasquelle
(coords.). Tegucigalpa: Asociacién Copén (Publicacion 2).

Filloy Nadal, Laura
2014 Costume et insignes d’un gouvernant maya K’inich Janaab’ Pakal de Palenque.
Oxford: Archaeopress (BAR International Series, 2590).

Freidel, David, Linda Schele y Joy Parker
1999 El cosmos maya. México: Fondo de Cultura Econémica.

Garcia Campillo, José Miguel
1998 “Datos epigraficos para la historia de Jaina durante el periodo Clasico”,
Investigadores de la Cultura Maya, 6 (1), pp. 45-62. Campeche: Universidad
Auténoma de Campeche.

Garcia-Cubas, Antonio y Martha Regero
2004 Catdlogo ilustrado de moluscos gasterdpodos del Golfo de México y Mar Caribe.
México: Universidad Nacional Auténoma de México.

Houston, Stephen D.
2010 “Living Waters and Wondrous Beasts”, Fiery Pool. The Maya and the Mythic
Sea, pp. 66-79, Daniel Finamore y Stephen D. Houston (eds.). Massachusetts:
Peabody Essex Museum.

Kelley, David H.
1976 Deciphering the Maya Script. Austin: University of Texas Press.

Kerényi, Karl
2004 Eleusis. Madrid: Ediciones Siruela.
2010 Hermes, el conductor de almas. México: Sexto Piso.

McAnnany, Patricia A. y Shannon Plank
2001 “Perspectives on Actors, Gender Roles, and Architecture at Classic Maya
Courts and Households”, Royal Courts of the Ancient Maya, 1, pp. 84-129,
Takeshi Inomata y Stephen D. Houston (eds.). Oxford: Westview Press.

Melgar Tisoc, Emiliano Ricardo

2008 La explotacion de recursos marino-litorales en Oxtankah. México: Instituto Na-
cional de Antropologia e Historia (Serie Premios INAH).

JUAREZ-VEIAZQUEZ-VALENTIN / TECNOLOGIA Y SIMBOLISMO DE UN PENDIENTE DE CONCHA

51



52

Miller, Mary E. y Simon Martin
2004 Courtly Art of the Ancient Maya. San Francisco: Thames and Hudson.

Pillsbury, Joanne et al. (eds.)
2012 Ancient Maya Art at Dumbarton Oaks. Washington, D.C.: Dumbarton Oaks
Research Library and Collection.

Pina Chan, Roman
1968 Jaina. La casa en el agua. México: Instituto Nacional de Antropologia e Histo-
ria y Secretaria de Educacién Puablica.

Reents-Budet, Dorie
1994 Painting the Maya Universe: Royal Ceramics of the Classic Period. North Carolina
Durham: Duke University Press.

Ricceur, Paul
1998 Teoria de la interpretacion. Discurso y excedente de sentido. México: Siglo XXI
Editores.

Sahlins, Marshall
2006 Cultura y razon prdctica. Contra el utilitarismo en la teoria antropoldgica.
Barcelona: Gedisa Editorial.

Schele, Linda y Mary Ellen Miller
1986 The Blood of Kings. Dynasty and Ritual in Maya Art. Forth Worth: Kimbell Art
Museum.

Schieber de Lavarreda, Christa y Miguel Orrego Corzo
2013 “Descubriendo el Entierro Real No. 2 de Tak’alik Ab’aj”, Antropologia e Histo-
ria de Guatemala, 32 época, 12: 7-33.

Schmidt, Peter, Mercedes de la Garza y Enrique Nalda (coords.)
1998 Los mayas. México: Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto Na-
cional de Antropologia e Historia y Consejo Nacional para la Cultura y las
Artes.

Serrano Sanchez, Carlos y Sergio Lépez Alonso
2007 “Estatus social y contexto funerario durante el Clasico en Jaina, Campeche”,
La poblacion prehispdnica de Jaina, pp. 77-110, Patricia Herndndez y Lourdes
Mdrquez (coords.). México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia,
Escuela Nacional de Antropologia e Historia y Consejo Nacional para la Cul-
tura y las Artes.

Sierra Sosa, Thelma N.
2004 “La arqueologia de Xcambd, Yucatdn, centro administrativo salinero y puerto
comercial de importancia regional durante el Clasico”, tesis de doctorado en
Estudios Mesoamericanos. México: Universidad Nacional Auténoma de México.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLVII



Spinden, Herbert J.
1975A Study of Maya Art. Nueva York: Dover Publications, Inc.

Taube, Karl A.
1985 “Classic Maya Maize God: A Reappraisal”, Fifth Palenque Round Table, 1983,
pp. 171-182, Virginia M. Fields (ed.). San Francisco: Pre-Columbian Art
Research Institute.

Taylor, Dicey
1992 “Painted Ladies: Costumes for Womans on Tepeu Ceramics”, The Maya Vase
Book, 3, pp. 513-525, Justin Kerr (ed.). New York: Kerr Associates.

Thomas, Louis-Vincent
1983 Antropologia de la muerte. México: Fondo de Cultura Econdmica.

Van Gennep, Arnold
2008 Los ritos de paso. Madrid: Alianza Editorial (Ciencias Sociales, 3020).

Velazquez Castro, Adrian

2007 La produccion especializada de los objetos de concha del Templo Mayor de Tenoch-
titlan. México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia (Coleccion Cien-
tifica, 519).

2012 “Pre-Columbian Maya Shell Objects: An Analysis of Manufacturing Techni-

ques”, Ancient Maya Art at Dumbarton Oaks, pp. 433-440, Joanne Pillsbury et
al. (eds.). Washington: Dumbarton Oaks, Research, Library and Collection
(Pre-Columbian Art at Dumbarton Oaks, 4).

Veldzquez Castro, Adridn y Daniel Judrez Cossio
2007 “La coleccion de objetos de concha de Moral-Reforma”, Los moluscos
arqueoldgicos, pp. 61-97, Adridan Veldzquez Castro y Lynneth S. Lowe
(coords.). México: Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de
Investigaciones Filologicas, Centro de Estudios Mayas (Cuadernos del Cen-
tro de Estudios Mayas, 34).

Velazquez Castro, Adrian et al.
2013 “Produccién de artefactos de concha en la Pequena Acrépolis de Yaxchilan”,
Técnicas analiticas aplicadas a la caracterizacion y produccion de materiales ar-
queologicos en el drea maya, pp. 31-65, Adrian Veldzquez Castro y Lynneth S.
Lowe (eds.). México: Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto
de Investigaciones Filologicas, Centro de Estudios Mayas (Serie Testimonios
y Materiales Arqueoldgicos para el Estudio de la Cultura Maya, 4).

Velasquez Garcia, Erik
2010 “Los Dioses remeros mayas y sus posibles contrapartes nahuas”, The Maya
and their Neighbors, pp. 115-131, Laura Van Broekhoven et al. (eds.). Ger-
many, 10th European Maya Conference. Verlag: Anton Saurwin.

JUAREZ-VEIAZQUEZ-VALENTIN / TECNOLOGIA Y SIMBOLISMO DE UN PENDIENTE DE CONCHA

53





