
juárez-velázquez-valentín / tecnología y simbolismo de un pendiente de concha	 31

EL JOVEN DIOS DEL MAÍZ.
TECNOLOGÍA Y SIMBOLISMO DE UN PENDIENTE DE CONCHA 

DEL MUSEO NACIONAL DE ANTROPOLOGÍA
THE YOUNG GOD OF MAIZE. TECHNOLOGY AND SYMBOLISM OF A SHELL PENDANT 

FROM THE NATIONAL MUSEUM OF ANTHROPOLOGY

Daniel Juárez Cossío

Museo Nacional de Antropología,
Instituto Nacional de Antropología e Historia

Adrián Velázquez Castro

Museo del Templo Mayor,
Instituto Nacional de Antropología e Historia

Norma Valentín Maldonado

Subdirección de Laboratorios y Apoyo Académico,
Dirección de Estudios Arqueológicos,

Instituto Nacional de Antropología e Historia

Resumen: En el área maya se han reportado numerosos objetos elaborados en concha 
de caracol que representan individuos en escenas cortesanas o bien divinidades en 
pasajes mitológicos. Estas piezas, exquisitamente trabajadas, muestran la silueta 
recortada y calada del personaje, detallándose su representación mediante líneas 
incisas y en ocasiones diseños excavados para incluir incrustaciones. Se ha plantea-
do la posibilidad de que un buen número de ellas corresponda a un mismo estilo 
de manufactura. 

La gran mayoría de las piezas pertenece a colecciones privadas, otras en cambio 
carecen de contexto arqueológico. La colección maya del Museo Nacional de Antro-
pología de México cuenta con un único ejemplar de este tipo, conocido como “El 
fumador”, procedente de las excavaciones realizadas en Jaina en 1964. Es propósito 
del presente trabajo exponer los resultados del análisis iconográfico y tecnológico 
de esta pieza, para discutir su pertenencia a dicha tradición manufacturera.

Palabras clave: Jaina, Clásico Tardío, Dios del maíz, ornamentos de concha, técnicas 
de manufactura.

Abstract: A number of pieces made from seashells representing individuals in courtly 
settings or divinities in mythological scenes have been reported in the Maya area. 
These exquisitely worked artifacts display the openwork cutout silhouette of the 
figure, with details rendered by incised lines and carved out areas to inset inlays. It 
has been proposed that a number of these objects belong to the same manufactu-
ring style. Most of the pieces are in private collections and lack archaeological con-



32 estudios de cultura maya xlvii

text. The Maya collections in the National Museum of Anthropology in Mexico City 
have a unique example of this type that comes from an excavated context. Known 
as “The Smoker,” it was found at the island of Jaina in 1964. This paper presents 
the results of iconographic and technological analyses of this important artifact, in 
order to explore its relationships to the above-mentioned tradition. 

Keywords: Jaina, Late Classic, Maize god, seashell ornaments, manufacturing techniques. 

Recepción: 5 de febrero de 2015.
Aceptación: 29 de abril de 2015.



juárez-velázquez-valentín / tecnología y simbolismo de un pendiente de concha	 33

EL JOVEN DIOS DEL MAÍZ
TECNOLOGÍA Y SIMBOLISMO 

DE UN PENDIENTE DE CONCHA DEL MUSEO 
NACIONAL DE ANTROPOLOGÍA1

Daniel Juárez Cossío

Museo Nacional de Antropología,
Instituto Nacional de Antropología e Historia

Adrián Velázquez Castro

Museo del Templo Mayor,
Instituto Nacional de Antropología e Historia

Norma Valentín Maldonado

Subdirección de Laboratorios y Apoyo Académico,
Dirección de Estudios Arqueológicos,

Instituto Nacional de Antropología e Historia

El mito es una norma, el esquema de un hecho acaecido 
de una vez por todas, y extrae su valor de esa unicidad 
absoluta que lo conduce fuera del tiempo y lo consagra 
como una revelación.

Cesare Pavese, El oficio de vivir.

Para el Mtro. Roberto Jiménez Ovando (1928-2013), 
quien generosamente compartió con nosotros el recuerdo 
de sus excavaciones en Jaina.

La Sala Maya del Museo Nacional de Antropología exhibe una excepcional pieza 
elaborada sobre una placa de concha procedente de la isla de Jaina. En ella se 
representó al joven Dios del maíz acompañado por un ave acuática, cuyo pico 
está en contacto con la nariz de la deidad. Este rasgo particular llevó a diversos 
investigadores a identificar al personaje como un fumador, acaso un gobernante 
practicando algún ritual.

1 Una versión preliminar de este trabajo se presentó en el IX Congreso Internacional de Mayistas, 
celebrado en la ciudad de San Francisco de Campeche, Campeche, entre los días 23 al 29 de junio 
del 2013.



34 estudios de cultura maya xlvii

En este trabajo abordaremos el estudio del pendiente, incluyendo las técni-
cas de su manufactura, ya que son relativamente pocas las piezas elaboradas 
en concha con las cuales comparte algunos rasgos. Un segundo aspecto que 
nos interesa tratar es el de la representación simbólica, que lo identifica como 
el joven Dios del maíz, cuya iconografía figura, fundamentalmente, en vasijas 
policromadas.2

Desafortunadamente, muchas de las piezas procedentes de Jaina y que forman 
parte de la colección del museo no cuentan con registros respecto a sus relacio-
nes contextuales, lo que limita sensiblemente su comprensión con referencia al 
sistema simbólico dentro del cual participaron. Tal es el caso del pendiente que 
nos ocupa, la cual, a pesar de proceder de un proyecto de investigación, tampoco 
cuenta con el registro que permita comprender el contexto de su hallazgo. Es 
por ello que nos limitaremos a tratar sólo su aspecto tecnológico e iconográfico.

La isla de Jaina: historia en migajas

En 1964 Román Piña Chan y Luis Aveleyra fueron comisionados para realizar ex-
ploraciones en Jaina. El objetivo central de dichos trabajos estuvo encaminado a 
incrementar el acervo de las colecciones mayas del Museo Nacional de Antropo-
logía, que por aquel entonces se construía en el Bosque de Chapultepec y cuyo 
secretario de Planeación era el propio Aveleyra.3 

No era la primera vez que los trabajos de exploración tenían como propósito 
la obtención de piezas para su exhibición. Piña Chan señaló en su obra Jaina, La 
casa en el agua (1968) que la expedición de 1947, en la que también colaboró 
Pavón, tuvo el mismo objetivo. Sólo que por aquel entonces la colecta de mate-
riales se destinó a la reestructuración de la Sala Maya del antiguo Museo alojado 
en la calle de Moneda. Por ello resulta paradójico lo asentado en tal publicación: 
“[…] con los fondos necesarios y con la experiencia de las exploraciones pasadas, 
pudo planearse ella [la expedición] en todos sus detalles, lo cual aseguró el éxito 
de los trabajos” (Piña Chan, op. cit.: 14). Estas palabras contrastan de manera 
sensible con lo que páginas más adelante refiere el autor al describir las caracte-
rísticas arquitectónicas de los conjuntos Zayosal y Zacpool, que además fueron  
saqueados, pues tal situación, aunada a las pocas excavaciones sistemáticas que 
se habían realizado, prácticamente imposibilitaban el estudio del asentamiento: 
“En realidad, casi nada se sabe de la arquitectura y técnicas constructivas del cen-
tro ceremonial, por lo cual es necesario realizar exploraciones intensivas del lu-

2 A decir de Erik Velásquez (2010), durante el período Clásico, el Dios del maíz era conocido con 
diversos nombres, siendo quizá el de Ju’n Ixiim o 1 Maíz el que mejor lo describe. 

3 En las excavaciones participaron Raúl Pavón, Agustín Delgado y Héctor Gálvez, quienes contaron 
con la colaboración de los antropólogos físicos Roberto Jiménez Ovando y Sergio López Alonso, ade-
más de los pasantes de arqueología Hilda Schmidt de Delgado y Guacolda Boisset. El estudio de la 
cerámica fue realizado por los entonces estudiantes Yoko Sugiura y Juan Pedro Laporte.



juárez-velázquez-valentín / tecnología y simbolismo de un pendiente de concha	 35

gar, pero es casi seguro que hay subestructuras y construcciones tempranas, que 
explicarían el crecimiento y evolución de dicho centro” (Piña Chan, op. cit.: 35).

De tal manera que tras el subjuntivo “explicarían” de la cita anterior, bien 
podemos reducir “el éxito de los trabajos” a la enorme cantidad de piezas que 
se obtuvo para el museo. En efecto, una parte significativa de los materiales 
que conforman el acervo de la colección maya son precisamente de Jaina, y en 
su mayoría corresponden a figurillas que estuvieron incorporadas a contextos 
funerarios. Pese a ello, conocemos casi nada sobre la relación contextual entre 
unidades arquitectónicas, entierros y ofrendas. Por otra parte, con los resultados 
derivados del análisis de las figurillas se lograron establecer cinco tipos; cuatro que-
daron comprendidos entre los años 300 y 650 d.C. y corresponden a la ocupación 
temprana de la isla, y el último tipo entre los años 650 y 1000 d.C. En el texto de 
Piña Chan también se advierte que no hay correlación alguna entre las figurillas y 
la cerámica a la cual se asocian, de tal manera que desconocemos los criterios em-
pleados para su datación. Sólo sabemos que éstas formaban parte de ofrendas 
funerarias, las cuales por lo general se colocaban entre los brazos de los individuos 
con otros artefactos elaborados en piedra verde, hueso y concha.4

Si esto ocurrió con las figurillas que por la delicadeza de su manufactura 
constituyen un material sumamente apreciado, en especial por los coleccionis-
tas, comprenderemos la poca atención que recibieron otro tipo de artefactos 
como los elaborados en concha, plenos de información que, por aquellos años, 
nadie imaginaba. Esto último no sólo desde la perspectiva elemental que supone 
la identificación de especies y su provincia biótica (lo que permite esbozar la 
manera en que interactuaron con otros sitios y regiones), sino también las im-
plicaciones que esto conlleva respecto a sus formas de obtención, distribución 
y consumo. Destaca también el avance alcanzado durante la última década en 
cuanto al conocimiento sobre técnicas de manufactura, mediante las cuales fue 
elaborado este tipo de artefactos, así como la cadena operativa dentro de la cual 
se insertó su producción. 

A las consideraciones anteriores quizá debamos agregar, dentro del campo 
de la representación simbólica, su naturaleza acuática, ya que su transformación 
en objetos para el consumo de las élites les confirió un carácter significativo. 
Resulta interesante en este sentido el argumento expuesto por Stephen D. Hous-
ton (2010: 78) sobre la posibilidad de que las conchas hubiesen personificado el 

4 En 2005 Serrano Sánchez y López Alonso (2007: 95) participaron en un simposio dedicado a la 
población prehispánica de Jaina en el marco del XIII Coloquio Juan Comas. En él reelaboraron algunos 
de los datos obtenidos durante sus trabajos de excavación entre 1973 y 1974, e hicieron observa-
ciones interesantes en cuanto a patrones funerarios. Entre otras prácticas destacó la preparación del 
cuerpo mediante la aplicación de pintura roja o amarilla, la colocación de una o varias figurillas entre 
los brazos y la de una cuenta de piedra verde dentro de la boca. Los cuerpos fueron depositados de 
manera flexionada y dispuestos directamente sobre la fosa donde probablemente se quemó copal. 
Los niños fueron colocados dentro de vasijas tapadas con un cajete, y las mujeres, aparentemente, 
no gozaron de un particular reconocimiento tras la muerte. Sobra decir que la calidad de las ofrendas 
variaba de acuerdo al rango social al que pertenecía el individuo. 



36 estudios de cultura maya xlvii

aliento vital de los ancestros, quizá porque el agua de donde proceden constituye 
un espacio liminar. De tal manera que podríamos considerar que algunas de estas 
piezas, más que como ornamentos, fueron percibidas como puentes de comu-
nicación con los ancestros. Más aún, bajo esta perspectiva, también tenemos la 
posibilidad de estudiar el entramado de vínculos sociales que se construyeron 
mediante la redistribución y el intercambio de presentes, los cuales, evidente-
mente, establecieron formas de comunión, a las que Arnold Van Gennep (2008: 
53) definió como “ritos de agregación material”.

“El fumador”: sus espirales son sueños celestiales…

De entre los numerosos artefactos manufacturados sobre concha que fueron recu-
perados en Jaina, uno de los más conocidos es el pendiente que muestra el torso 
de un personaje. Originalmente fue publicado por Piña Chan en 1968 (1968: 72) 
(figura 1) y se ilustra como parte de la lámina 15 de su publicación junto con otros 
interesantes artefactos también de concha, en especial los dos primeros, que segu-
ramente fueron utilizados como tinteros por escribas. En el capítulo “Los artefactos 
y obras artesanales”, Piña Chan dedica apenas tres párrafos al material conquilioló-
gico, los cuales incluyen descripciones muy generales. Conforme al registro inscrito 
en la pieza, ésta procede de la sección D, trinchera 1, y corresponde a una “pieza 
aislada” a la que se le asignó el número 606. Serrano Sánchez y López Alonso 

Figura 1. Anverso del pendiente de concha que muestra al Dios del maíz. 
Museo Nacional de Antropología, No. de catálogo 05.0-01391. Fotografía: Archivo Digital.



juárez-velázquez-valentín / tecnología y simbolismo de un pendiente de concha	 37

(2007: 82) advirtieron que las figurillas resultaron ser el ajuar más recurrente en 
el enterramiento de hombres y niños, pero no en el caso de las mujeres. Cuentas, 
orejeras y anillos fueron colocados indistintamente en ambos sexos, a excepción de 
los collares, más comunes entre los infantes. Las conchas sin modificación alguna 
se asocian a las mujeres, mientras que las placas de concha a los hombres. Resulta 
posible suponer entonces que dicha placa debió formar parte del ajuar de un per-
sonaje que ocupó cierto rango destacado dentro de su comunidad.

En opinión de Antonio Benavides (com. pers., 2013), quien realizó excavaciones 
en Jaina entre 1996 y 2005, la pieza pudo haber sido recuperada en un sector 
habitacional situado en la porción septentrional de la isla, ya que en este lugar se 
practicaron diversas trincheras a poco menos de 100 m al norte de la cancha del 
Juego de Pelota. Benavides nos hizo notar que el entierro 24, ilustrado en la figura 
31 de la citada publicación, se localizó precisamente en esa sección.

La pieza fue trabajada sobre un trozo de la última involución de la espira de un 
caracol Strombus gigas, lo cual resulta evidente en la cara posterior, donde se aprecia 
la ornamentación natural característica de la especie, consistente en costillas espi-
rales bien marcadas que se abren hacia el labio externo (figura 2). Cabe recordar 
que la especie Strombus gigas se distribuye desde Tamaulipas hasta el Mar Caribe 
(García Cubas y Reguero, 2004: 83), habita en sustratos arenosos donde crecen pas-
tos marinos de los cuales se alimenta (Frenkiel y Aldana, 2003: 64-65) y ha sido un 
molusco muy apreciado por su carne, en tanto que su concha se usó en muchos 
sitios y épocas de Mesoamérica para la elaboración de objetos suntuarios y rituales.

Figura 2. Reverso del pendiente de concha donde se observan las costillas espirales del Strombus. 
Museo Nacional de Antropología, No. de catálogo 05.0-01391. Fotografía: Archivo Digital.



38 estudios de cultura maya xlvii

En la pieza que nos ocupa se representó el torso del joven Dios del maíz 
vuelto hacia su costado derecho; brota de una montaña hendida o witz en plena 
floración. La montaña fue personificada mediante un ojo con pupila de bandas 
cruzadas que asoma bajo el párpado estriado, generalmente asociada con el la-
garto terrestre. Benavides (2012: 229), apoyado en García Campillo (1998), sugie-
re que las bandas cruzadas podrían hacer referencia al emblema jeroglífico de 
Jaina; sin embargo, Erik Velásquez (com. pers., 2013) no advierte grafema alguno 
de escritura en la pieza. Uno de los rasgos más interesantes lo constituye la si-
lueta de un cormorán, una garza o algún otro tipo de ave acuática, elemento que 
Houston (op. cit.) identificó como una emanación que exhala de la nariz. Es por 
ello que a esta pieza se le denominó, de forma inadecuada, como “El fumador”.

La silueta del personaje se consiguió perfilar mediante recortes elaborados con 
gran destreza, incluyendo dos finos calados que separan a la divinidad del cormo-
rán. El resto de los detalles se obtuvo mediante líneas incisas trazadas con gran 
maestría sobre la superficie interna de la concha, mientras que la parte externa 
fue desgastada para eliminar al máximo las irregularidades propias del material. Se 
aprecia una perforación bicónica donde convergen el hombro derecho y la muñeca 
del personaje. También se advierte otra horadación a la misma altura pero en el 
brazo izquierdo, la cual bien pudo haberse fracturado durante su elaboración, ya 
que el defecto trató de atenuarse desgastando la superficie.

Uno de los detalles que llama la atención respecto a la manufactura de la pieza 
es que, para la elaboración de los recortes y los calados, se usaron perforaciones 
que, o bien suavizan ángulos, o bien se hicieron de forma contigua para poste-
riormente unirse mediante desgaste.

El análisis sobre técnicas de manufactura fue realizado en el marco del pro-
yecto “Técnicas de Manufactura de los Objetos de Concha del México Prehis-
pánico” (PTMOCMP), que se desarrolla en el Museo del Templo Mayor. En él, y 
considerando la frecuente carencia de indicadores directos de la producción,5 los 
aspectos tecnológicos son estudiados bajo el esquema de la arqueología experi-
mental. Esto tiene como propósito replicar en conchas modernas, de las mismas 
especies empleadas en la época prehispánica, las modificaciones realizadas en la 
antigüedad para manufacturar los objetos conquiliológicos. Para ello se utilizan 
los materiales e instrumentos que, por diferentes fuentes de información,6 supo-
nemos que se emplearon en el pasado.

Para rebasar el nivel estrictamente hipotético y con el propósito de aproximarnos 
con mayor seguridad a los procedimientos y utensilios empleados, las huellas de 
manufactura experimentales se caracterizan y se comparan con los rasgos presen-

5 Es muy frecuente que los objetos de concha se localicen en contextos de ofrenda, por lo que se 
hallan piezas terminadas. Los indicadores directos de la producción (piezas falladas e instrumentos 
agotados) se encuentran usualmente en contextos secundarios, como basureros o rellenos construc-
tivos, y en ocasiones en los lugares donde se llevaba a cabo la elaboración de los objetos.

6 Las fuentes de información son los hallazgos arqueológicos, los documentos históricos y las 
propuestas de otros investigadores.



juárez-velázquez-valentín / tecnología y simbolismo de un pendiente de concha	 39

tes en las piezas arqueológicas. Esto se realiza bajo tres niveles de análisis: macros-
cópico (simple vista), microscopía estereoscópica de baja amplificación (10x, 30x y 
63x) y microscopía electrónica de barrido (MEB) (100x, 300x, 600x y 1000x). Esta 
última técnica ha resultado ser la más eficiente para determinar las características 
presentes en la superficie de los materiales y la hemos descrito ampliamente en 
otros reportes (Velázquez, 2007; Velázquez y Juárez, 2007).

En un inicio el estudio de los objetos de concha con MEB se hacía trasladando 
las piezas al laboratorio; después se optó por obtener réplicas de las huellas de 
manufactura en polímeros reblandecidos con acetona, técnica propia de la me-
talografía, los cuales son recubiertos con iones de oro. Entre otras ventajas, ello 
evita el traslado de las colecciones arqueológicas, dado que dichas muestras pue-
den tomarse en sus repositorios. De la misma forma hace posible la observación 
en modo de alto vacío, lo cual permite un mayor nivel de resolución, ya que la 
presencia de aire dentro de la cámara de muestreo no permite la libre trayectoria 
de los electrones desde el material hasta los detectores del microscopio, pues 
produce una carga electrostática que imposibilita observar con nitidez los rasgos 
de los materiales (Velázquez, 2007).

Para el análisis se obtuvieron cinco polímeros de la pieza de Jaina, que inclu-
yeron las superficies anterior y posterior, bordes e incisiones.7 Dichas réplicas 
fueron recubiertas con iones de oro y observadas en modo de alto vacío, con una 
potencia del haz de 20 kV en apertura de 42, con señal de electrones secunda-
rios (SEI) y a una distancia de trabajo de 10 mm, lo que permitió hacer registros 
micrográficos de hasta cuatro amplificaciones cada uno de ellos (100x, 300x, 
600x y 1000x). Posteriormente, las micrografías se analizaron y compararon con 
la amplia base de datos del PTMOCMP. En lo que respecta a las superficies, se 
observan rasgos de tres diferentes medidas: líneas de 5.8 µm y bandas de 23 y 
58 µm, lo cual se corresponde con las huellas que produce el desgaste con rocas 
calizas (figura 3). En los bordes y las líneas incisas se aprecian finas líneas rectas 
de 0.6 µm de ancho, similares a las que deja el empleo de instrumentos afilados de 
obsidiana (figura 4).

Piezas similares

En 2012 se publicó el catálogo Ancient Maya Art at Dumbarton Oaks, editado por 
Pillsbury et al., donde se presentan, entre muchos otros objetos, seis ornamentos 
elaborados en concha que forman parte de los acervos de aquel museo. El estudio 
sobre las técnicas de manufactura fue realizado por Velázquez Castro; mientras que 
los aspectos iconográficos y epigráficos fueron tratados por Houston. El catálogo 
también incluye información sobre las circunstancias de su adquisición y las expo-

7 Vale la pena mencionar que se tomaron polímeros de algunas de las perforaciones, en las cuales 
no se pudieron observar las huellas de manufactura debido al deterioro de la pieza.



40 estudios de cultura maya xlvii

siciones en las que han participado, así como las referencias bibliográficas donde 
se les menciona.

Figura 4. Micrografías MEB de a) borde del pendiente arqueológico y c) corte experimental 
con lascas de obsidiana en Strombus gigas, ambas a 1000x. Micrografías: PTMOCMP.

Figura 3. Micrografías MEB de a) superficie del pendiente arqueológico y b) superficie de Strombus 
gigas desgastada experimentalmente con caliza, ambas a 100x. Micrografías: PTMOCMP.

De este conjunto de ornamentos nos interesa destacar el pendiente registrado 
como PC.B.543 y de procedencia desconocida. Es también una representación del 
joven Dios del maíz vuelto hacia su lado derecho y surgiendo del enorme ojo 
del monstruo xook con pupila de bandas cruzadas, muy similar al que aparece 
representado en el vaso K1391. En su descripción, Houston señala que este pez 
fantástico también fue representado en los cinturones reales afianzando una con-
cha de Spondylus entre sus fauces. Taylor (1992), por su parte, señala que este 
tipo de cinturones se relaciona con ritos de sangre y autosacrificio, utilizados 
generalmente con un faldellín tejido como red con cuentas.

Resulta interesante destacar las similitudes en cuanto a técnicas de manufac-
tura que tiene este objeto con el de Jaina. También se elaboró a partir de un 



juárez-velázquez-valentín / tecnología y simbolismo de un pendiente de concha	 41

fragmento de Strombus gigas, donde la silueta del monstruo y la divinidad se re-
cortaron con preciosismo. Algunos rasgos fueron resaltados mediante calados uti-
lizando perforaciones sucesivas. Finalmente, los detalles de las representaciones 
se lograron trazando líneas incisas hechas con gran maestría. La única diferencia 
significativa consiste en pequeñas zonas excavadas en el objeto de Dumbarton 
Oaks, las cuales se practicaron con toda seguridad para incrustar materiales como 
jadeíta, Spondylus y hematita (Velázquez, 2012).

Conocemos dos pendientes más elaborados en concha que muestran los mis-
mos rasgos iconográficos del joven Dios del maíz. Uno procede de las excavacio-
nes de Xcambó, en Yucatán, y actualmente forma parte del acervo del Museo Re-
gional de Yucatán en el Palacio Cantón. Sierra (2004) lo sitúa dentro del Complejo 
Xcambó del Clásico Tardío, entre los años 650 y 750 d.C., y lo describe como 
un noble sentado sobre un trono zoomorfo bicéfalo. La cabeza izquierda podría 
representar un cocodrilo celeste y la otra la del monstruo del lirio acuático. El 
cuerpo muestra espirales identificadas como las bandas de la tierra (figura 5).

Figura 5. Micrografías MEB de a) incisión del pendiente arqueológico y b) incisión hecha 
experimentalmente con lascas de obsidiana en Strombus gigas, 

ambas a 1000x. Micrografías: PTMOCMP.

El otro pendiente proviene de las exploraciones en Copán, Honduras, forma 
parte de los acervos del Museo Regional de Arqueología de aquella entidad con 
el número de inventario CPN: CPN-H-77, y aparece en la ficha 289 del catálogo de 
la exposición Los Mayas (Schmidt, Garza y Nalda, 1998: 590). William L. Fash men-
ciona que esta pieza, localizada en un conjunto habitacional a menos de 200 m 
al norte de la Gran Plaza de Copán, podría ser la representación de un ancestro. 
En otras publicaciones hace notar que este conjunto fue explorado por Núñez 
Chinchilla (Fash, 1991: 57; Fash, 1996: 42). De acuerdo con esta información, 
resulta muy probable que provenga del Grupo 9-L-23.8

8 La ubicación y configuración de este Grupo se puede observar en el Mapa 12, Grupo Principal, 
publicado en el tomo III del Proyecto Arqueológico Copán, dirigido por Baudez en 1978 (Baudez, 1983).



42 estudios de cultura maya xlvii

La pieza representa la cabeza de un reptil fantástico con cuerpo en forma de 
lirio acuático. Al centro destaca la silueta del joven Dios del maíz mirando hacia 
la derecha y rodeado por incrustaciones de jadeíta y concha. Conviene agregar, 
finalmente, que estos dos últimos pendientes no se han estudiado desde la pers-
pectiva de su técnica de manufactura y tampoco conocemos la especie taxonó-
mica a la cual pertenecen.

El programa iconográfico de Ju’n Imiix, el Dios de maíz

El tema central en el pendiente de concha que nos ocupa, al igual que en los 
otros dos referidos, es el nacimiento del Dios del maíz, cuyo programa icono-
gráfico es amplio y complejo. En su representación se incorporan elementos de 
la cosmovisión maya que permearon el imaginario del mundo Clásico, como los 
cerros personificados, cuya vegetación simboliza la fecundidad y abundancia, así 
como el monstruo xook, el lagarto o bien la tortuga, como representación de la 
superficie terrestre flotando sobre las aguas primordiales. 

Conviene indicar que abordaremos esta temática desde la perspectiva de la 
Antropología Simbólica y tratando de acotarla desde su propio campo semántico. 
Para ello hemos considerado que los referentes básicos constituyen símbolos, a 
los cuales se les dotó de un significado que fue compartido por las comunidades 
dentro de los cuales participaron instrumentalmente. En modo alguno pretende-
mos establecer la narrativa construida alrededor del mito Dios del maíz en el 
imaginario del mundo maya. Es probable que ésta haya asumido variantes e in-
corporado a lo largo del tiempo algunos otros elementos. 

En el itinerario que nos hemos trazado, esbozamos la distinción propuesta por 
Paul Ricœur entre mensaje y código. El primero constituye un acontecimiento 
temporal en su dimensión diacrónica. Por su parte, el código configura elementos 
en un sistema sincrónico: “El mensaje es intencional […]; El código es anónimo y 
no intencionado” (Ricœur 1998:17). En consecuencia, el pendiente que nos ocupa 
forma sólo una parte del mensaje cuyo discurso como acontecimiento debió ser 
conocido durante el Clásico Tardío en la costa campechana: el ciclo del Dios del 
maíz. Bajo esta premisa, la secuencia que proponemos se nutre de las referencias 
iconográficas mejor conocidas y consensuadas en el imaginario de la constructio 
académica. De igual forma nos hemos apoyado en referencias etnográficas y asumi
mos, como apunta Sahlins, que “en la sociedad humana, ningún objeto o cosa 
tiene existencia ni movimiento salvo por el significado que los hombres puedan 
asignarle” (2006: 170). 

Karl Taube (1985: 172) señaló que el Dios del maíz fue identificado desde fina-
les del siglo xix por Schellhas como Dios E, debido a su cabeza en forma de ma-
zorca con foliaciones. Apuntó también que hacia principios del siglo pasado, los 
estudios de Seler, Dieseldorff y Spinden (1975: 89) coincidieron y consensuaron 
su identificación. El avance en el campo de la epigrafía, que en la década de los 



juárez-velázquez-valentín / tecnología y simbolismo de un pendiente de concha	 43

años setenta del siglo pasado marcó un parteaguas en la investigación arqueoló
gica, ha sido un apoyo importante para entender el rico y complejo programa 
iconográfico que gravita alrededor de esta deidad.

La alegoría del ciclo agrícola nos ha sido revelada a través de escenas que 
quedaron plasmadas en vasijas del período Clásico y, en menor escala, en orna-
mentos como el que nos ocupa. Las escenas que aquellos artistas eligieron como 
“texto” por lo común no establecen una narración lineal de los eventos míticos 
relatados; describen sólo partes de la saga, lo que dificulta hilvanar la secuencia 
de la trama. A esto debiéramos agregar quizá las variaciones regionales, que 
seguramente introdujeron modificaciones o adaptaciones, como, por lo general, 
ocurre entre los narradores.

Sin embargo, y a pesar de tales variantes, las escenas muestran al Dios del 
maíz viajando hacia el inframundo en una canoa impulsada por los Dioses reme-
ros como metáfora de su muerte ritual. También se le representó en aquel ámbito 
oscuro dominado por el Dios L, con quien mantiene una ríspida confrontación 
de la que sale vencedor. Como preludio al trance que está por ocurrir, departe 
con un alegre grupo de doncellas que juguetean desnudas dentro del agua mien-
tras lo atavían como danzante. Sobreviene entonces la eclosión del caparazón, 
símbolo de la superficie terrestre, para dar paso al nacimiento de la deidad que 
brota como una planta. El ciclo culmina con una danza ritual para proclamar su 
triunfo sobre la muerte. El Dios del maíz baila con un tocado de lirios y plumas 
de quetzal ante la mirada de los Dioses con diadema (Dioses Ch y S), acompa-
ñado por una garza o cormorán en cuyo pico se agita un pescado. Estas son, a 
grandes rasgos, las escenas que se han identificado.9

Chinchilla (2011: 53) describe e interpreta tres escenas representadas en el 
Vaso de los Remeros que pertenece al acervo del Museo Popol Vuh en Guatemala: 
las mujeres desnudas que visten al Dios del maíz; su viaje en la canoa conducida 
por los Dioses remeros; y finalmente su alumbramiento entre las fauces de una 
serpiente acuática. Asume que no es una narración completa y que acaso el artis-
ta recurrió a pasajes de la versión que circulaba en el noreste del Petén durante 
el Clásico Tardío, opinión que compartimos. En la secuencia que se advierte entre 
líneas, trazada por Chinchilla, la saga sigue la misma secuencia que hilvanó para 
describir el vaso. Es decir, inicia con el atavío y baile del Dios del maíz, seguida 
por el viaje en canoa hacia el inframundo, y culmina con su nacimiento.

En su argumento, Chinchilla equipara el ruido producido por la música y el 
baile del dios con el que produjeron los héroes gemelos del Popol Vuh mientras 
jugaban a la pelota, lo cual importunó a los señores de Xibalbá y motivó el viaje en 
canoa para enfrentarlos. El tema de las mujeres jugueteando en el agua resulta com-

9 Generalmente estas deidades, a quienes Coe (1978: 12; 1989: 167) identificó como Headband 
Gods, o Dioses con diadema, han sido asociados con los héroes gemelos del Popol Vuh. Erik Velásquez 
(com. pers., 2013) nos indicó que el Dios Ch lleva por nombre Yaxh B’ahlun o Primer Nueve, mientras 
al Dios S se le conoce como Ju’n Ajaw o 1 Señor. Este último recibe asimismo el nombre de Ju’n Pu’w 
o 1 Cerbatana en los vasos K793 y K7727, lo que recuerda a Jun Ajpu’ de los k’iche’. 



44 estudios de cultura maya xlvii

plicado. Siguiendo a Taube, el autor sugiere la posibilidad de que éstas sean consor-
tes del Dios del maíz, departiendo lúbricamente en un espacio relacionado con 
la seducción; incluso establece la similitud de una de ellas con Xochiquetzal. 
También destaca que los rasgos de las doncellas expresan su pertenencia al infra-
mundo, lo cual insinúa la muerte del Dios del maíz. Para reforzar su argumento 
alude al llamado Vaso de la Muerte ubicado en el Museo Etnográfico de Berlín, 
en cuya inscripción se menciona la muerte de un personaje histórico al que pre-
sumiblemente ataviaron con los atributos del dios. 

No obstante, Chinchilla (op. cit.: 63) señala que Taube demostró que el vaso 
reitera la muerte del dios. La última escena en el Vaso de los Remeros es el 
nacimiento del Dios del maíz, que surge de las fauces de una serpiente. Para 
el autor, esta representación evoca algunos mitos documentados entre grupos 
ch’orti’, popoluca y totonaca básicamente. Pone de manifiesto también aquellas 
representaciones donde la deidad sale de un cráneo hendido con plantas acuáti-
cas, y alude al Plato Cósmico (K1609) en el que Chaahk quiebra el caparazón de 
la tortuga con su hacha, lo cual recuerda mitos contemporáneos donde un rayo 
desgaja la montaña que aloja los granos, aunque advierte que en estos últimos no 
se involucra al dios, sino que sólo se alude al hallazgo de los granos (Chinchilla, 
op. cit.: 81).

Muerte y resurrección de J’un Imiix

El tema del viaje en canoa fue abordado por Schele y Miller (1986: 271) a partir 
de cuatro huesos labrados que formaron parte del ajuar funerario de Jasaw Chan 
K’awiil. Una referencia previa corresponde a Kelley (1976: 236), quien destacó el 
carácter mítico de las escenas, subrayado por los animales que participan en la 
representación, ya que su presencia los vincula con la creación de los hombres de 
maíz, aunque también podría tratarse del nacimiento de la planta. En un trabajo 
posterior, Freidel, Schele y Parker (1999) establecieron la relación de la canoa con 
el mito de la creación. La equiparan con la Vía Láctea, cuyo movimiento aparente 
en la bóveda celeste parece el de precipitarse hacia el abismo. En ella, los Dioses 
remeros conducen al Dios del maíz hacia el lugar de la creación, un espacio si-
tuado entre Géminis y Orión, este último representado por el caparazón de una 
tortuga. Allí tuvo lugar el renacimiento del Dios del maíz, quien elevó el Árbol 
del Mundo, y se colocaron las tres piedras del fogón.

Encontramos convergencia entre diversos investigadores respecto a la natura-
leza del viaje en canoa que realiza el Dios del maíz hacia el espacio primordial 
o bien al inframundo tras morir ritualmente, conducido por los Dioses remeros, 
psicopompos que eventualmente son sustituidos por los dioses Yaxh B’alun y Ju’n 
Ajaw (Ch y S). En su estudio sobre el Dios remero Jaguar y el Dios remero Espina 
de Raya, Velásquez (2010:116) señaló la asociación de ambas deidades con el 
nacimiento del maíz y su participación en momentos liminares como la creación 



juárez-velázquez-valentín / tecnología y simbolismo de un pendiente de concha	 45

del mundo, al ser ellos quienes asentaron una de las tres piedras fundacionales del 
fogón cósmico el hix tzam(?) tunnaj, el “trono de piedra jaguar”, que colocaron 
en el Nah Ho’ Chan o Quinto Cielo Primordial, su lugar de residencia. Velásquez 
también menciona el texto consignado en el vaso K688, el cual refiere que “en 
13 Mak nació Jo…, ocurrió en Nah Ho’ Chan Witz Xaman”, lo que sugiere que el 
maíz germinó en el corazón de la Montaña del Norte situada en aquel Quinto 
Cielo Primordial. Siguiendo a Martin, Velásquez asocia el nacimiento del Dios del 
maíz con la inmolación del Bebé Jaguar, ’Unen B’ahlam, quien es ejecutado por 
Yax Ha’al Chaak, el dios de las primeras lluvias, mientras danza. Esta escena se 
desarrolla precisamente en la Montaña del Norte del Nah Ho’ Chan, donde el Dios 
de la muerte extiende sus brazos para recibir al sacrificado (figura 6).

Respecto a la identificación de las doncellas desnudas que ayudan al Dios del 
maíz a vestirse entre las aguas, consideramos que no parece haber elementos que 
sugieran su relación como consortes. Si suponemos que el dios viajó hacia el “lu-
gar de la creación” o descendió al inframundo, y que las doncellas realmente lo 
están preparando para su eventual renacimiento que culminaría con una danza para 
expresar su triunfo sobre la muerte, cabría esperar entonces que la deidad 
se encontrase en ese momento en un espacio liminar al que fue transportado 
por los Dioses remeros. En su trabajo sobre los ritos de paso, Van Gennep (2008: 
37) planteó que franquear el umbral tiene como propósito agregarse a un mundo 
diferente, de tal manera que las ceremonias y preparativos que se realizan en el 
umbral configuran ritos de margen. Las mujeres que vemos desnudas y en cuyos 
rostros Chinchilla identifica claramente párpados obscuros y el signo de “%” en las 

Figura 6. Placa de concha de Xcambó. Fotografía: D. Juárez.



46 estudios de cultura maya xlvii

mejillas, asociado con seres del inframundo, señalan sin lugar a duda que todas ellas 
pertenecen a ese ámbito. De tal manera que podría sugerirse que son una especie de 
guardianas del umbral. Un argumento en apoyo a esta idea parece insinuarse 
en el vaso K511 del University Art Museum de Princeton que se publicó en el 
catálogo The Blood of Kings (Schele y Miller, 1986: 297, pl. 115a). La escena tiene 
lugar en el Lago Negro, el inframundo, como lo atestigua el Dios L desde su sitial, 
quien es atendido por cinco doncellas engalanadas con sutiles enredos de gasa; pa-
rece indudable que forman parte de ese mundo. En la topografía de la cosmovisión 
maya, la tierra y el inframundo estaban separados por las aguas primordiales, de tal 
manera que las doncellas también alcanzan este último ámbito liminar. 

Por otra parte, no debemos perder de vista el papel que desempeña el agua en 
las ceremonias de purificación que Van Gennep caracteriza como ritos de separa-
ción. Destaca el autor que en ellos el sujeto no debe tocar la tierra, puesto que 
en ese momento no pertenece al mundo sagrado ni al profano: transgredir esta 
observación frenaría inoportunamente la separación del mundo que se pretende 
abandonar. Conviene agregar también que los ritos de separación implican la idea 
de vestirse por vez primera (Van Gennep, op. cit.: 84). 

Hay una imagen del mundo helénico hábilmente retratada por Karl Kerényi 
(2010: 66) que recuerda escenas similares, cuando se refiere a las ninfas que ha-
bitan en los manantiales, cuyo papel es el de niñeras que cuidan de los infantes 
divinos y semidioses, con quienes bailan, las cuales de alguna manera simbolizan 
la exuberante fecundidad. Quizá como parte de este rico imaginario en el que 
participan doncellas, valdría la pena incluir el hallazgo relativamente reciente de 
seis figurillas femeninas en una tumba de Tak’alik Ab’aj. En efecto, en 2012, Shie-
ber y Orrego (2013) descubrieron la tumba de un personaje a quien denominaron 
K’utz Cham o el Abuelo Buitre, la cual fecharon alrededor del año 500 a.C. Entre 
los objetos que fueron depositados en su interior como parte del ajuar funerario 
destacan seis figurillas de mujeres desnudas delicadamente elaboradas en barro. 
Quizás ésta podría ser una de las referencias más tempranas que se conservan 
sobre las doncellas vinculadas con el inframundo, referencia que acaso también 
nos ayude a comprender mejor su relación con el Dios del maíz, los gobernantes 
y la participación que tuvieron en ese renacer al mundo.

Tras el baño lustral, el Dios del maíz recibe su nueva indumentaria: está prepara-
do para retoñar. Como parte de un ritual iniciático, Thomas (1983: 530) señaló que 
esta parte del proceso se percibe como símbolo de la pureza rencontrada que prelu-
dia el triunfo sobre la muerte. La montaña floreciente se convierte en referente del 
mundo salvaje, del indistinto primordial que ahora se constituye en escenario de la 
hierofanía que está por ocurrir: el renacimiento del dios como el brote de una plan-
ta de maíz. Este drama sugiere un paralelismo con la trama que sigue el misterio 
eleusino, también de carácter agrícola, que ha sido descrito por Karl Kerényi (2004). 
La muerte de la deidad es mítica y, por lo tanto, prolongación de la vida en sus dos 
dimensiones, una como planta y la otra divina. De tal manera que el sufrimiento y 
la muerte del ser divino propician que fluyan los bienes hacia la comunidad.



juárez-velázquez-valentín / tecnología y simbolismo de un pendiente de concha	 47

La gran mayoría de las escenas que se conservan y aluden al renacimiento 
del Dios del maíz —desde los murales del Preclásico Tardío descubiertos en San 
Bartolo en el Petén hasta los platos polícromos del Clásico Tardío— lo muestran 
asistido por los dioses Yahx B’alun y Ju’n Ajaw, danzando y eventualmente acom-
pañado por un ave acuática. Hay cierto consenso entre los investigadores esta-
dounidenses en identificar a estos como los gemelos divinos del Popol Vuh, cuyo 
padre, Hun Hunahpú, es el Dios del maíz (Miller y Martin, 2004: 56). A Hunahpú 
se le reconoce por los puntos en las mejillas, y a Xbalanqué por los parches de piel 
de jaguar. Braakhuis (2009) ha cuestionado seriamente la identificación de Hun Hu-
nahpú como el Dios del maíz, a cuyo referente en el calendario k’iche’ se asocia 
con los ancestros, la muerte y los entierros. 

Pero, más allá de esta discusión sobre a la identidad del Dios del maíz, el as-
pecto más interesante a destacar es el tema de la danza. Reents-Budet (1994: 179) 
ha identificado, en lo que denomina como Estilo Regional de Holmul, el tema del 
danzante que caracteriza a dicha cerámica, producida al parecer en los sitios 
de Holmul, Naranjo y Buenavista del Cayo, los dos primeros en el Petén y el último 
en Belice. Las representaciones aluden a gobernantes o principales personifi-
cando al Dios del maíz mientras realiza su danza triunfal acompañado por un 
cormorán o eventualmente un enano. Al parecer estas piezas tenían como destino 
el ajuar funerario de miembros de uno de los segmentos menos encumbrados de 
la nobleza.

Figura 7. Vaso de Calakmul con la representación de ’Unen B’ahlam. 
Museo Nacional de Antropología, No. de catálogo 05.0-04438. Fotografía: Archivo Digital.



48 estudios de cultura maya xlvii

Los gobernantes mayas de las Tierras Bajas se hicieron representar adoptan-
do el aspecto e indumentaria del Dios del maíz y ejecutando una danza ritual 
para reactualizar la creación del mundo. Era ésta la manera de participar en 
su renovación, actuando como mediadores de las deidades. Entre los tz’utujiles 
de Santiago Atitlán, Christenson ha documentado el baile ritual celebrado por 
el nab’eysil, uno de los sacerdote más importantes para la comunidad y quien 
considera que los ancestros actúan por su mediación. El eje de la celebración es 
una deidad identificada como Martín, representada por un atado de tela llamado 
ruk’ux way, ruk’ux ya’, “corazón del alimento maíz, corazón de agua”, que tiene 
el poder para crear y mantener la vida como numen del maíz. Para el nab’eysil, 
nos dice Christenson, “la danza no es un símbolo de creación, sino un medio de 
regresar al amanecer del tiempo mismo, con el propósito de repetir las acciones 
de antecesores deificados y dioses” (2005: 94).

Discusión y resultados

Sin lugar a dudas, el pendiente que se exhibe en la Sala Maya del Museo Na-
cional de Antropología constituye una singular alegoría sobre el nacimiento del 
joven Dios del maíz como metáfora del ciclo agrícola. Hemos esbozado aquellos 
escenarios, elementos y personajes que participan de su integración iconográfi-
ca, utilizando para ello sólo una reducida muestra de las representaciones que 
configuraron el ciclo mítico. Si bien nuestro propósito no ha sido develar esta 
compleja saga que permeó en el imaginario de las élites mayas de la antigüedad 
clásica, la identificación de las técnicas de manufactura mediante las cuales se 
confeccionó esta pieza destaca la relevancia que tuvo el mito para recrearlo en 
diferentes tipos de artefactos y especialmente en conchas, formalizado en los 
valores asignados a la elección de la materia prima y la habilidad de sus artistas 
para elaborarla. Por otra parte, resulta lamentable que no conozcamos las carac-
terísticas de su contexto deposicional, pues éste seguramente habría aportado 
mayores elementos para su análisis.

Entre los numerosos objetos recuperados en Jaina y que forman parte del 
acervo de la colección maya del Museo Nacional de Antropología, alrededor de 
6 750 son de concha, y prácticamente todos corresponden a objetos terminados, 
que van desde cuentas hasta elaborados pendientes como el que nos ocupa. 
Hasta el momento, no tenemos evidencia de que la isla contara con talleres espe-
cializados para su manufactura. Benavides ha planteado que tanto Jaina como Isla 
Piedras y Uaymil son islas construidas artificialmente sobre la costa de Campeche. 
Bajo el control de las élites, funcionaron como puertos de embarque y transbor-
do, integrando una amplia red comercial que conectaba varias redes fluviales que 
desembocaban en el Golfo de México, así como sitios costeros de la Península 
de Yucatán. El análisis del material cerámico indica que el 60% de la cerámica fue 
elaborada regionalmente, un 20% proviene del centro de Veracruz y las Tierras Ba-



juárez-velázquez-valentín / tecnología y simbolismo de un pendiente de concha	 49

jas noroccidentales, y el otro 20% del área comprendida entre Edzná y Calakmul 
(Benavides, 2012: 272). Como parte de este intercambio, a la isla llegaban, entre 
otros productos, basalto, cinabrio y jadeíta.

Conviene agregar que, a juzgar por los análisis de concha que hemos realizado 
en otros sitios como Calakmul, Moral-Reforma, Yaxchilán y Xuenkal, y por la iden-
tificación que hemos hecho de sus técnicas de manufactura, éstas corresponden 
con las características del utillaje lítico hallado en otros sitios del área maya para 
el trabajo de la concha durante los períodos Preclásico, Clásico y Posclásico.10 
Esto desafortunadamente no es suficiente como para sugerir la ubicación de ta-
lleres especializados en su manufactura. Pese a ello, podemos plantear que estas 
piezas fueron elaboradas por artistas que formaban parte de las élites, cuyos 
talleres se encontraban dentro de ciertos sectores en los palacios, como lo han 
sugerido McAnany y Plank (2001: 94), al igual que Arlen y Diane Z. Chase (2001: 
134).

Es de interés comentar, finalmente, que hay una perfecta correspondencia con 
las singulares piezas estudiadas por Velázquez en Dumbarton Oaks. El hecho que 
incluso compartan detalles como la elaboración de los calados mediante perfora-
ciones hace factible proponer que son resultado de un mismo estilo tecnológico 
e iconográfico.

Agradecimientos

A Erik Velásquez por la lectura crítica del texto. Sus comentarios y observaciones 
enriquecieron sensiblemente nuestra perspectiva epigráfica e iconográfica sobre 
el Dios del maíz. A Antonio Benavides, cuyo conocimiento de Jaina nos permitió 
aproximarnos a las características contextuales de la isla. Y, de manera muy es-
pecial, a Roberto Jiménez Ovando, quien, antes de abordar el cayuco guiado por 
los Dioses remeros en su camino hacia la fuente de agua oscura, ‘och ‘u ch’enʔ ek’ 
naab’ʔ, tuvo la generosidad y paciencia de compartir con nosotros sus vivencias 
en Jaina durante la temporada de 1964. 

Las fotografías del pendiente, así como la del vaso de Calakmul, fueron propor-
cionadas por el Archivo Digital de la Colecciones del Museo Nacional de Antro-
pología, CONACULTA-INAH-Canon.

10 El uso de rocas calizas como instrumentos de desgaste ha sido identificado en varios sitios del 
área maya de los períodos Preclásico, Clásico y Posclásico, como Moral-Reforma, Calakmul, Calica, 
Xuenkal, Kohunlich e Ichpaatun. Incisiones y cortes hechos con utensilios de obsidiana se han detec-
tado en Palenque, Moral-Reforma, Yaxchilán, Calakmul, Xuenkal, Oxtankah e Ichpaatun (al respecto 
véase Alonso et al., 2013; Colón, 2007; Castillo y Páez, 2013; Filloy, 2014; Melgar, 2008; Reyes, 2013; 
Velázquez y Juárez, 2007 y Velázquez et al., 2013).



50 estudios de cultura maya xlvii

BIBLIOGRAFÍA

Alonso, Alejandra et al.
2013	 “Análisis de las técnicas de manufactura de los objetos de concha de Xuenkal, 

Yucatán”, Técnicas analíticas aplicadas a la caracterización y producción de mate-
riales arqueológicos en el área maya, pp. 109-134, Adrián Velázquez Castro y 
Lynneth S. Lowe (eds.). México: Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios Mayas (Serie Tes-
timonios y Materiales Arqueológicos para el Estudio de la Cultura Maya, 4). 

Baudez, Claude F. (coord.) 
1983 	 Introducción a la arqueología de Copán, Honduras, 3 t. Tegucigalpa: Instituto 

Hondureño de Antropología e Historia.

Benavides, Antonio 
2012 	 Jaina: ciudad, puerto y mercado. Campeche: Gobierno del Estado de Campeche.

Braakhuis, H. E. M. 
2009 	 “The Tonsured Maize god and Chicome-Xochitl as Maize Bringers and Cul-

ture Heroes: A Gulf Coast Perspective”, Wayeb Notes, 32: 1-38.

Castillo Velasco, Elba Adriana y Shiat Alejandra Páez Torres
2013	 “Manufactura de los objetos de concha de Calica, Quintana Roo”, Técnicas 

analíticas aplicadas a la caracterización y producción de materiales arqueológicos 
en el área maya, pp. 95-108, Adrián Velázquez Castro y Lynneth S. Lowe 
(eds.). México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de In-
vestigaciones Filológicas, Centro de Estudios Mayas (Serie Testimonios y 
Materiales Arqueológicos para el Estudio de la Cultura Maya, 4). 

Chase, Arlen F. y Diane Chase 
2001 	 “The Royal Court of Caracol, Belize: Its Palaces and People”, Royal Courts 

of the Ancient Maya, II, pp. 102-137, Takeshi Inomata y Stephen D. Houston 
(eds.). Oxford: Westview Press.

Chinchilla Mazariegos, Oswaldo 
2011 	 Imágenes de la mitología maya. Guatemala: Universidad Francisco Marroquín, 

Museo Popol Vuh. 

Christenson, Allen J. 
2005 	 “Bailando en las huellas de los antepasados”, Los mayas, señores de la crea-

ción, pp. 91-96, Virginia M. Fields y Dorie Reents-Budet (comps.). San Sebas-
tián, España: Nerea.

Coe, Michael D. 
1978 	 Lords of the Underworld. Princeton: Princeton University Press.
1989 	 “The Hero Twins: Myth and Image”, The Maya Vase Book, I, pp. 161-184, 

Justin Kerr (ed.). New York: Kerr Asociates.



juárez-velázquez-valentín / tecnología y simbolismo de un pendiente de concha	 51

Colón González, Marinés
2007	 “Una nueva visión del género Spondylus en Calakmul: técnicas de manufactu-

ra”, Los moluscos arqueológicos, una visión del mundo maya, pp. 99-123, Adrián 
Velázquez Castro y Lynneth S. Lowe (eds.). México: Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro de 
Estudios Mayas (Cuadernos del Centro de Estudios Mayas, 34). 

Fash, William L. 
1991 	 Scribes, Warriors and Kings. Londres: Thames and Hudson.
1996 	 “Historia de las investigaciones arqueológicas en las Ruinas de Copán”, Vi-

sión del pasado maya, pp. 31-47, William L. Fash y Ricardo Agurcia Fasquelle 
(coords.). Tegucigalpa: Asociación Copán (Publicación 2).

Filloy Nadal, Laura
2014	 Costume et insignes d’un gouvernant maya K’inich Janaab’ Pakal de Palenque. 

Oxford: Archaeopress (BAR International Series, 2590).

Freidel, David, Linda Schele y Joy Parker 
1999 	 El cosmos maya. México: Fondo de Cultura Económica.

García Campillo, José Miguel 
1998 	 “Datos epigráficos para la historia de Jaina durante el período Clásico”, 

Investigadores de la Cultura Maya, 6 (I), pp. 45-62. Campeche: Universidad 
Autónoma de Campeche. 

García-Cubas, Antonio y Martha Regero
2004	 Catálogo ilustrado de moluscos gasterópodos del Golfo de México y Mar Caribe. 

México: Universidad Nacional Autónoma de México.

Houston, Stephen D. 
2010	 “Living Waters and Wondrous Beasts”, Fiery Pool. The Maya and the Mythic 

Sea, pp. 66-79, Daniel Finamore y Stephen D. Houston (eds.). Massachusetts: 
Peabody Essex Museum.

Kelley, David H. 
1976	 Deciphering the Maya Script. Austin: University of Texas Press.

Kerényi, Karl 
2004 	 Eleusis. Madrid: Ediciones Siruela.
2010 	 Hermes, el conductor de almas. México: Sexto Piso.

McAnnany, Patricia A. y Shannon Plank 
2001 	 “Perspectives on Actors, Gender Roles, and Architecture at Classic Maya 

Courts and Households”, Royal Courts of the Ancient Maya, I, pp. 84-129, 
Takeshi Inomata y Stephen D. Houston (eds.). Oxford: Westview Press.

Melgar Tísoc, Emiliano Ricardo
2008	 La explotación de recursos marino-litorales en Oxtankah. México: Instituto Na-

cional de Antropología e Historia (Serie Premios INAH).



52 estudios de cultura maya xlvii

Miller, Mary E. y Simon Martin 
2004 	 Courtly Art of the Ancient Maya. San Francisco: Thames and Hudson. 

Pillsbury, Joanne et al. (eds.) 
2012 	 Ancient Maya Art at Dumbarton Oaks. Washington, D.C.: Dumbarton Oaks 

Research Library and Collection. 

Piña Chan, Román 
1968 	 Jaina. La casa en el agua. México: Instituto Nacional de Antropología e Histo-

ria y Secretaría de Educación Pública.

Reents-Budet, Dorie 
1994 	 Painting the Maya Universe: Royal Ceramics of the Classic Period. North Carolina 

Durham: Duke University Press.

Ricœur, Paul 
1998 	 Teoría de la interpretación. Discurso y excedente de sentido. México: Siglo XXI 

Editores.

Sahlins, Marshall 
2006 	 Cultura y razón práctica. Contra el utilitarismo en la teoría antropológica. 

Barcelona: Gedisa Editorial.

Schele, Linda y Mary Ellen Miller 
1986 	 The Blood of Kings. Dynasty and Ritual in Maya Art. Forth Worth: Kimbell Art 

Museum.

Schieber de Lavarreda, Christa y Miguel Orrego Corzo
2013 	 “Descubriendo el Entierro Real No. 2 de Tak’alik Ab’aj”, Antropología e Histo-

ria de Guatemala, 3ª época, 12: 7-33.

Schmidt, Peter, Mercedes de la Garza y Enrique Nalda (coords.) 
1998 	 Los mayas. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto Na-

cional de Antropología e Historia y Consejo Nacional para la Cultura y las 
Artes.

Serrano Sánchez, Carlos y Sergio López Alonso 
2007 	 “Estatus social y contexto funerario durante el Clásico en Jaina, Campeche”, 

La población prehispánica de Jaina, pp. 77-110, Patricia Hernández y Lourdes 
Márquez (coords.). México: Instituto Nacional de Antropología e Historia, 
Escuela Nacional de Antropología e Historia y Consejo Nacional para la Cul-
tura y las Artes.

Sierra Sosa, Thelma N.
2004 	 “La arqueología de Xcambó, Yucatán, centro administrativo salinero y puerto 

comercial de importancia regional durante el Clásico”, tesis de doctorado en 
Estudios Mesoamericanos. México: Universidad Nacional Autónoma de México.



juárez-velázquez-valentín / tecnología y simbolismo de un pendiente de concha	 53

Spinden, Herbert J. 
1975A 	 Study of Maya Art. Nueva York: Dover Publications, Inc.

Taube, Karl A. 
1985	 “Classic Maya Maize God: A Reappraisal”, Fifth Palenque Round Table, 1983, 

pp. 171-182, Virginia M. Fields (ed.). San Francisco: Pre-Columbian Art 
Research Institute.

Taylor, Dicey 
1992 	 “Painted Ladies: Costumes for Womans on Tepeu Ceramics”, The Maya Vase 

Book, 3, pp. 513-525, Justin Kerr (ed.). New York: Kerr Associates.

Thomas, Louis-Vincent 
1983 	 Antropología de la muerte. México: Fondo de Cultura Económica.

Van Gennep, Arnold 
2008 	 Los ritos de paso. Madrid: Alianza Editorial (Ciencias Sociales, 3020).

Velázquez Castro, Adrián
2007	 La producción especializada de los objetos de concha del Templo Mayor de Tenoch

titlan. México: Instituto Nacional de Antropología e Historia (Colección Cien-
tífica, 519).

2012	 “Pre-Columbian Maya Shell Objects: An Analysis of Manufacturing Techni-
ques”, Ancient Maya Art at Dumbarton Oaks, pp. 433-440, Joanne Pillsbury et 
al. (eds.). Washington: Dumbarton Oaks, Research, Library and Collection 
(Pre-Columbian Art at Dumbarton Oaks, 4).

Velázquez Castro, Adrián y Daniel Juárez Cossío 
2007 	 “La colección de objetos de concha de Moral-Reforma”, Los moluscos 

arqueológicos, pp. 61-97, Adrián Velázquez Castro y Lynneth S. Lowe 
(coords.). México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 
Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios Mayas (Cuadernos del Cen-
tro de Estudios Mayas, 34).

Velázquez Castro, Adrián et al.
2013	 “Producción de artefactos de concha en la Pequeña Acrópolis de Yaxchilán”, 

Técnicas analíticas aplicadas a la caracterización y producción de materiales ar-
queológicos en el área maya, pp. 31-65, Adrián Velázquez Castro y Lynneth S. 
Lowe (eds.). México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto 
de Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios Mayas (Serie Testimonios 
y Materiales Arqueológicos para el Estudio de la Cultura Maya, 4). 

Velásquez García, Erik 
2010 	 “Los Dioses remeros mayas y sus posibles contrapartes nahuas”, The Maya 

and their Neighbors, pp. 115-131, Laura Van Broekhoven et al. (eds.). Ger-
many, 10th European Maya Conference. Verlag: Anton Saurwin.




