EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION
DE LOS GOBERNANTES MAYAS. AGENTES RESPONSABLES
DE LA DECAPITACION DEL SAURIO Y NUEVAS FUNDACIONES

ANA GARCIA BARRIOS
Universidad Rey Juan Carlos, Madrid

Resumen: El desciframiento de los textos de la Plataforma Jeroglifica del Templo XIX
de Palenque corroboré6 que la vision cldsica del mito de la inundacién era semejan-
te a la de ciertos textos coloniales, en cuanto a sefalar al protagonista como un
cocodrilo celeste.

Tras ser decapitado, sobre su cuerpo se colocaron los cuatro arboles del mundo
para levantar y sujetar el cielo. Las fuentes coloniales aclaran que, después, un ser
sobrenatural pis6 la espalda del reptil. Esta accién se ha interpretado como una
fecundacién que marcaba el comienzo de un nuevo tiempo; sin embargo, F. Scandar
(2010) argumenta que la accién de pisar no remite aqui a fecundar, sino a fundar,
y fue representada en Mesoamérica con huellas de pies. Es en esta secuencia del
mito, desde la decapitacion (muerte y fin de caos) hasta la accién de pisar (reorga-
nizacion del nuevo mundo), donde se focaliza nuestro interés en los monumentos
de acceso al trono, en los cuales se advierten unas pisadas que ascienden y cruzan
la imagen atrapada del cocodrilo. El ensayo propone que los sefiores mayas pre-
hispdnicos, al subir al trono, se visualizaban como héroes miticos victoriosos que
daban muerte al saurio responsable de la inundacién (caos) y como fundadores de
un nuevo mundo.

PALABRAS cLAVE: inundacion, Cocodrilo Venado Estelar, gobernantes, Clasico maya, Chi-
lam Balam, huellas de pie.

AsstracT: The decipherment of texts from the Hieroglyphic Platform of Temple XIX
at Palenque confirmed that the classical version of the flood myth was similar to
that of certain colonial texts, highlighting the protagonist as a celestial crocodile
who caused the flooding of the land and then was beheaded. On his body were
placed the four world trees to lift and hold the sky. Then, a supernatural stood on
the decapitated reptile. This action has been interpreted as a fecundation ritual that
marked the beginning of a new era; however, F Scandar (2010) argues that the ac-
tion of standing does not refer here to fertilize, but to found or establish, an action
represented in Mesoamerica with footprints. It is in this sequence of myth —from
decapitation (death and chaos) to the action of stepping on (reorganization of a
new world)—, where our interest is focused on the monuments of accession to the
throne, with ascending footsteps that cross the captive crocodile image. This essay
suggests that during the accession to throne prehispanic Maya lords were displayed
as victorious mythical heroes who brought death to the saurian responsible for
flooding (chaos) and as founders of a new world.

Keyworbs: flood, Starry Deer Crocodile, ruler, Chilam Balam, Classic Maya, footprints.

Recepcion: 14 de mayo de 2014.
Aceptacion: 30 de junio de 2014.

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION



EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS
DE ENTRONIZACION DE LOS GOBERNANTES
MAYAS. AGENTES RESPONSABLES
DE LA DECAPITACION DEL SAURIO
Y NUEVAS FUNDACIONES

ANA GARCIiA BARRIOS
Universidad Rey Juan Carlos, Madrid

Entonces Dios dijo a Noé: “He decidido el final de toda carne, porque la
tierra estd llena de violencia por culpa de ellos. He aqui que los destruiré
junto con la tierra [...] yo voy a traer un diluvio de aguas sobre la tierra [...]
Todo lo que hay en la tierra morira”.

Génesis, 1:6:9-1:6:22.

[...] tuvieron hijos los muiiecos de palo; pero no tenian alma, ni entendi-

miento, no se acordaban de su Creador |...] ya no se acordaban del Corazén
del Cielo y por eso cayeron en desgracia [...] en seguida fueron aniquilados,
destruidos y [...] recibieron la muerte. Una inundacion fue producida por

Corazén del Cielo, un gran diluvio se formo, que cayé sobre las cabezas de
los munecos de palo.
Popol Vuh, 1984: 29-30.

Introduccion

Con el desciframiento de los textos prehispanicos del Pedestal' o Plataforma?
Jeroglifica del Templo XIX de Palenque (Stuart, 2000, 2005; Veldsquez, 2002b,

! Esta estructura en el texto jeroglifico es mencionada como okib’, siendo ok, “pie”, e ib’, el ins-
trumental; por tanto, es el pie que sujeta algo. Asi, Alfonso Lacadena sugiere que el nombre correcto
seria “pedestal” (com. pers., 2014).

2 Aunque se ha sefialado que a esta estructura en el texto se le define okib’, “pedestal”, en este
trabajo serd mencionada como Plataforma, ya que en la edicién del libro de Stuart (2005) figura como
“platform”, término que Jorge Pérez traduce en la version castellana como “plataforma”. Por su parte,
Paul Gendrop, en su diccionario de términos, explica que “plataforma” se define como “superficie ele-
vada, planay lisa, usualmente desgajada en todo su perimetro exterior, que constituye la cara superior
de un terraplén, ya sea que permanezca descubierta o sirva de terraplenado elevado sobre el cual se
desplantan una o varias construcciones; se trata de uno de los elementos basicos de la arquitectura
mesoamericana, especialmente en exteriores, donde reviste a menudo un cardcter ceremonial” (2009:
161). Mientras que “altar” valdria por “monumento dispuesto para quemar incienso, inmolar a la victima
u ofrecer algun otro tipo de sacrificio” (ibid.: 18). Para Altar plataforma, el autor apunta que “en Mesoa-
mérica, [es una] plataforma o macizos de mamposteria, de planta cuadrangular o circular que, provista
de una o varias escaleras, se levanta en el centro de una plaza, al pie o en el interior de un edificio, o
que sobresale del volumen de una banqueta adosada a un muro. También designa a los monolitos lisos
o labrados en altorrelieve o bajorrelieve que —en forma de grueso tambor, de una cabeza fantastica, de
un ser fantdsico u otra— acompaiian algunas estelas, y cuya funcion pudo ser, en algunos casos, la de un
trono o podio” (id.). Banca: “asiento de madera, sin respaldo y a modo de mesilla baja. // 2. Am. Banco.
// 3. Méx. Asiento —integral o adosado— hecho de fabrica. v. banqueta, poyo” (ibid.: 30).

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

11



12

2007), se corrobord que la vision cldsica del mito de la inundacién era practi-
camente igual a la expuesta en los textos coloniales, pues coincidian en sefalar al
protagonista principal como un ser monstruoso que tomaba forma de cocodrilo®
celeste y arrojaba por su boca un copioso torrente de agua cargado de elementos
con los que produjo la inundacién de la tierra.* Como describen las glosas palen-
canas, el saurio seria decapitado, hecho que coindice con lo descrito en los rela-
tos del Chilam Balam de Chumayel (Mediz Bolio, 2001). La narrativa comienza con
un cataclismo producido por un lagarto que vomita el fluido que anega la tierra.
A continuacion, los propios dioses decapitan al reptil y se detiene la inundacién.
Posteriormente, el cuerpo del reptil cae sobre la tierra, y sobre sus cuatro esquinas
se colocan los cuatro arboles del mundo para levantar y sujetar el cielo caido.

Imagenes del Preclasico Tardio (400 a.C.-250 d.C.), asi como textos posclasicos
y coloniales también coinciden en indicar que, después de esta inundacién, se
colocan cuatro arboles en las cuatro esquinas del mundo para levantar el cielo.
Las fuentes coloniales aclaran que, a continuacién, un ser sobrenatural llamado
Uuc Cheknal viene de la séptima capa de la tierra y pisa la espalda decapitada de
Itzam Cab Ain (Mediz Bolio, 2001: 88), nombre que recibe durante el Poscldsico
el lagarto de la inundacién de los monumentos clasicos. Esto siempre se habia
interpretado como una fecundacion, aquella que originaba el comienzo del nuevo
tiempo. Sin embargo, nuevas revisiones de algunos fragmentos de textos colo-
niales apuntan a que remite mas bien a una fundacién (Scandar, 2010), una ac-
cién muy representada en Mesoamérica generalmente con huellas de pies en los
monumentos que aluden a fundacién, toma de territorio y posesion. Es en esta
secuencia del mito, desde la decapitacion (muerte y fin de caos) hasta la accién
de pisar (reorganizacién del nuevo mundo), donde se focaliza nuestro interés,
pues en los monumentos de acceso al trono se advierte, ademas de la presencia
del lagarto de la inundacién, unas pisadas que ascienden y cruzan la imagen
atrapada del cocodrilo, que han sido hasta ahora interpretadas como huellas de
sangre de un sacrificado.

3 Nota del editor: si bien se respeté la variabilidad en los términos empleados para designar al
saurio (cocodrilo, caiman, lagarto) —que corresponde por lo comtn a los nombres consignados en las
obras a que remite la autora—, cabe recordar que, desde un punto de vista estrictamente biologico,
aunque los tres forman parte del orden Crocodilia, caimanes y lagartos se adscriben a la familia Alli-
gatoridae, mientras que las distintas especies de cocodrilos integran la familia Crocodylidae.

4 En la literatura mesoamericana suele hacerse referencia a este acontecimiento como “mito del
diluvio”, pero hay que ser cautos, ya que el término “diluvio” esta estrechamente asociado a los
acontecimientos historicos descritos en el Poema de Gilgamesh, de tradicion babilonica, y en los relatos
biblicos del Antiguo Testamento. Resulta pues importante puntualizar que aunque aqui se hable de
diluvio en alternancia con inundacion, las referencias exactas clasicas y en las entradas en el Diccio-
nario maya yucateco para b’ulk’abal se traducen como “anegar o echar a fondo, inundacién” (Barrera,
1980: 69). Por tanto, la expresion correcta seria inundacion; se emplea también diluvio simplemente
para indicar al lector que la inundacion maya implico la anegacion de la tierra y el cataclismo del
mundo establecido.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



Aqui se propone que, cuando accedian al trono, los mayas prehispanicos se
visualizaban como los héroes miticos victoriosos que dan muerte al saurio que
produce la inundacion (caos) y como restauradores del nuevo orden, fundadores
del nuevo mundo. Esta recreaciéon mitica de la construccion del mundo servia
como metdfora del ordenamiento y fundacion de su reinado. Accién que quedaba
expresada con las huellas de pie al pisar el territorio controlado. Trasladaban de
esta manera un tiempo mitico, en el que se crea el mundo, a su tiempo histérico,
en el que arriban al poder, como claramente se advierte en el texto y la represen-
tacion del Templo XIX de Palenque, explicado mas adelante.

Para este estudio han sido imprescindibles los datos aportados por investiga-
ciones que desde al afio 2000 estan arrojando luz sobre este tema. Destacan los
trabajos llevados a cabo por David Stuart en 2000 y 2005 sobre el Templo XIX
de Palenque, los de Erik Veldsquez sobre los agentes del diluvio (2002 y 2007),
los realizados sobre los murales de San Bartolo (Taube et al., 2010), y los de Flo-
rencia Scandar, quien en el 2010 hizo una nueva propuesta a las interpretaciones
tradicionales sobre la cépula que se producia entre Uuc Cheknal y la espalda del
lagarto para dar forma al nuevo mundo.

Con la revision de esos y otros trabajos se pretende arrojar algo mas de luz
sobre quiénes fueron los agentes que participaron en el mito de la inundacién,
asi como el orden de los acontecimientos acaecidos, y el porqué, como y para
qué utilizaron los gobernantes el programa iconografico del Cocodrilo Celeste,
unido a la accion de pisar sefalada en los monumentos cldsicos con huellas de
pies, y descrita en textos coloniales.’

El uso del tiempo mitico en un tiempo historico
entre los antiguos mayas: el mito del diluvio

Conocemos por los documentos indigenas coloniales, los cddices prehispanicos
y, en muchos casos, por los textos y registros arqueologicos, que las distintas
culturas mesoamericanas tenian una preocupaciéon constante por el tiempo. Al
contrario de nuestro concepto de tiempo, netamente lineal y heredado de las
tradiciones proximo-orientales, los pueblos mesoamericanos concebian el tiempo
como algo ciclico; la historia y los acontecimientos pasados en un momento dado
se debian repetir (Girard, 1962: 45; Velasquez, 2010: 58). La opinion de Lopez
Austin (2009: 9) es que el tiempo mitico es una especie de tiempo simultdneo,
donde no hay pasado, presente, ni futuro, y cambia cuando, después de la inunda-
cion, el mundo es ordenado y el cielo sustentado por los cuatro drboles c6smicos
y se produce una nueva fundacion de la tierra. En ese momento comienza un

5 De forma muy especial deseo agradecer a Erik Veldsquez Garcia los comentarios y sugerencias sobre
el mito de la inundacion, a Florencia Scandar por facilitarme su tesis de licenciatura, a Alfonso Lacadena
por sus comentarios siempre certeros, a Christophe Helmke por su apoyo en la traduccion del resumen
y comentarios, y a Mario Humberto Ruz por sus observaciones y la correccion de estilo del texto.

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

13



14

tiempo mundano que nos rige, y cuya caracteristica principal y diferenciadora con
el tiempo anterior es que hay devenir entre pasado, presente y futuro. Es decir,
es un tiempo lineal.

Con este concepto de final de un tiempo anterior y principio de un nuevo perio-
do es con el que se asociaron los gobernantes mayas cuando figuran con el reptil
que protagoniza la inundacion y destruccion del mundo anterior. Asi se advierte
en las imagenes y representaciones de los monumentos de entronizacién desde
el periodo Precldsico. Como apunta C. Helmke (2012a, 2012b), la intencién de los
gobernantes era extraer el pasado mitico y transportarlo al ambito del presente
histérico. Un tiempo antiguo con el que daba origen el nuevo tiempo, un tiempo
mitico que los sefiores mayas hacian confluir con su tiempo historico.

Esta concepcién de tiempo mitico unido al tiempo histérico todavia es em-
pleada por la mayoria de los pueblos mesoamericanos; en los procesos rituales
existe una sincronia entre una temporalidad mitica y el presente. Como explica
Neurath (2000: 58) al referirse a los huicholes, la comunidad regresa a sus orige-
nes, lo que significa que los acontecimientos narrados en los mitos de creacién
vuelven a suceder. Probablemente en la época prehispanica, como en la actuali-
dad, tampoco habia una representacion del mito en el sentido teatral, sino una
identificaciéon entre significante y significado, ya que no era una accién imitativa,
sino que se recreaba el suceso mismo. Es, como apunta Cassirer (1925: 64) un dré-
menon, un acontecimiento real y efectivo, sin ceremonias.

Precisamente por ser efectivo, los sefiores mayas alternaban, e incluso superpo-
nian, el tiempo histérico con el tiempo del mito de la inundacién en los eventos
mas relevantes de su vida. Entre otros, cabe destacar el momento de acceso al
trono, o la conmemoracién de finales de periodos de 20 afios o k’atun (Velasquez,
com. pers., 2011). En este sentido, Stuart (en Taube et al., 2010) sugiere que estos
ciclos de final de tiempo también aluden a la toma de poder del gobernante, lo
que encaja perfectamente con el empleo del mismo mito. Ademas, el Cocodrilo
Celeste estd también asociado a fechas que sefalan el comienzo de temporada de
lluvias, festividades de afio nuevo y, como era de esperar, a la fecha mitica 4 Ajaw
8 Kumk'u (agosto de 3114 a.C.), con la que da comienzo el cémputo del tiempo
maya (Veldsquez, 2002b: 430-432). Entonces, la figura del saurio funcionaba
como simbolo del fin de una etapa anterior y el principio de una era, etapa,
periodo, estacion de lluvia o un reinado nuevos. En este trabajo so6lo se analizard
el empleo del mito de la inundacion en el contexto de acceso al trono, siendo el
punto central dos episodios del mito: la decapitacion del reptil celeste, y la accién
de pisar su cuerpo, caido y abatido sobre la tierra, para formar el nuevo mundo.

Evolucion iconografica del lagarto de la inundacion

Los antiguos mayas representaron al agente de la inundacién en numerosos mo-
numentos desde el Preclasico Tardio hasta el Posclasico, un periodo largo en el

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



que la entidad celeste que encarna el diluvio va cambiando en su aspecto fisico.
Su imagen varia segun la época, el soporte y la region, pero su estudio iconogra-
fico permite saber que efectivamente aquel ser de los murales precldsicos de San
Bartolo es el mismo que fue representado 1500 anos mas tarde en el Codice Dresde.

Erik Velasquez (2002b) realizé un detallado trabajo diferenciando iconografi-
camente las acciones de diferentes seres hibridos que en el drea maya se cono-
cfan con el nombre genérico de Monstruo Césmico. Este, en las primeras repre-
sentaciones del periodo Precldsico Tardio (400 a.C.-250 d.C.), tiene aspecto de
serpiente de doble cabeza y en ocasiones su cuerpo celeste aparece con signos
de astros (Velasquez, 2002b: 419). Durante el Clasico Temprano su fisonomia
se modifica y se afiaden motivos iconograficos de alto contenido simbélico, se
reconoce en los monumentos como un cocodrilo de doble cabeza con cuerpo
celeste, ojo de estrella y patas de venado, por lo que es conocido en la literatura
como Cocodrilo Venado Estelar (Velasquez, 2002b: 419-425; 2007: 2; Stuart 2005:
70-75). Velasquez (id.) sostiene que la cabeza del saurio con el signo de ojo de
estrella representa a Venus.

En el Clasico Tardio se mantendra este disefio, pero se incorporara definitiva-
mente en la cabeza trasera y descarnada del cocodrilo un complejo iconografico
conocido como monstruo cuatripartito, por portar las cuatro insignias rituales
en el plato de sacrificio empleado por los mayas clasicos. El plato contenia el
signo solar, una espina de mantarraya relacionada con el sacrificio, una concha
asociada con los espacios acudticos, y un manojo de plumas con el signo que,
segln Veldsquez (2002b: 419-424), se lee way, y estaria en relacion con el infra-
mundo. Esta cabeza suele ubicarse en el extremo oriental, y Schele (1976: 20)
propuso que podria referirse al Sol naciente. Por su parte, Ignacio Cases (com.
pers., 2014) considera que la insignia en si misma puede aludir al Sol nocturno.
Desde nuestra perspectiva encuentra mds sentido esta dltima opinién, por la
ubicacion de los elementos sacrificiales que, pese a que irian destinados al naci-
miento del Sol, tendrian lugar en un escenario nocturno, como parece mostrar
toda la banda celeste y los signos de astros que forman el cuerpo del reptil.

En ocasiones, a lo largo del periodo Clasico (250-900 d.C.), ese cocodrilo es
representado sin cabeza posterior y sin insignia cuatripartita, como se pinté en
el Vaso de los Siete Dioses. También sus acciones varian. En ciertas circunstancias
se le figuré vomitando un liquido que arrastraba objetos e insignias preciosas, y,
en otras, sin expulsar fluido alguno. Por supuesto, también se le muestra atado
y atrapado por el gobernante que se sienta sobre él. Durante el Poscldsico pier-
de definitivamente la insignia cuatripartita y en muchos casos la cabeza trasera.
Durante este periodo se mantiene la tradicion de representarlo atado en con-
textos mitologicos, como se ve en las estelas de Mayapédn o en los manuscritos
posclasicos. En este sentido, como sefiala De la Garza (2008), también existen
referencias escritas en algunos documentos coloniales que aluden a que se ataba
y se quemaba.

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

15



16

Por otro lado, cabe senalar que, aunque el cocodrilo sea decapitado, tal y
como cuentan los documentos coloniales y el texto jeroglifico del Pedestal o
Plataforma del Templo XIX de Palenque (Stuart 2000; 2005), nunca se representa
en esas circunstancias. Visualmente, lo que mds se aproxima a una decapitacion
podria ser la cabeza trasera descarnada del cocodrilo, que podria aludir a su
muerte, y, tal vez, la imagen del cocodrilo en el Vaso de los Siete Dioses, donde
se esta creando el nuevo mundo, y el saurio —recostado en la techumbre de la
caverna donde se encuentra la deidad creadora, en este caso el anciano Dios L—
porta en el cuello un collar de ojos, que siempre se ha asociado con la muerte.

Diferentes formas de representar al cocodrilo
de la inundacion en escenarios de toma de poder

Esta narrativa mitica, tan relevante para los antiguos mayas, se represent6 en di-
ferentes soportes desde el Preclasico Tardio (400 a.C.-250 d.C.) hasta el Posclasico
(1000-1500 d.C.), eligiendo segtn los momentos una parte u otra del episodio.
Asi vemos que en ocasiones el cocodrilo ejerce de boveda celeste y arroja vomito
por su boca, y en otras, esta abatido y atado en el andamiaje de los soberanos.

Igualmente, los soportes donde se expres6 este acontecimiento diluvial fueron
muy variados, tanto en muros de los edificios modelados en estuco o pintados
con narrativas, como en altares, estelas, vasijas pintadas y manuscritos, lo que in-
dica que fue un mito muy recurrido. Algunos de estos soportes, como las vasijas
o las pinturas murales, permiten ser mas prolijos en detalles y que la narrativa del
mito sea mds extensa que en las estelas, monolitos destinados a ensalzar la figura
del soberano y sus logros. Por eso, en los monumentos en piedra la alusion a la
inundacién se sefala simplemente de forma visual mediante la representacion del
cocodrilo celeste. Este ejerce de pars pro toto del mito, y seguramente la historia
completa fuese conocida por todos aquellos que lo veian. Al igual que en nuestra
cultura al ver un crucifijo somos capaces de reconstruir toda la historia de Jesus,
desde su nacimiento hasta su muerte, suponemos que lo mismo ocurriria al vi-
sualizar la representacion del reptil anegando la tierra o bien torturado y atado;
un mito entonces completo que ahora cuesta reconstruir en todos sus detalles.

Tras explicar el cambio evolutivo que fue sufriendo la figura del cocodrilo
césmico desde el Preclasico Tardio hasta el Posclasico, afiadiendo algunos argumen-
tos a los analizados por Velasquez en 2002, abordaremos las formas de representar
al saurio a lo largo del tiempo, en los escenarios relativos a la toma de poder del
soberano.

Durante el Preclasico fue habitual mostrar al reptil de forma simultdnea con-
formando la béveda celeste y, a la vez, abatido como parte de la tierra. Esto no
resulta extrafio si entendemos que los mayas de entonces, al igual que los de
ahora, eran duales, opuestos y al mismo tiempo complementarios. Asi, el mismo
monstruo celeste es a la vez el que conforma la superficie terrestre. En este mo-

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



mento tan temprano las escenas suelen desarrollarse sobre la espalda del saurio,
como se ve en los murales de San Bartolo explicados mas adelante, o en el Altar
12 de Takalik Abaj (figura 1) que, pese a ser una ciudad ubicada en la region mixe-
zoque, comparte el mito de la inundacion, del cual hicieron uso sus soberanos
de la misma manera que sus vecinos mayas. En este momento del Preclasico, el
soberano de San Bartolo se muestra el dia de su entronizacién formando parte
del mito de la inundacién sentado en un pédium formado por andamios, una
retdrica que se repetira también en las representaciones de los sefiores del Cla-
sico Tardio, sélo que para entonces el cocodrilo se encuentra abatido, atado y
sometido, formando parte de la decoracién de esos andamios.

e \Z =
- © i % | ) N AN©

). (&7 B\\B)]
6\ Jr o o
0 R o
SAVIISIESS
- @ @
o o
LG 2 @ :

000

Ficura 1. Altar 12 de Takalik Abaj

Durante el Clasico Temprano el dragén de la inundacion suele mostrarse ar-
queado sobre los gobernantes o sus nombres en emblema, como ocurre en la es-
tructura Margarita de Copan (figura 2). Como decimos, los soberanos del Clasico
Tardio y Posclasico fueron mas explicitos y efectistas a la hora de mostrarse en
monumentos publicos. El dia de su acceso al trono los sefiores eligieron gene-
ralmente representarse sentados sobre los reptiles abatidos y maniatados en las
escaleras que tenian que recorrer para subir el trono.

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

17



18

Ficura 2. Estructura Margarita, Copan

En Palenque la forma elegida para mostrar este control fue diferente y nove-
dosa, pues sus dirigentes gustaban distinguirse del resto de reinos por mostrar el
tiempo mitico especialmente unido a los acontecimientos histéricos. En la Plata-
forma Jeroglifica del Templo XIX, Ahku’l Mo’ Naahb’ Il se muestra encarnando a
Gl, uno de los dioses principales de Palenque y responsable, segun los textos que
acompanan al bajorrelieve, de dar muerte al saurio. Como explicamos a conti-
nuacion, es la misma estrategia, aunque empleada de diferentes formas visuales.

Agentes responsables de la decapitacion del lagarto de la inundacién

Los reyes de Palenque mostraron un gusto especial por las representaciones de
acontecimientos mitolégicos. El descubrimiento de la Plataforma Jeroglifica del
Templo XIX (figura 3a) con la inscripcién que menciona la decapitacion del Coco-
drilo Venado Estelar permitié corroborar la version clasica del mito del diluvio.
El texto alude a un momento pre-era cercano a la fecha mitica 4 Ajaw 8 Kumk'u
que senala el comienzo del mundo conocido. El gobernante Ahku’l Mo’ Naahb Il
elige el pasaje de la decapitacion del Caiman celeste para sefalar el comienzo de
un nuevo tiempo que inicia con su reinado. Los acontecimientos descritos en este
pasaje no son casuales si atendemos a la iconografia que presenta el rey (Stuart,

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



XIX ojdway [op edyljSols[ eutiojeleld ‘g vinoL]




20

2000, 2005; Velasquez, 2007). Es posible que el texto de la Plataforma del Templo
XIX permita poner un poco de orden en los hechos acaecidos en el mito de la inun-
dacion (Stuart, 2000, 2005; Velasquez, 2002b, 2007). El texto comienza con la fecha
en que se corta la cabeza del Cocodrilo de espalda pintada o escrita, y continda
diciendo “copiosamente fluyé la sangre del que levanta la corriente”, una sangre
que se ha interpretado como un diluvio de sangre, pero que mas bien podria aludir
a la sangre que brota de la cabeza decapitada del cocodrilo, sangre del ser sacrifi-
cado y muerto, el ser que ha levantado la corriente o ha producido la inundacién.

Como apunta Stuart (2005: 177) todo parece sefialar a GI como el agente en-
cargado de decapitar al cocodrilo. No por casualidad se presenta el gobernante
Ahku’l Mo’ Naahb III en esta Plataforma recibiendo el poder ataviado con los
atributos del dios GI, especialmente apreciable en su tocado (figura 3b). Emble-
mas que indican que estd encarnando al dios y sus acciones. Lo que da sentido al
hecho propuesto de que el soberano es el decapitador o verdugo del cocodrilo
en el momento de su entronizacion. El rey Ahku’l Mo’ Naahb Il no se muestra en
una estela sentado sobre el cocodrilo atado, recordemos que Palenque es una
ciudad donde las estelas no fueron los monumentos empleados para expresar
el poder real, por eso apenas se han registrado arqueolégicamente, pero el rey,
aunque emplea otro recurso visual, lanza el mismo mensaje que los sefiores de
otras ciudades, con estelas que siguen el patrén diseiiado con el rey sentado
sobre el cuerpo abatido del saurio.

En este caso Ahku’l Mo’ Naahb III es el controlador el nuevo tiempo que se
origina tras la decapitacion del reptil ejecutada por Gl. Asi, es el rey el que esta
fundando el nuevo orden, el nuevo mundo, el nuevo tiempo que regird bajo su
gobierno, y ha elegido encarnar y personificar a Gl en la Plataforma precisamente
porque éste actia como agente de la decapitacion. Con esta accion superpone el
tiempo mitico a su tiempo actual, a su tiempo histérico.

Suponemos que esta misma intencion tuvieron los sefiores del periodo Clasico
que se mostraron sobre el reptil en los monumentos de entronizacién. Asi como
los soberanos que en los murales de San Bartolo se estan entronizando y forman-
do parte activa de la narrativa completa del mito de la inundacién.

También se ha recuperado una figurilla de Jaina que representa al dios GlII
sentado sobre un cocodrilo con una oquedad en su lomo, al que agarra y retiene
por el hocico mientras blande su hacha (figura 4) (Martos, 2010: 280-281). En este
caso hay que preguntarse les posible que GIII también fuese uno de los agentes
encargados de la decapitacion del lagarto o que en cada reino se emplease al dios
patrono como responsable de la muerte del saurio? Posiblemente no hubo un
unico agente responsable de la muerte del lagarto, pues asociado a esta accion
aparece, ademas de Gl y GllI, el dios Chaahk, en la fachada Margarita (ver figura 1).

Los gobernantes debieron elegir segtin sus preferencias quién era el agente res-
ponsable de la muerte del cocodrilo y por supuesto es légico que variase segtn
la region y la época. (Quién mejor que el dios protector de una ciudad para ser el
responsable de acabar con el tiempo anterior y dar comienzo a un nuevo reino?

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



En esencia, la representacion de este lagarto es un tema constante en el tiem-
po y en el espacio, que hace reflexionar sobre su importancia en las cuestiones
politicas y el uso de este mito en éstas.

Ficura 4. GIII sentado sobre un cocodrilo

El cocodrilo de la inundacion y las huellas de pies
en los documentos coloniales

En los monumentos clasicos los gobernantes mayas aparecen sentados sobre el co-
codrilo atado y pisado. En el centro de este reptil sometido se observan unas hue-
llas de pies, que han sido interpretadas como el camino que lleva al gobernante al
trono y que estan manchadas de sangre por el sacrificio de algtn cautivo, el cual
en ocasiones aparece representado en la parte inferior de la estela, acto que era
imprescindible en los rituales de entronizacién, como se observa especialmente
en las estelas de Piedras Negras (Martin y Grube, 2002: 149).

En la escritura maya hay pocos glifos que incluyan como referente grafico el
pie humano. En estos casos lo que indican son acciones relacionadas con el tras-
lado de un lugar a otro, que en esencia expresan la idea de caminar. De hecho el
glifo hul, “llegar”, en ocasiones se disefié con el icono de la huella de pie (Bernal
y Velasquez, 2005: 33). También se advierten formas glificas de huellas de pie
ascendiendo por escaleras que se leen tab’ y cuyo significado es “subir o ascen-
der”. En este sentido, la huella de pie como verbo de accion de desplazamiento

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

21



22

se remonta a la cultura olmeca (Lacadena, 2008: 607-626), aunque estas pisadas
también caben en otros campos semanticos relacionados con llegada, conquista
y cautiverio, como parecen expresar las escenas de reyes o reinas pisando a
cautivos® (ver Bernal y Veldsquez, 2005: 33; Lacadena, id.; Lacadena y Ciudad,
2009: 59-66). En este sentido, Veldsquez (2002a: 235-244, 258) sefiala que los
quichés emplean el verbo quiyik’, que significa “conquista”, y viene de yik’ o yek’,
“pisar”, “hollar” (cognado del verbo chek’ yucateco), y que también emplean para
describir expresiones de conquista en guerra.” Ademads, el autor advierte que en
el Titulo de Yax se menciona como se juntaron en su tierra y “eran sin nimero las
montaias que pisaron y en que caminaron por causa de sus sefiorios”. El pasaje
hace referencia clara a la accion de hollar los terrenos conquistados, en el sentido
de anadirlos al nuevo reino fundado.

También las huellas de pies fueron un recurso grafico muy extendido en la
cultura teotihuacana® que, muy posiblemente, al igual que la maya sefialaba el
territorio que estaba siendo conquistado y a la vez fundando.

Esta accion de pisar la tierra se recoge en libros coloniales como el Chilam
Balam de Chumayel (Mediz Bolio, 2001: 87-88), fuente que ha ayudado a entender
esta accion en las estelas del Clasico. El documento menciona que “fueron co-
gidos los Trece dioses, y fue rota su cabeza y abofeteado su rostro y fueron escupi-
dos, y se los cargaron a las espaldas, y fue robada su Serpiente de Vida, con los

6 En el 4rea maya son habituales las escenas en estelas con gobernantes pisando cautivos, que a
primera vista sugieren que se trata precisamente de sefiores que han capturado a un personaje relevante
de otro reino (Veldsquez, 2002a: 244). La Estela 24 de Naranjo representa a la sefiora Seis Cielo pisando
a un cautivo. Sabemos por los textos que esta reina se desplazé desde Dos Pilas a Naranjo en el afo
682 d.C. para fundar un nuevo linaje. Efectivamente, no hay huellas de pie en el monumento, pero si la
accion en si misma de pisar, que se representa en la estela, asi como el término huli, “llegar”, que, como
refieren Martin y Grube (2002: 74), estd imbuido de un sentido mas amplio, que abarca la fundacion de
una nueva dinastia. Tres dias después de llegar a Naranjo la sefiora Seis Cielo visita una pirdmide impor-
tante para dedicar el santuario y restaurar los fundamentos del reinado. Segun apunta Garcia Zambrano
(1994, apud Scandar 2010: 72-75), los hitos elevados, piramides o cerros, son elementos esenciales en
las ceremonias de fundacion de ciudades. Asi, la escena de la Estela 24 de Naranjo puede estar trans-
mitiendo una informaciéon mucho mas amplia de lo que se ve a simple vista. La accion de pisar podria
indicar, ademds de captura, el control del territorio conquistado y nuevamente ordenado.

7 Velasquez (2002a: 233-235) sefala que los verbos estrella sobre concha, estrella sobre tierra y
estrella sobre nombre de lugar que estan en las inscripciones, aunque permanecen sin descifrar, son
expresiones de conquista. Tal vez por eso no sea casualidad que aparezcan representados dentro de los
bultos sagrados en el Vaso de los Siete Dioses y en la Caja de los Once Dioses, vasijas que precisamente
estan recreando el acontecimiento de la creacién del mundo en la fecha mitica 4 Ajaw 8 Kumk'u.

8 En Teotihuacan un gran ntimero de imagenes con personajes marcando sus huellas de pies
se encuentran en pintura mural, pero también hay huellas de pies realizadas en piedra verde, asi
como decorando las paredes de las vasijas. El mural de la Zona A del Conjunto del Sol reproduce
guerreros ataviados con tocados de aves y portando cuchillos con corazones sangrantes que estan
enmarcados por un camino de pies. En el mural del Patio Blanco del barrio teotihuacano de Atetelco
se advierten también dos guerreros ataviados a la manera de Tldloc, armados con dardos y cuchillos
con corazones sangrantes, que caminan por los limites de la planta de un templo, cuyo piso esta re-
pleto de huellas que se han interpretado como danza (Lombardo, 2006: 36), pero muy probablemente
puedan indicar la accion de fundar el templo.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



cascabeles de su cola, y con ellas fueron cogidas sus plumas de quetzal”, junto
con su semen y sus semillas. Bolon Dzacab lo envolvié todo y lo at6 y se fue al
decimotercer piso del cielo. El relato del Chumayel continda asentando:

[...] entonces cayeron su piel y las puntas de sus huesos aqui sobre la tierra [...].
Y fueron enterrados en la orilla de la arena, en las olas del mar. Y entonces, en un
solo golpe de agua, llegaron las aguas. Y cuando fue robada la gran serpiente, se
desplom¢ el firmamento y hundi6 la tierra. Entonces los Cuatro dioses, los Cuatro
Bacab, lo nivelaron todo. En el momento en que acab¢ la nivelacion, se afirmaron
en sus lugares para ordenar a los hombres amarillos (Mediz Bolio, 2001: 88).

Se describe, pues, que la inundacion fue producida cuando fue robada la Gran
Serpiente, y su piel y las puntas de sus huesos cayeron sobre la tierra. Estos
elementos podrian ser la versiéon colonial de los objetos que arroja el reptil del
Clasico. Entonces, de un solo golpe llegaron las aguas, y se desplomo6 el firma-
mento y se hundio la tierra. Segtin Solis Alcald (1949: 230-231), la destruccién del
mundo anterior fue producida por Bolon Ti K'uh, quien mandé a Itza Cab Ahiin
(equivalente posclasico del Cocodrilo Estelar) para que ocasionara la inundacién
de la tierra, pero el propio dios no permitié que acabara por completo con la
creacion: corto la garganta del saurio y con el cuerpo de éste se formé la super-
ficie de nuestro mundo (Velasquez, 2002b: 446-447). La tierra se vuelve a nivelar
cuando se colocan los cuatro arboles® en las esquinas. A continuacién, un perso-
naje llamado Uuc Cheknal baja de la séptima capa del cielo y pisa la espalda de
Itzam Cab Ain. Esta accion habia sido interpretada desde los primeros estudios
como cépula, hasta la nueva revision que hizo Florencia Scandar en 2010 (33-53).
En su andlisis del folio 25r del Chilam Balam de Chumayel y atendiendo a las 50
entradas de la expresion chek, “pisar”, recogidas en el Vocabulario de Maya Than
(Acuna, 1993), Scandar sefiala que so6lo nueve presentan acepciones relacionadas
con copular, mientras que la gran mayoria se refiere a la accion de pisar u hollar.
Esto, unido a que en las versiones del Chilam Balam de Mani (Solis Alcala, 1949)
y de Tizimin (Edmonson, 1982) en ningtin caso se traduce chek como “fecundar”,
le lleva a postular que la traduccion de esta seccion del texto es incorrecta. La
autora propone que la accién de pisar alude al sentido de fundar més que al de
fecundar, propuesta que seguimos en este articulo.

Asi, la tarea de pisar tiene un papel relevante en este entramado de destruc-
ciones y renovaciones, de cocodrilos venado estelares, gobernantes entronizados
y huellas de pies, pues es precisamente el sefialamiento de éstas la forma grafica
empleada durante la Colonia para expresar la accion de fundar.

Todo esto iria acompainado de los imprescindibles rituales de sangre, como
se muestra en algunas narrativas que se explican mas abajo. Por dltimo, un ser
sobrenatural holla la espalda caida del lagarto marcando el territorio con pisadas

9 “E] primero que se levanté fue el Arbol Blanco, el arbol del norte. Después se levanté el Arbol
Negro, el del oeste. El siguiente arbol que se levant6 fue el Arbol Amarillo, el del sur. Posteriormente
se levant6 el Arbol Rojo, el del sur y por tltimo la Gran Madre Ceiba, en el centro”.

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

23



24

que permiten fundar el nuevo mundo. Es posible, como apunta Veldsquez (2007: 6;
com. pers., 2011), fijandose en los datos de los Libros del Chilam Balam, que pos-
teriormente se descuartizase al reptil coincidiendo con un eclipse, e incluso que
se quemase, como parecen sugerir algunas figuras donde aparece con el cuerpo
horadado, como se menciona en los textos del Templo XIX de Palenque (Stuart,
2005) que se explicardan mas abajo con detalle.

El cocodrilo de la inundacion y las huellas de pies
en los monumentos mayas: desde el Preclasico al Posclasico

A continuacion se analiza una serie de monumentos donde se advierte la accion
de pisar a través de huellas de pie en contextos donde también participa el Co-
codrilo Venado Estelar de la inundacién. La exposicion de los datos se ofrece en
forma cronolégica, del Precldsico Tardio hasta el Posclasico.

Huellas de pie y el mito de la inundacion en las representaciones del Precldsico.
Las pinturas del muro poniente de San Bartolo (Petén)

Con todo lo expuesto hasta ahora, creemos reconocer el mito de la inundacién
desde momentos muy tempranos y en formas muy completas, como es el caso
del mural poniente de San Bartolo. Pero antes de adentrarnos en esa narrativa,
hay que recordar que, remontandonos en el tiempo al Preclasico, tres siglos antes
de nuestra era, se erigio el Altar 12 de Abaj Takalik (Velasquez, 2002b: 419). La
composicion escultérica es sumamente interesante, pues se advierten la alter-
nancia y simultaneidad de dos secuencias del mito: arriba el saurio de cuerpo
celeste de la inundacién; abajo el mismo numen ya abatido. En la parte superior
se aprecia el contorno de la Deidad Pajaro Principal, como ocurre en otras mu-
chas imagenes del Lagarto celeste (ver Taube et al., 2010: 36-38). El gobernante
estd sobre él de pie, en una actitud de movimiento, pisando y caminando por su
lomo ondulado que bien podria insinuar agua (ver figura 1). La acciéon de cami-
nar sobre el cuerpo del reptil, como ya se ha dicho, reproducia la fundacion del
Mundo. Esta escena podria ser una de las primeras representaciones en las que
un gobernante se muestra sobre el lagarto en una toma de poder.

Avanzando en el Preclasico, creemos reconocer en el muro poniente de la Pi-
ramide de las Pinturas, en San Bartolo'® no sélo al protagonista del mito de la
inundacion, el lagarto (figura 5), sino tal vez el mito en su narrativa mas extensa
asociada al ascenso al trono de un gobernante (figuras 6a-6b). Para esta propues-
ta me baso en el trabajo realizado por el equipo del Proyecto San Bartolo, en el
que acertadamente apuntan que en este muro se muestran algunos de los temas
relacionados con la creaciéon y el gobierno entre los mayas del Precldsico Tardio.

10 Véanse también los trabajos de Saturno et al., 2005a, 2005b. La propuesta que aqui se esboza
es so6lo una vision general de lo que podria encontrarse representado en estas pinturas murales.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



Ficura 5. Lagarto de la inundacion representado en el muro poniente
de la Piramide de las Pinturas, San Bartolo

Resaltan de forma especial la ereccién de los drboles direccionales asociados con
la Deidad Ave Principal, y la parte norte del muro poniente donde se encuentra
el ciclo mitico del Dios del Maiz, pero con referencias claras a la institucion del
gobierno, como indican las dos escenas detalladas de coronaciones reales que
ocurren sobre andamios (Taube et al., 2010: 66, 87), de forma muy similar a como
se muestra a los gobernantes del Cldsico Tardio al tomar el poder.

A mi parecer, en estas escenas, pintadas un siglo antes de nuestra era, se
muestra iconograficamente de una forma extensa y completa el tema en cues-
tion, que no es otro que la utilidad del mito de la inundacion como metafora de
creacion de un nuevo tiempo en las coronaciones y tomas de poder de los nuevos
gobernantes.

Aunque el equipo del proyecto San Bartolo no lo advierte, desde mi pers-
pectiva, en estas pinturas se encuentran también los episodios anteriores a la
creacion del mundo, los que aluden a la destruccién por una gran inundacién.
La presencia del lagarto celeste del diluvio representado sobre los arboles direc-
cionales de San Bartolo indica el comienzo del mito. Un ser serpentino de doble
cabeza con cuerpo celeste arroja sangre por su boca. Es un personaje similar
a los descritos hasta ahora. De su cuerpo celeste emanan nubes y lluvia negra
(Taube et al., ibid.). Justo en el centro de este monstruo se encuentra la Deidad
Pdjaro Principal. Toda la escena del mural se representa apoyada sobre un cuerpo
de bandas celestes que posee las mismas caracteristicas que el lagarto, lo que se
puede interpretar como el cuerpo abatido del numen, como suele verse en otros
monumentos preclasicos y en otros del Clasico que comentaremos.!’

T A esto hay que afiadir que el friso de estuco que se reproduce en la fachada exterior del muro
norte del edificio de las pinturas presenta un cuerpo de bandas celestes, que Taube et al. asocian
con la Deidad Pdjaro Principal (2010: 36, fig. 23), y que desde mi perspectiva podria aludir al mo-
mento en que el Lagarto Celeste es abatido, tal vez por este Pajaro, Vukuk Kakix del Clasico, o como
mencionan las fuentes coloniales, podria tratarse de Uuc Cheknal, el que vino de la séptima capa de
la tierra a pisar la espalda del lagarto.

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

25



26

Arbol 3

Arbol 2

ESTUDIOS

Arbol 4, sobre €I, el Lagarto de cuerpo
celeste de la inundacion con el Pajaro Principal
FiGura 6a

DE CULTURA MAYA XLV



Entronizacién 1 con
huellas de pie en andamio

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

Entronizacién 2. El texto le define

como ajaw, “senor”, “rey”

Tortuga como cueva con dioses en su interior

FiGura 6b

27



28

Bajo este Lagarto Celeste, con la Deidad P4jaro Principal que inunda la tierra
con su lluvia, se advierte el siguiente episodio del mito: la creacion de los cinco
arboles direccionales sobre los que se posa el Pdjaro Principal (Taube et al., 2010:
29-46).

Como apuntan Taube et al., en este mural los cuatro personajes que se sangran
ante los arboles son una forma precldsica de Jun Ajaw, el correspondiente clasico
del héroe gemelo del Popol Vuh, Junajpu (2010: 18-19). Parece que estos indivi-
duos estarian en relacion con los “Cuatro Sefores” mencionados en el Clasico
y que serian los responsables de fundar el mundo y su centro, dandole orden.
Los autores los asocian también con finales de periodo, con ritos de naturaleza
calenddrica, y serian los equivalentes de los cargadores de ano, como los que
aparecen en el Codice de Dresde y en otros contextos posclasicos mesoamerica-
nos. Estos cargadores estan vinculados con los rumbos y van alternandose. En el
manuscrito de Dresde, de las paginas 25 a 28 estos cargadores se muestran justo
después de la pagina 74, que recoge la escena del dragén celeste inundando la
tierra. Las paginas siguientes del manuscrito, 30 y 31, estan dedicadas a los cuatro
arboles del mundo, el centro estda marcado por una cueva, en todos ellos tam-
bién se encuentra Chaahk, al igual que en otros monumentos preclasicos, donde
siempre aparece en cuevas (Garcia Barrios, 2007), y en el Clasico en la vasija K609,
también conocida como Plato Césmico, es el dios del Rayo que renace como Chak
Xib’ Chaahk de la aguada negra o gran inundacién (figura 7) (ver Schele y Miller,
1986; Wagner 2001: 287; Veldsquez, 2007: 2; Veldsquez, 2002b: 442-443; Garcia
Barrios, 2009: 287-290).

Figura 7. Vasija K609 o Plato Césmico, periodo Clasico

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



En los murales de San Bartolo, frente al quinto arbol se encuentra el dios del
maiz, tal vez aludiendo a la planta del cereal como centro del mundo (Taube et
al., 2010: 61). El ultimo pasaje gira en torno a una cueva (ver figura 6b) donde se
encuentran tres deidades y, a cada lado, dos figuras sentadas en tronos (Taube
et al., 2010: 61, 66-69). En el lado sur del muro (izquierda de la cueva) hay un
sefior sentado sobre andamios, con otro frente a él, entronizandole. Ambos son
prefiguraciones del dios del maiz. En el andamio del que se estd coronando se
advierten huellas de pies, que, como acertadamente indican Taube et al. (ibid.),
se encuentran en ocasiones también en el Clasico en escenas de entronizacion
relacionadas con sacrificio, aunque en este caso concreto no estan asociadas con
sacrificio alguno. Esto probablemente se debe a que estas huellas aluden a la
accion de pisar en el sentido de fundar el nuevo mundo como metafora visual de
la creacién de un nuevo reinado.

A esta escena le sigue un personaje que porta en brazos al dios del maiz nifio
caminando por una corriente de agua que termina en una cueva-montafa con
forma de caparazén de tortuga, cuadrilobular, que es la manera de representar la
montafa-cueva que simboliza el centro del mundo. En los rituales de fundacién,
el centro del espacio debe estar formado por una montafa-cueva con manantial
y agua, tal y como se reproduce aqui (Taube et al., 2010: 73). Ambas entroniza-
ciones giran en torno a esa montafa-cueva, en cuyo interior se encuentran varios
dioses,'? entre ellos, Chaahk, el dios del maiz, tocando el tambor en el centro, y,
al otro lado, el dios del agua terrestre (Garcia Barrios, 2007; Taube et al., 2010:
73-75). La narrativa del muro poniente de San Bartolo finaliza con la entrega de
los atributos de poder al otro personaje que se esta entronizando, flanqueando
el lado izquierdo de la cueva. También estd sentado sobre un andamio, y en este
caso el texto le designa ajaw (Taube et al., 2010: 68-70).

Resumiendo, en este espacio parece que se plasmé el mito completo de la
inundacién, destruccién por un diluvio y creacién del mundo por la ereccion
de cuatro arboles para recrear el tiempo que comenzaba con la entronizacion del
nuevo gobernante, tal y como fue costumbre mostrar en el periodo Clésico.

Huellas de pie y entronizaciones en el periodo Cldsico

Durante el Clasico, el reptil de la inundacién formé parte de los programas icono-
graficos que mostraron los soberanos de las ciudades politicamente mas relevan-
tes del momento: Copan, Quirigua, Palenque, Piedras Negras y otros reinos mayas
de las Tierras Bajas. Al igual que en el Altar 12 de Takalik Abaj, los gobernantes
se mostraron en las estelas dominado y pisando a este lagarto, aunque de una
manera diferente. Es probable que la simbologia fuese la misma. Este ser celeste

12 Chaahk es uno de los tres dioses que estan en el interior de la cueva, uno de los espacios
que mas habita. Ademds es una entidad que participa en los eventos relacionados con la inundacion
(Garcia Barrios, 2009: 226-266).

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

29



30

y ambivalente por su dualidad (al ser causante de la inundacién de la tierra, asi
como el responsable de que se forme y cree el nuevo mundo, partiendo de su
cuerpo decapitado y caido), fue reproducido decorando palacios o estancias es-
peciales.

También se representd este tema en la ceramica clasica, donde la forma de
expresar el mito varia. Los maestros de las vasijas estilo codice, aquellos que
delineaban en las piezas sélo los contornos de las figuras, recrearon el mito en
soportes elegidos intencionalmente, como son platos y vasijas de base cuadran-
gular, pero a diferencia de como suele ocurrir en los monumentos de piedra,
donde los protagonistas son los soberanos, aqui, los protagonistas son entidades
sagradas. Los dioses se vinculan en diferentes momentos del mito con el lagarto
celeste, entre ellos Chaahk, el dios L, y el dios del maiz. El dios GIII también,
pero en este caso fue modelado en barro encima del cocodrilo, como se explica
mas abajo.

El Clasico Temprano: Cocodrilo Venado Estelar y huellas de pie
La Estructura Margarita de Copdn

La Estructura Margarita de Copan (Honduras) (ver figura 2) es el primer monu-
mento del periodo Clasico donde se muestran huellas de pie en un contexto
compartido con el Cocodrilo Venado Estelar, no sin olvidar, como se ha dicho
antes, que ya en el Preclasico Tardio se encuentran en los murales de San Bartolo
huellas de pie en una narrativa mas extensa de la inundacion.

La ciudad de Copan fue fundada en el ano 426 d.C. por un extranjero de gus-
tos teotihuacanos llamado K’inich Yax K'uk’ Mo'.'3 Los registros arqueolégicos y
los andlisis de dientes del rey sefialan que su procedencia es foranea. Esto, uni-
do a los materiales de disenos teotihuacanos encontrados en sus edificios, hizo
pensar a los investigadores que se trataba de un personaje procedente del centro
de México (Sharer, 2003: 145). En la actualidad sabemos que K’inich Yax K'uk’
Mo’ pasé su infancia en Petén y luego se desplazé al valle de Copan (Price et al.,
2014), donde fundo6 la dinastia que regiria el sitio hasta el final de su historia.'*
Pese a que su infancia transcurrié en algin lugar del Petén, K’'inich Yax K’'uk’ Mo’

13 Sus retratos lo vinculan con los dioses teotihuacanos, pues suele mostrarse con la anteojeras de
Tlaloc, dios de la lluvia y el rayo de esa cultura. Los ajuares de los entierros asociados a este primer
momento muestran objetos puramente teotihuacanos, como son los espejos de pirita, vasijas anaran-
jado delgado, anteojeras de concha y tocados de placas de concha. Igualmente, las primeras obras
arquitecténicas patrocinadas por este gobernante presentaban los disefios tipicos de la arquitectura
teotihuacana conocidos como estilo talud-tablero, sefialando un fuerte vinculo o atraccion con esa
poderosa ciudad del centro de México (Fash, 2002: 717-18).

14 Algunos autores sugieren que el fundador procede de la regién de Petén, Tikal o de Caracol
(Stuart, 2000, 2008; Lacadena y Ciudad, 2009: 61; Price et al., 2014).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



siempre mostré preferencias y gustos teotihuacanos, tal vez por las tendencias
regionales del momento. Esto se advierte en el disefo arquitectonico de los edi-
ficios que patrocin6'® y en la cantidad de objetos teotihuacanos con los que se
le enterr6 (Sharer, 2003: 148-151).

Con la muerte del fundador sube al trono K’inich Popol Hol, al que se le atri-
buye la construccion de la Estructura Margarita, entre los anos 445 y 460 d.C.
(Sharer, 2003: 152-153). Segtn los arquedlogos del Proyecto Copan (Sharer, ibid.;
Fash, 2002: 715-729), este edificio estuvo destinado a guardar el cuerpo de la
mujer del fundador. La fachada oeste de la estructura, al igual que los edificios
patrocinados por K’inich Yax K'uk’ Mo’, presentan una mezcla de motivos mayas
y teotihuacanos. Si el espectador se fija, observara que la composicion de la fa-
chada sigue un patron de disefio teotihuacano;'® un paramento central, un marco
inferior y otro marco que bordea por tres de sus lados la escena central. En el
espacio del centro se modelaron dos aves (guacamayo y quetzal) con los cuellos
entrelazados, que representan el nombre en emblema del gobernante K’inich
Yax K’'uk’ Mo’, “Solar primer quetzal guacamayo”. Esa forma de representar un
nombre en emblema era algo poco usual en el drea maya, y recuerda mas a di-
sefios teotihuacanos (Martin y Grube, 2002: 192; Nielsen, 2003: 227). El nombre
en emblema va acompanado de un texto glifico formado por el numeral 9, tal vez en
el sentido maya de “mucho o innumerable”, o, como argumenta Nielsen (2003:
228), con el de “nueve sitio”, un lugar del imaginario mitico. Le sigue un glifo no
descifrado y otro formado por dos huellas de pies. El marco inferior cierra con
una banda formada por signos terrestres. La moldura superior y los laterales, que
son en realidad el cuerpo del Cocodrilo Venado Estelar, encuadran el nombre en
emblema del gobernante. La cabeza delantera del lagarto cuelga por uno de los
laterales del marco, y la cabeza trasera, por el otro. En la parte superior figura
el cuerpo del lagarto adornado con los signos celestes. Esta manera de enmarcar
copia los patrones teotihuacanos, cuando representan a la Serpiente Emplumada
anegando la tierra con su torrente de agua.

La cabeza delantera del Cocodrilo Venado Estelar lleva un ojo con signo de
estrella, mientras que la posterior es una cabeza descarnada. Este ser arroja por
su hocico largo y abierto, con dientes curvos, un caudaloso torrente de agua
que arrastra un conjunto de objetos que Velasquez (2002a: 240; 2007: 2) ha
identificado como conchas, cuentas de jade, huesos pequefios, hileras de pun-

15 Uno de los edificios que mandé construir fue Hunal, que en principio debié tener funcién de
palacio y después de su muerte se convirtié en tumba real (Sharer, 2003: 147-151). Pese a ser una
subestructura y haber sido en parte destruida, su interior conserva disefios de pintura mural de estilo
teotihuacano, y se advierten los recursos de huellas de pies, tan caracteristicos del lenguaje visual en
Teotihuacan (Sharer et al., 1999: 241; Nielsen, 2003: 223).

16 Las pinturas murales en los paramentos de los edificios teotihuacanos suelen presentar siempre
un mismo patrén: en la parte central se ubica el tema principal, en la baja una banda que hace de
locativo, es decir indica donde acontece la accion, y un marco de tres lados en la parte superior, cuya
temadtica estd siempre en relacion con la escena central (Lombardo, 2006: 36). Este diseiio tan peculiar
fue el elegido para recrear un acontecimiento politico de gran relevancia en la estructura Margarita.

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

31



32

tos, signos de completamiento y logogramas de K’AN y YAX, asociados con la
lluvia torrencial o con la inundacién.!” Abrazado a la cabeza trasera y descarnada
se encuentra, blandiendo su hacha, el dios de la lluvia, Chaahk, probablemente
con la intencion de dar muerte al caiman (Garcia Barrios, 2009: 161-173), y asi
enfatizar el fin del tiempo anterior, simbolizado por la muerte del cocodrilo, y la
restauracion de un nuevo orden marcado por las huellas de pies y la presencia
del gobernante a través de su nombre en emblema. Parece que la llegada de un
personaje foraneo a la ciudad de Copan para fundar un nuevo reino pudo ser el
motivo ultimo de esta representacion.

Muchos de estos elementos iconograficos seran utilizados en los siglos veni-
deros en ciudades de la region del rio Usumacinta, siendo Piedras Negras uno de
los reinos del Clasico Tardio con mas monumentos en piedra que muestran al
soberano ataviado a la manera teotihuacana, sentado sobre el Cocodrilo Venado
Estelar, y con unas huellas de pies que ascienden hacia el personaje entronizado.

Monumentos del Clasico Tardio: entronizacion, Cocodrilo Venado Estelar
y huellas de pies

Durante el Clasico Tardio la presencia del rey entronizado sobre el Cocodrilo Ve-
nado Estelar y unido a un camino de huellas de pies se generaliza en la ciudad de
Piedras Negras. Igualmente, los reyes de Palenque disefian y se vinculan a dicho
ser en diferentes monumentos, asi como recrean parte del mito al mencionar la
decapitacion del reptil en el texto de la Plataforma Jeroglifica del Templo XIX de
Palenque (Stuart, 2000, 2005; Velasquez, 2002b, 2007). También en zonas aleja-
das del Usumacinta, como Naranjo, en Petén, en este momento los gobernantes
se retratan sentados sobre el Cocodrilo Venado Estelar, o en la misma ciudad de
Copan, que nunca dej6 de disefiar a este lagarto en altares, zoomorfos y otros
monumentos.

Piedras Negras

Piedras Negras es, como se sefial6 antes, una de las ciudades del Clasico Tardio
con mayor nimero de monumentos conteniendo el patrén gobernante, Cocodri-
lo Venado Estelar y huellas de pies. Se puede ver este disefio en las estelas 6,
11, 14, 25 y 33. La primera que se realizo, la 25 (figura 8), fue encargada por el
rey K’ihnich Yo'nal Ahk I (608 d.C.) y sus sucesores copiaron el patrén. Martin y
Grube (2002: 142-143) consideran que estas estelas muestran al rey entronizado
sentado en un palanquin o litera muy decorada, elevada simbélicamente al reino
de los cielos. Un cojin de piel de jaguar que conforma su trono reposa sobre una

17 Elementos semejantes a éstos se advierten en los fluidos teotihuacanos que descargan la Gran
Diosa, Tlaloc y otros muchos personajes. Corona Sanchez (2002: 380) argumenta que son productos
relacionados con la economia teotihuacana: semillas, conchas, caracoles y productos manufacturados,
que coinciden mds con la descripcion que hace el Chilam Balam.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



”IﬁrC) “ (n. & 30 .
7(/5? ”f

Ficura 8. Estela 25 de Piedras Negras, Clasico Tardio

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

33



34

efigie de bejuco con forma de saurio; todo ello bajo un dosel que representa el
cielo, coronado por el gran pajaro celestial. El reptil de bejuco es en realidad el Co-
codrilo Venado Estelar, atado y sometido. También en un fragmento de una vasija
clasica se reconoce este mismo tema: el gobernante, sentado en lo alto de un
andamio, estd siendo investido con el tocado real. Formando parte del andamiaje
se encuentra, atrapado y atado, el cocodrilo de la inundacioén, siguiendo el mismo
patrén que se advierte en las estelas clasicas (Taube et al., 2010: 64, figura 41b).
Una situacién que se asemeja mucho a la que se reproduce en las paginas 3, 5, 9
y 11 del Codice Paris, donde se observa a un gobernante en el momento en que
recibe los emblemas reales, sentado sobre el cocodrilo de la inundacién, atado
(Love, 1994). La posicion del rey no es casual, sino una forma de mostrar que
tiene bajo su control al agente encargado de destruir el mundo. Es el gobernante
responsable de la muerte del reptil.

En las estelas de Piedras Negras suelen incluirse huellas de pies que ascienden
pisando el cuerpo del lagarto desde los signos terrestres de la parte inferior de los
andamios hasta el trono donde se encuentra sentado el sefior (Velasquez, 2007: 4;
Taube, 1988: 340-350). Martin y Grube (2002: 142) sugieren que se trata de huellas
de pies ensangrentados del gobernante, producto del sacrificio de una victima.
Pese a que era practica generalizada el sacrificio humano en ocasion de subir al
trono o en fechas relevantes, pienso que aqui esas huellas de pie aludirian a la
accion de pisar como sinénimo de la fundacién del nuevo reino que iba a dar co-
mienzo. Tal y como se ha dicho, en la entronizacion preclasica del mural poniente
de San Bartolo no se muestra cautivo alguno, y aunque tampoco esta el reptil
atado y controlado por el soberano, se encuentra igualmente asociado a él en
el discurso general del mural.

El Cocodrilo atado se identifica también en los rituales de fundacion recogidos
en la Colonia, como se explica en el apartado siguiente. La accién de pisar es im-
prescindible en las fundaciones, ya sea de reinados, sefiorios o nuevos periodos
de tiempo.

Naranjo

La estela 32 de la ciudad de Naranjo (figura 9) muestra elementos semejantes a
los de Piedras Negras y otros diversos, pero sumamente interesantes por las vincu-
laciones que pueden tener con el centro de México. El gobernante estd sentado
sobre una elevada escalinata, tal vez una piramide, decorada con signos celestes y
terrestres que rematan en la parte superior con la figura de un ser serpentino, con
cuerpo alargado, emplumado y con patas de venado, atado y amordazado.
Existen otras representaciones de este cocodrilo con el cuerpo emplumado,
como se ve en el Altar T de Copan, posiblemente por la fuerte tradicion teotihua-
cana que siempre existi6 en esa ciudad. En este caso debemos preguntarnos les
acaso la Serpiente Emplumada la equivalente en el centro de México al Cocodrilo
Venado Estelar del drea maya? Podria ser, pues siempre aparece anegando la

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



S\ LIS s
P
o STE e
2| L Ol "
|5 PO

Figura 9. Estela 32 de Naranjo, Clasico Tardio

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

35



36

tierra con un potente fluido saliendo de su boca. En ocasiones, bajo su cuerpo
se advierten nueve arboles, en lugar de cuatro, tal vez con el mismo significado
que tenian en el drea maya: la restauracién del mundo. Ademads, el Templo de la
Serpiente Emplumada es el escenario perfecto para mostrar iconograficamente
en sus fachadas a este ser hibrido, reptil y ave, en un entorno acudtico marcado
por caracolas y otros elementos, los mismos que se encuentran en los multiples
entierros de sacrificados que se produjeron en esa piramide.

Ciertas representaciones teotihuacanas, como las que figuran en el Mural de
los Animales Mitologicos, muestran al ofidio en un contexto acudtico acompaia-
do de diferentes animales, vomitando fluidos e ingiriendo animales. Su cuerpo
emplumado y blanco parece entrar y salir del agua mientras arroja cantidades de
liquido por la boca. A veces da la sensacion de que su cuerpo, mas que invisible,
porque penetra en el interior del agua (indicada por olas que lo cubren a tra-
mos), estuviese seccionado o cortado. Seglin algunos autores (Sugiyama, 1992;
Lopez Austin et al., 1991; Florescano, 2009), la Serpiente Emplumada en el centro
de México ejerce como emblema fundacional. Son muchas las representaciones de
dignatarios asentados sobre el cuerpo de la serpiente como simbolo de la autori-
dad politica y de la casa real de Teotihuacan. Tal vez, el Cocodrilo Venado Estelar
con plumas que aparece en Naranjo, ese animal hibrido que es mencionado en
el Chilam Balam de Chumayel (Mediz Bolio, 2001: 88) como la Serpiente de Vida,
a la que le robaron los cascabeles de su cola y sus plumas de quetzal, sea una
fusion de los monstruos de la inundacion del centro de México y del drea maya.
En cualquier caso, el significado tltimo de esta imagen seria el mismo: transmitir
el control y poder del rey como regente del orden césmico a su pueblo.

Huellas de pie en los monumentos poscldsicos

Como apunta Taube (2010: 204), este episodio también se describi6 durante el
Poscldsico en los murales de Mayapan, donde aparece el cocodrilo atado en un
contexto acuatico junto con otros animales. Este cocodrilo podria ser el mismo
que aparece en la Estela 1 de Mayapan, cuya escena muestra al gobernante sen-
tado sobre el lagarto con un sacerdote portando emblemas de poder y ritual,
como incensarios, y ademas también estd el Pdjaro Principal, entidad sobrenatu-
ral que desde el Precldsico Tardio aparece en la iconografia del mito. Todo ello
coincide con las imagenes reproducidas en las primeras paginas del Codice Paris
(Love, 1994). También los cddices Dresde y Madrid reproducen escenas relativas al
monstruo de la inundacién, como la conocida imagen de la pagina 74 del Codice
Dresde (figura 10). El reptil con el cuerpo formado por signos celestes, se dobla
para vomitar una corriente de liquido que emana de su boca pero también de
su cuerpo, como en San Bartolo. Aqui, la vieja diosa Chak Chel ayuda a anegar
la tierra con un cantaro invertido sobre el anciano Dios L, identificable por su
tocado de pajaro moan aunque aparezca blandiendo armas y con el cuerpo pin-
tado de negro.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



i
'
| B
1
Bl

Ficura 10. Pagina 74 del Codice Dresde

En las Relaciones Historico-Geogrdficas de la Gobernacion de Yucatdn, del siglo xvi
(apud De la Garza et al., 2008, I: 43-86), se menciona que hacian un cocodrilo
con varas atadas, que luego quemaban en sefal de que el mundo anterior habia
acabado por un diluvio. Muy probablemente un lagarto atado similar a los que se
muestran en Piedras Negras, Naranjo, Mayapan o el Cddice Paris.

También es interesante la glosa que aparece escrita en el pasaje que alude a la
decapitacion del Cocodrilo Venado Estelar de la Plataforma Jeroglifica del Templo
XIX de Palenque (ver figura 3), que asienta: “la persona que taladra el fuego”, segui-
do de la expresion “y entonces fue formado”, interpretado como una referencia a
la creacion del nuevo orden cosmoloégico (Stuart, 2005: 76; Velasquez, 2007: 4). Los
rituales de fuego nuevo, que tanta tradicion tienen en el centro de México, también
se advierten en el drea maya desde al menos el Clasico Temprano, coincidiendo
con el momento de relaciones con Teotihuacan (Guenter, 2002: 26; Nielsen, 2003:
90; Valencia y Garcia Barrios, 2009: 85-96). Igualmente, los mayas del Posclasico
emplearon este ritual para festejar las ceremonias de Ailo Nuevo, como se observa
en el Codice Dresde.

Durante la Colonia, las ceremonias de fundacién descritas por Garcia Zambrano
(1994: 221) y Smith (2006: 268) finalizaban con una hoguera en el centro para
sacralizar el espacio, concepto que inevitablemente lleva a pensar en los rituales
que estamos mencionando.

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

37



38

Huellas de pie en las fundaciones coloniales

Hay diferentes evidencias en los titulos de tierras recogidos durante los prime-
ros afos de la Colonia que senalan que el acto de pisar es imprescindible en los
rituales fundacionales mesoamericanos. Reproducian el paso del tiempo como
un recorrido hecho a pie, patrén bastante generalizado en Mesoamérica. Garcia
Zambrano (id.; Scandar, 2010: 68), al describir el Mapa de San Mateo Ixtlahuacan,
de 1530 (figura 11a), apunta que estas ceremonias constaban de varias etapas.
Comenzaban con el sonido de instrumentos musicales, que ejercian de pregén
en el rito de demarcacién de lindes de tierras. Interesantemente, a continuacion,
se elegia una montaifia con cueva y un pozo de agua cercano, que seria el centro
del territorio, idea que concuerda con el concepto de Chicomoztoc tan difundi-
do en Mesoamérica, acaso representada en los monumentos clasicos como los
escalones que simbolizan la piramide sobre la que se muestra el gobernante.
Esta montaia sera el punto de partida y de llegada de la procesion que recorrera
pisando su perimetro e interior. A continuacion, estas demarcaciones eran deli-
mitadas usando cuerdas y o ramas atadas

[...] Luego, eran colocados a lo largo de la linea divisoria marcadores de piedras o
estelas para proveerlo de un registro visual y simbdlico [...]. La procesion sale del

Ry .\.‘ b
v \ X ‘\‘\& ' 1'(;"'
VY D050
(: q
1
\
0
A\
i
o ind 1
CIAL )
.:%.‘,.?} 1
=
;; | S e 5 "
L L o8 AR Y
i >* & AT N
] A o o
o t {_‘@-"&"’“ )
- — " SaeT i " VAl J \:1 ']
-2 ""t‘c@c’ R T PSS D>22.80. 2
'1‘.\,4.\‘ 1,'::@' e - W, A ‘.']
Nt < e o G- e BT D ol PP
"‘4’ 'Vt( Jea /:: :.,; e _"‘. -

Ficura 11a. Mapa de San Mateo Ixtlahuacan, 1530

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



centro y camina hacia el norte, luego el grupo continua caminando hacia el oeste,
después hacia el sur y encontrando el este volvian al punto de partida, al centro.
A esto seguia un banquete ritual a los pies de la montana central [...] tras lo cual
la procesién volvia a subir. Una vez arriba, se realizaba una serie de ceremonias
adicionales: la quema del circulo de ramas y el disparo de flechas hacia los cuatro
puntos cardinales [...], para finalizar con la organizaciéon de los cuatro barrios en
cada rumbo (Garcia Zambrano, id.).

Las diferentes ceremonias celebradas en este ritual maya colonial coinciden
en su totalidad con los rituales de fundacién de ciudades del centro de Méxi-
co, tal y como recoge Smith al describir las paginas de fundacion de la Historia
Tolteca-Chichimeca (2006: 266-268). En ambos ejemplos se reconocen huellas de
pies sefialando el camino recorrido. No parece casual que el desplazamiento de la
procesion salga del centro, se desplace al norte, luego al oeste, continte al sur,
y por ultimo al este, de donde se regresaba al centro, en el sentido contrario a
las agujas del reloj. EI mismo recorrido que la ordenacién de los arboles que sus-
tentaron el cielo después de la inundacion descrita en el Chilam Balam: el primer
arbol que se levanté fue al norte, después el del oeste, el siguiente fue el del
sur. Practicamente igual que el orden que siguen los cuatro arboles en las pagi-
nas 30 y 31 del Codice Dresde. Podriamos decir entonces que en los rituales de
fundacion es fundamental repetir los patrones disefiados por los dioses cuando
ordenaron la Tierra, norte, oeste, sur, este, y se finaliza en el centro. Como se-
nalé Paxton (2009: 284) la direccién del recorrido en el sentido contrario al de
las agujas del reloj esta en relacién con el camino diario del sol y con el origen
del tiempo, pues hay fuentes que sefialan la representacioén del paso del tiempo
como un recorrido hecho a pie.

Esta idea de fundar las ciudades recreando los patrones estipulados por los dio-
ses, dividiendo la tierra en cuatro secciones, quedo recogida en el mapa de Yucatan
que dibujaron los escribas del Chilam Balam de Chumayel: un circulo dividido en
cuatro secciones, con el centro sefalado por un circulo menor (ver Roys, 2008: 73).

Esta creencia sobre como debia ordenarse el mundo se mantiene entre los
mayas actuales. Girard (1962: 43) narra que en sus rituales los chorti siguen la
descripcion del Popol Vuh acerca del modo en que se acabé de formar todo en el
cielo y la tierra “cémo fue formado y repartido en cuatro partes, coémo fue senalado
y el cielo fue medido y se trajo la cuerda de medir y fue extendida en los cuatro an-
gulos, en los cuatro rincones”.'® El sentido de pisar podria ser el mismo que el

18 De forma muy visual se aprecia esta misma idea cuatripartita del espacio, aunque sin huellas,
en la primera pagina del Cddice Mendoza. El centro lo compone el dguila sobre el nopal comiendo la
serpiente, el simbolo que los dioses indicaron a los aztecas que debian reconocer para asentarse en
su nueva tierra. Esta pagina del cédice queda dividida en cuatro secciones y en cada una de ellas se
encuentran los sefiores con sus nombre y arboles asociados a cada uno de su sefiorios que tal vez
representen el territorio de cada uno en si mismo, de la misma manera que ocurre en el Codice de
Madrid. Cabe recordar que en el documento estudiado por Garcia Zambrano, tras finalizar la ceremo-
nia el territorio se dividia en cuatro cuadrantes o barrios (apud Scandar, 2010: 68).

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

39



40

descrito en el Popol Vuh con la expresién “cémo fue senalado”. Estas acciones de
pisar para fundar un nuevo territorio encajan con la idea dibujada en las paginas
75y 76 del Cddice Madrid' (figura 11b), donde las huellas marcan las direcciones
asociadas a los cuatro puntos cardinales. Igualmente, es posible que este mismo
concepto sea el que se represente también en la pagina 39 del Cddice Borgia y en
las anteriores a ésta, donde se registran las huellas que va dejando un grupo de
sefiores que recorren el espacio central formado por una montafia-cueva.?’

Ficura 11b. Paginas 75y 76 del Codice Madrid

Estos datos sugieren que la intencién ultima de los escultores mayas al repro-
ducir huellas de pies en algunos de los monumentos clasicos donde se representd
el Cocodrilo Venado Estelar pudo sefalar el acto de pisar como metafora visual
que reproducia el ordenamiento del mundo.

19 Aunque sin registro de pisadas, el esquema cuatripartito que rige las cuatro direcciones y mar-
can los lindes con cuatro arboles en estos eventos de fundacion puede ser el que quedé recogido en
la primera pagina del manuscrito prehispdnico del centro de México conocido como Tonalamat! de
los Pochtecas o Codice Fejérvdry-Mayer. Como argumenta Leén Portilla (2005: 18), esta primera pagina
presenta una imagen horizontal del universo con los cargadores de cada afio marcando los cuatro
rumbos y a la vez indicados con drboles asociados a los sectores que delimitan y marcan el mundo.

20 En este sentido, también llama la atencién la importancia que refleja el espacio montafa-cueva
donde habita el dios de los aztecas, Huitzilopochtli, segtn se ve en La Tira de la Peregrinacion. Los
aztecas peregrinan para dejar ramas de abeto, tal y como se expresa que ocurre en el documento
colonial de fundacién. Sin duda este manuscrito muestra, desde la perspectiva del siglo xvi, la idea
del lugar de origen fundado en un tiempo anterior, cuyo centro rector es la montafa-cueva donde
habita el dios tutelar.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



Tatiana Proskouriakoff (1960: 455) advirti6é que en las estelas de Piedras Negras
se presenta la ceremonia de entronizacion de los reyes como un acto de relevan-
cia césmica. La idea es muy acertada, ya que el Cocodrilo celeste simboliza el
caos, y el gobernante al pisarlo le vence, creando y ordenando el nuevo tiempo,
el tiempo de su reinado. Por tanto, se puede decir que en todos los monumentos
expuestos antes, el lagarto es una metafora visual de la destruccién de un tiempo
anterior expresado por el Cocodrilo Venado Estelar, y a la vez la creaciéon de un
nuevo tiempo y orden representado por las pisadas ascendentes como acto de
fundacion del nuevo reinado, cuyo garante sera el nuevo rey.

Conclusiones

En este trabajo se ha defendido, siguiendo la propuesta de Scandar (2010), que
la accion de pisar la espalda del lagarto descrita en el Chilam Balam no refleja una
copula como se habia mantenido, sino estrictamente al acto de pisar, tal y como
se hacia en los rituales de fundacion de la época colonial. Esta propuesta da sen-
tido a las imagenes clasicas de las estelas que muestran al gobernante sentado
sobre el Cocodrilo Venado Estelar atado y unas huellas de pies ascendentes, que
antes habian sido interpretadas como huellas de sacrificio, lo cual tiene sentido
pero unido al acto de pisar como accion de marcar el territorio y de fundar.

En los cédices posclasicos y documentos coloniales la fundacion de una ciudad
debia estar marcada por una serie de rituales, entre los que se incluia el despla-
zamiento sefialado por las huellas de pies que marcaban las cuatro direcciones.
Este recorrido se hacia en el sentido contrario a las agujas del reloj, en el mismo
orden que se colocaron los arboles en las esquinas del mundo después de la inun-
dacion para restaurar el orden: norte, oeste, sur y oeste, para llegar al centro.
Por eso, la accion de pisar se vuelve tan relevante en las estelas clasicas y en los
documentos coloniales de fundacién, era importante hollar la tierra, marcarla y
ordenarla justamente igual que se ordené el mundo en el tiempo mitico. De la
misma manera los regentes mayas cada vez que subian al trono debian ordenar el
mundo siguiendo este disefio aprendido de los dioses. Esto nos lleva a proponer
que las huellas de pies son la forma grafica de expresar la fundacién de un nuevo
reino, mediante la renovacion y ordenacion del nuevo tiempo. Un concepto que
se advierte en los documentos prehispanicos, coloniales y actuales del centro de
México y del area maya, donde el cocodrilo es la alegoria que simboliza la des-
truccion del tiempo anterior.

Igualmente, hay que resaltar que en el Mural Poniente de San Bartolo se mues-
tran diferentes acontecimientos que parecen concordar con los datos aportados
por los Chilam Balam y otros datos coloniales referentes a fundaciones. Recor-
demos que los elementos fundamentales para poder realizar los rituales de fun-
dacién eran una montafa-cueva con pozo de agua que ejercia de centro y de
punto de partida en los recorridos que se realizan en estas ceremonias. Todas

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

41



42

las secuencias del mito se hallarian representadas en las pinturas de San Bartolo:
la inundacion y la destruccién del mundo anterior indicado por la serpiente de
doble cabeza derramando agua; la restauracion del nuevo orden sefialado por cinco
arboles; la cueva-montafa y pozo de agua como centro del espacio fundacional,
y el gobernante en el momento de la coronacién. Si la descripcion es correcta,
estos murales muestran la narrativa mas extensa y detallada de lo que seria la pri-
mera entronizacion conocida en el area maya asociada al mito de la inundacién,
como emblema de nuevo orden y fundacién del reino.

Conviene anadir que durante el Clasico el cocodrilo no aparece decapitado.
Tampoco parece que haya un uUnico agente encargado de decapitar al saurio,
como si los sefores pudieran elegir los seres que se encargaban de dar muerte
al cocodrilo. En este sentido, uno de ellos y el que mas veces aparece represen-
tado desde el Precldsico hasta el Poscldsico con el Cocodrilo Venado Estelar es
Chaahk. Sin embargo, el texto de la Plataforma de Palenque parece sefalar a GI
como agente encargado de la ejecucion de dicho cocodrilo. No es casualidad que
el gobernante K’ihnich Ahku’l Mo’ Naahb III se muestre el dia de su coronacién
personificando al dios Gl y ataviado con sus atributos. Esta concordancia entre
rey y agente de la decapitacion permite sugerir que la intencién dltima de los
gobernantes del Clasico, no s6lo de Palenque sino de todas las ciudades donde
incluyeron al saurio en los monumentos de acceso al trono, fue la de mostrarse
ante su pueblo como héroes victoriosos que acaban con el caos del tiempo ante-
rior al decapitar al cocodrilo, y como ordenadores y creadores del nuevo tiempo.
GI es uno de los dioses principales de Palenque y por tanto parece l6gico que
en este caso sea él quien de muerte al caiman celeste, mas que Chaahk o a GIII.
Este dltimo también aparece sentado sobre el reptil blandiendo un hacha, por lo
que en algin momento pudo participar de alguna manera en este acto final de
muerte.

Por dltimo, cabe sefalar que aqui se han apuntado sucintamente algunos da-
tos que sugieren que la serpiente emplumada podria ser el equivalente del centro
de México del Cocodrilo Estelar del area maya, una hipétesis sobre la que trabajo
en este momento.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



BIBLIOGRAFIA

Acuiia, René (ed.)
1993 Vocabulario de Maya Than. México: Universidad Nacional Auténoma de Méxi-
co, Instituto de Investigaciones Filol6gicas, Centro de Estudios Mayas.

Anders, Ferdinand y H. Dekkert (eds.)
1975 Codex Dresdensis (Codex Dresden). Austria: Akademische Druck-u. Verlagsans-
talt-Graz.

Barrera Vazquez, Alfredo (coord.)
1980 Diccionario maya-espaiiol/espafiol-maya. México: Ediciones Cordemex.

Bernal, Guillermo y Erik Veldsquez Garcia
2005 “Manos y pies en la iconografia y la escritura de los antiguos mayas”, Arqueo-
logia Mexicana, 71: 28-33.

Caso Andrade, Alfonso
2000 El Pueblo del Sol. México: Fondo de Cultura Econémica.

Cassirer, Ernest
1925 Filosofia de las formas simbdlicas. El pensamiento mitico. México: Fondo de Cul-
tura Econémica.

Corona Séanchez, Eduardo
2002 “Territorio y estado en Teotihuacan: los topénimos de Techinantitla”, Ideolo-
gia y politica a través de materiales, imdgenes y simbolos. Memoria de la Primera
Mesa Redonda de Teotihuacan, pp. 371-398, Maria Elena Ruiz Gallut (ed.). Mé-
xico: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, Instituto Nacional de An-
tropologia e Historia y Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto
de Investigaciones Antropoldgicas e Instituto de Investigaciones Estéticas.

Edmonson, Munro S.
1982 The Ancient Future of The Itza: The Book of Chilam Balan of Tizimin. Austin:
University of Texas Press.

Fash, William
2002 “El legado de Teotihuacan en la ciudad maya de Copan, Honduras”, Ideologia
y politica a través de materiales, imdgenes y simbolos. Memoria de la Primera
Mesa Redonda de Teotihuacan, pp. 210-370, Maria Elena Ruiz Gallut (ed.). Mé-
xico: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, Instituto Nacional de An-
tropologia e Historia y Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto
de Investigaciones Antropologicas e Instituto de Investigaciones Estéticas.

Florescano, Enrique

2009 Quetzalcoatl y los mitos fundadores de Mesoameérica. México: Editorial Taurus
(Coleccion Pasado y Presente).

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

43



44

Garcia Barrios, Ana
2005 “Chak Xib’ Chaahk: una revisién epigrafica e iconografica”, Los investigadores
de la cultura maya 13, tomo Il, pp. 387-397. Campeche: Universidad Auténo-
ma de Campeche.

2007 “El dios Chaahk en el Preclasico Maya”, Los investigadores de la cultura maya
15, tomo I, pp. 267-278. Campeche: Universidad Auténoma de Campeche.
2009 Chaahk, el dios de la lluvia en el periodo Cldsico maya: aspectos religiosos y poli-

ticos, <http:/eprints.ucm.es/8170/1/T30559bis.pdf>.

Garcia Zambrano, Angel J.
1994 “Early Colonial Evidence of Pre-Columbian Rituals of Foundation”, Séptima
Mesa Redonda de Palenque (1989), pp. 217-227, Merle Greene Robertson y
Virginia M. Fields (eds.). San Francisco: PARI.

Gendrop, Paul
2009 Diccionario de arquitectura mesoamericana. México: Editorial Trillas.

Girard, Rafael
1962 Los mayas eternos. México: Libro Mex.

Guenter, Stanley
2002 “Under a Falling Star: The Hiatus at Tikal”, tesis de maestria. Australia: La
Trobe University Bundoora.

Helmke, Christophe
2012a “Mythological Emblem Glyphs of Ancient Maya Kings”, New World Archaeo-
logy, 3: 91-126.
2012b “Mytologia ja myyttinen aika / Mytologi och mytisk tid / Mythology and
mythic time”, Maya IlI: Life, Death, Time, pp. 160-185, Maria Didrichsen y
Harri Kettunen (eds.). Helsinki: Didrichsen Museum of Art and Culture.

Hurst, Heather
2005 “San Bartolo, Petén: técnicas de pintura mural del Preclasico Tardio”, XVIII
Simposio de Investigaciones Arqueologicas en Guatemala, pp. 639-646, Juan Pe-
dro Laporte, Barbara Arroyo y Hector Mejia (eds.). Guatemala: Museo Nacio-
nal de Arqueologia y Etnologia, Ministerio de Cultura y Deporte, Instituto
de Antropologia e Historia y Asociacion Tikal.

Kerr, Justin
s.f. A Precolumbian Portfolio, <http://research.famsi.org/kerrportfolio.html>.

Lacadena Garcia-Gallo, Alfonso
2008 “La escritura olmeca y la hipétesis del mixe-zoque: implicaciones lingiiisticas
de un analisis estructural del Monumento 13 de La Venta”, Olmeca. Balance
y perspectivas. Memoria de la Primera Mesa Redonda, pp. 607-626, M. Teresa
Uriarte y Rebeca Gonzdlez Lauck (eds.). México: Universidad Nacional Au-
téonoma de México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, Instituto
Nacional de Antropologia e Historia y New World Archaeological Foundation.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



Lacadena Garcia-Gallo, Alfonso y Andrés Ciudad Ruiz
2009 “Migraciones y llegadas: mito, historia y propaganda en los relatos ma-
yas prehispdnicos en las Tierras Bajas”, Didsporas, migraciones y exilios en el
mundo maya, pp. 57-78, Mario Humberto Ruz, Juan Garcia Targa y Andrés
Ciudad Ruiz (eds.). México: Universidad Nacional Auténoma de México y

Sociedad Espanola de Estudios Mayas.

Ledn Portilla, Miguel
2005 “Tonalamatl de los Pochtecas”, Arqueologia Mexicana. Edicién Especial Codi-
[1995] ces, 18.

Lombardo de Ruiz, Sonia
2006 “El estilo teotihuacano en la pintura mural”, Pintura mural prehispdnica en
Meéxico, I, Teotihuacdn, II. Estudios, pp. 3-64, Beatriz de la Fuente (coord.).
México: Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investiga-
ciones Estéticas.

Looper, Mattew G.
2003 Lightning Warrior. Maya Art and Kingship at Quirigua. Austin: University of
Texas Press.

Lopez Austin, Alfredo
2009 “El dios en el cuerpo”, Dimension Antropoldgica, 46: 7-45.

Lopez Austin, Alfredo, Leonardo Lopez Lujan y Saburo Sugiyama
1991 “El templo de Quetzalcéatl en Teotihuacan. Su posible significado ideologi-
co”, Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, 62: 35-52.

Love, Bruce
1994 The Paris Codex: Handbook for a Maya Priest, George E. Stuart (introd.). Austin:
University Texas Press.

Martin, Simon y Nikolai Grube
2002 Cronica de los reyes y reinas mayas. Barcelona: Critica.

Martos Lopez, Luis Alberto
2010 “Objects cast into cenotes”, Fiery Pool. The Maya and the Mythic Sea, pp. 223-
289, D. Finamore y S. D. Houston (eds.). New Heaven y London: Peabody
Essex Museum and Yale University Press.

Mediz Bolio, Antonio (ed.)
2001 Libro de Chilam Balam de Chumayel. México: Consejo Nacional para la Cultura
y las Artes.

Neurath, Johannes

2000 “El don de ver. El proceso de iniciacion y sus implicaciones para la cosmo-
vision huichola”, Desacatos, 5: 57-77.

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

45



Nielsen, Jasper
2003 “Art of the Empire: Teotihuacan Iconography and Style in Earley Classic Maya
Society (A.D. 380-500)", tesis para obtener el grado de Philosophy Doctor.
Copenhagen: University of Copenhagen, Institute of History of Religions,
Departament of American Indian Languages and Cultures.

Paxton, Merideth
2009 “Solar-Based Cartographic Traditions of the Mexica and the Yucatec Maya”,
Astronomers, Scribes and Priests: Intellectual. Interchange between the Northem
Maya Lowlands and Highland Mexico in the late Posclassic Period, pp. 279-308,
Gabrielle Vail y Christine Herndndez (eds.). Washington D. C.: Dumbarton
Oaks Research Library and Collection.

Price T., Douglas et al.
2014 “Kings and commoners at Copan: Isotopic evidence for origins and movement
in the Classic Maya period”, Journal of Anthropological Archaeology, 36: 32-47,
<www.elsevier.com/ locate/ jaa>.

Proskouriakoff, Tatiana
1960 “Historical implications of a Pattern o Dates at Piedras Negras, Guatemala”,
Ancient Antiquity, 25: 454-475.

Relaciones Historico-Geogrdficas de la Gobernacion de Yucatdn
2008 vol. I, Mercedes de la Garza, Ana Luisa Izquierdo, Maria del Carmen Ledn
y Tolita Figueroa (eds.), Maria del Carmen Ledn (paleografia), 2% ed. Méxi-
co: Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones
Filol6gicas, Centro de Estudios Mayas (Serie Fuentes para el Estudio de la
Cultura Maya, 1).

Saturno, William A., Karl Taube y David Stuart

2005a Los murales de San Bartolo, El Petén, Guatemala. Parte 1. El mural del Norte.
Barnardsville: Center for Ancient American Studies.
2005b “La identificacion de las figuras del muro oeste de Pinturas Sub-1, San Bar-

tolo, Petén”, XVIII Simposio de Investigaciones Arqueoldgicas en Guatemala, pp.
647-655, Juan Pedro Laporte, Barbara Arroyo y Héctor Mejia (eds.). Guatemala:
Ministerio de Cultura y Deportes, Instituto de Antropologia e Historia, Asocia-
cion Tikal y Foundation for the Advancement of Mesoamerican Studies, Inc.

Scandar, Florencia
2010 “La cuestion de la hierogamia en el Chilam Balam de Chumayel: diluvio y funda-
cion. Una revision critica al pasaje del folio 25r”. Trabajo de investigacion
de Tercer Ciclo, programa de Doctorado del Departamento de Historia de
América Il (Antropologia de América). Madrid: Universidad Complutense
de Madrid, Facultad de Geografia e Historia.

Schele, Linda
1976 “Accesion Iconography of Chan Bahlum in the Group of The Cross at Palen-
que”, Segunda Mesa Redonda de Palenque, 1974, pp. 9-34, Merle G. Robert-

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV



son (ed.). Peeble Beach: Pre-Columbian Art Research Institute & The Robert
Louis Stevenson School.

Schele, Linda y Mary Ellen Miller
1986 The Blood of Kings: Dynasty and Ritual in Maya Art. New York: George Braziller
y Kimbell Art Museum Fort Worth.

Schele Linda y Nikolai Grube
1997 “The Dresden Codex”, Notebook for the XXI Maya Hieroglyphic Workshop at
Texas. Austin: University of Texas, The Center for Mexican Studies.

Sharer, Robert J.
2003 “Founding Events and Teotihuacan Connections at Copan, Honduras”, The
Maya and Teotihuacan. Reinterpreting Early Classic Interaction, pp. 143-166,
G. E. Braswell (ed.). Austin: University of Texas Press.

Sharer, Robert J. et al.
1999 “Continuities and Contrast in Early Classic Architecture of Central Copéan”,
Mesoamerican Architecture as a Cultural Symbol, pp. 220-249, J. Karl Kowals-
kiew (ed.). New York y Oxford: Oxford University Press.

Smith, Michael E.

2006 “La fundacién de las capitales de las ciudades-estado aztecas: la recreacion
ideoldgica de Tolan”, Nuevas ciudades, nuevas patrias. Fundacion y relocalizacion
de ciudades en Mesoamérica y el Mediterrdneo Antiguo, pp. 257-290, M. Josefa
Iglesias Ponce de Ledn, Rogelio Valencia Rivera y Andrés Ciudad Ruiz (eds.).

Madrid: Sociedad Espanola de Estudios Mayas.

Solis Alcala, Ermilo
1949 Cddice Pérez. Mérida: Imprenta Oriente.

Stuart, David

2000 “Las nuevas inscripciones del Templo XIX, Palenque”, Arqueologia Mexicana,
VIII (45): 28-33.
2005 The Inscriptions from Temple XIX at Palenque. A Commentary. San Francisco: The

Pre-Columbian Art Research Institute.

2008 Copdn Archaeology and History. New Finds and New Research. Sourcebook for
the 32nd Maya Meetings. Assorted Materials to Accompany Lectures and Discu-
ssions. Austin: The University of Texas at Austin, Department of Art and Art
History, The Mesoamerica Center.

Sugiyama, Saburo
1992 “Rulership, warfare, and human sacrifice at the Ciudadela: an Iconographic
study of Feathered Serpent representations”, Art, ideology, and the city of Teo-
tihuacan, pp. 205-230, Janet Catherine Berlo (ed.). Washington: Dumbarton
Oaks.

GARCIA / EL MITO DEL DILUVIO EN LAS CEREMONIAS DE ENTRONIZACION

47



48

Taube, Karl A.
1988

2010

“Study o f Classic Maya Scaffold Sacrifice”, Maya Iconography, pp. 331-351,
E. P. Benson y Gillett Griffin (eds.). New Jersey: Princeton University Press.
“Where Earth and Sky meet. The sea and the sky in the contemporary Maya
cosmology”, Fiery Pool: The Maya and the Mythic Sea, pp. 202-219, Daniel
Finamore y Stephen Houston (eds.). Salem, Massachusetts: Peabody Essex
Museum, Yale University Press.

Taube, Karl, William Saturno, David Stuart y Heather Hurst

2010

“Los murales de San Bartolo, El Petén, Guatemala, Parte 2: el Mural Poniente”,
Ancient Mesoamerica, 10: 1-111.

Veldsquez Garcia, Erik

2002a

2002b

2007

2010

“El Complejo Venus-Guerra-Tlaloc y el arquetipo de Tuldn-Suyud”, La organi-
zacion social entre los mayas. Memoria de la Tercera Mesa de Palenque, tomo lI,
pp. 229-271, Vera Tiesler, Rafael Cobos y Merle Greene Robertson (coords.).
México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes e Instituto Nacional de
Antropologia e Historia.

“Una nueva interpretacién del Monstruo Césmico maya”, Arte y Ciencia, XXIV
Coloquio Internacional de Historia del Arte, pp. 419-457, Peter ]. Krieger (ed.).
México: Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investiga-
ciones Estéticas.

“El mito maya del diluvio y la decapitacién del caiman césmico”, The PARI,
XX: 1-10.

“El antiguo futuro del K’atun. Historia y profecia en un espacio circular”,
Arqueologia Mexicana, XII (103): 58-63.

Wagner, Elisabeth

2001

“Mitos de la creacién y cosmografia de los mayas”, Los mayas. Una civilizacion
milenaria, pp. 281-293, Nikolai Grube (ed.). Colonia: Kbnemann.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLV





