
rodríguez / el singular dios maya de la muerte	 41

EL SINGULAR DIOS MAYA DE LA MUERTE BAJO LA MIRADA ACTUAL 
DE LAS CIENCIAS BIOLÓGICAS FORENSES 

Lizbeth de las Mercedes Rodríguez

Procuraduría General de la República, Delegación Campeche

Resumen: Los diversos nombres del dios maya de la muerte y la iconografía que lo 
representa aluden a un registro preciso de ciertos fenómenos cadavéricos, algunos 
de los cuales son analizados, en este artículo, bajo la óptica de las ciencias bio-
lógicas forenses. Más allá de la mera representación simbólica de la muerte en la 
cosmogonía y religión mayas, la notable descripción de los fenómenos cadavéricos 
y los procesos de descomposición cadavérica en una imagen es única dentro de esta 
cultura, en comparación con las deidades asociadas a la muerte en otros pueblos 
mesoamericanos. La dualidad vida-muerte también se encuentra representada en 
esta singular deidad maya, confluyendo, en una misma imagen la desintegración 
del cuerpo físico —en su probable tránsito por el Inframundo— y la reducción es-
quelética. Bajo esta apreciación biológica forense y criminalística, es intención de 
este artículo redimensionar, bajo un concepto diferente, el culto a los muertos entre 
los mayas.

Palabras clave: deidad, muerte, mayas, fenómenos cadavéricos, forense.

Abstract: The various names of the Maya god of Death seems to and its related 
iconography refer to an accurate record of certain cadaveric phenomena, which 
are analyzed in this paper from the perspective of the forensic biological sciences. 
Further than the mere symbolic representation of death in the Maya cosmogony and 
religion, the remarkable description of the cadaveric phenomena and the processes 
of human cadaveric decomposition shown in an image is unique for this culture, 
as compared to deities associated to death in other Mesoamerican peoples. A life 
and death dualism is also represented in this unusual Mayan deity, which records, 
in a single icon, the disintegration of the physical body —probably moving through 
the underworld— and the skeletal reduction. Under this forensic and criminalistic 
biological approach, the aim of this paper is to give a different perspective of the 
cult of dead among Maya.

Keywords: deity, death, Maya, cadaveric phenomena, forensic.

Recepción: 18 de febrero de 2014.
Aceptación: 19 de mayo de 2014.



rodríguez / el singular dios maya de la muerte	 43

EL SINGULAR DIOS MAYA DE LA MUERTE 
BAJO LA MIRADA ACTUAL 

DE LAS CIENCIAS BIOLÓGICAS FORENSES1 

Lizbeth de las Mercedes Rodríguez

Procuraduría General de la República, Delegación Campeche

¿Puede explicarse, a la luz de las llamadas ciencias biológicas forenses, el porqué 
de la representación tan característica del dios maya de la muerte, Ah P’uuch?2 
Basta relacionar sus diversos nombres: El Descarnado, El Putrefacto, El que ema-
na gases, o hasta El Amo de la Muerte, con los procesos por los que pasará todo 
cadáver al descomponerse.

Las deidades mayas, ricas en simbolismos y representaciones asociadas, pocas 
veces reciben la atención de especialistas no dedicados específicamente a la ar-
queología o historia. La muerte, como parte de la vida, es tema central —aunque 
no el único— dentro de las ciencias biológicas forenses como medicina, odon-
tología, antropología física, entomología y otras. En este artículo se pretende 
exponer la asociación entre la representación gráfica de Ah P’uuch y el proceso 
por el cual todos habremos de pasar al fallecer.

El dios de la muerte, conocido, gracias a Paul Schellhas como Dios “A” en los 
códices (Baudez, 2007), Ah Puch o Ah P’uuch, Hun Ahau (“Uno Señor”) y, con me-
nor frecuencia, como Kisín, Yum Tsek o Yum Cimil3 (tal vez por ser nombres más 
recientes) es, en la mitología maya, una divinidad importante: es el señor del Mit-
nal, noveno estrato del inframundo (Canto López, 1990: 135), lo cual explica que 
se hayan encontrado en cuevas dibujos de esta deidad, asociada a la oscuridad 
y a los desastres, y que residía en un lugar donde llegaban los espíritus de casi 
todos los hombres que morían. Mayormente lo podemos ver representado como 
un esqueleto o cadáver putrefacto en posición sedente con las piernas flexionadas 
(figura 1), aunque hay otras imágenes donde figura de pie, de perfil, con su man-
díbula descendida. También se le dibuja con dos huesos a los lados, en un signo 
asociado a la muerte que recuerda a nuestro símbolo empleado para el tanto por 
ciento (Ruz Lhuillier, 2012: 90), o con cascabeles en manos y pies. Para otros au-

1 Artículo en extenso de la ponencia titulada “El singular dios maya de la muerte bajo la mirada 
actual de las ciencias médicas forenses”, presentada en el Noveno Congreso Internacional de Mayistas 
celebrado en San Francisco de Campeche, Campeche, del 23 al 29 de junio de 2013.

2 Agradezco la puntual corrección del nombre del dios maya de la muerte Ah Puch, más conocido 
y empleado, por el de Ah P’uuch, a la maestra Cessia Esther Chuc Uc, de la Universidad Autónoma 
de Campeche.

3 O, según Román Piña Chan (2013: 149), Yum Kimil, “Señor del mundo de los muertos”.



44 estudios de cultura maya xliv

tores (Bingham, 2010: 3), Ah P’uuch se caracteriza por presentar la piel caída y la 
cabeza esqueletizada, a la vez que parece sostener un cráneo; asimismo, lleva un 
collar de cascabeles y, trenzadas en sus cabellos, unas cuencas oculares (Rivard, 
1965), a las cuales me referiré más adelante. El animal con el que se le relaciona es 
el búho (Arnold, 1983: 130), representado, igualmente, de manera estilizada, aun-
que también podemos observarlo acompañado de un perro; ambos animales están  
asociados a su vez con premoniciones, malos augurios, enfermedades y muerte. 
Muy probablemente el nexo entre la muerte y los animales descritos radique en 
el hecho de que el búho es un ave de costumbres nocturnas, que prefiere la oscu-
ridad y que cruza entre distintos espacios desde el Xib’alb’a, llevando la energía 
negativa y nefasta del inframundo hasta los cielos, ennegreciéndolos con las nubes 
cargadas de lluvia (Craveri, 2012: 168), en tanto que el perro es considerado guía, 
protector y animal sensible ante la muerte; inclusive, en los ritos, interviene para 
atraer a los muertos a su renacimiento (De la Garza, 1998: 97). 

Figura 1. Ah P’uuch, dios maya de la muerte, en una de sus representaciones más conocidas. 
Dibujo de Lizbeth Rodríguez, basado en la imagen

de la página 13 del Códice de Dresde.



rodríguez / el singular dios maya de la muerte	 45

Además, los mayas creían que en cada extremo de la Tierra anidaba un animal de 
colores (Gallenkamp, 1981: 131) correlacionado con el color del punto cardinal que 
le correspondía; es decir que tanto animales como colores estaban asociados en 
la cosmogonía y la religión mayas. Así, los elementos y espacios cósmicos fueron 
simbolizados por animales que remitían a alguna relación con ellos, asociando, 
por ejemplo, el interior de la tierra con el perro, el murciélago, las aves rapaces 
y nocturnas (Arnold, op. cit.: 124). Gracias a esta observación y conceptualización 
del entorno natural, los complejos fenómenos postmortales representados con 
exactitud en Ah P’uuch, relacionados con la desintegración del cuerpo humano, 
remiten a su vinculación con animales carroñeros o con otros que pudieran guiar 
al muerto en su paso por el inframundo.

En ciertos dibujos se observa a este patrón del número 10 danzar un baile 
frenético en el cual destaca la prominencia de su vientre o barriga; en otros, pa-
rece asistir a rituales diversos, fumar o extasiarse, tal vez tratando de demostrar 
que la muerte no es el fin, sino una fase previa a la resurrección o renacimiento, 
como lo deja claro el Popol Vuh: hay que morir y atravesar el inframundo4 para 
resucitar (León, 2007: 206).

Al ser representado como un esqueleto resaltan el cráneo y sus maxilares 
parcialmente desdentados; asimismo, los huesos de sus costillas y las apófisis o 
salientes óseas de las vértebras que conforman su columna. En otras represen-
taciones, si su cuerpo está cubierto de piel, ésta se ve hinchada y acompañada 
de círculos oscuros, anunciando su cercana descomposición, como si estuviera a 
punto de reventar por la putrefacción. Conviene recordar, para las diversas repre-
sentaciones de Ah P’uuch, la relación entre los colores amarillo y negro que los 
mayas asociaban simbólicamente a cada punto cardinal, según describe Miguel 
Rivera Dorado basándose en la hipótesis de Victor W. Turner, ya que el negro o 
ek,5 vinculado al occidente “[…] es el color de los excrementos, indica disolución 
del cuerpo, muerte, transición de un status social a otro (contemplada como 
muerte mística); es también el color de las nubes cargadas de lluvia, por tanto, 
puede indicar fertilidad, y además implica oscuridad, sueño, anomia, marginali-
dad y desorden” (Rivera, 1986: 55). 

Así por ejemplo, como se verá más adelante, varios signos cadavéricos se 
presentan en una coloración negruzca, debidos en parte a la oxidación de los 
elementos del tejido sanguíneo; signos que son representados en la iconografía 
del dios maya de la muerte. En cuanto al color amarillo o kan (Canto, 1990: 135), 
asociado al sur, es un color adecuado para “[…] el lugar donde habitan los muer-
tos, porque ése es el aspecto pálido que presentan los cadáveres […]” (Rivera, 
ibid.: 54).

4 El texto, sin embargo, cita “infierno” y no “inframundo”.
5 En maya. Este color también le correspondía al bacab que ocupaba dicho punto cardinal (Canto 

1990: 135).



46 estudios de cultura maya xliv

Ah P’uuch es por lo general identificado en los códices por la coloración 
amarillenta de su piel, la cual es característica de los cadáveres que inician el 
proceso de descomposición en la fase cromática, que se describirá en este ar
tículo. Otra interpretación acerca de los colores que identifican al dios maya de 
la muerte pudiera darse a partir de que “[…] los cuerpos pintados eran práctica 
común entre ellos, con objeto de darles una apariencia de vida […]” (Piña Chan, 
2001: 7). Así, queda reafirmado que se trata de un cuerpo que sufre de aperga-
minamiento o que inicia su descomposición, a pesar de que ciertos colorantes 
se aplicaran sobre los muertos con la finalidad de aparentar que aún estaban 
vivos; es decir, no eran vistos como algo destinado a corromperse o a desapa-
recer (Ortega y Cervantes, 2010), sino a ser, de cierta manera, algo que merecía 
ser perpetuado, recordado. De nueva cuenta, se infiere el carácter cíclico de la 
vida y de la muerte.

Los mayas, como observadores acuciosos que eran de los fenómenos naturales 
que les rodeaban, también registraban eventos que, en cierta manera, evocaban 
a la muerte: sacrificios, guerras, catástrofes, suicidios, homicidios; observaciones 
que, tal vez, influyeran en la representación tan peculiar de esta y otras deida-
des relacionadas con la destrucción. Por ejemplo, en el Popol Vuh podemos hallar 
simbolismos importantes que nos remiten a las enfermedades y a la muerte; 
así, Xib’alb’a, con sus ríos de sangre, es un “[…] lugar de sufrimiento y dolor. 
La sangre y el pus parecen aludir a las enfermedades y a las hemorragias provo-
cadas por los señores de la muerte que allí residen […] es sangre que contiene 
gérmenes de muerte y de destrucción. El paso a través de la sangre implica la 
superación del umbral entre la vida y la muerte […]” (Craveri, ibid.: 42-43).

El pus y la sangre son dos elementos líquidos que tienden a asociarse con 
la descomposición cadavérica en sus diferentes etapas, y ambos podemos ob-
servarlos representados en Ah P’uuch; mas también se relacionan con la vida 
misma y, en el caso de la pus, con los procesos infecciosos que todo ser vivo 
puede padecer; energías de vida y de muerte a pequeña escala, como los dioses 
que producen enfermedades y muerte (De la Garza, 1992: 19). En este sentido, 
la muerte en el Popol Vuh es parte de un ciclo regenerador,6 dador también de 
vida, pues “[…] los huesos molidos reproducen simbólicamente las semillas que 
regresan a la tierra para una nueva generación. Las osamentas son el meollo del 
cuerpo humano, que vuelve a germinar en el más allá para crear nueva vida […]” 
(Craveri, op. cit.: 45).

Si tratamos de interpretar lo anterior desde la perspectiva de las ciencias bioló-
gicas forenses, una vez que la persona ha fallecido se inicia una serie de cambios 
que desembocarán finalmente en la reducción esquelética y pulverización al cabo 
de algunos años, gracias a la acción de diversos microorganismos e insectos, entre 

6 Tal analogía es posible observarla en ciertos rituales agrícolas mayas, los cuales rigen la vida maya 
—incluso en la actualidad— desde el nacimiento hasta la muerte y después de ésta (Tuz, 2009: 17).



rodríguez / el singular dios maya de la muerte	 47

otros factores.7 Aun muertos generamos vida para otros organismos, y es interesan-
te que también la iconografía de Ah P’uuch exponga, con colores y hasta con cierta 
exactitud anatómica, esta cíclica dualidad vida-muerte, mostrando que para los ma-
yas la concepción, el nacimiento y la subsistencia dependen de la muerte misma.8 

El nacimiento y la muerte, en efecto, no eran concebidos como principio y fin 
de algo, sino como una continuidad, etapas de un ciclo (Blanck-Cereijido y Ce-
reijido, 1997: 109) en el que, en el caso de la muerte física, era posible observar 
los diversos cambios que sufría la materia orgánica del individuo fallecido. Por 
ejemplo, generalmente se acepta una secuencia transformadora en los organis-
mos después de la muerte: putrefacción, descomposición, desarticulación, esque-
letización y desintegración, o bien momificación y fosilización (Pijoan y Lizarraga, 
2004: 15), secuencia que, muy probablemente, fue la observada por los mayas 
antiguos, derivando de ahí los diversos tratamientos dados al cadáver. Incluso 
tales tratamientos entre las culturas mesoamericanas —inhumación, cremación 
o exposición9— fueron, por decir así, laboratorios perfectos para registrar cada 
fase de la descomposición cadavérica bajo ambientes distintos y reproducirlas, 
para el caso que nos ocupa, en las manifestaciones artísticas del dios maya de la 
muerte, hasta el punto de identificarlas con cierta precisión.

Al pensar en la muerte nos viene a la mente la imagen de un esqueleto, pero 
para llegar a ello todo cadáver pasa antes por ciertas etapas o fases hasta quedar 
reducido a huesos, gracias a una diversidad de agentes. Cabe recalcar que, con 
estos datos, podemos establecer —mediante observación directa la mayoría de 
las veces— lo que en medicina forense se denomina cronotanatodiagnóstico 
(Grandini, 2009: 14; Teke, 2001: 193; Alva y Núñez, 1997: 17) o tanatocronodiag-
nóstico (Jiménez, 2011: 48), esto es, la estimación del tiempo aproximado en que 
se produjo el fallecimiento de un individuo.

Se describirán, a grandes rasgos, las transformaciones que sufre todo cadáver 
hasta quedar reducido a esqueleto —algunos de estos fenómenos transformado-
res podemos identificarlos en ciertas imágenes de Ah P’uuch.

Se considera muerta a una persona cuando se extinguen las funciones vitales co-
rrespondientes a la actividad de los sistemas nervioso, cardiovascular y respiratorio 

7 De lo cual se encarga, aunque a nivel de antropología física y arqueología, la tafonomía como 
rama de la investigación paleontológica que estudia los procesos de putrefacción y esqueletización 
cadavérica (Tiesler, 2006: 20), si bien la tafonomía aplicada al ámbito forense es relativamente recien-
te (Lara, 2009: 26).

8 Según interpreta Eduardo Matos, citado por Blanck-Cereijido y Cereijido (1997: 108-109): “La con-
cepción de los antiguos mesoamericanos se deriva del hecho de que la subsistencia depende de la 
muerte misma […]; el momento en que nace el niño ocurre cuando la menstruación se ha detenido en 
nueve ocasiones, con la costumbre […] de colocar el cuerpo muerto en la misma posición que se en-
contraba en el vientre materno y en el mismo ambiente de humedad”. Lo anterior demuestra el carácter 
cíclico de la vida y la muerte, incluso comparando la posición que guarda el feto en el vientre materno 
y la costumbre de colocar a algunos cadáveres en dicha posición (fetal), sea directamente sobre la tierra 
o dentro de vasijas.

9 De acuerdo con Louis-Vincent, citado por Iglesias, 2005: 210.



48 estudios de cultura maya xliv

(Teke, op. cit.: 186): hay inmovilidad, flacidez, inconciencia, ausencia de frecuencias 
cardiaca y respiratoria y no se presenta reacción ante estímulos del medio (Vargas, 
2009: 16), tras lo cual se inicia una serie de fenómenos destructores —o conserva-
dores, en algunos casos— del cadáver. La putrefacción, por su parte, es la descom-
posición de la materia orgánica que conforma al cuerpo humano, producida por 
los efectos de gérmenes aeróbicos al inicio y anaeróbicos más tarde (Muñoz, 2000: 
94), con la consecuente producción de gases pútridos (Trujillo y Trujillo, 2002: 36; 
Tello, 1999: 21), y se presenta después de la rigidez cadavérica. Debido a la diver-
sidad de criterios al clasificar dichos fenómenos, para este artículo se agruparán 
en tres tipos: físicos, químicos y microbianos (Grandini, op. cit.) o biológicos, según 
los cambios que sufre un cuerpo de manera pasiva ante las influencias ambientales 
(Hernández, 2014: 65).

Fenómenos cadavéricos físicos

El primero de ellos, el enfriamiento o algor mortis (Kvitko, 2006: 87; Tello, op. 
cit.: 18), inicia al momento mismo de la muerte del individuo, al cesar la función 
vital de producir calor, lo que provoca una deshidratación gradual del cadáver. 
Puede extenderse hasta las seis horas posteriores (Hernández, op. cit.: 66). En 
promedio, la temperatura corporal desciende un grado Celsius por hora en las 
primeras 12 horas, y las siguientes 12, hasta ajustar las 24, desciende más o me-
nos medio grado Celsius (Grandini, id.). Sin embargo, estos valores aproximados 
de temperatura se sujetan a agentes que denominamos acelerantes, conservado-
res o retardantes, según lo que logren favorecer en el cadáver. Bajo condiciones 
normales o promedio, éste tiende a igualar la temperatura ambiente después de 
las 24 horas (Teke, op. cit.).

El apergaminamiento es la apariencia amarilla, espesa y seca de la piel (Kvitko, 
op. cit., 88), similar, como su nombre lo indica, a la que muestra un pergamino, 
con ligeras arborizaciones vasculares color rojo violáceo en las zonas corporales 
donde la piel es más fina. Muy probablemente este fenómeno pueda observarse 
en las múltiples representaciones del dios maya de la muerte, puesto que el color 
amarillo predominante concuerda con la descripción y apariencia de una piel que 
sufre de este fenómeno.

Las manchas hipostáticas, livideces cadavéricas o livor mortis (Tello, op. cit.: 19), 
de coloración violácea o rojo vino (Aso, Corrons y Cobo, 1998: 25) que aparecen 
en las partes declives del cuerpo al acumularse pasivamente la sangre en ellas 
por la acción de la gravedad (Vargas, op. cit.: 17) nos indicarán la posición que 
tenía un individuo al fallecer. Aparecen entre los 40 minutos y las cuatro primeras 
horas postmortales, fijándose progresivamente en el cadáver después de trans-
curridas 24 horas.

La deshidratación se presenta debido a que el agua corporal que existe en los 
tejidos se evapora al perder calor, y se observa a partir de la octava hora post 



rodríguez / el singular dios maya de la muerte	 49

mortem (Grandini, op. cit.: 15). Esta característica la encontramos representada 
en Ah P’uuch si observamos detenidamente sus manos y pies, puesto que dicho 
proceso, al afectar piel y mucosas, provoca una retracción de éstas dando la apa-
riencia de que al cadáver le continúan creciendo las uñas y el cabello.

En el ojo, la tela glerosa corneal (Grandini, op. cit.: 16) y la transparencia cor-
neal (Aso, Corrons y Cobo, op. cit.) aparecen en promedio durante las primeras 
12 horas postmortales, al opacificarse la córnea por deshidratación, provocando 
que el ojo esté vidrioso y pierda su brillo (Kvitko, op. cit.). La mancha negra es-
clerótica u ocular se presenta alrededor de 10 a 12 horas después de la muerte 
(Grandini, op. cit.; Kvitko, op. cit.: 90), y es más notoria si los párpados se encon-
traban abiertos, ya que la esclerótica se transparenta y deja ver la coroides (Aso, 
Corrons y Cobo, op. cit.), membrana pigmentada altamente irrigada por vasos 
sanguíneos. Es posible identificar la opacidad corneal en algunas representacio-
nes de Ah P’uuch, si bien en otras pareciera observarse el fenómeno contrario: la 
extrusión del globo ocular gracias a los gases producidos por grupos específicos 
de bacterias.

La desepitelización o desprendimiento de las mucosas, según sea el tipo de 
tejido afectado, se presenta en promedio a las 72 horas post mortem (Grandini, 
op. cit.), apreciándose, literalmente, un desprendimiento en trozos de la epider-
mis del cadáver, la cual queda expuesta al reventarse las bulas o flictenas. En las 
extremidades inferiores de Ah P’uuch es muy posible que se encuentren repre-
sentadas flictenas que dan paso a la desepitelización, como si fuera un odre al 
cual se le revientan las costuras.

Otro fenómeno, la momificación —si es que se da—, es debido a la ausencia 
de putrefacción bacteriana; aparece a partir del sexto mes del fallecimiento y se 
inicia en partes externas o expuestas donde hay poca agua y grasa corporales: 
orejas, nariz, dedos, pómulos, etcétera. La piel se seca, literalmente, de manera 
progresiva, y se adhiere al hueso. Es entonces cuando podemos ver un cadáver 
de color entre cenizo y oscuro (figura 2). Climas cálidos y secos favorecen esta 
condición (Tello, op. cit.: 21). Una forma incompleta de momificación —aunque 
para algunos autores10 es la forma terminal de la adipocira, la cual se describirá 
más adelante— es la corificación, en la cual la piel del cadáver da la apariencia 
de estar curtida (figura 3).

Fenómenos cadavéricos químicos

Rigidez cadavérica o rigor mortis. Este fenómeno se presenta entre los primeros 
30 (Trujillo y Trujillo, op. cit.: 35) y 180 minutos post mortem (Grandini, op. cit.: 17) 
como parte de un proceso gradual de bloqueo que dificulta la movilización de 
las articulaciones (Aso, Corrons y Cobo, op. cit.: 31). El cadáver alcanza su máxima 

10 Vargas, op. cit.: 23; Jiménez, op. cit.: 64.



50 estudios de cultura maya xliv

Figura 3. Cadáver corificado, en el cual la piel aparenta haber estado bajo un proceso 
de curtido. La solución de continuidad de la piel corificada probablemente se haya representado 

en la iconografía de Ah P’uuch. Fotografía de Lizbeth Rodríguez (2001).

Figura 2. Momificación, fenómeno o proceso físico de conservación del cadáver por ausencia 
de putrefacción bacteriana. Momia en el cementerio de la ciudad de Tenabo, Campeche. 

Fotografía de Lizbeth Rodríguez (2002).



rodríguez / el singular dios maya de la muerte	 51

rigidez en promedio a partir de las 12 horas postmortales. Aproximadamente a 
las 24 horas el cuerpo se torna de nueva cuenta flácido, pudiendo enmascarar los 
fenómenos de la putrefacción (Hernández, op. cit., 68). Dado que la articulación 
temporomandibular es la primera en presentar ésta (Grandini, op. cit.; Kvitko, op. 
cit.: 99; Aso, Corrons y Cobo, op. cit.), es común ver que la relajación del músculo 
masetero provoque el descenso de la mandíbula en el cadáver; de ahí la costum-
bre de fijar con vendas, trapos u otras telas el maxilar inferior —recordemos la 
imagen de Ah P’uuch con la mandíbula descendida—. 

Una descripción interesante al respecto nos la brinda Piña Chan al observar que 
en algunos entierros primarios en la isla de Jaina, Campeche, “[p]ara que el cuerpo 
pudiera conservar dicha postura11 al llegar la rigidez cadavérica, era necesario que 
éstos fueran amortajados en dicha posición […]” (Piña, op. cit.).

Justo después del rigor mortis se inicia propiamente la descomposición al pre-
sentarse la autólisis, destrucción de tejidos u órganos por fermentación celular 
sin la ayuda de bacterias (Hernández, op. cit.: 68-69; Grandini, op. cit.; Kvitko, op. 
cit.: 129-130). Ésta no es igual para todo el cuerpo: cabello, huesos y dientes son 
más resistentes a ella.

La adipocira o saponificación se presenta en un medio húmedo y hermético o 
con relativa ausencia de aire, lo que provoca que las grasas subcutáneas corpora-
les se conviertan, literalmente, en jabón. Sucede entre los tres y los cinco o seis 
meses post mortem (Rivas, 2004: 78; Teke, op. cit.: 192). En esta transformación 
son características la coloración blanco-amarillenta, con apariencia de yeso (Alva 
y Núñez, op. cit.: 22), y el olor rancio del cadáver.

Fenómenos cadavéricos biológicos (microbianos)

Las bacterias propias de la flora microbiana que habitan normalmente en cada 
individuo hacen que éste, al momento de morir, empiece a descomponerse en 
forma paulatina. Los agentes microbianos que la inician son principalmente ae-
robios, que agotarán el poco oxígeno existente en el cadáver. Una vez allanado 
el camino, los gérmenes anaerobios harán lo suyo, hasta producir gases que, al 
expandirse, buscarán por dónde salir.

Esto recuerda una vez más otras representaciones de Ah P’uuch: vientre abul-
tado —producto de la expansión de los gases formados por las bacterias—, pun-
tos negros en extremidades —que pudieran ser, tal vez, bulas o flictenas— y 
emanación de aromas fétidos en ciertos orificios —nariz o ano— debido también 
a los gases. Algo que resalta en algunas representaciones son las uñas de sus 
pies crecidas (que, sabemos, corresponden a la deshidratación de la piel que, 
al retraerse, da la apariencia de que la uña crece), con lo cual tenemos el retrato 
completo de un cuerpo en franca descomposición (figura 4).

11 Del feto en el útero.



52 estudios de cultura maya xliv

Figura 4. Esquema de algunos de los fenómenos cadavéricos representados indistintamente 
en Ah P’uuch. Dibujo de Lizbeth Rodríguez (2010).

Esta putrefacción se divide, a su vez, en cuatro fases, algunas de las cuales 
observamos en la iconografía de Ah P’uuch:

a) Fase cromática: en pocas palabras, cuando el cadáver cambia de color de-
bido, en parte, a la ausencia de sangre en los capilares superficiales, lo que oca-
siona la coloración ceniza de algunos cuerpos (que también puede observarse en 
las representaciones del dios maya de la muerte). 

Esta fase inicia con la aparición de la mancha verde abdominal entre las 24 y 36 
horas posmortales (Aso, Corrons y Cobo, op. cit.: 34; Grandini, op. cit.: 18; Kvitko, 
op. cit.: 131), debido a que la sangre empieza a descomponerse. Tal cambio de color 
también afectará e influirá en la formación de la llamada red venosa póstuma, pues 



rodríguez / el singular dios maya de la muerte	 53

las venas se observan bajo la piel gracias a los gases que las distienden en todo su 
trayecto entre las 24 y 48 horas postmortales (Vargas, op. cit.: 19; Grandini, op. cit.; 
Rivas, op. cit.: 73; Teke, op. cit.: 191). ¿Pudieron los artistas mayas haber represen-
tado la red venosa póstuma en las extremidades inferiores de Ah P’uuch?

b) Fase enfisematosa. En ella los tejidos corporales se expanden por la acción 
de gases producidos por las mismas bacterias. Se caracteriza por la apariencia del 
cadáver a punto de reventar. La distensión abdominal es provocada por la gran 
cantidad de bacterias que habitualmente están presentes en el intestino y que, al 
producir gases, inflan el abdomen hasta que encuentran una salida, entre las 24 y 
48 horas posteriores a la muerte (Grandini, op. cit.), e incluso semanas después (Tru-
jillo y Trujillo, op. cit.: 37). Al rededor de las 36 horas posteriores a la muerte, hacen 
su aparición las bulas o flictenas, elevaciones de la piel en forma de ampollas que 
se forman gracias a la presión de líquidos trasudados repletos de bacterias (Gran-
dini, op. cit.: 20). El desprendimiento dermoepidérmico, que se da al reventarse las 
flictenas, aparece entre las 36 y 72 horas post mortem (Grandini, op. cit.), pudiendo 
prolongarse por algunos días (Hernández, op. cit.: 71), con lo cual el cabello, la piel 
y las uñas se caen fácilmente. Todo lo referente a esta fase enfisematosa lo obser-
vamos con claridad en las representaciones de Ah P’uuch.

c) Fase colicuativa o coalicuativa, que es cuando los tejidos blandos adoptan 
una apariencia de caramelo (Vargas, op. cit.: 21), pastosa, hundida como si hubie-
ran sido licuados para perder la morfología anatómica reconocible. Puede tener 
una duración de 8 a 12 meses (Kvitko, op. cit.: 138).

d) La última fase, de esqueletización o reducción esquelética (figura 5), se 
presenta entre los 6 meses a 5 años (Hernández, op. cit.; Jiménez, op. cit.: 63; 
Kvitko, op. cit.: 139; Trujillo y Trujillo, op. cit.), dependiendo del cuerpo en sí y 
las características del suelo circundante (Brito, 1999: 46; Kvitko, op. cit.), entre 
otros factores. Como hemos visto, en los dibujos con los cuales identificamos a 
Ah P’uuch encontramos representadas características de esta etapa, que es con 
la cual prácticamente es reconocible este dios maya.

Una teoría que parece conveniente mencionar es la de Jean-Jacques Rivard, 
quien sugirió que las imágenes de cascabeles en el dios maya Ah P’uuch no son 
más que ojos, globos oculares estilizados, que en otras figuras toman la aparien-
cia de las cavidades oculares en un cráneo, al ser éstas una adecuada representa-
ción del ojo de la muerte —es decir, el espacio que ocupaba el ojo vivo—. Morley 
lo notó en 1908, pero dejó de asociar el ojo con estos signos o símbolos (Rivard, 
op. cit.: 87). Reforzando en cierta manera lo anterior, la representación del dios 
azteca de la muerte, Mictlantecuhtli, guarda cierta similitud con la característica 
mencionada por Rivard respecto del tocado con ojos, ya que el cabello del dios 
está “[…] decorado con ojos estelares, puesto que habita en la región de la os-
curidad completa” (Caso, 2012: 76).

Asimismo, como describe Del Moral (2000: 40), en el tocado del dios Mic
tlantecuhtli de la lámina 15 del Códice Borgia, los elementos circulares pueden 
corresponder a la forma exacta del ojo de la calavera del dios.



54 estudios de cultura maya xliv

Figura 5. Fase de reducción cadavérica. Restos óseos en el cementerio 
de Tenabo, Campeche. Fotografía de Lizbeth Rodríguez (2002).

Para fines de este artículo, lo descrito por Rivard resulta atinado desde la 
perspectiva médico-forense, ya que, como él refiriera, en el Códice Tro-Cortesiano 
(páginas 86 y 87) hay imñagenes de pájaros sacándole los ojos a los prisioneros o 
cautivos muertos. Al arrancar los ojos de esta manera, el globo ocular sufre una 
deformación tal que pareciera que se estira o achata. ¿Podríamos quedarnos con 
esta idea? En el tocado del dios Kisín observamos muy probablemente unos 
globos oculares extruidos, aunque bien podría tratarse de una representación 
igualmente estilizada de ojos salientes de sus cavidades gracias a la acción de 
los gases en la fase enfisematosa ya analizada, reafirmando así la putrefacción 
del cuerpo fallecido. 

A manera de conclusión. Si bien la representación de Ah P’uuch evoca en forma 
metafórica a la muerte, también alude claramente a la destrucción física de todo 
cuerpo al fallecer. Es notable la exactitud al destacar en una imagen los fenómenos 
cadavéricos y las fases de la descomposición. A la vez, la posición fetal o sedente 
con las piernas flexionadas, con la cual por lo general se presenta a Ah P’uuch, 
evoca lo cíclico que resultan la vida y la muerte: aguardamos nueve meses en el 
vientre materno en una cómoda posición fetal —lo que recuerda algunos entierros 
mayas, por ejemplo, los de Jaina, Campeche, en los que colocaban al cadáver en 
cuclillas o doblado sobre sí mismo (Alvarado, 1999: 67)—, durante los cuales un 
grupo de células madura hasta formar un ser humano, y también mueren grupos 



rodríguez / el singular dios maya de la muerte	 55

diversos de células para dar paso a otras más resistentes y funcionales; analogía de 
vida y de muerte. Son nueve los estratos del inframundo maya que el alma debe 
recorrer para, de alguna manera, renacer, encarnando la posibilidad de regreso y 
renovación. Xib’alb’a, más que el lugar de los muertos, es el sitio de la muerte 
y del renacimiento. Simbólicamente, las nueve fases se asocian con grados de co-
nocimiento e iniciación a la vida cósmica. ¿Será factible pensar que las analogías 
descritas se representen en Ah P’uuch a manera de invitación para reflexionar sobre 
la vida y la muerte?



56 estudios de cultura maya xliv

BIBLIOGRAFÍA

Alva Rodríguez, Mario y Aurelio Núñez Salas
1997 	 Atlas de Medicina Forense. México: Trillas.

Alvarado Martínez, Israel
1999 	 El cadáver. Evolución histórica y tratamiento por la sociedad y el Derecho. México: 

Editorial Porrúa.

Arnold, Paul 
1983	 El libro maya de los muertos, traducción de O. Espinosa. México: Editorial 

Diana.

Aso Escario, José, Jordina Corrons Perramon y Juan Antonio Cobo Plana
1998	 El intervalo postmortal. Interés médico, policial, legal y forense. España: Masson.

Baudez, Claude-François
2007	 “Los dioses mayas: una aparición tardía”, Arqueología Mexicana, XV (88): 32-

41. México: Editorial Raíces.

Bingham, Ann 
2010 	 South and Mesoamerican Mythology A to Z, 2a ed. revisada por J. Roberts. 

Estados Unidos: Chelsea House.

Blanck-Cereijido, Fanny y Marcelino Cereijido
1997 	 La muerte y sus ventajas. México: Fondo de Cultura Económica.

Brito Benítez, Eva Leticia
1999	 El deterioro de restos óseos humanos y su relación con el tipo de enterramiento. 

México: Instituto Nacional de Antropología e Historia.

Canto López, Antonio
1990 	 Apuntaciones sobre Mesoamérica. México: Universidad Autónoma de Yucatán.

Caso, Alfonso
2012	 El pueblo del sol. México: Fondo de Cultura Económica.

Craveri, Michela
2012 	 Contadores de historias, arquitectos del cosmos. El simbolismo del Popol Vuh como 

estructuración de un mundo. México: Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico, Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios Mayas.

De la Garza, Mercedes 
1992	 Los mayas, 3000 años de civilización. Florencia: Casa Editrice Bonechi.
1998	 Rostros de lo sagrado en el mundo maya. México: Editorial Paidós Mexicana y 

Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras.

Gallenkamp, Charles
1981 	 Los mayas. El misterio y redescubrimiento de una civilización perdida. México: 

Editorial Diana.



rodríguez / el singular dios maya de la muerte	 57

Grandini González, Javier
2009 	 Medicina forense: aplicaciones teórico-prácticas. México: Manual Moderno.

Hernández Ordóñez, Mario Alberto
2014	 Fundamentos de medicina legal. México: McGraw-Hill Interamericana.

Iglesias Ponce de León, María Josefa
2005 	 “Contenedores de cuerpos, cenizas y almas: el uso de urnas funerarias en 

la cultura maya”, Antropología de la eternidad. La muerte en la cultura maya, 
pp. 209-254, A. Ciudad Ruiz, M. H. Ruz y M. J. Iglesias Ponce de León (eds.). 
México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investiga-
ciones Filológicas, Centro de Estudios Mayas.

Jiménez Moles, María Isabel
2011	 Medicina y química forense. México: Editorial Ubijus.

Kvitko, Luis Alberto
2006 	 Escena del crimen. Buenos Aires: Ediciones La Rocca.

Lara Barajas, Israel David
2009	 Fundamentos de antropología forense. Técnicas de prospección, exhumación y aná-

lisis de restos óseos en casos forenses. México: Instituto Nacional de Antropolo-
gía e Historia.

León Azcárate, Juan Luis de
2007 	 La muerte y su imaginario en la historia de las religiones, 2a ed. España: Publi-

caciones de la Universidad de Deusto.

Moral, Raúl del	
2000	 “En torno a Mictlantecuhtli”, Estudios Mesoamericanos, 1: 38-45. México: 

Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Fi-
lológicas Programa de Maestría y Doctorado en Estudios Mesoamericanos 
<(http://www.iifilologicas.unam.mx/estmesoam/uploads/Vol%C3%BAmenes/
Volumen%201/Mictantecuhtli_raul_delmoral2.pdf)>.

Muñoz Lara, Antonio Irán
2000	 Investigaciones forenses en la necropsia. México: Editorial Porrúa.

Ortega Palma, Albertina y Jorge Cervantes Martínez
2010	 “Cuerpos inhumados en vasijas del Estado de Campeche”, Estudios de Cultura 

Maya, XXXVI: 67-86. México: Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios Mayas.

Pijoan Aguadé, Carmen Ma. y Xabier Lizarraga Cruchaga
2004	 “Tafonomía: una mirada minuciosa a los restos mortuorios”, Perspectiva ta-

fonómica, pp. 13-15, Pijoan Aguadé, C. M. y X. Lizarraga Cruchaga (eds.). 
México: Instituto Nacional de Antropología e Historia.



58 estudios de cultura maya xliv

Piña Chan, Román
2001	 Breve estudio sobre la funeraria de Jaina, Campeche, 2a ed. México: Gobierno 

del Estado de Campeche.
2013	 Chichén Itzá. La ciudad de los brujos del agua, 2a ed. México: Fondo de Cultura 

Económica.

Rivard, Jean-Jacques
1965 	 “Cascabeles y ojos del dios maya de la muerte Ah Puch”, Estudios de Cultura 

Maya, V: 75-91. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Institu-
to de Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios Mayas <(http://www.
iifilologicas.unam.mx/estculmaya/index.php?page=volumen-v)>.

Rivas Souza, Mario
2004 	 Medicina forense. México: Ediciones Cuéllar.

Rivera Dorado, Miguel
1986 	 La religión maya. Madrid: Alianza Editorial.

Ruz Lhuillier, Alberto
2012 	 La civilización de los antiguos mayas. México: Fondo de Cultura Económica.

Teke, Alberto
2001	 Medicina legal, 2a ed. Chile: Publicaciones Técnicas Mediterráneo.

Tello Flores, Francisco Javier
1999	 Medicina forense, 2a ed. México: Oxford University Press (Colección Textos 

Jurídicos Universales).

Tiesler Blos, Vera
2006	 Bases conceptuales para la evaluación de restos humanos en arqueología. México: 

Universidad Autónoma de Yucatán.

Trujillo Nieto, Gil y Patricia Rosa Linda Trujillo
2002 	 Medicina forense. México: Manual Moderno.

Tuz Chi, Lázaro Hilario
2009	 “Así es nuestro pensamiento. Cosmovisión e identidad en los rituales agríco-

las de los mayas peninsulares”, tesis de doctorado en Antropología de Ibe-
roamérica. España: Universidad de Salamanca <http://gredos.usal.es/jspui/
bitstream/10366/76581/1/DPSA_Tuz_Chi_L_Asi_es_nuestro.pdf)>.

Vargas Alvarado, Eduardo
2009	 Atlas de ciencias forenses. México: Trillas.




