EL SINGULAR DIOS MAYA DE LA MUERTE BAJO LA MIRADA ACTUAL
DE LAS CIENCIAS BIOLOGICAS FORENSES

LizBETH DE LAS MERCEDES RODRIGUEZ
Procuraduria General de la Republica, Delegaciéon Campeche

Resumen: Los diversos nombres del dios maya de la muerte y la iconografia que lo
representa aluden a un registro preciso de ciertos fenémenos cadavéricos, algunos
de los cuales son analizados, en este articulo, bajo la 6ptica de las ciencias bio-
légicas forenses. Mds alld de la mera representacion simbodlica de la muerte en la
cosmogonia y religion mayas, la notable descripcion de los fenémenos cadavéricos
y los procesos de descomposicion cadavérica en una imagen es tinica dentro de esta
cultura, en comparacién con las deidades asociadas a la muerte en otros pueblos
mesoamericanos. La dualidad vida-muerte también se encuentra representada en
esta singular deidad maya, confluyendo, en una misma imagen la desintegracion
del cuerpo fisico —en su probable transito por el Inframundo— vy la reduccién es-
quelética. Bajo esta apreciacion bioldgica forense y criminalistica, es intencion de
este articulo redimensionar, bajo un concepto diferente, el culto a los muertos entre
los mayas.

PaLaBras cLave: deidad, muerte, mayas, fendmenos cadavéricos, forense.

AsstracT: The various names of the Maya god of Death seems to and its related
iconography refer to an accurate record of certain cadaveric phenomena, which
are analyzed in this paper from the perspective of the forensic biological sciences.
Further than the mere symbolic representation of death in the Maya cosmogony and
religion, the remarkable description of the cadaveric phenomena and the processes
of human cadaveric decomposition shown in an image is unique for this culture,
as compared to deities associated to death in other Mesoamerican peoples. A life
and death dualism is also represented in this unusual Mayan deity, which records,
in a single icon, the disintegration of the physical body —probably moving through
the underworld— and the skeletal reduction. Under this forensic and criminalistic
biological approach, the aim of this paper is to give a different perspective of the
cult of dead among Maya.

Kevworps: deity, death, Maya, cadaveric phenomena, forensic.

Recepcion: 18 de febrero de 2014.
Aceptacion: 19 de mayo de 2014.

RODRIGUEZ / EL SINGULAR DIOS MAYA DE LA MUERTE

41



EL SINGULAR DIOS MAYA DE LA MUERTE
BAJO LA MIRADA ACTUAL
DE LAS CIENCIAS BIOLOGICAS FORENSES!

LizBETH DE LAS MERCEDES RODRIGUEZ
Procuraduria General de la Republica, Delegacion Campeche

{Puede explicarse, a la luz de las llamadas ciencias biolégicas forenses, el porqué
de la representacion tan caracteristica del dios maya de la muerte, Ah P’'uuch??
Basta relacionar sus diversos nombres: El Descarnado, El Putrefacto, El que ema-
na gases, o hasta El Amo de la Muerte, con los procesos por los que pasara todo
cadaver al descomponerse.

Las deidades mayas, ricas en simbolismos y representaciones asociadas, pocas
veces reciben la atencion de especialistas no dedicados especificamente a la ar-
queologia o historia. La muerte, como parte de la vida, es tema central —aunque
no el tnico— dentro de las ciencias bioldgicas forenses como medicina, odon-
tologia, antropologia fisica, entomologia y otras. En este articulo se pretende
exponer la asociacion entre la representacion grafica de Ah P’uuch y el proceso
por el cual todos habremos de pasar al fallecer.

El dios de la muerte, conocido, gracias a Paul Schellhas como Dios “A” en los
codices (Baudez, 2007), Ah Puch o Ah P’uuch, Hun Ahau (“Uno Senor”) y, con me-
nor frecuencia, como Kisin, Yum Tsek o Yum Cimil? (tal vez por ser nombres mas
recientes) es, en la mitologia maya, una divinidad importante: es el sefnor del Mit-
nal, noveno estrato del inframundo (Canto Lépez, 1990: 135), lo cual explica que
se hayan encontrado en cuevas dibujos de esta deidad, asociada a la oscuridad
y a los desastres, y que residia en un lugar donde llegaban los espiritus de casi
todos los hombres que morian. Mayormente lo podemos ver representado como
un esqueleto o cadaver putrefacto en posicion sedente con las piernas flexionadas
(figura 1), aunque hay otras imagenes donde figura de pie, de perfil, con su man-
dibula descendida. También se le dibuja con dos huesos a los lados, en un signo
asociado a la muerte que recuerda a nuestro simbolo empleado para el tanto por
ciento (Ruz Lhuillier, 2012: 90), o con cascabeles en manos y pies. Para otros au-

! Articulo en extenso de la ponencia titulada “El singular dios maya de la muerte bajo la mirada
actual de las ciencias médicas forenses”, presentada en el Noveno Congreso Internacional de Mayistas
celebrado en San Francisco de Campeche, Campeche, del 23 al 29 de junio de 2013.

2 Agradezco la puntual correccién del nombre del dios maya de la muerte Ah Puch, mas conocido
y empleado, por el de Ah P’uuch, a la maestra Cessia Esther Chuc Uc, de la Universidad Auténoma
de Campeche.

30, segtin Roman Pifia Chan (2013: 149), Yum Kimil, “Sefior del mundo de los muertos”.

RODRIGUEZ / EL SINGULAR DIOS MAYA DE LA MUERTE

43



44

tores (Bingham, 2010: 3), Ah P’uuch se caracteriza por presentar la piel caida y la
cabeza esqueletizada, a la vez que parece sostener un craneo; asimismo, lleva un
collar de cascabeles y, trenzadas en sus cabellos, unas cuencas oculares (Rivard,
1965), a las cuales me referiré mas adelante. El animal con el que se le relaciona es
el buho (Arnold, 1983: 130), representado, igualmente, de manera estilizada, aun-
que también podemos observarlo acompanado de un perro; ambos animales estan
asociados a su vez con premoniciones, malos augurios, enfermedades y muerte.
Muy probablemente el nexo entre la muerte y los animales descritos radique en
el hecho de que el btiho es un ave de costumbres nocturnas, que prefiere la oscu-
ridad y que cruza entre distintos espacios desde el Xib’alb’a, llevando la energia
negativa y nefasta del inframundo hasta los cielos, ennegreciéndolos con las nubes
cargadas de lluvia (Craveri, 2012: 168), en tanto que el perro es considerado guia,
protector y animal sensible ante la muerte; inclusive, en los ritos, interviene para
atraer a los muertos a su renacimiento (De la Garza, 1998: 97).

Ficura 1. Ah P’uuch, dios maya de la muerte, en una de sus representaciones mas conocidas.
Dibujo de Lizbeth Rodriguez, basado en la imagen
de la pagina 13 del Cddice de Dresde.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIV



Ademas, los mayas creian que en cada extremo de la Tierra anidaba un animal de
colores (Gallenkamp, 1981: 131) correlacionado con el color del punto cardinal que
le correspondia; es decir que tanto animales como colores estaban asociados en
la cosmogonia y la religion mayas. Asi, los elementos y espacios cosmicos fueron
simbolizados por animales que remitian a alguna relacién con ellos, asociando,
por ejemplo, el interior de la tierra con el perro, el murciélago, las aves rapaces
y nocturnas (Arnold, op. cit.: 124). Gracias a esta observacion y conceptualizacion
del entorno natural, los complejos fenémenos postmortales representados con
exactitud en Ah P’uuch, relacionados con la desintegracion del cuerpo humano,
remiten a su vinculacién con animales carrofieros o con otros que pudieran guiar
al muerto en su paso por el inframundo.

En ciertos dibujos se observa a este patron del nimero 10 danzar un baile
frenético en el cual destaca la prominencia de su vientre o barriga; en otros, pa-
rece asistir a rituales diversos, fumar o extasiarse, tal vez tratando de demostrar
que la muerte no es el fin, sino una fase previa a la resurreccién o renacimiento,
como lo deja claro el Popol Vuh: hay que morir y atravesar el inframundo* para
resucitar (Le6n, 2007: 206).

Al ser representado como un esqueleto resaltan el craneo y sus maxilares
parcialmente desdentados; asimismo, los huesos de sus costillas y las apofisis o
salientes 6seas de las vértebras que conforman su columna. En otras represen-
taciones, si su cuerpo esta cubierto de piel, ésta se ve hinchada y acompanada
de circulos oscuros, anunciando su cercana descomposicion, como si estuviera a
punto de reventar por la putrefaccion. Conviene recordar, para las diversas repre-
sentaciones de Ah P’uuch, la relacion entre los colores amarillo y negro que los
mayas asociaban simbolicamente a cada punto cardinal, segtin describe Miguel
Rivera Dorado basandose en la hipotesis de Victor W. Turner, ya que el negro o
ek,> vinculado al occidente “[...] es el color de los excrementos, indica disolucién
del cuerpo, muerte, transiciéon de un status social a otro (contemplada como
muerte mistica); es también el color de las nubes cargadas de lluvia, por tanto,
puede indicar fertilidad, y ademas implica oscuridad, suefio, anomia, marginali-
dad y desorden” (Rivera, 1986: 55).

Asi por ejemplo, como se verd mds adelante, varios signos cadavéricos se
presentan en una coloracion negruzca, debidos en parte a la oxidacion de los
elementos del tejido sanguineo; signos que son representados en la iconografia
del dios maya de la muerte. En cuanto al color amarillo o kan (Canto, 1990: 135),

asociado al sur, es un color adecuado para “[...] el lugar donde habitan los muer-
tos, porque ése es el aspecto palido que presentan los cadaveres [...]” (Rivera,
ibid.: 54).

4 El texto, sin embargo, cita “infierno” y no “inframundo”.
5 En maya. Este color también le correspondia al bacab que ocupaba dicho punto cardinal (Canto
1990: 135).

RODRIGUEZ / EL SINGULAR DIOS MAYA DE LA MUERTE

45



46

Ah P’uuch es por lo general identificado en los codices por la coloracion
amarillenta de su piel, la cual es caracteristica de los cadaveres que inician el
proceso de descomposicion en la fase cromadtica, que se describird en este ar-
ticulo. Otra interpretacion acerca de los colores que identifican al dios maya de
la muerte pudiera darse a partir de que “[...] los cuerpos pintados eran practica
comun entre ellos, con objeto de darles una apariencia de vida [...]” (Pifia Chan,
2001: 7). Asi, queda reafirmado que se trata de un cuerpo que sufre de aperga-
minamiento o que inicia su descomposicion, a pesar de que ciertos colorantes
se aplicaran sobre los muertos con la finalidad de aparentar que atn estaban
vivos; es decir, no eran vistos como algo destinado a corromperse o a desapa-
recer (Ortega y Cervantes, 2010), sino a ser, de cierta manera, algo que merecia
ser perpetuado, recordado. De nueva cuenta, se infiere el caracter ciclico de la
vida y de la muerte.

Los mayas, como observadores acuciosos que eran de los fendmenos naturales
que les rodeaban, también registraban eventos que, en cierta manera, evocaban
a la muerte: sacrificios, guerras, catastrofes, suicidios, homicidios; observaciones
que, tal vez, influyeran en la representacion tan peculiar de esta y otras deida-
des relacionadas con la destruccién. Por ejemplo, en el Popol Vuh podemos hallar
simbolismos importantes que nos remiten a las enfermedades y a la muerte;
asi, Xib’alb’a, con sus rios de sangre, es un “[...] lugar de sufrimiento y dolor.
La sangre y el pus parecen aludir a las enfermedades y a las hemorragias provo-
cadas por los sefiores de la muerte que alli residen [...] es sangre que contiene
gérmenes de muerte y de destruccion. El paso a través de la sangre implica la
superacion del umbral entre la vida y la muerte [...|” (Craveri, ibid.: 42-43).

El pus y la sangre son dos elementos liquidos que tienden a asociarse con
la descomposicién cadavérica en sus diferentes etapas, y ambos podemos ob-
servarlos representados en Ah P’uuch; mas también se relacionan con la vida
misma y, en el caso de la pus, con los procesos infecciosos que todo ser vivo
puede padecer; energias de vida y de muerte a pequena escala, como los dioses
que producen enfermedades y muerte (De la Garza, 1992: 19). En este sentido,
la muerte en el Popol Vuh es parte de un ciclo regenerador,® dador también de
vida, pues “[...] los huesos molidos reproducen simbdlicamente las semillas que
regresan a la tierra para una nueva generacion. Las osamentas son el meollo del
cuerpo humano, que vuelve a germinar en el mas alla para crear nueva vida [...]”
(Craveri, op. cit.: 45).

Si tratamos de interpretar lo anterior desde la perspectiva de las ciencias biol6-
gicas forenses, una vez que la persona ha fallecido se inicia una serie de cambios
que desembocaran finalmente en la reduccién esquelética y pulverizacion al cabo
de algunos afos, gracias a la accién de diversos microorganismos e insectos, entre

6 Tal analogia es posible observarla en ciertos rituales agricolas mayas, los cuales rigen la vida maya
—incluso en la actualidad— desde el nacimiento hasta la muerte y después de ésta (Tuz, 2009: 17).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIV



otros factores.” Aun muertos generamos vida para otros organismos, y es interesan-
te que también la iconografia de Ah P’uuch exponga, con colores y hasta con cierta
exactitud anatémica, esta ciclica dualidad vida-muerte, mostrando que para los ma-
yas la concepcion, el nacimiento y la subsistencia dependen de la muerte misma.®

El nacimiento y la muerte, en efecto, no eran concebidos como principio y fin
de algo, sino como una continuidad, etapas de un ciclo (Blanck-Cereijido y Ce-
reijido, 1997: 109) en el que, en el caso de la muerte fisica, era posible observar
los diversos cambios que sufria la materia organica del individuo fallecido. Por
ejemplo, generalmente se acepta una secuencia transformadora en los organis-
mos después de la muerte: putrefaccion, descomposicion, desarticulacion, esque-
letizacion y desintegracion, o bien momificacién y fosilizacion (Pijoan y Lizarraga,
2004: 15), secuencia que, muy probablemente, fue la observada por los mayas
antiguos, derivando de ahi los diversos tratamientos dados al cadaver. Incluso
tales tratamientos entre las culturas mesoamericanas —inhumacion, cremacion
0 exposicion®— fueron, por decir asi, laboratorios perfectos para registrar cada
fase de la descomposicion cadavérica bajo ambientes distintos y reproducirlas,
para el caso que nos ocupa, en las manifestaciones artisticas del dios maya de la
muerte, hasta el punto de identificarlas con cierta precision.

Al pensar en la muerte nos viene a la mente la imagen de un esqueleto, pero
para llegar a ello todo cadaver pasa antes por ciertas etapas o fases hasta quedar
reducido a huesos, gracias a una diversidad de agentes. Cabe recalcar que, con
estos datos, podemos establecer —mediante observacion directa la mayoria de
las veces— lo que en medicina forense se denomina cronotanatodiagnostico
(Grandini, 2009: 14; Teke, 2001: 193; Alva y Nanez, 1997: 17) o tanatocronodiag-
noéstico (Jiménez, 2011: 48), esto es, la estimacion del tiempo aproximado en que
se produjo el fallecimiento de un individuo.

Se describiran, a grandes rasgos, las transformaciones que sufre todo cadaver
hasta quedar reducido a esqueleto —algunos de estos fenémenos transformado-
res podemos identificarlos en ciertas imagenes de Ah P’uuch.

Se considera muerta a una persona cuando se extinguen las funciones vitales co-
rrespondientes a la actividad de los sistemas nervioso, cardiovascular y respiratorio

7 De lo cual se encarga, aunque a nivel de antropologia fisica y arqueologia, la tafonomia como
rama de la investigacion paleontoldgica que estudia los procesos de putrefaccion y esqueletizacion
cadavérica (Tiesler, 2006: 20), si bien la tafonomia aplicada al ambito forense es relativamente recien-
te (Lara, 2009: 26).

8 Segtin interpreta Eduardo Matos, citado por Blanck-Cereijido y Cereijido (1997: 108-109): “La con-
cepcion de los antiguos mesoamericanos se deriva del hecho de que la subsistencia depende de la
muerte misma [...J; el momento en que nace el nifio ocurre cuando la menstruacion se ha detenido en
nueve ocasiones, con la costumbre [...] de colocar el cuerpo muerto en la misma posicion que se en-
contraba en el vientre materno y en el mismo ambiente de humedad”. Lo anterior demuestra el caracter
ciclico de la vida y la muerte, incluso comparando la posicion que guarda el feto en el vientre materno
y la costumbre de colocar a algunos cadaveres en dicha posicion (fetal), sea directamente sobre la tierra
o dentro de vasijas.

9 De acuerdo con Louis-Vincent, citado por Iglesias, 2005: 210.

RODRIGUEZ / EL SINGULAR DIOS MAYA DE LA MUERTE

47



48

(Teke, op. cit.: 186): hay inmovilidad, flacidez, inconciencia, ausencia de frecuencias
cardiaca y respiratoria y no se presenta reaccion ante estimulos del medio (Vargas,
2009: 16), tras lo cual se inicia una serie de fendmenos destructores —o conserva-
dores, en algunos casos— del cadaver. La putrefaccion, por su parte, es la descom-
posicion de la materia orgdnica que conforma al cuerpo humano, producida por
los efectos de gérmenes aerdébicos al inicio y anaerébicos mas tarde (Mufoz, 2000:
94), con la consecuente produccion de gases putridos (Trujillo y Trujillo, 2002: 36;
Tello, 1999: 21), y se presenta después de la rigidez cadavérica. Debido a la diver-
sidad de criterios al clasificar dichos fenémenos, para este articulo se agruparan
en tres tipos: fisicos, quimicos y microbianos (Grandini, op. cit.) o bioldgicos, segiin
los cambios que sufre un cuerpo de manera pasiva ante las influencias ambientales
(Hernandez, 2014: 65).

Fenomenos cadavéricos fisicos

El primero de ellos, el enfriamiento o algor mortis (Kvitko, 2006: 87; Tello, op.
cit.: 18), inicia al momento mismo de la muerte del individuo, al cesar la funcién
vital de producir calor, lo que provoca una deshidratacion gradual del cadaver.
Puede extenderse hasta las seis horas posteriores (Herndndez, op. cit.: 66). En
promedio, la temperatura corporal desciende un grado Celsius por hora en las
primeras 12 horas, y las siguientes 12, hasta ajustar las 24, desciende mds o me-
nos medio grado Celsius (Grandini, id.). Sin embargo, estos valores aproximados
de temperatura se sujetan a agentes que denominamos acelerantes, conservado-
res o retardantes, segun lo que logren favorecer en el cadaver. Bajo condiciones
normales o promedio, éste tiende a igualar la temperatura ambiente después de
las 24 horas (Teke, op. cit.).

El apergaminamiento es la apariencia amarilla, espesa y seca de la piel (Kvitko,
op. cit., 88), similar, como su nombre lo indica, a la que muestra un pergamino,
con ligeras arborizaciones vasculares color rojo violaceo en las zonas corporales
donde la piel es mas fina. Muy probablemente este fenémeno pueda observarse
en las multiples representaciones del dios maya de la muerte, puesto que el color
amarillo predominante concuerda con la descripciéon y apariencia de una piel que
sufre de este fenomeno.

Las manchas hipostaticas, livideces cadavéricas o livor mortis (Tello, op. cit.: 19),
de coloracion violacea o rojo vino (Aso, Corrons y Cobo, 1998: 25) que aparecen
en las partes declives del cuerpo al acumularse pasivamente la sangre en ellas
por la accion de la gravedad (Vargas, op. cit.: 17) nos indicaran la posiciéon que
tenia un individuo al fallecer. Aparecen entre los 40 minutos y las cuatro primeras
horas postmortales, fijandose progresivamente en el cadaver después de trans-
curridas 24 horas.

La deshidratacion se presenta debido a que el agua corporal que existe en los
tejidos se evapora al perder calor, y se observa a partir de la octava hora post

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIV



mortem (Grandini, op. cit.: 15). Esta caracteristica la encontramos representada
en Ah P’uuch si observamos detenidamente sus manos y pies, puesto que dicho
proceso, al afectar piel y mucosas, provoca una retraccion de éstas dando la apa-
riencia de que al cadaver le contindan creciendo las ufias y el cabello.

En el ojo, la tela glerosa corneal (Grandini, op. cit.: 16) y la transparencia cor-
neal (Aso, Corrons y Cobo, op. cit.) aparecen en promedio durante las primeras
12 horas postmortales, al opacificarse la cornea por deshidratacion, provocando
que el ojo esté vidrioso y pierda su brillo (Kvitko, op. cit.). La mancha negra es-
clerética u ocular se presenta alrededor de 10 a 12 horas después de la muerte
(Grandini, op. cit.; Kvitko, op. cit.: 90), y es mds notoria si los parpados se encon-
traban abiertos, ya que la esclerotica se transparenta y deja ver la coroides (Aso,
Corrons y Cobo, op. cit.), membrana pigmentada altamente irrigada por vasos
sanguineos. Es posible identificar la opacidad corneal en algunas representacio-
nes de Ah P’uuch, si bien en otras pareciera observarse el fendmeno contrario: la
extrusion del globo ocular gracias a los gases producidos por grupos especificos
de bacterias.

La desepitelizacion o desprendimiento de las mucosas, segun sea el tipo de
tejido afectado, se presenta en promedio a las 72 horas post mortem (Grandini,
op. cit.), apreciandose, literalmente, un desprendimiento en trozos de la epider-
mis del caddver, la cual queda expuesta al reventarse las bulas o flictenas. En las
extremidades inferiores de Ah P’uuch es muy posible que se encuentren repre-
sentadas flictenas que dan paso a la desepitelizacion, como si fuera un odre al
cual se le revientan las costuras.

Otro fenémeno, la momificacion —si es que se da—, es debido a la ausencia
de putrefaccion bacteriana; aparece a partir del sexto mes del fallecimiento y se
inicia en partes externas o expuestas donde hay poca agua y grasa corporales:
orejas, nariz, dedos, pomulos, etcétera. La piel se seca, literalmente, de manera
progresiva, y se adhiere al hueso. Es entonces cuando podemos ver un cadaver
de color entre cenizo y oscuro (figura 2). Climas cdlidos y secos favorecen esta
condicién (Tello, op. cit.: 21). Una forma incompleta de momificacion —aunque
para algunos autores'? es la forma terminal de la adipocira, la cual se describira
mds adelante— es la corificacion, en la cual la piel del cadaver da la apariencia
de estar curtida (figura 3).

Fenomenos cadavéricos quimicos

Rigidez cadavérica o rigor mortis. Este fendmeno se presenta entre los primeros
30 (Trujillo y Trujillo, op. cit.: 35) y 180 minutos post mortem (Grandini, op. cit.: 17)
como parte de un proceso gradual de bloqueo que dificulta la movilizaciéon de

las articulaciones (Aso, Corrons y Cobo, op. cit.: 31). El cadaver alcanza su maxima

10 Vargas, op. cit.: 23; Jiménez, op. cit.: 64.

RODRIGUEZ / EL SINGULAR DIOS MAYA DE LA MUERTE

49



50

Ficura 2. Momificacion, fendmeno o proceso fisico de conservacion del cadaver por ausencia
de putrefaccion bacteriana. Momia en el cementerio de la ciudad de Tenabo, Campeche.
Fotografia de Lizbeth Rodriguez (2002).

Ficura 3. Cadaver corificado, en el cual la piel aparenta haber estado bajo un proceso
de curtido. La solucién de continuidad de la piel corificada probablemente se haya representado
en la iconografia de Ah P’uuch. Fotografia de Lizbeth Rodriguez (2001).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIV



rigidez en promedio a partir de las 12 horas postmortales. Aproximadamente a
las 24 horas el cuerpo se torna de nueva cuenta flacido, pudiendo enmascarar los
fenémenos de la putrefaccién (Hernandez, op. cit., 68). Dado que la articulacién
temporomandibular es la primera en presentar ésta (Grandini, op. cit.; Kvitko, op.
cit.: 99; Aso, Corrons y Cobo, op. cit.), es comtin ver que la relajaciéon del musculo
masetero provoque el descenso de la mandibula en el cadaver; de ahi la costum-
bre de fijar con vendas, trapos u otras telas el maxilar inferior —recordemos la
imagen de Ah P’uuch con la mandibula descendida—.

Una descripcion interesante al respecto nos la brinda Pifia Chan al observar que
en algunos entierros primarios en la isla de Jaina, Campeche, “[p]ara que el cuerpo
pudiera conservar dicha postura'' al llegar la rigidez cadavérica, era necesario que
éstos fueran amortajados en dicha posicion [...]” (Pifa, op. cit.).

Justo después del rigor mortis se inicia propiamente la descomposicion al pre-
sentarse la autolisis, destruccion de tejidos u 6rganos por fermentacion celular
sin la ayuda de bacterias (Herndndez, op. cit.: 68-69; Grandini, op. cit.; Kvitko, op.
cit.: 129-130). Esta no es igual para todo el cuerpo: cabello, huesos y dientes son
mas resistentes a ella.

La adipocira o saponificacion se presenta en un medio hiimedo y hermético o
con relativa ausencia de aire, lo que provoca que las grasas subcutaneas corpora-
les se conviertan, literalmente, en jabon. Sucede entre los tres y los cinco o seis
meses post mortem (Rivas, 2004: 78; Teke, op. cit.: 192). En esta transformacion
son caracteristicas la coloracion blanco-amarillenta, con apariencia de yeso (Alva
y Nuiez, op. cit.: 22), y el olor rancio del cadaver.

Fenémenos cadavéricos biol6gicos (microbianos)

Las bacterias propias de la flora microbiana que habitan normalmente en cada
individuo hacen que éste, al momento de morir, empiece a descomponerse en
forma paulatina. Los agentes microbianos que la inician son principalmente ae-
robios, que agotaran el poco oxigeno existente en el cadaver. Una vez allanado
el camino, los gérmenes anaerobios haran lo suyo, hasta producir gases que, al
expandirse, buscaran por dénde salir.

Esto recuerda una vez mds otras representaciones de Ah P’uuch: vientre abul-
tado —producto de la expansion de los gases formados por las bacterias—, pun-
tos negros en extremidades —que pudieran ser, tal vez, bulas o flictenas— y
emanacion de aromas fétidos en ciertos orificios —nariz o ano— debido también
a los gases. Algo que resalta en algunas representaciones son las ufias de sus
pies crecidas (que, sabemos, corresponden a la deshidrataciéon de la piel que,
al retraerse, da la apariencia de que la ufia crece), con lo cual tenemos el retrato
completo de un cuerpo en franca descomposicion (figura 4).

1 Del feto en el titero.

RODRIGUEZ / EL SINGULAR DIOS MAYA DE LA MUERTE

51



52

Opacificacion
corneal

Rigor mortis
Retraccion

de la piel por | ¥ Reduccién
deshidratacién f

¢{Flictenas?
¢Desprendimiento
dermoepidérmico?

(Enfisema
escrotal?

(Ema
o aromas fétidos?

Ficura 4. Esquema de algunos de los fenémenos cadavéricos representados indistintamente
en Ah P’uuch. Dibujo de Lizbeth Rodriguez (2010).

Esta putrefacciéon se divide, a su vez, en cuatro fases, algunas de las cuales
observamos en la iconografia de Ah P’uuch:

a) Fase cromdtica: en pocas palabras, cuando el cadaver cambia de color de-
bido, en parte, a la ausencia de sangre en los capilares superficiales, lo que oca-
siona la coloracién ceniza de algunos cuerpos (que también puede observarse en
las representaciones del dios maya de la muerte).

Esta fase inicia con la aparicion de la mancha verde abdominal entre las 24 y 36
horas posmortales (Aso, Corrons y Cobo, op. cit.: 34; Grandini, op. cit.: 18; Kvitko,
op. cit.: 131), debido a que la sangre empieza a descomponerse. Tal cambio de color
también afectara e influird en la formacion de la llamada red venosa p6stuma, pues

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIV



las venas se observan bajo la piel gracias a los gases que las distienden en todo su
trayecto entre las 24 y 48 horas postmortales (Vargas, op. cit.: 19; Grandini, op. cit.;
Rivas, op. cit.: 73; Teke, op. cit.: 191). {(Pudieron los artistas mayas haber represen-
tado la red venosa péstuma en las extremidades inferiores de Ah P’uuch?

b) Fase enfisematosa. En ella los tejidos corporales se expanden por la accion
de gases producidos por las mismas bacterias. Se caracteriza por la apariencia del
cadaver a punto de reventar. La distensiéon abdominal es provocada por la gran
cantidad de bacterias que habitualmente estan presentes en el intestino y que, al
producir gases, inflan el abdomen hasta que encuentran una salida, entre las 24 y
48 horas posteriores a la muerte (Grandini, op. cit.), e incluso semanas después (Tru-
jillo y Trujillo, op. cit.: 37). Al rededor de las 36 horas posteriores a la muerte, hacen
su aparicion las bulas o flictenas, elevaciones de la piel en forma de ampollas que
se forman gracias a la presion de liquidos trasudados repletos de bacterias (Gran-
dini, op. cit.: 20). El desprendimiento dermoepidérmico, que se da al reventarse las
flictenas, aparece entre las 36 y 72 horas post mortem (Grandini, op. cit.), pudiendo
prolongarse por algunos dias (Hernandez, op. cit.: 71), con lo cual el cabello, la piel
y las ufias se caen facilmente. Todo lo referente a esta fase enfisematosa lo obser-
vamos con claridad en las representaciones de Ah P’uuch.

¢) Fase colicuativa o coalicuativa, que es cuando los tejidos blandos adoptan
una apariencia de caramelo (Vargas, op. cit.: 21), pastosa, hundida como si hubie-
ran sido licuados para perder la morfologia anatémica reconocible. Puede tener
una duracion de 8 a 12 meses (Kvitko, op. cit.: 138).

d) La ultima fase, de esqueletizacion o reducciéon esquelética (figura 5), se
presenta entre los 6 meses a 5 afos (Hernandez, op. cit.; Jiménez, op. cit.: 63;
Kvitko, op. cit.: 139; Trujillo y Trujillo, op. cit.), dependiendo del cuerpo en siy
las caracteristicas del suelo circundante (Brito, 1999: 46; Kvitko, op. cit.), entre
otros factores. Como hemos visto, en los dibujos con los cuales identificamos a
Ah P’uuch encontramos representadas caracteristicas de esta etapa, que es con
la cual practicamente es reconocible este dios maya.

Una teoria que parece conveniente mencionar es la de Jean-Jacques Rivard,
quien sugirié que las imagenes de cascabeles en el dios maya Ah P’uuch no son
mads que ojos, globos oculares estilizados, que en otras figuras toman la aparien-
cia de las cavidades oculares en un craneo, al ser éstas una adecuada representa-
cion del ojo de la muerte —es decir, el espacio que ocupaba el ojo vivo—. Morley
lo not6 en 1908, pero dej6 de asociar el ojo con estos signos o simbolos (Rivard,
op. cit.: 87). Reforzando en cierta manera lo anterior, la representacion del dios
azteca de la muerte, Mictlantecuhtli, guarda cierta similitud con la caracteristica
mencionada por Rivard respecto del tocado con ojos, ya que el cabello del dios
estd “[...] decorado con ojos estelares, puesto que habita en la region de la os-
curidad completa” (Caso, 2012: 76).

Asimismo, como describe Del Moral (2000: 40), en el tocado del dios Mic-
tlantecuhtli de la lamina 15 del Cddice Borgia, los elementos circulares pueden
corresponder a la forma exacta del ojo de la calavera del dios.

RODRIGUEZ / EL SINGULAR DIOS MAYA DE LA MUERTE

53



54

Ficura 5. Fase de reduccion cadavérica. Restos 6seos en el cementerio
de Tenabo, Campeche. Fotografia de Lizbeth Rodriguez (2002).

Para fines de este articulo, lo descrito por Rivard resulta atinado desde Ila
perspectiva médico-forense, ya que, como él refiriera, en el Cddice Tro-Cortesiano
(paginas 86 y 87) hay imnagenes de pajaros sacandole los ojos a los prisioneros o
cautivos muertos. Al arrancar los ojos de esta manera, el globo ocular sufre una
deformacién tal que pareciera que se estira o achata. (Podriamos quedarnos con
esta idea? En el tocado del dios Kisin observamos muy probablemente unos
globos oculares extruidos, aunque bien podria tratarse de una representacion
igualmente estilizada de ojos salientes de sus cavidades gracias a la acciéon de
los gases en la fase enfisematosa ya analizada, reafirmando asi la putrefaccion
del cuerpo fallecido.

A manera de conclusion. Si bien la representacion de Ah P’uuch evoca en forma
metaférica a la muerte, también alude claramente a la destruccion fisica de todo
cuerpo al fallecer. Es notable la exactitud al destacar en una imagen los fenémenos
cadavéricos y las fases de la descomposicion. A la vez, la posicién fetal o sedente
con las piernas flexionadas, con la cual por lo general se presenta a Ah P'uuch,
evoca lo ciclico que resultan la vida y la muerte: aguardamos nueve meses en el
vientre materno en una comoda posicion fetal —lo que recuerda algunos entierros
mayas, por ejemplo, los de Jaina, Campeche, en los que colocaban al cadaver en
cuclillas o doblado sobre si mismo (Alvarado, 1999: 67)—, durante los cuales un
grupo de células madura hasta formar un ser humano, y también mueren grupos

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIV



diversos de células para dar paso a otras mas resistentes y funcionales; analogia de
vida y de muerte. Son nueve los estratos del inframundo maya que el alma debe
recorrer para, de alguna manera, renacer, encarnando la posibilidad de regreso y
renovacion. Xib’alb’a, mas que el lugar de los muertos, es el sitio de la muerte
y del renacimiento. Simbdlicamente, las nueve fases se asocian con grados de co-
nocimiento e iniciacién a la vida césmica. ¢{Sera factible pensar que las analogias
descritas se representen en Ah P’uuch a manera de invitacion para reflexionar sobre
la vida y la muerte?

RODRIGUEZ / EL SINGULAR DIOS MAYA DE LA MUERTE

55



56

BIBLIOGRAFIA

Alva Rodriguez, Mario y Aurelio Nufez Salas
1997 Atlas de Medicina Forense. México: Trillas.

Alvarado Martinez, Israel
1999 El caddver. Evolucién histérica y tratamiento por la sociedad y el Derecho. México:
Editorial Porrua.

Arnold, Paul
1983 El libro maya de los muertos, traduccion de O. Espinosa. México: Editorial
Diana.

Aso Escario, José, Jordina Corrons Perramon y Juan Antonio Cobo Plana
1998 El intervalo postmortal. Interés médico, policial, legal y forense. Espafia: Masson.

Baudez, Claude-Francois
2007 “Los dioses mayas: una aparicion tardia”, Arqueologia Mexicana, XV (88): 32-
41. México: Editorial Raices.

Bingham, Ann
2010 South and Mesoamerican Mythology A to Z, 2* ed. revisada por J. Roberts.
Estados Unidos: Chelsea House.

Blanck-Cereijido, Fanny y Marcelino Cereijido
1997 La muerte y sus ventajas. México: Fondo de Cultura Econémica.

Brito Benitez, Eva Leticia
1999 El deterioro de restos dseos humanos y su relacién con el tipo de enterramiento.
México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

Canto Lopez, Antonio
1990 Apuntaciones sobre Mesoameérica. México: Universidad Auténoma de Yucatan.

Caso, Alfonso
2012 El pueblo del sol. México: Fondo de Cultura Econémica.

Craveri, Michela
2012 Contadores de historias, arquitectos del cosmos. El simbolismo del Popol Vuh como
estructuracion de un mundo. México: Universidad Nacional Autébnoma de Mé-
Xico, Instituto de Investigaciones Filol6gicas, Centro de Estudios Mayas.

De la Garza, Mercedes
1992 Los mayas, 3000 afios de civilizacion. Florencia: Casa Editrice Bonechi.
1998 Rostros de lo sagrado en el mundo maya. México: Editorial Paidés Mexicana y
Universidad Nacional Auténoma de México, Facultad de Filosofia y Letras.

Gallenkamp, Charles

1981 Los mayas. El misterio y redescubrimiento de una civilizacion perdida. México:
Editorial Diana.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIV



Grandini Gonzalez, Javier
2009 Medicina forense: aplicaciones tedrico-prdcticas. México: Manual Moderno.

Hernandez Ordéinez, Mario Alberto
2014 Fundamentos de medicina legal. México: McGraw-Hill Interamericana.

Iglesias Ponce de Le6n, Maria Josefa
2005 “Contenedores de cuerpos, cenizas y almas: el uso de urnas funerarias en
la cultura maya”, Antropologia de la eternidad. La muerte en la cultura maya,
pp. 209-254, A. Ciudad Ruiz, M. H. Ruz y M. J. Iglesias Ponce de Ledn (eds.).
México: Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investiga-
ciones Filolégicas, Centro de Estudios Mayas.

Jiménez Moles, Maria Isabel
2011 Medicina y quimica forense. México: Editorial Ubijus.

Kvitko, Luis Alberto
2006 Escena del crimen. Buenos Aires: Ediciones La Rocca.

Lara Barajas, Israel David
2009 Fundamentos de antropologia forense. Técnicas de prospeccion, exhumacion y and-
lisis de restos dseos en casos forenses. México: Instituto Nacional de Antropolo-
gia e Historia.

Le6n Azcérate, Juan Luis de
2007 La muerte y su imaginario en la historia de las religiones, 2% ed. Espana: Publi-
caciones de la Universidad de Deusto.

Moral, Raul del
2000 “En torno a Mictlantecuhtli”, Estudios Mesoamericanos, 1: 38-45. México:
Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Fi-
lolégicas Programa de Maestria y Doctorado en Estudios Mesoamericanos
<(http://www.iifilologicas.unam.mx/estmesoam/uploads/Vol%C3%BAmenes/
Volumen%201/Mictantecuhtli_raul_delmoral2.pdf)>.

Munoz Lara, Antonio Iran
2000 Investigaciones forenses en la necropsia. México: Editorial Porrua.

Ortega Palma, Albertina y Jorge Cervantes Martinez
2010 “Cuerpos inhumados en vasijas del Estado de Campeche”, Estudios de Cultura
Maya, XXXVI: 67-86. México: Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Filologicas, Centro de Estudios Mayas.

Pijoan Aguadé, Carmen Ma. y Xabier Lizarraga Cruchaga
2004 “Tafonomia: una mirada minuciosa a los restos mortuorios”, Perspectiva ta-
fondmica, pp. 13-15, Pijoan Aguadé, C. M. y X. Lizarraga Cruchaga (eds.).
México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

RODRIGUEZ / EL SINGULAR DIOS MAYA DE LA MUERTE 57



Pina Chan, Roman

2001 Breve estudio sobre la funeraria de Jaina, Campeche, 2* ed. México: Gobierno
del Estado de Campeche.

2013 Chichén ltzd. La ciudad de los brujos del agua, 2% ed. México: Fondo de Cultura
Econdmica.

Rivard, Jean-Jacques
1965 “Cascabeles y ojos del dios maya de la muerte Ah Puch”, Estudios de Cultura
Maya, V: 75-91. México: Universidad Nacional Auténoma de México, Institu-
to de Investigaciones Filologicas, Centro de Estudios Mayas <(http:/www.
iifilologicas.unam.mx/estculmaya/index.php?page=volumen-v)>.

Rivas Souza, Mario
2004 Medicina forense. México: Ediciones Cuéllar.

Rivera Dorado, Miguel
1986 La religion maya. Madrid: Alianza Editorial.

Ruz Lhuillier, Alberto
2012 La civilizacion de los antiguos mayas. México: Fondo de Cultura Econémica.

Teke, Alberto
2001 Medicina legal, 22 ed. Chile: Publicaciones Técnicas Mediterraneo.

Tello Flores, Francisco Javier
1999 Medicina forense, 2* ed. México: Oxford University Press (Coleccion Textos
Juridicos Universales).

Tiesler Blos, Vera
2006 Bases conceptuales para la evaluacion de restos humanos en arqueologia. México:
Universidad Auténoma de Yucatan.

Trujillo Nieto, Gil y Patricia Rosa Linda Trujillo
2002 Medicina forense. México: Manual Moderno.

Tuz Chi, Lazaro Hilario
2009 “Asi es nuestro pensamiento. Cosmovision e identidad en los rituales agrico-
las de los mayas peninsulares”, tesis de doctorado en Antropologia de Ibe-
roamérica. Espafia: Universidad de Salamanca <http:/gredos.usal.es/jspui/
bitstream/10366/76581/1/DPSA_Tuz_Chi_L_Asi_es_nuestro.pdf)>.

Vargas Alvarado, Eduardo
2009 Atlas de ciencias forenses. México: Trillas.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XLIV





