LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIENTALES.
UNA APROXIMACION ETNOGRAFICA

ANDRES MEDINA HERNANDEZ
Instituto de Investigaciones Antropoldgicas, unam

Francisco Javier Rivas CETINA
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social,
Sede Peninsular

Resumen: En este ensayo realizamos una descripcion de las corridas de toros en los pueblos
mayas del oriente de Yucatdn; la intencion principal es situar esta expresion festiva en el
contexto de los rituales que configuran las fiestas patronales, de tal manera que se destaque
un hecho central: la profunda transformacion de una fiesta de claros origenes ibéricos en una
manifestacion profundamente entramada con una vision del mundo de raiz mesoamericana.
Un eje de andlisis es el que corresponde a las nociones de sacrificio que articulan los acon-
tecimientos en el coso taurino con los mds discretos que suceden en el interior de las casas
de los dirigentes de los gremios, donde el sacrificio de puercos y pavos constituye la base de
una gastronomia ritual. Otro ms es el reconocimiento de referentes simblicos espaciales
y temporales de raiz mesoamericana que subyacen en todo el conjunto ritual que compone
estas celebraciones de los mayas peninsulares.

PAABAS CLAVE: tauromaquia, mayas peninsulares, etnografia maya, fiestas patronales, ritualidad
comunitaria.

Asstracr: In this essay we describe bullfighting among the Maya peoples in eastern Yucatan.
The fundamental aim is to situate this festive expression in the context of the rituals that sha-
pe the patron feasts, so as to stress a central fact: the transformation of a feast of clear Iber

origin into a manifestation that is deeply intertwined with a world vision of Mesoamerican
ancestry. An analytical axis corresponds to the notions of sacrifice that articulate the events
inside the bullring with those more discrete, that take place within the homes of the leaders
of the guilds. Here, sacrifice of turkeys and pigs constitute the basis of a ritual gastronomy.
Another axis is the acknowledgement of symbolic space and time referents of Mesoamerican
origin underlying, as a whole, the ritual compound in these peninsular Mayan celebrations.

Kevworos: bullfighting, Peninsular Maya, Mayan ethnography, Patron feasts, community ritua-
lit

Recercion: 4 de febrero de 2009.
Aceracion: 27 de marzo de 2009.

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIEN

LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS
MAYAS ORIENTALES. UNA APROXIMACION
ETNOGRAFICA

ANDRES MEDINA HERNANDEZ
Instituto de Investigaciones Antropologicas, unam

Francisco Javier Rivas CETINA
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social,
Sede Peninsular

Introduccién

Las corridas de toros son una parte fund. al de las fiestas en las
comunidades mayas de la peninsula de Yucatdn; articuladas al conjunto ritual
que se despliega en las celebraciones festivas, aparecen, en una primera mirada,
como una versién no muy distante de la tradicién que llega con los conquista-
dores y colonizadores hispanos en el siglo xvi. Sin embargo, una aproximacién
mads atenta descubre pronto diversos detalles que son llamativos, tales como el
arbol instalado en el medio del ruedo, o el hecho de que solamente el primer
toro es matado por uno de los toreros; o bien que los trajes de los toreros no
tienen la fastuosidad y finura de los trajes de luces, ni que la faena desarrollada
se adorne con los pases y figuras que destaquen la “graciosa entrega” de la fiesta
taurina de las grandes ciudades mexicanas y espariolas; de hecho no son ellos los
protagonistas, sino los vaqueros y los toros mismos.

En este ensayo nos proponemos hacer una descripcion etnogréfica de las
corridas de toros de las comunidades mayas del oriente de la peninsula, lo que
implica no sélo referirnos a las caracteristicas especificas de la tauromaquia,
sino también al marco ceremonial que le rodea y le otorga su sentido. Al final
propondremos una primera interpretacion, pero sobre todo nos interesa apuntar
diversas lineas de reflexion para profundizar en una manifestacion cultural que,
procedente de la tradicion ibérica, se ha transformado en una manifestacion
vinculada profundamente con las tradiciones religiosas mesoamericanas.

Los antecedentes ibéricos y su recepcion mexicana

La fiesta brava contemporanea es el resultado de un largo proceso histérico en el
que se perfilan diferentes tradiciones; sin embargo, una de ellas, la de Andalucia,

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIENTALES

131

se habria de convertir en la fiesta nacional hispana y se impondria como la hege-
monica en Espafia y en las colonias que componian su imperio. La particularidad
de esta tradicion imperial es la muerte ptiblica del toro y la celebracién de la
faena individual por el matador a cargo; en cambio, en las otras tradiciones no
se mata al toro en el ruedo y lo que se realiza es una serie de juegos en la que
los diversos participantes compiten. Como lo ha estudiado con una perspecti-
va tedrica original Frédéric Saumade, al lado de la tradicién nacional andaluza
encontramos la portuguesa, la navarro-aragonesa, la valenciana, la camarguesa
y la landesa (Saumade, 2006). Todas ellas arraigadas en antiguas tradiciones re-
ligiosas ibéricas, pero sobre todo relacionadas con la ganaderia y con los juegos
a caballo.

La invasion hispana en América trajo consigo la ganaderia, y con ella la tradi-
ci6n taurina; la primera hacienda ganadera la establecié Herndn Cortés en San
Mateo Atenco, Estado de México. Por otra parte, la primera corrida de toros fue
la realizada en 1526 para celebrar el retorno de Hernan Cortés de las Hibueras,
y a partir de 1529 el Ayuntamiento de México las organiza por su cuenta, en la
fiesta de San Hipdlito, el 13 de agosto, fecha de la caida de México-Tenochtitlan.
Las corridas consistian en el alanceo de los toros, es decir, un deporte ecuestre,
inseparable del “juego de cafias”; los toros que lidiaban en una fiesta llegaron a
ser 40. “El caballero hostigaba y trataba de matar al burel con una lanza de com-
bate a la manera del rejoneador moderno; y si no lograba sacrificar el animal,
entraba en funciones, a pie, un mozo de espuela con capa y espada. Este daba
fin a la bestia y con el tiempo se convirtié en el ‘matador’, figura principal de la
plaza de toros desde fines del siglo xvi” (Weckmann, 1996: 131).

A partir de 1586 se armaba un coso en la Plaza del Volador, a un costado
del palacio virreinal, para celebrar con corridas de toros las fiestas reales y la
entrada de los virreyes; estas corridas, apunta J. P. Viqueira, eran la ocasion para
mostrar el orden jerarquico novohispano, pues ademds de que el virrey tenia un
palco especial, todas las autoridades ocupaban sus respectivos suntuosos palcos
(Viqueira, 1991: 34).

Con el establecimiento de las haciendas en el territorio novohispano y su
expansion en el siglo xix, las artes relacionadas con la ganaderia y con el domi-
nio ecuestre adquieren una notable presencia hasta el grado de convertirse en
un simbolo de la identidad nacional, en un largo periodo que llega hasta fines
del siglo veinte. Sin embargo, el montar a caballo era un privilegio reservado
a los espaoles y a la nobleza criolla durante el periodo novohispano, pues no
les estaba permitido a los indios. No obstante, las actividades desarrolladas en
las haciendas ganaderas, en las que participaban caporales mulatos y mestizos,
involucraban también a peones indios que aprendian las habilidades requeridas
para el manejo del ganado. Las ferias regionales y las festividades de los centros
urbanos proporcionaban la ocasién para el concurso de los ms diestros en las
habilidades para montar a caballo y para los juegos entre jinetes, como los de
canas, y con los toros.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV



Con el advenimiento del movimiento revolucionario de principios del siglo xx
y con la reforma agraria que auspicio, se generd un intenso proceso de reconsti-
tucion de las comunidades indias, muchas de ellas devoradas materialmente por
las haciendas, y con ello el inicio de una efervescencia para reinventar sus tradi-
ciones, entre las cuales muchas de ellas eran una apropiacion de aquellas que les
eran vedadas, con lo que se habria de desplegar una original reelaboracion hasta
transformarlas en una parte de sus propias tradiciones culturales, profundamente
entramadas con aquellos referentes centrales de su identidad. Tal es el caso, por
ejemplo, de los pueblos campesinos de Morelos, en el Altiplano Central.

Los viejos de la region morelense todavia recuerdan los juegos con los toros
que se hacian en las haciendas, asi como el largo camino para apropiarse de tales
festejos e integrarlos a sus celebraciones festivas. Actualmente la fiesta de “los
toros” forma parte de las fiestas patronales de pueblos y barrios, o bien de otras
dedicadas a santos de las devociones locales. “Algunas veces los dias dedicados a
‘los toros’ son mas que los dias destinados a los festejos propi igi
que dificilmente son mas de tres dias” (Morayta, 1992: 13).

Resulta muy sugerente conocer la variante taurina morelense, pues nos indica
las formas diversas que puede asumir esta vieja tradicion ibérica; en tales cele-
braciones la figura central son los montadores, estando los toreros en un lugar
secundario.

La obligacién de los toreros en un festejo de toros es la de proteger a los monta-
dores mds que lucirse en sus lances. Con gabanes y sarapes a manera de capotes
los toreros tratan de que los toros los embistan a ellos en lugar de que embistan
a los montadores que han sido derribados. Los pases que normalmente se reali-
zan en la lidia formal de toros —verénicas, chicuelinas, afarolados, etc.— muy
raramente se ven en la monta de toros, aqui la idea es otra. Antes de que inicie el
festejo, los montadores o sus parientes y amigos buscan un torero que los proteja
durante la monta. Algunos ya tienen torero dentro de su propia palomilla. Los que
no, piden el favor a algtin torero conocido (Morayta, 1992 44).

Una tradicion que forma parte de las corridas de toros, y que ha desapare-
cido en muchos lugares, es la que asume una version lidica, la que en Morelos
se realizaba con moji y xifiolas. Las ji grandes figuras hechas
de carton, representaban, con rasgos ridiculos, a personalidades locales o de
la politica regional y nacional, las cuales se situaban al centro del ruedo para
que fueran destrozadas a cornadas; o bien se les montaba en los toros para
ser derribadas. “Por su parte, algunos montadores se disfrazaban de mujeres y
asi ejecutaban su monta, éstos eran las xifiolas, como los personajes de ciertas
danzas tradicionales. Otros montadores lo hacian en parejas, uno mirando hacia
delante y el otro hacia atrds, agarrado casi de las verijas. Todas estas suertes le
daban un toque carnavalesco al festejo” (op. cit.: 53).

Desafortunadamente la etnografia mexicana ha descuidado la investigacion
sobre las tradiciones de tauromaquia y de juegos a caballo que llegan con la in-

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIEN

recursos necesarios para el financiamiento de algunas actividades culturales y
ceremoniales se nombraban diputados” (Quintal et al., 2001a: 351).

sistema de guardias es la forma que asume la cofradia entre los mayas re-
beldes, quienes se organizan en “compaias”, con sus grados militares, a partir
de la “guerra de castas” que estalla en 1847 y continda practicamente hasta la
tercera década del siglo veinte. Estos mayas son los que forman parte del estado
de Quintana Roo y han desarrollado una tradicién cultural que, en algunos aspec-
tos, toma distancia de la del resto de los mayas peninsulares. En estas comuni-
dades, adelantemos, la tradicion de la corrida de toros tiene una fuerte presen-
cia y adquiere formas mucho mds ritualizadas, de tal suerte que para entender
diversas particularidades presentes en las corridas de toros de las comunidades
mayas peninsulares habra que realizar comparaciones para reconocer variantes
regionales, como la de los cruzoob o macehualoob.

sentido estricto, las diferencias entre los pueblos mayas peninsulares tie-
nen un referente que los marca profundamente en la Guerra de Castas; un con-
flicto armado que se mantiene vivo por un poco mas de ochenta afios incide,
sin duda, en el desarrollo social y cultural de los pueblos en pugna. Es en este
escenario que tiene que situarse el proceso de diferenciacion expresado en las
organizaciones comunitarias. Mientras que en los mayas rebeldes, los cruzoob.
la situacion militarizada y distante del control de los centros urbanos de tradi-
cion espariola y criolla les permite desplegar sus recursos culturales y reinventar
sus tradiciones de raiz mesoamericana, los pueblos bajo el control de la “casta
divina”, es decir los grandes hacendados y funcionarios urbanos, son sometidos
a una mayor vigilancia y reorganizados; para distinguirlos de los cruzoob, a los
que se les contintia llamando “indios”, se les asigna el nombre de “mestizos”. Lo
cierto es que en uno y otro caso se abandona la organizacién politico-religiosa
procedente del antiguo cabildo de indios colonial, la cual en los otros pueblos
mesoamericanos se transforma en lo que los antropélogos funcionalistas llama-
ran el “sistema de cargos”. En este contexto se desarrollard en las comunidades
mayas “mestizas” la organizacion de origen urbano de los gremios, reelaborada
para adecuarse a la cultura comunitaria.

Los gremios tienen su origen medieval en la agrupacion urbana establecida de
acuerdo con la ocupacién de sus miembros, es una especie de mutualidad para
protegerse en situaciones criticas de enfermedad y en los funerales. El traslado
de los gremios a las comunidades campesinas mayas conlleva varias adecuacio-
nes; una de ellas es la del predominio de los vinculos de parentesco como base
de su organizacion, a la que se aiaden las relaciones de amistad y de vecindad.
Otra caracteristica es la de repartirse la organizacion de las fiestas patronales de
tal suerte que cada dia festivo queda a cargo de un gremio diferente; y una mas,
es el establecimiento implicito de una jerarquia entre los gremios, siendo el de
mayor importancia el que tiene a cargo el dia principal de la fiesta, cuando se
tienen los gastos mayores y comienza el ciclo de las corridas de toros.

La participacion de los gremios en la celebracion festiva patronal establece el

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIENTALES

135

vasion y colonizacién hispanas; relacionadas con la “cultura de conquista”, como
la llamé George M. Foster, no hemos estudiado las maneras en que esta tradi-
cion ha sido apropiada en las diferentes regiones del pais, no obstante ser un
referente para la configuracion de la identidad nacional desde el siglo xix; pero
lo més sorprendente es el desconocimiento de las formas diversas en las que
los pueblos indios han reaccionado a esta tradicion. La prohibicién de montar a
caballo y poseer ganado mayor a las comunidades indigenas no se aplicé a aque-
llos contingentes indios aliados de los espafioles que se dirigen al norte del pas,
como es el caso ampliamente conocido de los tlaxcaltecas, entre otros (Martinez
Saldafa, T. 1997), y al sur, con mexicanos y tlaxcaltecas, como lo atestiguan los
barrios de indios en ciudades coloniales como Oaxaca, Mérida y San Cristobal de
las Casas, Chiapas (Bracamonte, 2005).

El proceso de apropiacion y utilizacion diversa de las tradiciones ganaderas y
ecuestres se acenttia en el siglo xix, y alcanza una mayor intensidad en el siglo xx,
como resultado de los efectos de la reforma agraria y del propio desarrollo de
la economia nacional.

Hasta ahora solamente tenemos el trabajo etnogréfico pionero de Miguel Mo-
rayta, citado antes, asi como las investigaciones de Frédéric Saumade, pero nos
falta mucho por conocer; un ejemplo de las sorpresas que nos depara escudrifar
con atencion las tradiciones relacionadas con la tauromaquia y los juegos a caba-
llo es el caso de los pueblos mayas que aqui expondremos sumariamente, y que
merece un seguimiento de mayor profundidad.

Las fiestas patronales en los pueblos mayas

Uno de los acontecimientos mds importantes en los ciclos ceremoniales de las co-
munidades mayas es la celebracion de las fiestas patronales, cuando tienen lugar
muy diversos acontecimientos que implican la inversion de grandes cantidades
de recursos materiales y la movilizacion ordenada de numerosos contingentes.
Estas actividades estan a cargo de grupos de personas representativas de la co-
munidad, que reproducen tradi d

ones organizativas establecidas en
el periodo novohispano y en las cuales se conjugan de muy diversas maneras las
instituciones hispanas con las concepciones mesoamericanas de los campesinos
mayas. Para los pueblos peninsulares se reconocen tres tipos de organizacion: las
cofradias, el sistema de guardias y los gremios (Quintal et al., 2001a).

La cofradia llega con la tradicion cristiana medieval de los espaioles, pero
asume formas diferentes en el medio urbano, donde sigue la forma de organi-
zacion voluntaria en torno a una figura religiosa, y en el medio rural, donde el
culto a los santos adopta formas comunitarias, es decir, incumbe a todos los
miembros y se articula al ciclo ceremonial comunitario. “Los aspectos religioso
y econémico de la cofradia se concretan en sus cargos principales: patrén, ma-
yordomo, prioste, escribano, mayol y vaqueros. Ademas, con fines de acopio de

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV

marco general especificamente religioso, tanto con los rituales que se realizan en
la casa del presidente de cada gremio —y cada dia interviene uno diferente—,
como los que tienen lugar en la iglesia (como llevar los estandartes y pendones,
asi como trasladar la imagen religiosa principal a la casa del presidente). El cierre
del ciclo festivo se seiala con la procesion que se realiza en las calles de la comu-
nidad con la participacion de todos los gremios y el conjunto de creyentes.

En Popold, ¢ idad al norte de Valladolid, los gremios se componen de
donantes, quienes al ingresar se comprometen a hacer una ofrenda al santo en
el dia de su fiesta, tal ofrenda es la entrega de comida para el santo y el pago de
una misa. Las misas se celebran a lo largo de una novena, pero si los donantes
que se apuntan con el prioste rebasan este lapso, las misas se prolongan por més
dias, hasta 15 o 23. En las misas se hace entrega de velas decoradas, adornos de
cera de abeja y de ramilletes (elaboradas armazones de varas que se cubren con
una gran cantidad de pliegos de papel de china de diferentes colores, calados y
recortados formando figuras artisticas). En cada dia el donante responsable pre-
para el platillo ritual por excelencia, el relleno negro (pavo horneado en el pib,
hoyo o zanja abierto en la tierra donde se calienta con lefia una cama de piedras,
sobre la cuales se acomodan las ollas con el pavo condimentado, y se cubre con
ramas y tierra toda la noche, para descubrirse y servirse a la manana siguiente).
Las primeras porciones de comida se ofrecen al santo patrono, asi como a los
santos del altar casero y a los difuntos de la familia (Quintal et al., 2001a: 362).

Es fundamental apuntar, para vincularlo con el significado que pueda tener la
corrida de toros, que en esta secuencia ritual tiene un lugar importante el sacri-
ficio de cerdos y guajolotes (a los que se llama en el espafiol local “pavos”), los
cuales son preparados para ser cocinados en el horno subterraneo, el pib, del cual
emergen como alimentos rituales marcados por el color negro. Por una parte la
carne de cerdo se prepara con fiijoles negros, platillo que se conoce como “frijol
con puerco”; por la otra, lo que es la comida ritual mds importante entre los ma-
yas peninsulares, el “relleno negro”, el pavo horneado con una salsa entre cuyos
ingredientes esta una variedad regional de chiles, conocida como “chile verde”,
la cual se tuesta y muele hasta obtener una coloracién negra.

El sacrificio de pavos y cerdos se realiza con la mayor discrecion, sin ningtin
aparato ceremonial; es decir, no esta en el centro de los rituales familiares o
comunitarios. En los preparativos del banquete que los miembros del gremio
ofrecen, en la casa de su presidente, se retine un considerable niimero de perso-
nas que se organizan para llevar a cabo todas las operaciones necesarias, que en
el caso de los pavos y los cerdos implica la limpieza, el destazamiento, la condi-
mentacion y preparacion para ser horneados (o también cocinados en el fogon
doméstico); todo lo cual sucede en el huerto de la casa, en la que se distribuyen
grupos de personas de ambos sexos para realizar diversas actividades, durante
las cuales conversan y cuentan historias, hacen juegos de palabras y difunden
acontecimientos. En ese escenario se lleva a cabo la matanza de pavos y cerdos;
a los primeros se les cuelga, por las patas, de una cuerda, alineados, para que

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV



la sangre que brota al degollarlos escurra en la tierra. Con respecto a los cerdos
tenemos una valiosa referencia de Xocen, comunidad maya del oriente.

Los sacrificios de puercos y su preparacion en relleno negro son obligatorios en to-
das las fiestas de santos. En general, la matanza sucede sin ceremonias, pero la fiesta
de corrida del pueblo de Xocen indica que, tal vez, no siempre fue asi. En la primera
manana de aquella fiesta sacrifican trece puercos, frente a una imagen de la Santa
Virgen, la cual llevan a los trece lugares de sacrificios. Cuelgan una corona de flores
en el cuello del cochino, colocan al animal boca arriba, en una piedra plana y con
un cuchillo lo punzan en el cuello: al asestar el cuchillo al corazén el animal muere
(Jardow-Pedersen, 1999: 50).

Veamos ahora el otro lado de las celebraciones festivas patronales, la corrida
de toros, donde también aparecen diversas manifestaciones relacionadas con el
sacrificio; la mas obvia es la del toro que morira con la espada del torero para
luego ser destazado y vendido, en las cercanias del ruedo, a la gente que ocurre,
para con su porcion preparar un platillo especial, el chocolomo.

Los preparativos de la corrida: la asamblea de palqueros

En los dias previos a los festejos dedicados a la imagen patronal, en el Ayunta-
miento “rematan” la fiesta con la intencién de buscar al mejor postor. Cuando
al fin se logra el acuerdo, el “interesado”, es decir el empresario que realizara la
fiesta, convoca a una asamblea con el grupo de palqueros o ejidatarios que parti-
cipan en la construccién del coso taurino, o ruedo; son ellos quienes se encargan
de comprar o alquilar las tablas, o bien de cortar los “palos” o “maderos” que
serviran para la construccion de los palcos. El interesado, por su parte, ocasio-
nalmente se encarga de llevar tablas y postes hasta el lugar donde se realizaran
las corridas, porque esta tarea es obligacion de los para lo
cual emplea diversos vehiculos motorizados. Durante la reunion, el empresario
de la fiesta expone los pormenores del programa, es decir define los conjuntos
musicales que tocaran en los bailes populares y en la vaqueria, asi como quiénes
serdn los toreros, el juez de plaza y el nimero de toros que se lidiaran. Pero la
parte que mads interesa al grupo de palqueros es lo que se refiere al costo de
la parte que se les concesionard para la construccion de los tablados o palcos.
En el caso de Dzitas, por ejemplo, comunidad maya oriental, el empresario
de la fiesta convoca a los ejidatarios y les ofrece una cantidad de dinero para la
confeccién del ruedo, ademds de que les permitird entrar, con dos o tres miem-
bros de la familia, a gustar la corrida a cambio de que coloque y quite las sillas,
antes y después de las corridas, en el espacio en el que construyé el palco. El
empresario rodea con malla ciclénica al coso, dejando solamente una entrada
para los espectadores; ahi se instala una mesa para el cobro de las entradas. En
otros casos, observados en la misma comunidad, se llega al acuerdo de que, al

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIEN

Cada uno de los palqueros sabe cudl es el espacio que le corresponde, de
tal manera que sélo remueve los hoyos hechos afio tras afio para la construc-
cion del ruedo. En cada una de las secciones de los palcos que se trazaron, los
hoyos que se cavan alcanzan una profundidad aproximada de entre cincuenta y
ochenta centimetros para plantar los horcones o parales que servirdn de soporte
principal de la estructura. Estos horcones se ubican sobre los circulos trazados y
en la parte intermedia; posteriormente en dichos horcones se amarran tiras de
madera, o gruesas ramas, en forma horizontal por la parte interna, de tal manera
que se cierre el circulo y forme una especie de corral. A estas tiras o ramas se
les llama katanché; en ellas se amarran palos més delgados, pero con la fuerza
y resistencia suficientes para soportar las posibles embestidas de los toros. Las
tiras se entretejen diagonalmente, en forma paralela y opuesta, formando pe-
quefios rombos, conocidos como celosias. En la parte que conforma el segundo
circulo, el exterior, se amarran palos de diferentes tamaios y distribuidos de tal
manera que permitan el tejido de hojas de la palma conocida como “guano”, o
en su defecto se usan lonas o laminas. Esta forma de construccion se prolonga
hasta el segundo y tercer piso.

Entre el segundo y el tercer nivel se ponen tablas como base del piso; o bien,
en algunas comunidades se emplean los “palos™ o “maderos”, es decir, varas,
para instalar las sillas —con un ancho de treinta centimetros por dos metros con
ochenta centimetros o tres metros de largo, aproximadamente—, dispuestas en
una sola direccion y montando una de las puntas de palco a palco. El techo se
construye de la misma manera que la parte trasera de la estructura. En algunos
casos, como en Kinchil, por ejemplo, los palcos se construyen en dos niveles y
en forma de gradas, que permiten una mejor visibilidad para observar la corrida.
En el tipo de construccion descrita anteriormente los asientos se distribuyen en
un solo nivel, marcandose la primera, la segunda, la tercera fila y las barandas.
Tales barandas se sitdan en la parte frontal del segundo y tercer nivel, dentro
del ruedo, mediante una tabla que practicamente esta suspendida sobre rieles o
tablas muy resistentes; los espectadores que se instalan en tales barandas dejan
colgando al aire los pies, hacia el interior del coso.

En el circulo que forman los palcos se deja uno o dos espacios para la entrada
y salida de los vaqueros, asi como el embarcadero para el descenso y retorno de
los toros. En la parte que ocupan las rejas de entrada y salida suele construirse
el tercer nivel, que ocupan las autoridades municipales, la diputacion, las em-
bajadoras y los invitados especiales, cuando los hay, asi como el grupo musical,
llamado “charanga”, que ameniza la corrida. En todos los casos se puede encon-
trar un palco de honor para las distintas personalidades que presiden la corrid
este palco es construido bajo la responsabilidad del Ayuntamiento o del empre-
sario de la fiesta. Al concluir el ruedo que servira para las corridas, la noche de
alborada o vaqueria se cava un hoyo que sea lo suficientemente profundo para
sembrar el tronco o arbol de una ceiba, de guano o de chacté, con lo que se da
inicio, de manera oficial, a la fiesta del santo patrono.

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIENTALES

139

concluir la corrida, se contabilicen las entradas y, de acuerdo al boletaje recau-
dado, se les de un porcentaje del total de las ventas.

En el caso del municipio de Conkal, situado en la parte central de Yucatdn,
bajo la influencia metropolizante de Mérida, existe un sindicato de palqueros,
de tal manera que las primeras negociaciones con el empresario se realizan a
través de un representante. Primero, el interesado le informa de los costos y
de los detalles del programa, posteriormente el representante de los palqueros
convoca a una asamblea para informar a los socios de lo que se estd programan-
do y de lo que el interesado pide por cada dia de corridas. Cuando se llega a
un acuerdo sobre el costo que pagaran por el derecho del palco, se cierran las
negociaciones, en las que se discute también la procedencia de los toros que se
lidiaran y los toreros que realizaran la lidia. Una vez establecidos los acuerdos
y los compromisos, cada una de las partes fija las actividades que se realizaran.
Por su parte, los palqueros indican el dia en que se iniciara la construccion del
ruedo, con la medicién y distribucion de los espacios; aunque cada quien ya co-
noce el lugar que le corresponde. Por otra parte, el empresario de la fiesta indica
la fecha en la que se entregaran las sillas, definiéndose las que le corresponden
a cada palquero.

La construccién del ruedo

la construccion del coso taurino se invierte entre una semana a quince dias,
lo que se realiza en los dias previos a la fecha que se sefiala en el santoral ca-
tolico que corresponda al santo patrono de la comunidad; aunque es frecuente
que en algunas comunidades se organicen dos o tres fiestas al afio, con sus
respectivas corridas. Por otra parte, es importante sefialar que no en todas las
comunidades se efecttian y respetan las corridas en el dia del santo patrono. Sin
embargo, éstas siempre se encuentran inmersas en el contexto de la fiesta patro-
nal y en el tiempo sagrado que incluye novenarios, salida y entrada de gremios,
asi como la procesion comunal. El ruedo ocupa, casi siempre, un lugar cercano
a la iglesia, pues a través de diversos rituales se establece la relacion del santo
patron con las corridas de toros.

En la estructura de los palcos o tablados, que se construyen para las corridas
de toros, pueden encontrarse de dos y de tres pisos, que incluyen una planta
baja, un primer y un segundo nivel. Los de tres pisos se observan principalmente
en las zonas sur y oriente del estado; y las de dos pisos se encuentran comin-
mente en la zona centro y la costera. La construccion se realiza de la siguiente
manera: cuando se traza el ruedo, se marcan dos circunferencias paralelas, se-
paradas por una distancia de tres metros, aproximadamente; en la franja circular
establecida se marcan secciones de dos metros con ochenta centimetros. Por
supuesto que estas proporciones varian segtin el tamaiio del coso, el niimero de
palcos y la magnitud misma de la comunidad que realiza la celebracion.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV

Noche de alborada o vaqueria

La "noche de alborada” es practicamente una vaqueria; sin embargo, hay comu-
nidades que efectiian una jarana a mediodia, después de la noche de alborada
o de vaqueria, y antes del inicio de la primera corrida de toros. Durante estos
bailes se organizan concursos para seleccionar a los mejores bailadores de la
region.

En la casa del diputado del gremio o del presidente del club jaranero de la co-
munidad, comienzan a reunirse, entre las nueve y diez de la noche, los jaraneros,
hombres y mujeres de diferentes edades vestidos con el traje regional de gala, el
terno finamente bordado que consta de fustan, huipil y solapa. En ocasiones se
puede observar algtin aditamento en el terno, como cintas delgadas y de diferen-
tes colores que se prenden a la ropa como un pasador, o cintas igualmente largas
en los sombreros que usan como galas. Esto se emplea como un distintivo para
identificar a una sociedad jaranera o grupo de danza. El ajuar se complementa
con un tocado de flores prendido en el pelo y ligeramente detras de la oreja; en
algunos casos con las galas. Estas galas son sombreros decorados con una cinta
de color, un ramo de flores y en ocasiones un pequefio espejo circular puesto en
la parte frontal. Esta es la forma estilizada, pues la verdadera gala es puesta por
un jaranero a la bailadora como un reconocimiento a su destacada manera de
bailar, en el acto mismo del baile, y pueden ser varias las galas otorgadas, pues-
tas una sobre la otra. Al término de la jarana, el duefio del sombrero lo recoge y
le hace un obsequio a la bailadora, que consiste en una cantidad de dinero.

Las orejas se adornan con aretes largos y vistosos, pueden ser de filigrana, de
la rica tradicion artesanal yucateca, o de cualquier otro disefio que armonice con
el terno. El cuello es engalanado con rosarios, gargantillas de dos vueltas con sus
medallas y campos, asi como con todo tipo de parafernalia en joyeria, que puede
ser de fantasia fina, en oro con coral rojo o filigrana, segiin el gusto y la posibi-
lidad econémica de las bailadoras. Las mufiecas pueden adornarse con semana-
rios y con pulseras de diferente confeccion; en los pies portan zapatos blancos,
propios para el baile, de tacén ancho y altura media; en algunos casos el zapato,
forrado de raso, puede estar bordado con un disefio similar al del terno. Para
enmarcar su elegancia las bailadoras portan un rebozo y llevan discretamente
un paiiuelo blanco en la mano para secar el sudor de su rostro, cuidando de no
retirar el maquillaje y, en ocasiones, un abanico de mano para mitigar el calor.

En el caso de los hombres el ajuar es mas sencillo; consta de un pantalon
blanco y filipina, sombrero de jipi o sintético y paiuelo rojo (en algunos casos
se han observado pafuelos blancos con bordados diversos, semejantes a los que se
ven en los ternos). El atuendo masculino se completa con un par de alpargatas
chillonas, confeccionadas especialmente para bailar las jaranas.

Entre las nueve y diez de la noche, el grupo reunido de bailadores se dirige
al centro de la poblacién, formando una sola fila en parejas; la mujer cruza su
brazo izquierdo en el brazo derecho del hombre. Suele suceder que sean mds las

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV



mujeres que los hombres, por lo que es muy comin que algunos de los hombres
entren al drea de baile con dos mujeres, una en cada brazo. De igual manera, es
posible observar a mujeres bailando entre si, a falta de hombres que las inviten
a bailar, o porque no hay hombres a los que les interese bailar la jarana.

El recorrido, que se inicia en la casa del diputado y prosigue hasta el centro
de la poblacién (sitio donde se realizan las jaranas), va acompanado del estalli-
do de los cohetes, o “voladores”, como se les llama localmente, y de la musica
interpretada por algunos de los misicos de la orquesta jaranera, quienes van a
buscar a la comitiva. Durante el trayecto se interpreta la jarana conocida como
“angaripola” o pasacalles. Al llegar al centro de la poblacion el grupo de jaraneros
se dispone a entrar al lugar del baile, en tanto que la orquesta se alista con los
musicos que ac i a los jaraneros. Fi la entrada del grupo es
anunciada y se recibe al grupo con “dianas”, mientras recorren el lugar del baile.
Hecho esto, se anuncia la entrada de los diferentes grupos invitados, sea de los
poblados vecinos, o incluso del interior del estado. Al anunciar la entrada de cada
grupo jaranero, se mencionan los nombres de su embajadora y de su represen-
tante, quienes son ac i a su vez, por la y el rep
del club jaranero anfitrion, quienes les dan la bienvenida y los invitan a pasar. En
algunas ocasiones, mientras el grupo visitante se organiza para entrar, la orquesta
interpreta una jarana a fin de darles tiempo para preparar su ingreso al espacio
del baile.

Al término de la recepcion de los grupos jaraneros se corona a la “reina de la
feria” y a las embajadoras. Posteriormente, la embajadora y el alcalde pronuncian
un discurso para invitar a todos a participar en la fiesta. Finalmente, da inicio
la fiesta patronal, de manera oficial, con la jarana “Aires del Mayab”. Estalla en-
tonces la algarabia y se queman juegos pirotécnicos, principalmente “hiladas”
y “voladores”. Mientras tanto los jaraneros toman su lugar en la pista de baile y
comienza la fiesta.

En el transcurso de la noche, y ya en la madrugada, se hace una invitacion a
los jaraneros, y a las personas que asi lo deseen, para acompaar a la diputacion
que va en busca del yaxché, para llevarlo y plantarlo en el ruedo donde se reali-
zarén las corridas de toros. Este arbol sagrado, ceiba en espafiol, es llevado con
miisica y “voladores”, mientras se va repartiendo cigarros, aguardiente o cerveza
entre los sefiores que lo cargan en hombros y a las personas que los acompanan.
Al llegar al ruedo, la ceiba —o bien guano o chacté— es sembrada en un hoyo
excavado de antemano, mientras el conjunto musical interpreta una jarana.

Al término de la siembra del yaxché se interpreta una “diana” y todos regresan
al centro de la plaza, para continuar con el baile, el cual normalmente termina
entre las tres y cuatro de la madrugada con la jarana conocida como “El torito”.
Esta jarana, que marca el final del baile, tiene la particularidad de que en su
realizacion la mujer personifica al toro, en tanto que el hombre asume la po-
sicion del torero. Asi, se da por concluida la noche de alborada y se abre paso
a las corridas de toros, que comenzaran por la tarde. En algunos lugares suele

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIEN

te por el presidente municipal, la embajadora de la feria y demds personalida-
des que representan la autoridad en el municipio y poblados circunvecinos, asi
como de los ganaderos. Por delante van los coheteros reventando los voladores,
inmediatamente les sigue la diputacion con su comitiva y, al final, cierra el con-
tingente la charanga, que interpreta dianas durante el recorrido, el cual se realiza
en el sentido opuesto a las manecillas del reloj. A este recorrido que realiza la
diputacion se le denomina “coronar el ruedo”. Al salir la diputacién del ruedo,
la charanga y la comitiva ocupan su lugar correspondiente en el palco de honor
para dar inicio a la corrida.

En las camionetas donde se encuentran enjaulados los toros, varios muchachos
y sefiores comienzan las maniobras para cinchar al ganado y prepararlo para la
lidia; practicamente funcionan como toriles. Cinchar al toro implica una destreza
particular para no ser embestido por el animal, ya que se le cruza una cuerda
a manera de cinturén, que se ubica ligeramente detrds del pecho; amarrado y
ajustado por arriba del morrillo, se prolonga pasando parte de la cuerda por de-
bajo del rabo del animal, apretando lo més posible, con la intencién de mermarle
energia.

Los toreros se ponen de acuerdo y se disponen a partir plaza. La charanga
anuncia su entrada con un pasodoble y el juez de plaza, montado en su caba-
llo, encabeza el recorrido, ligeramente detrds le siguen los toreros. Las rejas se
cierran y los vended buscan antes de que el toro
sea liberado. En el ruedo se encuentra siempre el juez de plaza y los toreros,
mientras que desde las barandas algunos muchachos buscan llamar la atencién
del toro. Cuando la reja se cierra, los vaqueros que se encuentran en el callejon
comienzan a “pelear reja”, es decir dan empujones con los caballos para tratar
de ser los primeros en entrar a lazar; es una lucha sorda y violenta en que cuen-
ta mucho la fuerza y la habilidad para el manejo del caballo. Generalmente el
primer toro que se lidia es sacrificado en el ruedo.

Cuando todo esta dispuesto, el juez de plaza da las indicaciones, en el mo-
mento que considera oportuno, para hacer el cambio de tercios, cuando los hay.
Antes de que sea liberado el primer toro se ponen en el suelo del ruedo dos
o tres juegos de “hiladas”, los que se prenden cuando el animal aparece por el
embarcadero, causando una densa humareda por el estallido de los petardos que
la componen. La charanga interpreta el toque de entrada para liberar al toro; los
toreros se distribuyen por las diferentes “guardaderas” para hacer correr al toro
por todo el ruedo; sin embargo, con frecuencia esto no sucede debido a que los
toros no tienen el bravio para este tipo de suertes. El primer toro, que suele ser
de la raza cebii, casi siempre es sacrificado. En algunas comunidades se puede
observar que el toro es conducido por algunos vaqueros, que lo llevan lazado
por el cuello hasta el arbol o tronco sembrado en el centro del ruedo. Después
de liberar al primer toro y de intentar algunos pases con el capote, se ordena el
cambio de suerte para las banderillas, y casi inmediatamente después se ordena
el toque de espada, para ejecutar la muerte del toro.

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIENTALES

143

efectuarse una vaqueria, o baile de vaqueras, en el transcurso del dia que sigue
ala noche de alborada.

La importancia de las vaquerias en los pueblos mayas reside en expresar el
inicio de los festejos dedicados al santo patrono de cada comunidad; y resulta
dificil encontrar una fiesta patronal sin la corrida de toros, ya que desde el inicio
de la construccién del coso taurino los pobladores, y gente que transita por la
comunidad, expresan: iEsta de fiesta el pueblo! Vale la pena sefalar aqui que,
en la mayoria de las poblaciones, las festividades dedicadas al santo patrono se
llevan a cabo durante el fin de semana mds préximo al que marca el santoral
cat6lico para su veneracion, lo que puede realizarse dias antes o después.

Las corridas de toros: el escenario

Entre las tres y cuatro de la tarde, después de la noche de vaqueria, se ultiman
los detalles para la seguridad de los toreros y se instalan las “guardaderas” o
burladeros; cerca del coso taurino se revientan los primeros “voladores” para
anunciar a la poblacién que la corrida estd por comenzar. Por diferentes rumbos
de la poblacion se puede ver a las familias dirigirse al lugar donde se realizara
la corrida. En los palcos, los encargados comienzan a disponer las sillas que les
corresponden para acomodar a los espectadores. Los toreros contratados para
esa ocasion comienzan a vestirse en la casa o cuarto que se les asigna. Los va-
queros de la comunidad ensillan los caballos para entrar a lazar y la diputacién
comienza a reunirse en el palacio municipal. Este tipo de actividades se observan
principalmente en las comunidades del oriente y el sur de Yucatén.

Cuando se revientan los siguientes “voladores”, se observa ya movimiento de
gente en los palcos, y alrededor del coso, tratando de conseguir el mejor lugar
para disfrutar del espectéculo. Los ded ofrecen dif tipos
de golosinas y antojitos, tales como: chicharrones de harina, palomitas de maiz,
“marquesitas”, algodones de dulce, “bolis”, paletas de hielo, cacahuates y pepitas
de calabaza tostadas con sal y chile, mangos y jicamas condimentados con sal, chi-
le y limén, entre otros. En los puestos semifijos que rodean el coso se expenden
refrescos embotellados y comida; los juegos mecanicos para los nifios comienzan
a funcionar, en tanto que ninos y adultos se acercan a curiosear y consumir, en la
medida de sus posibilidades. Todo el escenario esta puesto ya para dar inicio a
la corrida. Las camionetas con los toros esperan su turno cerca de la reja de entrada
al ruedo, mientras que la charanga comienza a interpretar diversas jaranas, hasta
que las autoridades se presenten con la diputacién para dar inicio a la corrida.

La primera corrida

La corrida comienza cerca de las cuatro o cinco de la tarde, y en ocasiones hasta
las seis. La diputacion es encabezada por alguna autoridad local, y ocasionalmen-

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV

Los toreros

Los toreros que se contratan para la fiesta patronal, generalmente cuatro o seis,
son de diferentes edades; el traje que portan casi siempre es confeccionado por
ellos mismos o por familiares suyos y dista mucho de ser un verdadero traje de
luces. Cuando parten plaza los toreros para iniciar la corrida, se forman en cua-
drilla, con el torero principal al centro y adelante; se persignan, escupen al suelo
y marcan la tierra, en forma de cruz con el pie derecho, en el lugar donde cay6
la saliva; se miran entre si y saludan con la mano extendida, o con la montera,
a los espectadores —si es que los tienen—y por tltimo elevan su mano al cielo
como tratando de brindar la faena. En otros casos recogen un punado de tierra
y con ella se persignan y la avientan, esparciéndola al mismo tiempo que saludan
a los espectadores, con el mismo gesto de brindis.

Los toreros hacen el paseo con la capa sobre el hombro derecho o con una
mantilla que lleva bordada la imagen del santo de su devocion, que muy frecuen-
temente es la virgen de Guadalupe, en tanto que los mozos llevan banderillas,
espadas y muletas hacia el burladero, que se sitia enfrente de la salida de los
toros, esperando ser ocupadas en la faena del toreo. Las faenas son diferentes
a la lidia de la tradicién nacional andaluza; los toreros despliegan mds bien una
especie de juego, apenas si alcanzan a mantenerse en un solo sitio para aguan-
tar la embestida del toro; lo citan de lejos y, apenas se desplaza para embestir,
corren tratando de alcanzar los burladeros, incluso lanzan a un lado el capote
para alejar al toro que los amenaza. Después de esta especie de juego y toreo el
fin se anuncia con misica, para dar paso entonces a los inquietos jinetes que se
revuelven en la reja, quienes se lanzan en estampida para lazar al toro y sacarlo
del ruedo. Al final de la corrida los toreros se retiran discretamente, saliendo por
el callejon sin llamar la atencion de los espectadores.

Los toros

Actualmente los toros que se llevan a las corridas son de ganaderias locales o
de las regiones que cuentan con un hato ganadero para rentar; los toros que
ofrecen son animales de varias campanas; es decir que han sido toreados en di-
ferentes lugares y en constantes ocasiones, de tal suerte que la gente que gusta
de las corridas reconoce a los animales facilmente e identifican la ganaderia de
donde proviene. Esto convierte a la corrida en un riesgo constante para los to-
reros, pero sobre todo para los vaqueros, debido a que el toro no se va ya con
el engaiio de los pases y, en ocasiones, cuando la charanga anuncia la salida del
toro, el animal se para enfrente de la reja para esperar a los vaqueros que entran
para sacarlo, con lo que frecuentemente embiste a los caballos, destripando a
algunos e incluso matandolos. Estos toros llegan a ser ampliamente conocidos
por su nombre y cuando se anuncia la ganaderia, o incluso la presentacion del

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV



toro bravo, la gente acude a verlo esperando repita sus hazafias, como sucedio
en el caso del toro llamado “El sinaloense”.

Los toros que se meten al ruedo por lo general son devueltos a la camioneta
que los condujo, con la excepcion del primero, que suele ser uno o dos de la
raza cebti, al que se mata para vender su carne. Cuando el toro es sacrificado en
el ruedo, el abastecedor, o carnicero, corta la yugular del animal, mientras los
vaqueros tiran sus sogas para lazarle las patas traseras y realizar el arrastre hasta
el lugar donde serd destazado, fuera del ruedo, la carne se vende para preparar
un caldo que se conoce como chocolomo (caldo caliente de lomo).

El juez de plaza

El juez de plaza es el encargado de vigilar todo el desarrollo de las corridas, de
principio a fin, cada uno de los dias que dure la fiesta patronal. EI empresario
que realiza la fiesta contrata a uno de los vaqueros mds destacados y habiles con
el lazo, de caracter fuerte y con capacidad para tomar decisiones en el momento
que se requiera durante el desarrollo de las corridas, a fin de brindar seguridad
a los toreros. En algunas comunidades es comtn encontrar al juez de plaza
dentro del ruedo con todo y caballo durante la lidia. Desde su corcel da 6rdenes
para liberar al toro, cambiar al tercio de banderillas o espadas, o bien sacarlo y
devolverlo a la camioneta, en caso de que no sea el dedicado a ser matado. Por
otra parte, también es el que se encarga de vigilar que ninguna persona que no
sea torero intervenga en la lidia, a menos de que solicite permiso para torear y
que le sea concedido. Antes de que sea liberado el toro, el juez de plaza pide
que se retiren todos los que se encuentran en el ruedo para poder cerrar la reja;
asimismo indica a los venteros de golosinas y antojitos que busquen un lugar
seguro o bien salgan mientras el toro se encuentra en el ruedo. Estos venteros
ofrecen sus productos durante toda la corrida, dando vueltas una y otra vez por
todo el ruedo, o bien entre el piiblico que se encuentra en los palcos. De igual
manera el juez retira a los vaqueros que se encuentran dando vueltas con sus
corceles por el ruedo. Por otra parte, en el caso de que ocurra un accidente du-
rante la lidia o que el toro no permita abrir la reja para que entren los vaqueros
a lazarlo, el juez de plaza tiene la obligacion de lazar al toro para evitar que se
escape cuando la reja sea abierta.

Los vaqueros
Estos ocupan un lugar importante durante la corrida, ya que en ellos recae la
responsabilidad de atrapar al toro con el lazo y evitar que se escape. Desde

muy temprano, antes del mediodia o en el transcurso de las primeras horas de
la tarde, los vaqueros de la comunidad banan a sus caballos y los cepillan, para

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIEN

el recorrido por el ruedo. Por delante y detrés de la imagen va un grupo con la
capa extendida. Durante el tiempo que la imagen hace su recorrido la charanga
interpreta un himno religioso, que puede ser el de “Cristo rey” o el de “Maria,
madre mia”. En el trayecto los espectadores arrojan dinero en los capotes exten-
didos. Siempre hay cerca de la imagen personas pendientes del dinero que pueda
caer fuera de lugar, para recogerlo y echarlo dentro de las limosnas. Al final del
recorrido la imagen es puesta de nueva cuenta en la entrada, frente a todos, la
cual es inclinada i amanera de agradecimi , mientras levantan los
capotes con el dinero. En ese momento se interpretan dianas y los espectadores
brindan un fuerte aplauso. Més tarde, en la parroquia, al terminar la misa corres-
pondiente al dia, el sacerdote informa sobre el monto de la recaudacion hecha
en la corrida y el destino que se daré al dinero reunido.

Las charlotadas

Una de las corridas mds interesantes es la que marca el final de la fiesta, es la
llamada charlotada o corrida de charlotes. Por lo general dichas corridas se ini-
cian el sdbado por la tarde y contintian el domingo, para concluir el lunes. En
algunos municipios se realizan dos corridas al dia, una por la tarde y otra por
la noche. Los toreros que se encargan de hacer las faenas se visten de mujeres,
principalmente, caracterizando a una “mestiza”, a la negra Tomasa, al diablo
y a la muerte. La mestiza viste un huipil viejo y maltrecho, lleva un maquillaje
excesivo en mejllas, parpados y labios; la negra Tomasa se viste con un atuendo
ancho, acentuando con globos gliteos y pechos, en la cabeza se amarra un pa-
fiuelo rojo, cruzandolo por la parte de la nuca y abundndolo ligeramente por
encima de la frente. El color negro con el que se maquilla cara, brazos y piernas
se consigue del hollin acumulado en ollas y comales, el cual se mezcla con un
poco de crema dermatolégica, o simplemente con un poco de aceite comestible.
El diablo se viste con un traje entero de color rojo, con cuernos y cola de tela;
la muerte se viste igualmente de traje entero, pero en color negro y con rayas y
figuras que dibujan el esqueleto humano.

Cada uno de estos personajes se encarga de jugar con el toro, ya sea con la
cola del diablo, con la muerte corriendo y agarrando la cola del toro o con
la falda de la negra Tomasa. Durante la corrida acosan al toro entre los cuatro
personajes, hasta lograr sujetarlo por los cuernos y la cola, mientras otro se
sienta en el cuello y otro mas en el lomo; por lo general se trata de toretes o
vaguillas. Otro de los aspectos que se puede observar durante la charlotada es
la intervencion de varones jovenes, quienes se involucran con los personajes de la
charlotada. Por su parte, el juez se limita a observar desde su caballo y da ordenes
como en las corridas anteriores. Al concluir el espectaculo de la charlotada se da
oficialmente por concluida la fiesta y los palqueros comienzan a desbaratar los
tablados y los palcos.

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIENTALES

147

después ensillarlos y dirigirse a la corrida. Es comin ver a vaqueros que se tras-
ladan con remolques, llevando caballos de fiesta en fiesta y de corrida en corrida.
Antes del inicio de la corrida, los vaqueros se pasean en las cercanias del ruedo,
dando vueltas y mostrando discretamente sus habilidades para montar y, oca-
sionalmente, para tirar el lazo. Esta conducta exhibicionista es observada prin-
cipalmente por las muchachas, algunas de las cuales se atreven a pedir a alguno
de los vaqueros les den una vuelta a caballo. Sin embargo, la demostracion més
espectacular y efectiva se realiza cuando el toro es lazado en el ruedo y sacado
para devolverlo a la camioneta que lo llevé; esta experiencia se efectda luego de
la faena con cada toro, cuando el juez de plaza indica el momento de ingreso
de los vaqueros, lo que hacen impetuosamente, ondeando los lazos con los que
tratan de atrapar al burel.

Desde el momento en el que se cierra el acceso al ruedo, los vaqueros comien-
zan a “pelear reja” con la intencion de ocupar el mejor lugar para el momento
en que se abre la puerta y tener asi mayores posibilidades de atrapar al toro. Ese
momento es de tension entre los vaqueros, y los espectadores, siempre atentos
a lo que ocurre dentro y en las cercanias del ruedo. En el apretado espacio del
callejon, los vaqueros pelean su espacio, azuzando con la reata a sus caballos,
los cuales muerden, patean y relinchan hasta, ocasionalmente, quedar en dos
patas y sobre otro caballo. El niimero de jinetes y sus briosos corceles que par-
ticipan en el lazado de los toros va de diez hasta treinta o cuarenta, con lo que
puede provocarse un verdadero caos al momento de tirar el lazo. Esto ocasiona
accidentes entre los vaqueros, los que pueden caer del caballo, o con todo y él,
o bien cruzarse en el trayecto del toro y ser embestidos. También es comin que
este tipo de percances provoque pleitos entre los vaqueros, quienes consideran
que el accidente ha sido provocado por la imprudencia de otro vaquero, o de
plano tengan viejas rencillas y busquen cualquier pretexto para saldarlas.

La sacralizacién

En muchas ¢ un grupo de feligreses pasea una imagen del santo
patrono dentro del ruedo después de haber toreado dos o tres toros, lo que
puede hacerse todos los dias en que hay corridas, como es el caso del municipio
de Dzitas. En otras comunidades el paseo de la imagen por el ruedo se lleva a
cabo el domingo, cuando mds gente acude a gustar la corrida. En el paseo los
feligreses cargan en andas la imagen patronal, cuando se trata de una imagen
de bulto, o bien es solamente una persona la que lleva una pintura o un cuadro
con una fotografia, o una litografia. En cualquier caso, siempre se detienen un
momento en la entrada al ruedo, en tanto que algunos colaboradores piden
a los toreros, prestadas, una o dos capas para recolectar las limosnas que los
espectadores arrojan desde los palcos como ofrenda a la imagen. En algunas
ocasiones los propios toreros colaboran sujetando el capote mientras se hace

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV

La trama ritual de las corridas

Para reconocer el significado de las corridas de toros en la cultura de los pue-
blos mayas orientales es necesario considerar la compleja trama por la que se
articulan al ciclo ritual de las fiestas patronales; mirar a las corridas aisladamente
y compararlas con la tradicion ibérica en sus diversas manifestaciones contem-
poréneas, impide asumir las particularidades que ha asumido entre los pueblos
mayas, al grado de contener un conjunto de referentes simbélicos que nos remi-
ten a la version maya de la cosmovision mesoamericana.

Una forma frecuente por la que se separa a la corrida de toros en los pueblos
mayas de su contexto ritual es la que distingue los aspectos profanos de aquellos
sagrados, ubicando en la primera categoria a la corrida, junto con la feria, los
bailes y los banquetes de los gremios participantes. Sin embargo, es necesario
destacar el hecho de que en las fiestas patronales, y en todas las manifestaciones
rituales comunitarias, nos encontramos con el enfrentamiento de dos tradiciones
religiosas profundamente diferentes, cada una de las cuales establece sus pro-
pios pardmetros y, en el largo periodo de su confrontacién, medio milenio, han
configurado sus espacios de sintesis, de alternancia y de franca imposicién; pero
siempre en una situacion dinamica y oscilante.

Por una parte estd la tradicion cristiana impuesta por los invasores europeos,
en la variante medieval de la orden franciscana, que se constituye en la hegemo-
nica y tiene como espacio central la iglesia de la comunidad. Este es el espacio
de los grandes rituales comunitarios, con sus procesiones multitudinarias y su
rica parafernalia medieval, de santos en andas, palios, de sahumerios que saturan
el aire con el humo de sus resinas, misica, cohetes, cantos y rezos. A este cere-
monial se incorpora la iglesia contemporanea a través del sacerdote y su activi-
dad pastoral, en una situacion que puede confrontarlo con la tradicion religiosa
comunitaria, la que puede sortear a través de respetar y tratar con tacto a los
representantes locales. Cuando no sucede asi, se provocan los enfrentamientos y
los conflictos entre comunidad y sacerdote, lo que es frecuente por la rigida orto-
doxia de la Iglesia catdlica. Desde esta perspectiva catélica lo sagrado se relaciona
con la iglesia y con las imagenes que guarda, particularmente el santo patrén de
la comunidad; a esto se afiaden los altares y las imagenes de los gremios, con
todos sus emblemas, como son las banderas, los pabellones y los estandartes. El
resto de los eventos comunitarios y familiares cae entonces en el ambito de lo
profano.

Sin embargo, si asumimos la perspectiva de la cosmovision mesoamericana,
los referentes simbdlicos son otros y se establecen otras coordenadas, de tal
suerte que todos los eventos se insertan en un ciclo ritual que constituye la fies-
ta patronal, la cual despliega su realizacion en una matriz espacio-temporal bien
delimitada. Contra la tendencia general de asumir la presencia de la tradicion
religiosa mesoamericana como una supervivencia cultural, o bien contaminada
por lo que ambiguamente se ha llamado “modernidad”, o peor aiin “posmoder-

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV



nidad”, nosotros partimos del hecho de la presencia viva de la concepcién del
mundo mesoamericano a partir de la continuidad de dos ambitos: el del trabajo
agricola en torno al maiz, el que, como apunta el historiador Sergio Quezada
(2001: 60), los pueblos mayas siempre han mantenido el monopolio, y el de
la lengua maya, en la que establecen las categorias de su cosmovision. A esto
anadamos que el trabajo agricola esta inscrito en una concepcion ritual por la
cual se establecen relaciones de reciprocidad con todo el entorno y se erige una
tradicién civilizatoria muy antigua y compleja.

Mientras que para la tradicién cristiana el trabajo es un castigo divino, para
los pueblos mesoamericanos el trabajo es una oportunidad de dialogar e inter-
cambiar dones con las entidades animicas que constituyen el mundo, concepcién
que se cristaliza en el papel central del maiz, en la mitologia y en la ritualidad.
Precisemos que reconocemos una religiosidad comunitaria y regional maya, que
tiene como trasfondo y sustento a la cosmovision mesoamericana. A partir de
esta base se establece, desde la condicion hegemonica del catolicismo y de las
instituciones estatales y nacionales, un didlogo y un intercambio en el que se ne-
gocia constantemente la presencia y vigencia de las dos tradiciones culturales.

La cosmovision: la dimension espacial

Vale la pena, en este momento, referirnos, asi sea esquemdticamente, a las ca-
racteristicas de la matriz espacio-temporal de la cosmovision mesoamericana
entre los pueblos mayas. En este sentido son clsicas las contribuciones del an-
tropélogo yucateco Alfonso Villa Rojas, desde su monumental monografia sobre
los mayas de Tusik, en Quintana Roo, hasta sus tltimos ensayos sobre diversos
tépicos relacionados con la cosmovision (Villa Rojas, 1980, 1986, 1987), las cuales
se han enriquecido con las investigaciones recientes de varios investigadores, en-
tre los que destaca el equipo coordinado por la antropéloga, también yucateca,
Ella Fanny Quintal (2003a y 2003b), y en cuyas contribuciones nos apoyaremos
en lo que sigue.

En términos de la cosmovision de los pueblos mayas, la espacialidad tiene
como referentes generales, en un sentido horizontal, los cuatro rumbos y el cen-
tro, es decir un quincunce, en el que también se distinguen las esquinas como
puntos significativos; en tanto que en sentido vertical estan el cenit y el nadir. El
punto mds importante, el que retine y sintetiza a los seis restantes, es el centro,
al que se representa simbdlicamente por el drbol sagrado, el ya'axche’, la ceiba.
Por otra parte, y ya situindonos en el mundo, se reconocen tres niveles: el cielo,
ka'an, la superficie terrestre, yook'olkab, y el inframundo, ydanal lu'um. “La faz de
la tierra y el inframundo se hallan indisolublemente ligados, separados apenas
por una tenue frontera; en la parte de arriba se encuentra el espacio de la vida
y en la de abajo el de la muerte. Vida y muerte conforman un todo apenas dife-
renciable. El cielo esté arriba de la tierra, es el lugar de los espiritus, creadores

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIEN

Finalmente, el tercer ambito es el del pueblo, kaaj, territorio humano por ex-
celencia, protegido por el santo patron, que tiene sus cuatro accesos simbélicos,
en cada uno de los cuales se instala una cruz de madera, cuya forma reproduce
a la ceiba, “donde los bdalam kaaj o guardianes cuidan al pueblo evitando que
entren en él animales y malos vientos del monte”. El pueblo tiene un centro,
marcado por una plaza donde se ubica la iglesia, sede del santo patrén comuni-
tario y de otros santos que le acompaiian, a cuyo lado se construye el ruedo para
las corridas de toros. En este espacio se encontraba una gran ceiba, indicando el
centro simbdlico. En la plaza también se localiza el palacio o comisaria munici-
pal, en cuyos corredores se celebran las asambleas y las “vaquerias”.

Rasgo nodal en la definicion del centro es, en la mayoria de las comunidades yuca-
tecas, el cenote o pozo, ahora a veces oculto pues su funcién ha sido sustituida por
sistemas de aprovisionamiento de agua potable. Pero sabemos que muchas comu-
nidades mayas tienen su origen en la existencia de una fuente natural de agua, una
aguada, un cenote, un pozo: un lugar cotidiano y sagrado en ciertos dias y horas,
una entrada al inframundo, al mundo de kisin, el senor de la muerte (op. cit.: 311).

te centro de la comunidad es el espacio donde se celebran los grandes
rituales, como la fiesta patronal, cuando se transforma incorporando numerosos
indicadores de la condicion festiva y sagrada del espacio, como es el ruedo tauri-
no, los juegos mecanicos de la feria, los numerosos puestos de comida, golosinas
y bebidas diversas, los adornos de papel de colores que se instalan en cuerdas
sobre la plaza, asi como en la fachada de la iglesia. Las casas mismas donde
residen los presidentes de los gremios involucrados muestran en sus arreglos el
cardcter festivo, entre los que destaca el altar donde se instalara el santo patron
en el momento correspondiente.

La dimensién temporal

En esta perspectiva el punto de partida es también el trabajo agricola en torno
al maiz, cuyo ciclo anual, sefialado por el movimiento aparente del sol, estable-
ce las posiciones principales del universo mesoamericano. El recorrido anual se
compone de dos partes: aquella en la que las lluvias estan presentes, y por lo
tanto presenta la mayor actividad en los campos de cultivo, y la de sequia, dedi-
cada a otras actividades, como la caceria del venado, y ahora el trabajo asalaria-
do. La mitad lluviosa esta signada no solamente por una intensa actividad en los
campos de cultivo, sino también por una constante actividad ritual que marca los
momentos més importantes del ciclo de trabajo. “Es comiin que se ofrezca saka”
cinco veces antes de tumbar, cuando se realiza la quema, cuando se siembra,
cuando sale el fruto (entonces se lleva ademas un pollo asado) y cuando termina
la cosecha. Algunos llevan dos jicaritas y las colocan en la parte oriente, pero en
general las jicaritas son cinco: la mds grande se ofrece al centro” (op. cit.: 309).

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIENTALES

de la vida” (Quintal, 2003b: 280). Estos tres niveles se vinculan entre si por una
brecha imaginaria que los cruza, a la que se llama kuxa’an suum, “cuerda viviente,
cord6n umbilical”, “camino estelar sagrado, axis mundi, eje del cosmos, represen-
tado en las fuentes arqueologicas y en los documentos maya coloniales por la
ceiba (ya'axche’), el drbol sagrado de los mayas” (op. cit.: 281).

El paisaje es para los mayas un espacio ocupado por diferentes entidades y
marcado por diversos referentes sagrados, en donde cuevas, cenotes, cerros,
el monte, tienen su respectivo duefio. “El caracter sagrado de estos lugares
deriva de su papel nodal en el esquema cosmogoénico maya [...] cuevas, pozos,
cavernas, cenotes, son entradas al inframundo, al reino de la muerte, al lugar
de residencia de kisin [...] la piramide, el ‘cerro’, el miiul representan en cierta
forma a los ancestros, porque son el camino que recorren en su ascension a
los cielos. De esta forma, los caminos son expresion horizontal del axis mundi
que une los tres niveles del cosmos, pero también a los ancestros con los se-
res vivos” (op. cit.: 285). Todos estos sitios son cuidados por sus dueiios, los
yumtsilo'ob. “Por lo general, estos seres suelen aparecerse en el monte, en la
entrada de una cueva, de un cenote, de una milpa, sobre un cerro o sobre los
antiguos caminos, pero nunca se aparecen en el pueblo, a menos que en él
exista alguno de los lugares antes sefalados. Tampoco aparecen en los cemen-
terios, porque es el territorio de los pixano'ob (las animas) pero no de los iik’o’ob
(los espiritus)” (loc. cit.).

Desde el punto de vista de la actividad humana, del trabajo, se sefalan tres
ambitos: el monte, la milpa y el pueblo. El primero, k'dax, es un espacio peli-
groso, ocupado por los duefios, del que se toma lo necesario para vivir, para
lo que es necesario pedirles permiso, “dando algo a cambio, regresando como
desagravio parte del alimento que de él se obtiene”. Cuando se roza el monte
alto se avisa a los “duefios” a través de oraciones y de ofrendas, para que al caer
los arboles derribados no daien al milpero. “También con los animales establece
el maya la misma relacion que con los arboles; pedir permiso, desagraviar a los
duefios, mantener el equilibrio”. Por su lado, la milpa, kool, el otro dmbito, es
un territorio liminar, no del todo bajo el control de los duefos del monte, ni del
hombre. El primer paso para establecerlo es su medicion, cuadrandolo con ayuda
de estacas y cordeles; se forman mojoneras, donde residiran los cuidadores de la
milpa, los kanan xu’uk’es, situados en las cuatro esquinas.

Durante todo el ciclo agricola se contintia la relacion de intercambio reciproco
entre el hombre y los sefores del monte y de la lluvia, los guardianes y los vientos.
Las ofrendas son necesarias para poder entrar y usar este lugar sagrado, para que
los “duefios” ahuyenten a sus “animalitos” y dejen a la milpa libre de los peligros
del monte y también para que se logre buena cosecha. Este vinculo e intercambio
se mantiene a través del maiz, “santa gracia”, producto de la milpa, que se lleva a
casa para cocerlo y regresarlo como ofrenda en forma de bebida sagrada. Offecien-
do saka’ se agradece, se estd a salvo, se alimenta a los “duenos”, a los cuidadores,
a los dadores de la lluvia (Quintal, 2003b: 309).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV

Los més espectaculares rituales relacionados con el trabajo agricola son aque-
llos realizados por varias familias, e incluso por toda una comunidad, como la
peticion de lluvias, el llamado ch'a’ chdak, y el ofrecimiento de la “comida de la
milpa, wajikool, cuando se recoge la cosecha. Hay también otros rituales menores
realizados para proteger las milpas, pero los dos mas importantes son los que
senalan el comienzo del ciclo, el de peticién de lluvias, y el que lo cierra, la “co-
mida de la milpa”. Es en todos estos rituales que se transmite y se reproduce la
concepcion del mundo mesoamericano, en su variante maya, asi como en todos
aquellos espacios del monte sealados como sagrados, a los que se venera de
diferentes maneras.

Otro ambito en el que se reproduce la cosmovision es el de las relaciones de
parentesco, que tienen como su espacio fundamental, ademas de la milpa, la casa
familiar y cuyo ciclo ritual se constituye con las etapas significativas que marcan
el paso del nacimiento a la muerte. Este es también el espacio en el que se esta-
blecen las complejas relaciones con el cuerpo humano, tanto en lo que se refiere
a la sexualidad como a las nociones basicas de la relacién salud-enfermedad, en
las que se manifiesta el dualismo en sus mdiltiples formas.

Por encima de los rituales agricolas y de parentesco encontramos los grandes
ceremoniales comunitarios que constituyen el ciclo anual, y de los cuales el mas
importante es el del santo patron, cuando se expresa en su maxima intensidad
el conjunto de simbolos con los que se define, y reproduce, la identidad comu-
nitaria y sus componentes étnicos. Asi, el ciclo ceremonial comunitario tiene su
climax en la fiesta patronal, pero también se compone de otros ceremoniales, sea
que el patronal se divida en dos o tres fiestas, o bien que se hayan establecido
otros a lo largo de los cinco siglos de dominacion colonial, como los de Corpus
Christi, la Semana Santa, la Navidad y otros mas, promovidos con entusiasmo por
la Iglesia para recaudar fondos a partir de los servicios prestados a los feligreses
comunitarios.

Cada una de las expresiones del ritual comunitario anual tiene una estructura
propia, es decir una secuencia temporal marcada por diferentes fases, pero el
modelo que posee la mayor complejidad es el correspondiente a la fiesta patro-
nal. El punto de partida es el descenso de la imagen del santo patrén, desde su
nicho central en el altar principal a una base que la pone al alcance de la gente.
En Dzitas es el traslado de la imagen de Santa Inés a una pequea base situada
frente al altar, en tanto que en Tekax es la bajada de la imagen de San Diego
Alcald desde la ermita, situada en un cerro cercano, en las inmediaciones de
la serrania Pduc, a la iglesia principal, situada en la plaza central. Con esto se
marca el principio del tiempo sagrado de la fiesta patronal, y ello se indica con
el lanzamiento de cohetes a lo largo de toda la ceremonia y la realizacion del
primer rosario, el que abre el novenario, el cual culmina precisamente en el dia
mas importante, el del santo patron.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV



La dimensién acistica

Es importante destacar que todo el periodo de la fiesta se genera una dimension
aciistica por la que se senalan diferentes fases de los rituales y se coordinan los
diferentes grupos que participan en cada una de ellas. Esta dimension tiene tres
componentes; por una parte, las campanas de la iglesia, que llaman a las cere-
monias religiosas que tienen lugar en la iglesia, como son las misas, los rosarios
y las procesiones, y cuya intensidad y ritmo constituyen diferentes mensajes.

Un segundo componente, de mayor complejidad, es el que corresponde a los
juegos pirotécnicos, y en donde encontramos una gran diversidad de recursos
técnicos, cada uno de los cuales se inserta de manera especifica en la secuencia
ritual. Aqui mencionaremos los mas usuales, con dnimo de ejemplificar, mas que
de abarcar el fenomeno en toda su complejidad. El hecho central es el papel de
marcadores de tiempo y espacio de los acontecimientos rituales, lo que les otor-
ga una calidad comunicativa al grado de reconocer diferentes tipos de mensajes
en su expresion dentro del marco de los ceremoniales comunitarios.

De entre los diversos recursos pirotécnicos desplegados en los rituales co-
munitarios dedicados al santo patrén el mas conocido, y frecuente, es el de los
“voladores”, es decir los cohetes que, montados sobre una larga vara, suben
velozmente y estallan con gran estruendo.

En el transcurso de las fiestas patronales se emplean en numerosas ocasiones
do se cantan las maranitas en honor al santo patrono de la localidad; para indicar
la entrada y salida de los gremios; para convocar a los socios de los gremios a una
reunién; para solicitar colaboracion durante los preparativos en la casa del presi-
dente del gremio; cuando se baja o sube al santo patrono; durante el recorrido de
la procesion; cuando en la iglesia local comienzan o terminan las misas y los rosa-
rios y cuando inician las corridas de toros, entre otros sucesos acontecidos durante
estas celebraciones (Angelotti, 2004: 119).

cuan-

Otro juego pirotécnico de uso frecuente en el contexto festivo es el de las
“hiladas”, consistente en una larga mecha que lleva numerosos tronadores, a
intervalos de diez centimetros, que provocan una cadena sucesiva de estallidos
potentes y secos. Es usado en el ruedo taurino, a la salida del primer toro, pero
también al terminar el rosario que los gremios dedican al santo patrén, asi como
cuando los miembros de un gremio salen de la iglesia para dirigirse a la casa del
presidente, “quemandose una hilada en cada contraesquina que cruce la agrupa-
cion, en el preciso instante que asoma el estandarte del santo patrono o durante
la procesion del santo por las calles del poblado” (op. cit.: 124).

Las “cascadas” o “lluvias de fuego” se emplean al final de los oficios religiosos
en la iglesia, y poco antes de la quema de los juegos mas espectaculares, como
son los “cipreses” y otros mds. “Una vez que termina de quemarse la cascada,
los gremios concluyen su participacion en el gmbito religioso y proceden con las
celebraciones en otros espacios del pueblo, como por ejemplo en el parque cen-

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIEN

La mejor demostracién de las implicaciones sagradas que tienen las expresio-
nes musicales y dancisticas es la vaqueria misma, con la que se abre el ciclo de
grandes rituales comunitarios y tiene como escenarios los corredores del palacio
o la plaza central misma. Como apuntamos antes, la vaqueria tiene un caracter
marcadamente formal, tanto en los requerimientos del atuendo como en los di-
ferentes referentes simbélicos que indican su desarrollo: el inicio con una pieza
especifica, “Los aires”, luego la alternancia en el rito de las jaranas interpretadas,
y finalmente la jarana que marca el final, “El toro grande”. Bailar la jarana es una
forma de ofrenda, “para muchos hombres y mujeres de las comunidades bailar ‘el
toro’ o inclusive cualquier jarana de la fiesta es una promesa al santo”, e incluso
el bailar la dltima jarana “implica tantos riesgos como su contraparte real, esto
es, lidiar un toro” (op. cit.: 14, 23).

En este punto es necesario insistir en los dos diferentes tipos de religiosidad
que se ponen en juego en las fiestas patronales, pues desde la perspectiva estric-
tamente catolica el ambito sagrado se sitda en la iglesia y en los altares de los
gremios; en cambio, en la dimensién otorgada por la cosmovisién mesoamerica
na incluye todos los eventos enmarcados en el conjunto ritual de la fiesta patro-
nal, y el escenario trasciende a la iglesia y sus alrededores para abarcar toda la
comunidad. Esta diferencia se advierte en las concepciones sobre las imagenes,
pues mientras para los catolicos los santos son objetos sagrados, para las con-
cepciones mesoamericanas, y especificamente para las mayas de que tratamos
aqui, son personas. “Para el maya la imagen es el santo mismo y tiene cardcter
medio humano como los demds dioses mayas. Se cree que puede comer, beber,
escuchar misica, volverse vengativo o contento. Y en la fiesta se le saca de su
lugar en la iglesia para que pueda ver y escuchar los festejos” (Jardow-Pedersen,
1999: 38). En Dzan las puertas de la iglesia se abren cuando comienza la corrida,
para que el santo patrén reciba los diferentes mensajes que se emiten desde el
ruedo.

La misica subraya indudablemente el cardcter sagrado de la corrida de toros
y nos transmite la complejidad de los acontecimientos que se desarrollan. La
charanga se sitiia en los palcos donde se instalan también las autoridades, las
embajadoras y los invitados especiales. Antes de subir, acompaia a las autori-
dades, incluyendo al juez de plaza, a un recorrido por el ruedo, en el sentido
opuesto a las manecillas del reloj; es una primera “coronacion”; luego todos su-
ben a sus lugares correspondientes. La charanga toca diversas piezas musicales,
hasta el momento en el que comienza el paseillo de los toreros, cuando toca un
pasodoble.

La charanga, llamada también orquesta jaranera, esta compuesta “por un gru-
po de aliento con dos saxofones altos, un saxofon tenor, dos trompetas y un
trombon y el grupo de ritmo que consta de un tambor grande llamado ‘bombo’,
dos timbales y, a veces, un giiiro. Cuando tocan procesiones y corridas de toros
el timbalista usa, por razones practicas, un tambor pequefio o “charola”, que es
mis facil de transportar y ocupa menos espacio” (op. cit.: 82). Para indicar las fa-

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIENTALES

tral, donde realizan algiin espectaculo pirotécnico, dan comienzo al baile piiblico
o se dirigen a la casa del presidente del gremio respectivo” (op. cit.: 125).
Finalmente, otro juego pirotécnico que queremos mencionar, por hacer alu-
n a la tauromaquia, asi como a la cultura relacionada con el ganado vacuno,
es el de los “toritos”, uuakax k'dak’. El “torito” es una estructura de madera a
manera de carapacho, cubierta con cartén y forma el cuerpo de un toro, lo que
se precisa poniéndole una cabeza con la cornamenta, o simplemente la pura cor-
namenta. Sobre el cuerpo del torito se instalan diversos recursos pirotécnicos,
entre ellos cohetes que salen disparados con una trayectoria en espiral; la es-
tructura es sostenida por una persona, generalmente un joven habil para correr
y azuzar a los muchachos que le torean.

Asi pues, el estallido de los diferentes juegos pirotécnicos, en el marco de
los rituales comunitarios, transmite diversos mensajes, los cuales son dificiles
de descifrar si no se posee la clave de la estructura espacial y temporal de las
secuencias rituales:

[...] un volador que truena a las tres de la tarde en direccion norte del pueblo
puede indicar el comienzo de la reunion de un gremio determinado; otro volador
que truene al mismo tiempo pero en direccion sur puede significar exactamente
lo contrario, es decir, la finalizacién de las actividades de otro gremio o que esta
por comenzar la corrida, que se convoca a la conjunta o simplemente se contesta el
mensaje emitido (Angelotti, 2004: 158).

El tercer componente de la dimension actistica de los ceremoniales comuni-
tarios alcanza la mayor c ji técnica y ofrece i de mayor den-
sidad histérica y cultural, nos referimos a la miisica, y a los conjuntos musicales,
que acompaiia a los diferentes capitulos de la secuencia ritual. Presente en todos
los grandes eventos de la fiesta patronal, matiza cada uno de ellos a través del
tipo de melodias que interpreta. Para referirnos someramente a su participacion
nos remitiremos a los tres espacios mas importantes: a) la iglesia y sus relaciones
con las actividades rituales de los gremios; b) la plaza central y los corredores de
la presidencia o comisaria; y ¢) la plaza de toros.

Los actos que tienen lugar en la iglesia tienen como su mayor protagonista al
santo patron; a quien se llevan las diferentes ofrendas de comida, los simbolos del
gremio (banderas, pabellones, estandartes y ramilletes) y, por supuesto la miisica.
in el camino a la iglesia, la procesion que va de la casa del presidente del gremio
es acompaniada por la charanga. “Las marchas acompanian las entradas y salidas
de los gremios, pero cuando el contingente de estos se acerca a unos cien metros
aproximadamente de la iglesia (al llegar a la plaza) la banda cambia de marcha
a himno religioso (por lo general iViva Cristo Rey!). Cuando la banda toca a las
puertas del templo después de la misa interpreta por lo general marchas” (Quin-
tal, 1993: 13). El tipo de mdsica interpretada, pensamos, marca los diferentes
escenarios y las etapas del ritual correspondiente, pero toda la misica constituye
una expresion religiosa, una ofrenda y una via de comunicacion con el santo.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV

ses de que se compone una corrida la charanga emplea diez diferentes toques de
clarin, desde que se anuncia la salida del toro hasta que se indica que lo saquen,
o bien lo maten, pasando por los cambios de tercios y otras 6rdenes. Cuando el
toro que esta en el ruedo muestra bravura, la charanga toca una pieza llamada
“El torito”, un son pequefio de 24 compases. “En algunos pueblos lo tocan cada
vez que entra un toro al ruedo” (op. cit.: 107).

Una segunda coronacion del ruedo, y énfasis en su condicion sagrada, se
realiza cuando se suspende la corrida, para dar cabida al recorrido de la imagen
religiosa por el ruedo para recoger las aportaciones del piiblico asistente. La cha-
ranga toca entonces algiin himno religioso y se lanzan varios “voladores”, hasta
que completa su recorrido, se retira y se reanuda el juego con los toros.

El axis mundi

Sin embargo, la mayor fuerza en su significacion sagrada procede de otras carac-
teristicas relativas al diseno del ruedo y, sobre todo, a las implicaciones simbé-
licas de la corrida misma. El rasgo mas evidente, que llama la atencién de inme-
diato, es la presencia de la ceiba sembrada en el centro del ruedo, la cual es un
axis mundi que representa a Wan t'ul, el protector del ganado “contra los ataques
de los vientos malignos”, y esta en contacto con la xtabay, habitante del infra-
mundo. “Dicen que la Xtabai se guarda en la espalda del yaxché. Aparece en la
noche. Se ve como una mujer desnuda con cabello largo....Porque la Xtabai tiene
tres dedos, nada més. Tres dedos, més el grande...” (Jardow-Pedersen, 1999: 37).
El ruedo es por lo tanto una representacion del universo, cuyas esquinas y cuatro
rumbos marca el sacerdote maya local, el jmeen, en sus rituales de proteccion,
en algunas comunidades mayas, como Xalau, estudiada por el etnomusicélogo
Max Jardow-Pedersen. En esta comunidad, al sembrar la ceiba, el jmeen vierte una
medicina de toro en el hoyo abierto. Al terminar la siembra y pronunciar mds
oraciones, “un vaquero sube al drbol y derrama una botella con vino ceremonial
balché mojando el tronco. El vino es la primera ofrenda a Wan Thul. Més tarde, en
la noche, los vaqueros cuelgan pifias, calabazas y cubetas con plantas de chile
en las ramas de la ceiba. Todos son regalos que tienen el objeto de satisfacer al
dios del ganado y conseguir su proteccion” (op. cit.: 122).

A manera de reflexion final

En un primer acercamiento la corrida de toros en los pueblos mayas orientales
es un juego en el que participan toreros y vaqueros, como parte de la tradicion
ganadera de raiz ibérica. Un elemento que emparenta esta tradicion peninsular
con algunas de las variantes estudiadas por F. Saumade es el hecho de no matar
a los toros; incluso tales bestias se convierten en protagonistas de los juegos,

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV



pues a partir de la experiencia que van adquiriendo en cada corrida aprenden
a enfrentar exitosamente a sus rivales. En el caso de las corridas mayas hemos
mencionado el que embistan de frente a los vaqueros que tratan de lazarlos para
sacarlos del ruedo, con resultados frecuentemente sangrientos al herir a los ca-
ballos y a sus jinetes. Entre mds bravos son y mds bajas causan, van adquiriendo
fama, y cuando se anuncian, ya sea el toro mismo o la ganaderia a la que per-
tenece, se crea una gran expectacion entre los asistentes por los peligros que
presenta, lo que pone a prueba la habilidad de los vaqueros; no necesariamente
la de los toreros, que permanecen en un segundo plano.

Sin embargo, el elemento particular de esta tradicion maya es el sacrificio de
uno de los toros, que con frecuencia es el primero que se lidia; el cual, en varias
comunidades, es atado a la ceiba desde la noche anterior. En el cuerpo suelen
pintarse el nombre del donador, o el del santo patron. Estos toros constituyen
ofrendas de algunos ganaderos con el fin de proteger su hato de las enferme-
dades; ellos lo ofrecen al presidente del gremio, quien lo canaliza a los organi-
zadores de las corridas. Hay todavia una significacion de mayor profundidad,
implicada en las cuestiones que hemos mencionado:

Aparte de ser un sacrificio al santo patrén, la corrida significa, ademds, un combate
contra los demonios. I toro estd siempre rodeado por espiritus malignos que le
siguen al ruedo. Asi, el animal adquiere caracteristicas medio sobrenaturales y la
corrida constituye, mds bien, una lucha contra los demonios més que contra el toro
mismo. Los vientos malignos del ruedo podemos describirlos como una imagen
del desequilibrio del universo, donde los poderes positivos tratan de vencer a los
negativos, o al revés. Sin embargo, al entregar las ofrendas necesarias —como la
corrida—, o sea, el combate contra los vientos malos, se restablece el equilibrio
del universo (Jardow-Pedersen, 1999:

cardcter sacrificial de la corrida de toros es subrayado por otros rituales que,
si bien no son ptiblicos, se realizan en la intimidad de las casas de los presidentes
de los gremios. Tal es el caso, ya aludido antes, del sacrificio de guajolotes y de
cochinos en el marco de las comidas rituales de los gremios. Los guajolotes, o
como se les llama en los pueblos peninsulares, pavos, son degollados y su sangre
se deja escurrir en la tierra, en el huerto de la casa; el nimero de pavos sacrifica-
dos es un rasgo que indica la importancia y el prestigio del gremio responsable,
y de su presidente. Lo cierto es que el niimero de pavos sacrificados es conside-
rable, pues son por lo menos treinta animales, grandes en su mayoria. Cada dia
un gremio diferente repite el mismo ritual de sacrificio a lo largo de la fiesta. Y lo
mismo sucede con los cerdos, cuya cabeza, ya cocida, es usada en una danza por
la cual se expresa la transmision del cargo, pues el gremio saliente la entrega al
que tomard su lugar para el afio siguiente. El ritual se realiza en la plaza central
y en la iglesia, donde se acompaa de “ramilletes”, unas elaboradas estructuras
hechas con varas y recubiertas con papel de colores, el que es recortado y com-
binado con un espléndido sentido artistico.

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIEN

cambio en situaciones de tolerancia o indiferencia se generan diversos proce-
sos de reconstitucién cultural con formas variadas de reelaboracién. La “guerra
de castas” impone un doloroso y brutal trauma histérico en los pueblos penin-
sulares, pero los mas golpeadas son las comunidades mayas; y esto se expresa
en numerosas y diferentes facetas de su cultura y de su historia, particular-
mente en los rituales comunitarios. Si bien la politica agraria y el nacionalismo
ofrecen un relativo respiro a las comunidades campesinas mayas, no asi a las
afectadas por la economia henequenera, no es sino hasta ahora, con el auge de
los grandes centros turisticos en los que se da trabajo a numerosos campesinos,
cuando se propicia, con los recursos volcados sobre las comunidades, una nueva
fase de reconstitucion, y las corridas de toros de tradicion maya pueden ser un
buen ejemplo de estos nuevos procesos.

Bibliografia

Angelotti Pasteur, Gabriel
2004 Artesania prohibida. De cmo lo tradicional se convierte en clandestino. México,
A/ El Colegio de Michoacan/ Universidad Aut6noma de Yucatén.

Bracamonte y Sosa, Pedro
2005 “Los solares urbanos de Mérida y la propiedad territorial indigena en el
Yucatén Colonial”, pp. 129-142. En: Yanes, Pablo, Virginia Molina y Oscar
Gonzlez, coordinadores, Urbi indiano. La larga marcha a la ciudad diversa.
México, Direccion General de Equidad y Desarrollo Social, Gobierno del
Distrito Federal/ Universidad Auténoma de la Ciudad de México, 2005.

Foster, George M.
1962 Cultura y conquistas la herencia espariola de América. Xalapa, Universidad Vera-
cruzana.

Jardow-Pedersen, Max
1999 La miisica divina de la selva yucateca. México, Direccion General de Culturas
Populares, conacura.

Martinez Saldafia, Tomas
1997 La Didspora Tlaxcalteca. Colonizacion agricola del Norte mexicano. México, Go-
bierno de Tlaxcala, 1997.

Morayta Mendoza. L. Miguel
1992 Los toros. Una tradicion de gusto y reciprocidad de los campesinos morelenses.
México, .

Quezada, Sergio

2001 Breve historia de Yucatdn. México, El Colegio de México/ Fondo de Cultura
Econémica, 2001.

MEDINA Y RIVAS / LAS CORRIDAS DE TOROS EN LOS PUEBLOS MAYAS ORIENTALES

159

Pavos y cerdos se preparan en la casa del presidente del gremio para ser
cocinados en un horno subterraneo, el pib, o bien en el fogén tradicional. El
pavo se prepara con una salsa de chiles tostados y molidos, los cuales le dan
una coloracién negra al guiso, el llamado “relleno negro”, el platillo ritual por
excelencia. El que tanto los pavos como los cerdos sacrificados sean enterrados
para su coccién remite a las concepciones sobre el inframundo, acentuadas por
la preeminencia del color negro; esto, sin embargo, es una cuestién que merece
mayores investigaciones, pero que, por otro lado, se articula con la interpreta-
cion sobre su cardcter sacrificial, como parte de las ofrendas que se hacen en las
fiestas patronales.

Nuestra intencion en este ensayo, finalmente, ha sido realizar una primera
aproximacion a las corridas de toros entre las comunidades mayas peninsulares
para mostrar, asi haya sido esqueméticamente, la complejidad de una tradicion
que, habiendo llegado de Europa, ha sido reelaborada y reinterpretada desde
la perspectiva de la vision del mundo mesoamericano, en su versién maya. Esta
complejidad se trasluce en la densa trama de los rituales que constituyen las
fiestas patronales, pero sin duda se requieren diferentes investigaciones para
profundizar en esa complejidad y conocer esta parte de las tradiciones de los
pueblos mayas. Hay en todo esto un reto teérico, pues este tipo de expresiones
culturales, las relacionadas con el manejo del ganado traido por los invasores
europeos, han sido poco exploradas por la etnografia mexicana, y buena parte
de ellas se aferran a los enfoques de una etnografia mesoamericanista atada las
viejas concepciones que analizan los fenémenos religiosos desde perspectivas
eurocéntricas, con las categorias de las grandes tradiciones religiosas, en las que
la nocion de sincretismo tiene un papel central.

Las concepciones de una vieja etnografia que arrastran todavia diversas no-
ciones de las teorias de la “aculturacién” han insistido por mucho tiempo en
distinguir los elementos europeos de aquellos otros mesoamericanos, a los que
se arqueologiza con el término de “prehispanicos”, todo lo cual conduce a nocio-
nes de raiz evolucionista como las de “supervivencia”. Esta perspectiva teérica
ha acentuado el papel activo de la cultura dominante, lo que llama G. M. Foster
la “cultura de conquista”, frente a un cardcter pasivo, receptor, de las culturas
dominadas, colonizadas. Todo lo cual conduce a concepciones distorsionadas,
unilaterales, que pierden de vista el cardcter dindmico y creativo de las comuni-
dades campesinas de raiz mesoamericana.

Como la descripcién de las corridas de toros nos muestra, las comunidades
reciben le densa impronta de la tradicién ecuestre y de tauromaquia a través de
las haciendas ganaderas y de las celebraciones espaiolas que tienen lugar en las
grandes ciudades: sin embargo, estas instituciones y sus tradiciones son apropia-
das y reelaboradas desde la perspectiva de la tradicion cultural de raiz mesoame-
ricana. La apropiacion es dindmica, asumiendo diversas variantes y formas de
acuerdo con las presiones de un entorno que puede ser hostil, o tolerante, o
incluso indiferente. Cuando es hostil y agresivo, las comunidades negocian; en

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV

Quintal Avilés, Ella Fanny
19 Fiestas y gremios en el oriente de Yucatdn. Mérida, Gobierno de Estado de
Yucatdn/ conacura/ ivan/ Patronato de las Unidades de Servicios culturales y
Turisticos del Estado de Yucatdn, 1993.

Quintal Avilés et al.
2003a  “Solares, rumbos y pueblos: organizacién social de los mayas peninsulares”,
en Millan, Sl y Julieta Valle, coordinadores, La comunidad sin limites. Estruc-
tura social y organizacion comunitaria en las regiones indigenas de México, Vol.
1: 291-382. México, i, 2003a.
2003b  “U lu'umil maaya wiiniko'ob: la tierra de los mayas”, en Barabas, Alicia M.,
coodinadora, Didlogos con el territorio. Simbolizaciones sobre el espacio en las
culturas indigenas de México, Vol. I: 273-359. México, was, 2003b.

Saumade, Frédéric

0! Las tauromagquias europeas. La forma y la historia, un enfoque antropoldgico,
Sevilla, Fundacién Real maestranza de Caballeria de Sevilla/ Universidad de
Sevilla/ Universidad de Granada/ Fundacion de Estudios Taurinos.

Viqueira Albn, Juan Pedro
001 cRelajados o reprimidos? Diversiones piiblicas y vida social en la ciudad de México
durante el Siglo de las Luces. México, Fondo de Cultura Econémica.

Villa Rojas, Alfonso

1980 “La imagen del cuerpo humano segiin los mayas”, Anales de Antropologia,
Vol. XVII, tomo Il: 31-46. México, unam.

1986 “Los conceptos de espacio y tiempo entre los grupos mayances contem-
pordneos”, en: Ledn Portilla, M., Tiempo y realidad en el pensamiento maya.
México, uaw.

1987 Los elegidos de Dios. Etnografia de los mayas de Quintana Roo. México, Instituto

Nacional Indigenista.
‘Weckmann, Luis

1996 La herencia medieval de México. México, El Colegio de México/ Fondo de
Cultura Econémica.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXV



