LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

Maria Jesus CEN MonTuy

Resumen: Este trabajo constituye un primer acercamiento a la fiesta de las Siete Cruces,
que se realiza cada ano los dias dos y tres de mayo, en el municipio de Tixméhuac, ubicado
al sur del estado de Yucatdn. Estd organizado basicamente a partir de dos momentos: en el
primero se ofrece una descripcion general de la fiesta, incluyendo los aspectos novedosos o
recientes de dicha celebracién. El segundo constituye una propuesta inicial de interpretacién
y explicacién de los cambios en el financiamiento de las actividades, intentando responder a
dos preguntas: {por qué el modelo organizativo de financiamiento para la fiesta de las Siete
Cruces se ha abandonado? y {por qué ese financiamiento se volvi6 individual?

Palabras clave: Fiestas tradicionales, cruces, vaqueria, financiamiento, Sociedad de Hermanos
de las Siete Cruces.

Abstract: This work constitutes the first approach to the Fiesta de las Siete Cruces, which takes
place every year on the second and third of May, in the municipality of Tixméhuac, located to
the south of the state of Yucatan.It is organized basically from two moments: in the first one a
general description of the Fiesta is offered, including the novel or recent aspects of the above
mentioned celebration.The second one constitutes an initial proposal of interpretation and
explanation of the changes in the financing of the activities, trying to answer two questions:
why has the organizational model of financing for the Fiesta de las Siete Cruces given in? and,
why did this financing become individual?

Keywords: Traditional parties, crouces, vaqueria, financing, Sociedad de Hermanos de las Siete
Cruces.

Recepcion: 14 de noviembre de 2007
Aceptacion: 24 de marzo de 2008

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC 115






LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES
DE TIXMEHUAC

MARiA Jesus CEN MoNTuy
Centro INAH-Yucatan

Introduccion

Pleno de festividades y conmemoraciones, el calendario catélico integra un com-
plejo ciclo de celebraciones populares —unas mas largas o de mayor fama que
otras— con diverso grado de solemnidad, recogimiento y devocién.

En esta agenda ritual, uno de los dias mas importantes en México es, sin
duda, el 3 de mayo, dedicado a la Santa Cruz. De ahi que no resulte extrafo
que en su Calendario de fiestas populares, Imelda de Le6n (1988:251-253), con-
signe para nuestro pais, mas de 170 lugares donde se efecttian ceremonias en
esta fecha. El nimero en realidad, deberia ser bastante mayor espacialmente si
consideramos que dadas sus caracteristicas, muchas de estas celebraciones (mas
intimas o sencillas), no estdn registradas.

Sin entrar en mayor detalle —hay numerosos y muy completos estudios efec-
tuados en distintas regiones del pais—, podemos afirmar que en la actualidad
estos festejos conjugan las creencias de los pueblos indigenas, de profundas
raices prehispanicas, con el culto y los dogmas importados por los conquista-
dores. Como en otros muchos casos de nuestro continente, en Yucatan, con la
llegada de los espaiioles, las ceremonias nativas se transformaron en complejas
muestras de devocién dirigida —al menos en apariencia— hacia las imagenes
catdlicas, resignificadas ahora para integrarlas a la propia realidad del pasado y
del presente.

Asi, estas fiestas llamadas tradicionales, estos “rituales colectivos, a la vez pri-
vados y publicos, que conmemoran hechos significativos, principalmente reli-
giosos” (Barabas y Bartolomé, 2003:54), pueden ser sinébnimo de celebracién,
regocijo, alegria y gozo y resultan, sin duda, parte fundamental de la vida de
los pueblos indigenas. Son también razén para romper la rutina de lo cotidiano:
condensan en si mismas un intrincado tejido de elementos que incluyen, por
ejemplo, la danza, la musica, los cantos y los rezos.

De maneras diferentes y en niveles muy distintos, dichas actividades ponen
de manifiesto la comunicaciéon del ser humano con un ser que concibe como
superior. La fiesta es la convivencia de lo divino y lo terrenal, lo sagrado y lo profa-
no, y es a partir de la celebraciéon que se establecen distintos canales de enlace
con la(s) deidad(es) para hacer alguna peticion, agradecer el socorro y la gracia

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

117



118

recibidos o tal vez simplemente para recordarle al santo patrono la fidelidad de
uno de sus hijos.

Para el caso de Yucatan, podemos decir que con el transcurso del tiempo, las
celebraciones patronales han ido transformandose al reemplazar gremios por
cofradias y modificar la estructura que las conformé en sus inicios bajo el sis-
tema de fiestas, mas que de cargos.! Asi, en la actualidad hay una considerable
diversidad de estos festejos en las distintas comunidades del estado. En efecto,
el complejo ritual constituye aqui un intrincado sistema en el cual con frecuen-
cia participan integrantes de distintos estratos sociales, integrando una enorme
riqueza de elementos culturales “regionales” e indigenas. De muchas maneras, el
tiempo de la fiesta —sagrado, al fin— no sélo permite sino que incita el empleo
de elementos mayas y mestizos, antiquisimos algunos, otros bastante novedo-
sos, revitalizandolos con cada nuevo ciclo.

El trabajo que ahora presento? constituye un primer acercamiento a la fiesta
de las Siete Cruces, que se realiza cada ano los dias 2 y 3 de mayo, en el mu-
nicipio de Tixméhuac, ubicado al sur del estado de Yucatan. Estd organizado
basicamente a partir de los dos grandes momentos que sigue dicha celebracion:
en el primero se ofrece una descripcion general de las actividades, incluyendo
los aspectos novedosos o recientes de los festejos. El segundo constituye una
propuesta inicial de explicacién de los cambios en el financiamiento de las ac-
tividades, intentando responder a dos preguntas: {por qué el antiguo modelo
organizativo de financiamiento colectivo para la fiesta de las Siete Cruces se ha
abandonado? Y {por qué ese financiamiento se volvié individual?

Las cruces en Yucatan

De profundo significado cosmologico, la cruz es el eje de la vida y el universo
maya. Ya Rafael Girard (1966: 85-91) demostré® hace medio siglo que el “Arbol de
la cruz” o “Cruz foliada”, que se encuentra en uno de los tableros de Palenque,
es una representacion de la ceiba, que es también considerada el arbol primige-
nio, sagrado y padre-madre de toda vida. En esta imagen en particular también
se han podido identificar algunos rasgos de las plantas de maiz, por lo cual el

! Para el sistema de cargos en la Peninsula véase Quintal, 2003a.

2 El material de campo que analizaré en este trabajo proviene de la observacion de las fiestas
de mayo de 2006 y 2007, en Tixméhuac, Yucatan, como parte del proyecto Etnografia de los mayas
de la Peninsula de Yucatdn, del Instituto Nacional de Antropologia e Historia-Yucatan, que a su vez
forma parte del proyecto Etnografia de las regiones indigenas de México en el nuevo milenio, de caracter
nacional, también a cargo del iNAH.

3 En su texto “Profetismo, milenarismo y mesianismo en las insurrecciones mayas de Yucatan”,
Barabas advierte “que estas concepciones pueden hacerse extensivas a los mayas de Yucatan en la
medida que forman parte de la cultura maya prehispanica, relativamente homogénea en sus mani-
festaciones regionales” (1974: 609).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



motivo cruciforme maya también se ha vinculado con dicho cereal, basico en la
alimentacion y la cultura de dicho pueblo.

Este simbolo también representa el axis mundi, vaso comunicante entre los
mundos terrestre y celeste (Tozzer, 1907: 154), y figura central de una suerte de
“paraiso” maya, en el cual los hombres gozarian de abundancia, de bienestar y
de descanso bajo la sombra de una enorme ceiba. Barabas, por su parte, sefala
que, “aunque se considera que este Arbol cruciforme habia surgido a raiz del
sacrificio del Alto Dios; las cruces a las que se rindi6 culto posteriormente, no
eran simples representaciones de estos conceptos, sino entes sagrados (hierofa-
nias) en si mismos, potentes y por lo tanto eficaces” (Barabas, op. cit.: 610). Por
lo tanto —segtin esta autora—, la cruz prehispanica representa al arbol que dio
origen a la vida.

Al hablar del culto a la Cruz Parlante —por ejemplo— se puede senalar de
una prevalencia de la propia potencialidad individual, al mismo tiempo que en-
tenderla unida a la de Jesucristo, de quien era parte y vehiculo. En la cultura
maya, la existencia de idolos parlantes es bien conocida, éstos funcionaban a ma-
nera de ordculo acerca de lo que habria de acontecer a los hombres (Ibid.: 611).

En efecto, los mayas macehuales* del centro de Quintana Roo tuvieron un
culto mesianico a la Cruz Parlante. Aparecida en 1850, tres afnos después de
iniciada la Guerra de Castas, dicha cruz prometia a los macehuales o cruzoob
inmunidad ante los ataques de sus enemigos, asi como la instauraciéon de una
nueva sociedad maya, donde no existiria el hambre, la injusticia, el sufrimiento
y la esclavitud. Hoy, con el tiempo de por medio, en Quintana Roo se reconoce
la existencia de los santuarios de Chumpoén, Chan Cah Veracruz, X-Cacal Guardia
y Tulum. Sobre el tema, Rejon comenta:

La religion popular del pueblo maya tiene mudltiples significados, prueba de un
sincretismo religioso entre la cultura propia y la hispana. Los mayas adaptaron el
catolicismo espafiol a su propia vision del mundo con una gran capacidad para
absorber y sintetizar nuevas ideas sin destruir las estructuras basicas de su modelo
del cosmos (Rejon, 2001: 33).

La misma investigadora sefiala que autores como Evon Vogt y David Freidel
subrayan que:

Tal vez el ejemplo mds impresionante de esta clase de transformaci6n sea la adap-
tacion maya de la cruz cristiana al simbolo que representa el Arbol del Centro del
Mundo o Yaxche’il kab como lo llamaban los mayas de la Conquista, el cual atraviesa
los tres planos del universo (cielo, tierra e inframundo). Es posible que esta trans-
formacion explique el gran fervor cristiano que los actuales mayas despliegan ante
sus cruces de madera (Ibid.: 34).

4 Los macehuales son los mayas que habitan el estado de Quintana Roo, diseminados en el drea
central de dicho estado.

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

119



120

A partir de este contexto, entendemos por qué la cruz es un simbolo impor-
tante para los mayas peninsulares, especialmente para los que habitan el centro
de Quintana Roo. Rején apunta:

[...] por lo general, las cruces son hechas de madera de cedro o caoba por el propio
interesado y existe la creencia de ser mas milagrosas las que se hacen en Viernes
Santo por ancianos de mas experiencia en inclinacion religiosa. No todas las cruces
son igualmente poderosas ni desempenan la misma funcién; existe entre ellas una
especie de jerarquia. Las cruces patronales de menor rango y poder son las que
tienen por objeto la proteccion del grupo doméstico. Sucede en ocasiones que al-
guna de estas cruces resulta muy milagrosa por lo que se vuelve objeto de especial
veneracion por parte del grupo familiar, se le construye su nicho especial y se le
dedica una fiesta particular (Ibid.: 34).

En Yucatan, algunas de las apariciones de cruces estdn relacionadas con los
cenotes, los rayos y los arboles. Por ejemplo, la cruz de Chuchub, en la rancheria
del mismo nombre, ubicada en el municipio de Tixméhuac, se aparecié sobre un
cenote. Segun la historia, los habitantes de dicha rancheria descubrieron un arbol
en forma de cruz sobre el cenote del lugar, de modo que se dieron a la tarea de
cortar las ramas del arbol hasta “que la cruz ya no estaba tapada con las hojas
del arbol y se veia muy bien que era una cruz. Esta hecha de una sola pieza de
madera y es de color verde”. Los habitantes del lugar llevaron la enorme cruz a
la iglesia de Tixméhuac y hace aproximadamente 50 afos, dejaron de festejarla
el 3 de mayo, pues segtin datos de nuestras entrevistas, la gente preferia irse a
la fiesta del vecino pueblo de Chumayel, que ocurre en esas mismas fechas.

Otro ejemplo de cruces milagrosas lo encontramos en el sur de Yucatdn, en
el municipio de Chacsinkin, pueblo vecino de Tixméhuac donde se dice existe
una que camina, y seglin los pobladores esta cruz se encuentra en la iglesia del
pueblo. Cuentan que si la persona que la toca tiene fe, ésta caminara. No tengo,
por ahora, mas datos respecto de este caso en particular; sin embargo, puedo
sefalar otras referencias, como lo que se cuenta de la de Popox, originaria del
rancho del mismo nombre en el pueblo de Hocaba. Esta cruz recorre varios pue-
blos a lo largo del aflo, permaneciendo nueve dias en cada uno. Se le considera
milagrosa y sus devotos llegan a ofrecerle hasta alhajas de oro a cambio de sus
milagros. Estd custodiada por un grupo de personas llamados “Los Hermanos de
la Santa Cruz de Popox”. Por otro lado, en Ek’ Balam, municipio de Temozdn, se
festejaba hasta hace una década a la Santa Cruz Tres Reyes, y en el municipio de
Valladolid en Xocén, se rinde devocion especial a una cruz parlante.

En el caso de las Siete Cruces de Tixméhuac, una de ellas fue descubierta por
un milpero: cuando se dirigia a su terreno, vio caer un rayo en un arbol y al acer-
carse descubri6 la milagrosa formacion. La historia da para mds, y volveré sobre
ella mas adelante, pero antes de continuar, he de insistir en el asunto de que en
Yucatén las cruces no sélo fueron —y son— motivo de veneracién por sus apari-
ciones. A ellas también se les adjudican algunas funciones muy particulares.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



Desde la época colonial se solia colocar una cruz de madera, llamadas a veces
“de b’aalam”, en cada uno de los cuatro puntos cardinales o sobre los caminos y
entradas a la poblacion, sefalando los limites de la comunidad. El nombre que
aqui senalo puede venir de la idea de que son entidades protectoras: segun la
tradicion oral local, en cada una de ellas estaria apostado un ser sobrenatural,
imaginado con forma de jaguar. En cualquier caso, las cruces, generalmente ase-
guradas encima de un pequefio montén de piedras, se supone que estan hechas
de madera de xuul, que significa “fin”. Indican, asi, el confin del pueblo.

Tal parece que, hoy dia, existe la creencia de que segtin el nimero de caminos
que unen un asentamiento con otras comunidades o lo comunican con el monte,
es el nimero de b’aalamo’ob que corresponde a cada lugar (Quintal et al., 2003a:
319-320). Se ha sefalado que en la region oriental del estado, en la zona de
cenotes, cada pueblo solia reproducir en su traza la imagen del mundo. Es decir,
en el centro debia haber una gran fuente subterranea de agua y una enorme
ceiba, cuyas raices —en ocasiones— surgian del propio cenote y hacia los cabos
del pueblo se debian localizar cuatro cruces b’aalam (en el centro de los lados del
mundo, es decir, en los intercardinales). Entre el cenote-ceiba y cada una de las
cruces, los grupos familiares ocupaban su respectivo solar. Asimismo, se senala
que en el oriente y sur del Estado, las cruces son los santos mas venerados por
la poblacién mayahablante. Precisamente las que se veneran en el oriente, suelen
ser cruces verdes, de fuerte simbolismo indigena: son cada una, un Ya “axche’,
el primer arbol, el axis mundi maya, el eje del mundo (Ibid.: 351-352). Se podria
decir que en el sur del Estado sucede lo mismo. Como detallaré mas adelante,
las Siete Cruces de Tixméhuac son también verdes, pero antes, me referiré un
poco mas al contexto de nuestro caso.

Datos generales sobre Tixméhuac

He dicho ya que el municipio se localiza al sur de Yucatan, y que su nombre pro-
viene de la voz maya x-ne’ac, “cola de la tortuga”. La division politica comprende
la cabecera municipal y comisarias: Sabacché, Kimbild, Sisbic, Dzutoh, Chican y
Chuchub. Su territorio abarca una superficie total de 251.65 km? (Diagndstico
Municipal, 2005: 6).

Segun los resultados del I Conteo de Poblacion y Vivienda 2005 del Necl, el mu-
nicipio cuenta con un total de 4329 habitantes, siendo 3116 de ellos mayores
de cinco anos de edad y hablantes de lengua maya. La poblacién que se adscribe
al catolicismo abarca un total de 2260 personas® y los no-catélicos (ubicados en
este mismo rango de edad) son, en total, 1237 individuos.

Como en la region, en Tixméhuac la vida depende en gran medida de las acti-
vidades vinculadas con el campo, la mayor parte de la poblacién econémicamente

5> Considerando personas de cinco afios 0 mds.

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

121



122

activa estd dedicada a la siembra de maiz de temporal, mediante la aplicacion del
sistema tradicional de roza, tumba y quema, si bien también es posible encontrar
algunos cultivos asociados, intercalados o campos de monocultivo (frijol, calaba-
za, ibes). Se cultiva también sandia y chile habanero, mediante riego manual. En
efecto, 55.46% de la rea se dedica al sector primario (produccion de materia prima
o alimentos). El fruto de dicha actividad se utiliza principalmente para el auto-
consumo, poniendo el excedente a la venta (Diagndstico Municipal, 2005: 10).

Por otro lado, la ganaderia no es una actividad que represente mayor impacto
en el municipio, ya que se practica a pequeia escala, siendo la mayoria de los
propietarios particulares que cuentan apenas con algunas cabezas de ganado,
generalmente del llamado “de poste” o traspatio. A ese nivel también se crian
cerdos, gallinas, patos, conejos, pavos y uno que otro borrego. En cuanto a
la produccién artesanal, quizas los aspectos mads relevantes sean el urdido de
hamacas y el bordado. La actividad econémica se complementa con el comer-
cio y los servicios, contando Tixméhuac con tiendas de abarrotes, loncherias,
panaderias, cantinas, mercerias y zapaterias, entre otros establecimientos. Eso
si, los comerciantes formales obtienen la mercancia del exterior (Diagndstico
Municipal, 2005: 11).

Asimismo, la localidad cuenta con del Sistema de Educacion Publica y templos
de diversa adscripcion, asi como servicios de taxi y autobus, electricidad, agua
potable, radio, registro civil, biblioteca y parques.

Tixméhuac estd considerado como un municipio de alto grado de margina-
cién, con un indice de 0.94545; ocupa el noveno lugar en el contexto nacional y
estatal por municipio.b El poder adquisitivo de esta comunidad es muy bajo, su
economia no estd desarrollada, carecen de proyectos y actividades generadoras
de riqueza por lo que la actividad comercial y econémica es poca.

Con una idea breve, pero mds o menos general de la comunidad, repasaré
ahora algunos datos sobre el origen de las llamadas Siete Cruces, para continuar
con una descripcion particular de las actividades realizadas en dicha fiesta vy,
finalmente, presentar algunas reflexiones al respecto.

La historia de las Siete Cruces

No existe en la comunidad ningun registro escrito sobre la historia de las Siete
Cruces. Algunos de los pobladores entrevistados comentan que el festejo a es-
tos “santos”, como también se les llama, tiene aproximadamente 100 anos de
antigiiedad. En realidad, se puede decir que durante el trabajo de campo obtuve
solamente dos versiones sobre el origen y la fiesta de estas cruces.

La primera version advierte que hace muchos afios vivié6 en Tixméhuac un
matrimonio que nunca pudo tener hijos. La sefiora, de nombre Juana Bautista, y

6 XII Censo General de Poblacion y Vivienda 2000, INEGI.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



su marido “crefan mucho en la Santa Cruz, siempre le rezaban, le tenian mucha
creencia y fe”.

En una ocasién, camino a su milpa, el hombre vio un reldmpago y enseguida
encontr6 una cruz. Al llegar a su casa le cont6 lo ocurrido a su mujer, quien lo
acompaio hasta el lugar donde habia ocurrido este evento maravilloso, limpia-
ron juntos el lugar y “cortaron las hojas porque estaba en un arbol y la sacaron
del arbol y se la llevaron a su casa y asi entonces ya tuvieron entonces dos cru-
ces, la que ya tenian en su casa y la que se apareci6”.

A pesar del caracter milagroso de lo ocurrido dona Juana pensé en rezarle,
como era su costumbre, tan sélo el tres de mayo, pero la gente del pueblo al
enterarse del prodigio le pidieron que rezara la novena completa. El compro-
miso, segun la sefiora, “era mucho” para ella sola, de modo que algunas de las
personas se ofrecieron a colaborar con la novena,’” rezando cada una de ellas una
noche. En total se ofrecieron ocho nocheros mas.

La informante no record6 quién habia propuesto buscar otra cruz para reunir
—tal como manda la tradicion— un grupo de tres. Una vez hallada la tercera, se
tallaron tres cruces mads, pequeiias. De hecho, nos advirtieron, cada uno de los
“santos”, debe tener su réplica en menor tamano que “son sus hermanas”. Ya con
los “duplicados”, las cruces fueron vestidas.®

Una noche, dofia Juana sofié que

[...] le preguntaron que en donde estaba la otra cruz y que contesté que sélo habia
seis cruces y que en su sueflo le dijeron que tenia que buscarla, asi [que] cuando
desperto la sefiora pues se lo conté a su marido y empezaron a buscar la otra cruz,
y la encontraron, pero no recuerdo muy bien cémo es que juntaron todas las siete
cruces grandes y las chicas, pero se juntaron las siete cruces y entonces empezaron
a rezarle, asi empez0 la fiesta, s6lo con las novenas.’

7 Sobre novenas véase Quintal, 2003a.

8 A las cruces se les viste con una tira bordada que asemeja un “huipil”.

9 Quintal et al. (2003: 334) mencionan que: “en muchas casas de familias mayas es frecuente en-
contrar cruces o santos familiares, heredados a veces de los antepasados o adquiridos en cualquier
momento de la historia de la familia. Los miembros del grupo familiar suelen rendir culto a estas
imdgenes por medio de una institucion llamada novena. Consiste ésta en un grupo de parientes y
vecinos de la familia en cuestion que se organizan para rezar durante nueve dias seguidos, cada
noche, un rosario. La celebracion del culto esta en manos de un grupo de parientes que residen en
casas contiguas o cercanas. Conforme crece la devocion al santo, su novena también se vuelve mds
importante; se agregan otros parientes y vecinos llegando incluso, en algunos casos, a constituirse
en celebracion de un barrio o del sector del pueblo”. Un ejemplo de esto es lo que ocurre en la
poblacién de Yaxunah en donde, “las diferentes familias catélicas organizan actividades rituales ca-
lendarizadas en honor a las Santas Cruces pertenecientes a diferentes grupos de familias. Esto les
permite mantener la cohesion e identidad familiar y catdlica frente a los evangélicos. Una de estas
‘sociedades’ estd formada por 13 personas; la Cruz de los Canul integra a diez familias emparenta-
das y la Santa Cruz de los Chuc, la principal familia de catélicos, agrupa a cerca de 15 familias de la
‘colonia de los Chukes’, que es el ‘rumbo donde vive el santo’.

Otro ejemplo es la celebracion de la Santa Cruz en el pueblo de Chaksinkin (pueblo vecino de
Tixméhuac ), en donde “la fiesta [...] con su respectiva novena, puede incorporar a segmentos ma-

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

123



124

Estas siete cruces (que en realidad son 14) son verdes. La mdas pequefia mide
1.40 m y la mas grande 1.70. Las mayores llevan dibujos alusivos a la pasion
de Cristo (los dados con los que los soldados se jugaron las vestiduras, la lanza
que le atravesoé el costado, el gallo que cant6 cuando lo nego6 Pedro, el martillo
y los clavos, la manta con la cual la Verénica le enjugé el rostro, etcétera). Las
pequeiias también son verdes, s6lo que no llevan ningtin dibujo y miden entre
20 y 50 cm de altura. Hasta ahora no hemos podido saber de qué madera estan
hechas ni quién las pint6 (fotografia 1).

En una ocasion, la dueiia de las cruces enfermé y mando buscar a todos “los
nocheros”,'® a quienes pidi6 que a su muerte se encargaran del cuidado de aqué-
llas. Tras su fallecimiento y el de su esposo, los nocheros tomaron la decisiéon de
llevarse las cruces y dejarlas en casa de alguno de ellos. Asimismo, convocaron
a mas personas interesadas en formar una sociedad de “Hermanos”, que estaria a
cargo de la organizacion de los festejos a los santos, y no simplemente de los
rezos de la novena. Asi fue como se integro el grupo “Los Hermanos de las Siete
Cruces”. Posteriormente elegirian a un Hermano Mayor, responsable de dirigir
sus actividades. Se acord6 también ofrecer siete cabezas de cochino!' y siete
ramadas —canastillas de bejuco adornadas con panes, frutas, elotes y panales,
con todo y sus respectivas abejas—, una para cada cruz, y hacer una vaqueria'?
en su honor.

yores de una comunidad o sélo a algtin ‘sector’ de la comunidad, como en Chaksinkin donde hace
cerca de 50 aios cada mitad del pueblo celebraba alternadamente afo con afio a las cruces ubicadas
respectivamente a la salida hacia Tixméhuac al oeste del poblado, y a la salida a Peto, en el este.
Cada una contaba con un comité de ‘interesados’ con su directiva, en la que estaban representados
las principales parentelas de una u otra banda del pueblo”. Para mayor informacién vedse Quintal
et al. (2003a).

10 Los nocheros son los “encargados” de cada una de las noches en las que se reza un rosario en
honor a las cruces, en este caso.

" A esta danza se le conoce generalmente con el nombre de Pool k’ek’en (pool significa “cabeza”
y kekén “cerdo”). Luis Pérez Sabido la describe de la siguiente forma “De la casa del jefe de los orga-
nizadores sacaban en procesion la cabeza de cerdo para llevarla a la casa principal como cortesia de
los amos (para esto) colocaban en una mesa pequeiia, bien limpia, una cabeza de cerdo en barbacoa,
en una jaula arqueada, tejida de madera y adornada con papeles multicolores y cintas angostas, po-
niéndole ademas a los lados: panes de harina, rollos de cigarrillos de joloch, mazorcas sancochadas
y en pibil, medias botellas de anis; monedas de plata en los ojos (del cerdo) y en la boca un buen
trozo de pan blanco conocido generalmente en Yucatan como “francés”. La mesita la adornaban de
igual manera que el arco de la jaula; en los laterales y al frente prendian largas cintas que asian las
bailadoras en traje de vaqueras (es decir, con sombrero y banda), puesto que tenian que bailar (bajo
el sol) cuando la llevaran al saléon donde la homenajeaban a todo ritual. A las doce en punto la cere-
monia de salida se iniciaba. Un indigena cargaba la cabeza de cochino en su cabeza y las cintas eran
asidas por las “vaqueras”; se anunciaba la salida con cohetes y la orquesta tocaba una alegre jarana
especial (pascalle) que todos bailaban”. (1983: 134,136).

12 “La vaqueria, [...] naci6 en la haciendas. Después de la marca del ganado, las mujeres —vaque-
ras— atendian solicitamente a los invitados, y a sus esposas y como final de fiesta danzaban viejos
sones mayas influidos por la mdsica espaiiola o viceversa. Las letras ajustadas a la mdsica, olian a pi-
cardia, a pesar de la censura que, desde el Oidor Lopez y otras disposiciones posteriores, se impuso
a los cantos y danzas indigenas (Irigoyen Rosado, 1973: 36 citado en Quintal, 1993: 22). La musica

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



Foto 1.

Cada una de las imagenes permaneceria durante un afo en la casa de alguno
de los hermanos, siendo el anfitrién el responsable de festejarla. A fin de cola-
borar con tan “onerosa distincion”, los Hermanos aportarian una cuota mensual,
reuniendo asi el dinero que serviria para apoyar al responsable en turno, en la
compra de ollas, mesas, manteles, sillas y todo lo necesario para la fiesta.'> Con
el tiempo la fiesta fue creciendo y cambiando, el grupo de Hermanos lleg6 a re-
unir a 80 agremiados —hombres y mujeres—, y la lista de personas que espera-
ban tener las Cruces era muy larga. Solamente los Hermanos podrian recibirlas.

En una ocasion, una de las hermanas —quien tenia las cruces en su casa—
sofié que justamente donde ellas estaban, habia siete sefioritas, cada una con su
maleta. Las jovenes le dijeron que se iban de la casa porque no podian dormir
en el mismo sitio donde ella y su esposo. Cuando desperto, decidié mandar
construir un cuarto cerca de su sala s6lo para las cruces. Se dice que, a partir de
ese suceso, todo aquel Hermano que recibiera a las cruces deberia conservarlas
en un lugar especial para ellas, colocarlas en altar cubierto con manteles blancos
y adornar dicho altar con flores.

que se baila en las vaquerias es la jarana, baile tipico de la peninsula de Yucatan. La vaqueria se lleva
a cabo, casi siempre, en “los salones” (corredor) del palacio municipal o de la comisaria y suele dar
inicio ya bastante avanzada la noche (Quintal, 1993: 23).

13 Todos estos enseres se compran una sola vez y se dan en préstamo a quien los solicite.

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

125



126

La segunda version sobre el origen de las Siete Cruces es mucho mds corta:

[...] mi tio me conté hace muchos afnos —él todavia estaba vivo y no era muy
viejo—, pues entonces me dijo que esas cruces eran siete porque Tixméhuac tiene
siete rancherias y sus salidas, o sea sus cabos del pueblo son siete y que entonces
esas cruces eran las que estaban en los cabos del pueblo, pues que las juntaron y
por eso son siete. Luego, que les empezaron a rezar y luego, pues, les hicieron su
fiesta. Que antes era sélo su rezos de las novenas, y pues ahora hay su vaqueria.
Eso me lo conté mi tio, pero nada mds eso sé de las cruces, porque aqui en el
pueblo nadie lo sabe su historia.

El entrevistado asegurd no saber quién comenzé a celebrar la fiesta y como
se formd la agrupacion de los Hermanos. También mencioné que no conocia la
primera version sobre el origen de éstas. Sin embargo, se refirié a una version
mas, que ubicaria el surgimiento —por decirlo de alguna manera— de las cru-
ces en 1800, siendo un total de 14 (siete mayores y siete pequeiias). Aqui entra
nuevamente la explicaciéon onirica que representa a las siete cruces como siete
jovenes: en una ocasion la duena de la casa se bané en el mismo cuarto donde
estaban las cruces y, por la noche, sofi6 con siete chicas de pie junto a su mesa,
cada una con su maleta, advirtiéndole que debian ir a buscar otro sitio para vivir,
pues como eran “sefioritas” no podian vivir en el mismo lugar donde duerme
un matrimonio. Asi, la sefiora desperté recordando su suefio y mandé construir un
cuarto especial para las cruces, que es donde se encuentran hasta ahora.'

Queda un detalle mds por mencionar: por causas que ahora la gente ignora,
a las cruces se les cuelgan muiiecas. En efecto, nadie sabe por qué, pero es de
sobra conocido el hecho de que:

Desde siempre les cuelgan sus mufequitas a los santos, antes eran de trapo, pero
ahora son de plastico [...] son esas barbis de plastico que venden ahora, porque
ya no hacen mufiecas de trapo, ahora todo es de plastico. Entonces tu le pides al
santo por tu salud, o por tu trabajo, asi que te cure de alguna enfermedad y le
ofreces una muifieca, entonces lo pides y en el proximo afio le pones su mufieca, se
llama cambio de salud, pero también si te gusta una mufieca pues se la pides a los
santos y la agarras y el préximo afo le devuelves dos muiiecas, si no lo devuelves
te enfermas y te puedes morir.

En realidad ninguno de mis informantes pudo explicar el origen de esta pecu-
liar devocion, sélo indicaron que era parte de la costumbre. No obstante, todos
parecian conocer bien la adaptacion local del sistema de k’eex, o “cambio”.

14 Rejon (2001:33) reporta unas cruces que sangran en la comunidad de Oncan, municipio de Mé-
rida. La gente del pueblo menciona que “estas cruces tienen vida, estan pidiendo su casita, ya que no
quieren que otros duerman con ellas. La familia que tiene las cruces menciona que las cruces estan
pidiendo un nicho fuera de la casa donde puedan ser puestas y veneradas por todas las personas del
pueblo”. Para mayor informacion consultar Lourdes Rejon Patrén (2001).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



Durante las primeras celebraciones de las Siete Cruces no habia musica y bai-
le, solamente se tocaban tres tunkules' para avisar que los “rezos” estaban por
comenzar, uno de esos instrumentos tiene grabado el afio 1816; sin embargo,
una de las entrevistadas comenté que existié un tunkul mas antiguo fechado en
el aflo 1700 “y tantos”, desafortunadamente ese tunkul se perdio6 y fue reempla-
zado por otro nuevo. Hay quienes advierten que ademas de estos instrumentos
se utilizaban también flautas y violines para llamar a la gente a rezar.

Como senalé, este grupo de Hermanos responsables de las Siete Cruces fue
creciendo en nimero hasta llegar a 80 aproximadamente, reuniéndose cada mes.
Se acordo la entrega de una pequefia cuota mensual y, entre todos, se eligié a un
Hermano Mayor, encargado de dirigir las reuniones mensuales y de administrar
el dinero. Este grupo lleg6 a varios acuerdos sobre el festejo de las Siete Cruces,
uno de los Hermanos propuso que se bailara “La cabeza de cochino”, escogiendo
a siete Hermanos, cada uno de los cuales ofreceria una cabeza de cochino a las
Cruces. Adicional a esto,

[...] antes habia como un teatro con la cabeza de cochino, pero ya no lo hacen, dice
mi abuela que los hombres se vestian de mujeres, asi de mestizas y tenian sus sona-
jas, las hacian con jicaras, le ponian maiz y luego las envolvian y eran sus sonajas.
Hoy si hacen esas sonajas, las cabezas pero son los del grupo de baile de jarana los
que bailan. Hasta sus coplas decian, ahora nada, quien sabe porqué [...]

Por si fuera poco, después de elegir a los siete Hermanos para las cabezas, se
seleccionaban otros siete para que cada uno de ellos ofrendara una ramada por
cada cruz. Estas eran una especie de jaulas hechas de bejuco, la gente les colga-
ba hileras de panes, flores, panales con todo y abejas. Al final de la celebracion,
cada uno de los hermanos tomaba una ramada o una cabeza de cochino y se los
llevaba a casa (fotografia 2).

Antes de seguir adelante, es necesario que haga algunas precisiones sobre las
cruces y su fiesta, que inicia con las novenas que se efecttian del 24 de abril al 2
de mayo. El dia 3 no hay rezo. Estos rezos congregan especialmente a mujeres
y nifios de la comunidad, quienes ofrecen sus oraciones a la cruz, siempre en
espaiiol. Algunos de los asistentes llevan veladoras y flores para ofrecerle a las
cruces. Al término del rezo se reparte horchata o algtn pan o dulce.

Como habia sefialado ya, los santos se encuentran en una habitacién contigua
a la casa, o bien en una casa desocupada. Se colocan en tres mesas a modo de al-
tar, cada una cubierta por un mantel blanco, obsequio a las cruces. Junto a estas
ultimas se ubican varios floreros con flores artificiales, aunque en ocasiones la
gente del pueblo les lleva flores naturales. Frente a las mesas se coloca una barra
de madera que sostiene las veladoras y las velas que se encienden en cada rezo.

En frente del altar se colocan varias sillas de madera que sirven para que la
gente que acude a rezar pueda sentarse. De acuerdo con el tamafio de la habi-

15 “Tambor horizontal hecho de un tronco ahuecado” (Diccionario Maya Popular, 2004).

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

127



128

FoToGRrAFia 2.

taciéon es como se distribuyen las cruces y parece ser que la orientaciéon no es
importante. Cada una de las cruces tiene un sudario. Generalmente estos son
obsequios de las familias o personas devotas y llevan bordados el nombre y Ia
fecha de quien hizo el regalo. Estos sudarios estan confeccionados con telas flo-
readas o bien, son blancos y llevan bordadas flores de colores, como si fuera un
“hipil”. Esto dependera del gusto de la persona que haga el regalo.

El Hermano que tuviera las cruces era el encargado de preparar el chilmole
que se comeria el dia 3; los Hermanos le entregaban una cantidad de dinero para
ayudar con los gastos. También compraron ollas, cucharas, sillas y las mesas don-
de se asentaban las cruces. Todos estos objetos eran “propiedad de las cruces”,
quien recibe las cruces también recibe estos objetos.

La fiesta hoy

Entre el cambio y la pervivencia, la fiesta estd llena de elementos que se encami-
nan a lograr la comunicacién con lo sagrado. Se verd, entonces, como es la que
se ofrece a las Siete Cruces y los cambios observados entre 2006 y 2007:

[...] ha cambiado mucho, porque ahora hay mas cosas que antes, pero también hay
otras cosas que ya no se estan haciendo porque los Hermanos ya no participan en la
fiesta como antes, o sea que ya no apoyan al hermano que tiene las cruces y pues es
mas duro hacer la fiesta porque cuesta mucho dinero y la situacion estd muy mal.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



Durante los meses previos a las celebraciones, el Hermano responsable debe
comenzar los preparativos. Entre sus deberes esta el buscar y contratar el gru-
po musical y el de jaraneros'® —de Tixméhuac — que amenizara la fiesta de
mayo. Debe, también: comprar o engordar al cerdo cuya carne servird para la
comida de los dos dias de celebracion y también buscar a la rezadora, comprar
voladores (cohetes), flores, preparar el tinglado de madera con techo de palma,
dentro se bailard la vaqueria; buscar entre los Hermanos, a 13 de ellos que se
ofrezcan para hacer las siete ramadas y cocinar las seis cabezas de cochino —la
séptima estd a cargo de quien guarda las cruces ese afilo— vy, finalmente, encon-
trar a los nocheros para las novenas que comienzan el 24 de abril y concluyen
el 2 de mayo.

En 2006, la familia responsable cumplié a cabalidad con el precepto de cons-
truir un tinglado para la vaqueria, pero al afo siguiente, los nuevos encargados
decidieron que no era necesario y se opté por pedir permiso a la Presidencia
Municipal para llevar a cabo el baile y la vaqueria en los bajos del palacio, argu-
mentando que si llovia la gente estaria resguardada, amén que se podia ahorrar
un buen dinero.

Por costumbre, durante la madrugada del 2 de mayo se da muerte al cerdo
que servira de alimento esos dos dias. Se prepara chicharrén y morcilla para
comer ese mismo dia. También se preparan las siete ramadas, que son llevadas
a la casa donde se encuentran las cruces y se cuelgan del techo. Al mediodia, se
sirve la comida a los santos: el plato que se ofrece a cada cruz consiste en chi-
charron, tortillas y refrescos. Por la tarde, una mujer de la casa cambia “su ropa
de los santos”, una especie de sudario que puede ser de tela blanca, bordada
con flores de colores o bien, de tela estampada. Estos son obsequios de la gente
de Tixméhuac.

Hasta 2006, las ramadas se hicieron sin tropiezo. Ese afio, sin embargo, no
se armaron porque ninguno de los Hermanos se ofrecié a hacerlas. El que era
responsable de las cruces, junto con su esposa, explicé que en aquella ocasion
no recibieron la ayuda acostumbrada por parte de la agrupacién, porque con el
tiempo, al parecer, se han ido desentendiendo de su compromiso. De hecho, las
reuniones mensuales que se hacian hace varios afios, ya no se hacen y los socios
ya no aportan las cuotas de cada mes con las cuales se sufragaba buena parte
de los gastos de la fiesta y, el Hermano Mayor, ya no cumple a cabalidad “sus
responsabilidades”. Tal situacion orillé a la familia que hospedaba a los santos
a vender su camioneta para poder hacerse cargo de los gastos, que fueron de
alrededor de $12000 pesos.

En 2007, los anfitriones prepararon las siete ramadas, pero fueron ellos quie-
nes tomaron la iniciativa —incluso las adornaron con panes, fruta y refrescos—,
en vista de que ninguno de los Hermanos se ofrecié a hacerlas (fotografia 3).

16 Los jaraneros son los que ejecutan el baile regional de Yucatan, cuyas piezas musicales son
llamadas “jarana”.

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

129



130

Segun nos explicaron, ese afo la falta de interés fue mucho mas alla: ni siquiera
contaron con la asesoria del Hermano Mayor, “demasiado ocupado” para ayudar-
los. Con la consiguiente molestia, la familia tuvo que buscar otra persona que
los auxiliara.

A pesar de los tropiezos iniciales, las actividades contintian mas tarde con el
rezo de la novena y, cerca de la medianoche, con la llegada del grupo de jara-
neros. En cuanto entran, los bailarines se dirigen hacia donde se encuentran las
cruces, las saludan y se persignan, al salir, dan una vuelta nuevamente y saludan
—ahora a los asistentes— enseguida da inicio la vaqueria. A ritmo de 3/4 y de
6/8, los pasos de jarana van conquistando el animo de los presentes, que acaban
por incorporarse animadamente al festejo, una vez concluida la ejecucién de

FoToGRraFia 3.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



aquéllas, el conjunto musical interpreta una serie de piezas de cumbia, mambo,
pasodoble y hasta musica nortefia. El baile termina a las 2.30 de la manana.

La prolongada jornada del dia anterior no impide que las actividades del 3 de
mayo comiencen desde muy temprano. Desde las seis de la manana, la familia
responsable de las cruces —en especial las mujeres— se concentra en la tarea de
preparar la comida ritual que se servird a los Hermanos de las Siete Cruces.

Mientras tanto, aquellos que se ofrecieron a llevar una cabeza de cochino, se
preparan cada uno para adornar la que van a entregar, una vez que han terminado
de cocerla en un horno subterraneo. Para poder hacerlo, la colocan en un recipien-
te de plastico de considerable tamafio. Enseguida colocan en su hocico un pedazo
de pan “francés” y, luego la cubren con algunos bejucos a modo de armadura.
Sobre esta estructura colocan papeles de colores y banderitas (fotografia 4).

Una vez lista, cada Hermano llevard su ofrenda a la casa donde se encuentran las
cruces, colocandola al pie de la cruz que €l elija. Esto puede ocurrir en cualquier
momento a lo largo del dia, lo mismo que la visita de la gente del pueblo, que
lleva velas y veladoras, ofrece algunos rezos y ejecutan el cambio de salud, es decir,
devuelven dos munecas por la que tomaron el afio anterior o recogen una, como
sefial de su peticion, prometiendo regresarla junto con otra la siguiente fiesta.

Por la tarde el Hermano Mayor y otros integrantes del grupo llegan a comer
a la casa. Es entonces cuando se acuerda quién se llevara las cruces para custo-
diarlas el siguiente afno. Algunos compran raciones de chilmole y con esto ayudan
a quien pago la fiesta. (Fotografia 5).

FoToGRAFiA 4.

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

131



132

FoToGRAFiA 5.

A eso de las ocho de la noche, los bailarines llegan al lugar y con una vuelta a
la pista de baile, marcan el inicio de la vaquerfa. Después de tres o cuatro piezas
de musica, los jaraneros'” ponen sobre sus cabezas las de cochino y ejecutan la
tradicional danza que lleva este nombre. Luego devuelven las ofrendas a su lugar,
para que los Hermanos las recojan y las lleven de regreso a sus casas. Este afio
la familia responsable de las cruces repartié el contenido de las ramadas entre
los asistentes. El baile, con algtiin descanso de por medio, concluye a las 2.30
de la manana.

Antes de amanecer, apenas una o dos horas después, la familia anfitriona baja
las cruces del altar y se prepara para trasladarlas a la que sera su nueva casa
durante el siguiente afio. Los musicos acompanan la procesion mientras cantan
iViva Cristo Rey! y se revientan voladores. En este recorrido puede participar quien
lo desee.

7 Son 10 parejas de jaraneros.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



Al llegar a la nueva casa, los santos son colocados en un altar cubierto con
manteles blancos (las mesas del altar y los manteles son propiedad de las cruces).
Ahi se les ofrecen flores, velas y veladoras y se reza un rosario, al término del
cual concluye oficialmente la celebracion anual.

Es importante sefialar que las actividades de 2006 y 2007 tuvieron diferen-
cias importantes. Para la primera, el Hermano a cargo de las cruces construyé
un tinglado'® de madera, con techo de palma y piso de tierra apisonada en la
entrada de su casa, tres dias antes de la fiesta. La construccion, de unos 3 m de
largo por 3 de ancho, sirvié como pista de baile y como area de resguardo para
los musicos durante los dos dias de fiesta. Esta actividad —es decir, la construc-
cion— involucré a los hombres de la familia, pues se trata de un trabajo que
requiere habilidad y fuerza fisica. Mientras tanto, las mujeres limpiaban la casa y
acomodaban las sillas para los rezos.

Poco después del mediodia, la senora de la casa sirvié la comida de los santos:
siete platos de chicharra con sus respectivas tortillas y vasos de refresco. Un par
de horas mas tarde, los platos se retiraron y ella cambi6 la ropa a las cruces. La
comida retirada del altar se guardé para la cena familiar.

Por la tarde, los musicos habian instalado su equipo y los hombres colocaron
las sillas alrededor del tinglado. Los puestos de cerveza estaban listos frente a
la casa y las visitas comenzaban a llegar ante las cruces y hasta la pista de baile.
A eso de las siete y media, daba inicio el que seria el tltimo rezo, con la mayor
parte de los devotos fuera del reducido cuarto donde se encontraban las cru-
ces. En tanto, las anfitrionas comenzaban a asar los chiles y preparar el recado
con el que se haria el chilmole. Esa noche, la familia cené chicharra, frijoles y
refresco.

Mas tarde, alrededor de la medianoche, el grupo de jaraneros —ocho pare-
jas— arribé al lugar, ataviado con trajes tipicos (terno de hilo contado, flores
y moio en la cabeza, las mujeres; filipinas y pantalones blancos, alpargatas y
paliacates blancos bordados, los hombres). La mayoria de la gente iba “muy bien
vestida”, con vestidos, pantalones, faldas y blusas de vistosos colores, en su
mayoria eran adolescentes y sefioras, pero pocas mujeres jovenes. Fueron muy
pocas las sefioras que llegaron de hipil.

Después de saludar a las cruces —primero las mujeres, luego los hombres—,
los jaraneros esperaron afuera a que los musicos afinaran sus instrumentos. Tres
piezas mas tarde, el grupo comenz6 por fin a bailar. Resulta un tanto curioso
que, luego del trabajo que requirié su construccion, los bailarines no utilizaron la
“pista” de tierra, sino la banqueta, pues explicaron que asi “no se echan a perder
los zapatos y podemos bailar mejor”.

18 En su libro Fiestas y gremios del oriente de Yucatdn (1993:35-36) Quintal menciona una des-
cripcion de Stephens sobre la fiesta Ticul, se trata del baile de las mestizas y dice lo siguiente: “la
enramada o salén de baile era un cobertizo como de ciento cincuenta pies de largo, rodeada de una
balaustrada de ruda madera, cubierto de costales para proteger a los espectadores de la intemperie,
e iluminada de luces colocadas en faroles. El piso era de mezcla compacta o endurecida”.

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

133



134

Los demas asistentes observaban el baile y s6lo una pareja de ellos se animo6
a integrarse a la jarana. En tanto, los voladores seguian tronando y el consumo de
cerveza continuaba. La vaqueria terminé a las 2 de la manana.

Pareciera que en el aino 2006 la fiesta llegé a una severa crisis: ninguno de
los Hermanos se ofrecié a hacer las ramadas y s6lo se reunieron seis cabezas
de cochino, pues uno de ellos simplemente no cumplié con lo acordado, sin ofre-
cer ninguna explicaciéon al respecto; ademads, a la hora de la comida, solamente
llegaron cuatro hermanos a la casa donde estaban las cruces y ninguno colaboré
comprando chilmole.

En esa reunién se dieron cuenta de que nadie se habia ofrecido a recibir las
cruces el proximo ano (2007). Quien tenia las cruces comunicé a los Hermanos
que no las podria tener otro aiio, pues la celebracion de la fiesta le significé tal
deuda que no sabia cuanto tiempo le llevaria saldarla. Los hermanos se retiraron
de Ia casa sin haber llegado a un acuerdo.

Por fortuna, cerca de las 11 de la noche, una mujer y su esposo, quienes no
pertenecen a la hermandad, llegaron para ofrecerse como anfitriones de las cru-
ces, luego de haberse enterado de que no habia a donde llevarlas esa noche. Por
primera vez en muchos anos las cruces no estarian en manos de los Hermanos; sin
embargo, al ano siguiente la historia se repetiria, de manera que la fiesta del 2008
seria auspiciada por una familia que tampoco forma parte de aquel grupo.

Como ya se dijo, otro de los cambios mas notorios fue que en 2007, la fa-
milia anfitriona decidié pedir permiso al presidente municipal para celebrar la
vaqueria en los bajos del Palacio Municipal,'® como estrategia para ahorrar una
importante cantidad de dinero, de modo que por primera vez el baile no se
efectudé en un domicilio particular.

La hechura de las ramadas, en esta ocasion, estuvo a cargo de la propia familia
que resguardo las cruces?® en vista de que ninguno de los Hermanos se ofreci6 a
hacerlas. Las siete estructuras —de medio metro de largo y 40 cm de ancho— se
elaboraron con dos dias de anticipacion, de modo que el dia 2 de mayo, poco
antes del mediodia, la familia y algunos vecinos pudieron colgar los 300 panes en
forma de dona —sin manteca, para reducir su fragilidad— que, junto con elotes
y frutas como pifa, naranja y mamey, y refrescos embotellados, integraron la
ofrenda anual. Todas fueron semejantes, excepto la dltima, que fue mas pequeifia
y s6lo llevaba bizcochos, segtin nos explicaron porque asi lo marca la tradicion:

[...] la dltima ramada es de puro bizcocho, no se le pone frutas, ni panes [...] nada
de eso [...] solo el bizcocho, y pues son de diferente su tamafio porque los santos

19 En el oriente del Estado la vaqueria de la fiesta patronal se lleva a cabo, casi siempre, en “los
salones” (corredor) del Palacio Municipal. Véase Quintal Avilés, 1993.

20 Este afio, los santos se encontraban en una casa desocupada, propiedad del anfitrion. Como
el lugar era pequeiio, los trasladaron a la casa que el anfitrion habita junto con su familia. Ahi, las
cruces quedaron hacia un costado de la vivienda, pues de esa forma quedaba un espacio mas amplio
para que los devotos pudieran sentarse comodamente a rezar.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



no son todos iguales, esa ramada grande pues es para el santo mds grande |[...]

andale [...] ese que esta mero en el centro, asi es la costumbre, cuando le hacen
sus ramadas pues asi de diferente tamafio se hace, le pones la fruta que td quieras,
y eso si [...] lleva sus panes de esa forma como donas. Antiguamente [...] dicen que

los antiguos hasta sus panales le ponian, ahora ya no, nadie lo hace.

Una vez adornados con papeles de colores, las ramadas se colgaron a modo
de pinatas.

Ya con la ramada lista, las cruces reciben nuevamente ofrenda de comida vy,
poco después, sus esforzados devotos disfrutarian, como ellas, de un plato de
chicharra. Durante la comida, los comentarios sobre la falta de compromiso
de los Hermanos estuvieron a la orden del dia. Después de comer, a eso de las
4:30 de la tarde, el anfitrion revento siete voladores, en tanto que su mujer tocaba
el tunkul, porque nos explicaba, “con esto los antiguos llamaban al rezo, asi lo
hacian antes del rezo, y como hoy es el tltimo rezo pues hay que tocar el tunkul
temprano para que la gente venga mas tarde a rezar”, si bien la realidad es que el
sonido grave de este instrumento no se escuchaba mas alld de la casa. Para este
momento, junto al altar habia un garrafon de agua purificada, la misma sefiora
nos advirtié6 que era agua bendita y que se repartiria el tGltimo dia de la fiesta a
todo el que lo solicitara.

A las seis, mujeres, nifios, jovenes, hombres adultos y ancianos comenzaron
a llegar con velas y veladoras que encendian a las cruces, en espera de que co-
menzara el rezo. Un par de horas y siete voladores después, la novena comenzé
entre dudas de los mds jovenes ante las “cosas” que colgaban del techo —las
ramadas—, porque tal parece que pocos integrantes de las nuevas generaciones
conocen la historia de las cruces y su fiesta. A pesar de lo ocurrido con la orga-
nizacion, a la novena asistieron varios hermanos, entre ellos el Hermano Mayor
y responsable principal de las Siete Cruces.

Mientras la rezadora hacia su labor, los nifios tocaban el tunkul.

Al mismo tiempo, en el Ayuntamiento las sillas y los musicos estaban listos. Nue-
vamente, siete voladores marcaron el inicio de la vaqueria, aunque no fue sino hasta
las once de la noche que la gente comenzé a instalarse en el local. Este afio sélo
hubo un puesto de cerveza de la Superior, a diferencia de los tres del afio pasa-
do. Solamente cinco sefioras portaron el tradicional terno, las asistentes fueron
de pantalon de mezclilla o gabardina, minifalda y blusas o vestido. Los hombres
llegaron también de mezclilla o bermuda y sélo los mayores llevaban —unos cuan-
tos— sombrero y alpargatas.

Ante esta concurrencia hizo su entrada la embajadora, portando una enorme
corona, junto con su séquito y, detrds, los nifos jaraneros con su embajadora
infantil. Bailaron cinco jaranas y la velada concluyé con “El Torito”?' y la vuelta a

2! En esta jarana la mujer desempeia el papel de toro que embiste, se supone que sin dejar de
bailar, contra el torero que es para el caso su pareja masculina de baile (Quintal, 1993: 23).

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

135



la pista. Después la cumbia motivé a algunos de los escasos asistentes a sumarse
a la fiesta.

El dia 3 de mayo de 2006, las actividades también tuvieron algunas varia-
ciones. Me referiré tan sélo a las mas significativas, a fin de no perder el hilo
conductor entre el mar de detalles.

La jornada comenzé muy temprano, con la limpieza del lugar y la preparacion
—coccion y adorno— de la cabeza de cochino. Las cruces fueron vestidas con
“hipil” —hasta entonces llevaban ropa de tela floreada— y se les “dio de comer
chilmole” (fotografia 6). Una hora después, cuando la comida ya estaba fria, se
retiraron los platos porque, segtin me explicé la hija de la familia anfitriona, “los
santos ya habian comido”.

Asi comenz6 el desfile de los socios que llevaban ofrendas —cabezas de cochi-
no— a la cruz de su preferencia. Nuevamente, el Hermano que habia prometido
participar, no llegé y uno de los santos se quedo sin obsequio. Este dia la asis-
tencia fue mayor, lo mismo que el nimero de voladores y la cantidad de cerveza
consumida.

A las siete y media de la noche comenz6 la vaqueria. Mientras tanto, diez de los
80 Hermanos cenaban en el patio, discutiendo sobre el destino de las cruces para
el afo siguiente. Sin embargo, ninguno aceptd tenerlas, ante lo cual, una pareja
de devotos ofreci6 recibirlas.

Sin mayores incidentes, después de la jarana comenzo el baile que termina-
ria cerca de las tres de la manana. Hora en la cual las cruces fueron bajadas, se

FOTOGRAFiA 6.

136 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



reunié manteles y floreros y se trasladé a las cruces a su nueva morada, apenas
acompanadas por las siete personas que las llevaban y tres mdsicos. En la otra
casa se les recibi6 con un rosario y asi se dio por concluido el festejo.

Hemos hecho constante mencién de la comida porque consideramos que es
uno de los elementos mas importantes de la fiesta. El chilmole se considera un
platillo festivo tradicional maya. No en vano Negroe y Fernandez (Op. cit.: 11)
advierten que dentro de la fiesta puede sefialarse una tendencia que relaciona
la comida tradicional con aquellas que tienen un pasado y presente maya. La
preparacion de la comida, a cargo mayormente de las mujeres, crea las condicio-
nes para que la lengua maya se manifieste como el canal de comunicacién por
excelencia para este grupo. Pero veamos qué ocurri6 este afio.

A diferencia de lo ocurrido en 2006, este ailo algunas sefioras llegaron desde
muy temprano con velas y veladoras porque “hoy es su dia de los santos y tienen
que tener sus velas encendidas todo el dia”. Con todo, este afio la comida —chil-
mole, con tortillas y refrescos— se les sirvio a las siete festejadas, pero sin rezo.
Los traspiés también ocurrieron durante la preparacion de las cabezas de cochi-
no que cocinaron los anfitriones: se olvidaron de colocar una piedra en el hocico,
para evitar que se cerrara, de modo que no hubo forma de introducir, mas tarde,
el consabido pan francés. Eso si, las sefioras prepararon las tradicionales sonajitas
para las cabezas: “le buscas una jicarita y le pones sus maices adentro y luego su
trapo y lo amarras y ya estuvo |[...] con eso llamas al cochino, porque el cochino
come su maiz [...] pues lo mismo en el baile de la cabeza”.

Hubo chilmole para la comunidad desde las cuatro de la tarde y jarana desde
las seis, después de la cual comenzé el baile. En esta ocasion, a diferencia del
afo pasado cuando s6lo observé un cambio de mufiecas, pude ver al menos
dos.

Nuevamente, los Hermanos llegaron a cenar pero no parecian apurados por
decidir quién de ellos recibiria las cruces el préoximo ano, aunque se cuidaron de
felicitar a los anfitriones por la organizacion de las fiestas. En cada mesa se coloco
un plato para que la gente colaborara econémicamente con lo que pudiera. No
observamos que los Hermanos depositaran dinero. El que habia llevado una ca-
beza de cochino, si cuid6 de llevarsela de nuevo a casa. Mas tarde se repartieron
los panes y frutas de las ramadas, para seguir con la cena. A eso de la mediano-
che, la musica comenz6 nuevamente, pero la concurrencia era mas bien escasa,
los pocos que quedaban estaban borrachos o jugando en el parque, mientras que
otros estaban con las cruces. Tal situacion parecia anunciar el declive de la fiesta
y la cercania del fin de la misma.

A la hora de bajar las cruces, no quedaba ya ningtin Hermano y, ante la falta
de un nuevo interesado, las cruces serian recibidas, en la misma casa, por la
mama de la anfitriona de ese ano. Asi, se les recibié nuevamente con muasica,
pan dulce y chocolate y con la esperanza de que “si Dios quiere el proximo afno
la fiesta va a ser mas bonita porque ahora ya sabemos cémo se debe hacer”.
Enseguida apagaron las velas, las luces y se retiraron a descansar.

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

137



138

Al dia siguiente la familia llevo los floreros faltantes a la casa de las cruces.
Se supone que ese dia se les cambiaria de ropa, pero no ocurrié asi. Con esto
finalizo el festejo de las Siete Cruces del afio 2007.

Los cambios en la fiesta: reflexiones finales

Existen en la antropologia numerosos trabajos sobre el sistema de cargos, sobre
organizaciones civico-religiosas y el financiamiento de fiestas. Trabajos como
los de Nash (1958), W. Smith (1981), Cancian (1976), Greenberg (1987), Chance
y Taylor (1987), Korsbaek (1996), son un claro ejemplo de este tipo de estudios.
Aunque no pretendo analizar cada uno de los trabajos, pues no es el objetivo de
éste articulo, me parece importante mencionar que cada uno representé en su
momento, la clave para entender y analizar los sistemas de cargos y fiestas de
diferentes comunidades indigenas en México.

Topete Lara (2005) plantea que cuando nos aproximamos al estudio de las for-
mas de organizacion social tradicional indigena, generalmente tropezamos con
fiestas religiosas. Armados con una serie de teorias, modelos, tipologias y concep-
tos, casi de inmediato, los estudiosos del tema damos por supuesto que donde
hay fiestas existe sistema de cargos. Este es un grave error, la fiesta y el ceremo-
nial religioso pueden efectuarse sin la experiencia del sistema de cargos porque
el desarrollo de las mismas puede descansar en cualquier otra forma que revista
la organizacion comunitaria para el ceremonial. También es posible que, aunque
existe un sistema de cargos en una comunidad, cierta parte de las fiestas no
descansa sobre su estructura y su funcionamiento (Lara, 2005: 96-97).

En los trabajos acerca del sistema de cargos es posible encontrar diferentes
posiciones teodricas, y también variados énfasis temdticos dependiendo de las
particularidades de la region de estudio. También es necesario aclarar que éste
no forma parte de todas las instituciones culturales de los pueblos indigenas.
Yucatan es un claro ejemplo de ésta situacion.

Quintal (2003b) plantea que en la peninsula de Yucatan las organizaciones
religioso-ceremoniales de nivel comunitario, derivan de cuando menos tres ins-
tituciones: la cofradia, el sistema de guardias y el gremio. A partir de estos
tres “modelos” las comunidades mayas han ido incorporando, reinterpretando
y refuncionalizando elementos y aspectos que provienen de todas ellas. En las
comunidades del Yucatan colonial, la cofradia no se desarrolld como en otras
regiones de México. En manos de los mayas la cofradia y su empresa econémica,
la estancia ganadera, fueron la expresion por excelencia de la comunidad corpo-
rativa (Farriss en Quintal, 1991). Por su parte, el sistema de guardias, propio de
los mayas macehuales de Quintana Roo, surge de la sintesis de dos instituciones,
la cofradia y la “milicia yucateca”. Finalmente, el gremio, que es una institucion
de culto religioso, aparece en el Yucatan “moderno” a fines del siglo xix y retoma
también algunos elementos de la cofradia, pero en su versiéon urbana. Hoy su

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



prestigio e influencia en las ciudades ha disminuido mucho, en las comunidades
rurales, en su versién amayizada, adquiere cada dia mayor influencia (Quintal,
2003b: 350-351). La estructura y organizacion de estas organizaciones religioso-
ceremoniales de nivel comunitario, como las llama Quintal, han sufrido cambios
en su estructura y arreglo. Diferentes factores han contribuido a estructurar y
organizar las fiestas de forma diferente. Las relaciones que establecen al interior
de sus comunidades y al exterior de éstas permiten explicar, o al menos tratar de
entender, la continuidad y cambios en estas fiestas comunitarias.

La fiesta de las Siete Cruces ha incorporado, refuncionalizado y perdido di-
versos elementos y aspectos a lo largo de casi 100 afios. Ya en la primera parte
del trabajo se describi6 de forma general la fiesta, y es en este espacio donde
trataremos de responder las siguientes preguntas (porqué el antiguo modelo
organizativo de financiamiento colectivo para la fiesta de las Siete Cruces se ha
abandonado? Y {Por qué ese financiamiento se volvié individual?

Ya se explicod como se originé la Sociedad de Hermanos de las Siete Cruces,
parece, por el nombre de la sociedad, una version simplificada de la cofradia de
acuerdo con los testimonios de diferentes personas de Tixméhuac. Esta sociedad
tenia un dirigente, el Hermano Mayor, responsable de las reuniones y de adminis-
trar el dinero que se recaudaba del pago de cuotas de los socios. Durante un ano
uno de los socios se hacia responsable de las Siete Cruces, éste las tenia en su
casa y era el encargado de festejarlas el dia 3 de mayo. Para esto recibia la ayuda
econdmica del resto de los agremiados. Por otro lado, otros siete socios se apun-
taban como responsables de construir una ramada y otros seis para cocinar una
cabeza de cochino. Esta es la forma en la que se organizaban para el festejo.

Durante varios anos, a decir de los entrevistados, la fiesta se celebré siguiendo
este esquema de ayuda. Con el paso del tiempo los cambios en la organizacion co-
menzaron a presentarse. De acuerdo con lo observado y con la informacion recopi-
lada en campo, tenemos que el modelo original de financiamiento se abandoné por
las siguientes razones: la primera es que, con el tiempo, algunos de los Hermanos
fallecieron, otros dejaron de asistir a sus juntas mensuales, algunos mas dejaron de
colaborar pues la economia no marchaba bien, no siempre se lograban las cosechas
y el costo de las cosas fue cada vez mayor: la Sociedad se debilité.

Esta situacion se reflejé directamente en el financiamiento de la fiesta y en la
economia del Hermano a cargo de los festejos anuales, debiendo hacerse cargo
de una enorme erogacion, lo que provoco el desanimo y la deserciéon de varios
integrantes de la asociacion. Uno de los entrevistados sefial6 que durante los
ultimos cinco anos, la fiesta

[...] ha ido de mal en peor, pues ya nadie quiere a los santos, ni los Hermanos las
quieren porque ya no se ayudan entre ellos, entonces {qué ejemplo le dan a la
demas gente del pueblo?, ya el Hermano Mayor no se ocupa de los santos, hace
muchos afos [...] como diez afos [...] que ese hermano les hizo su fiesta porque
él tenia los santos en su casa, pero ya nada. Antes hasta dos veces, hasta dos veces
repetian su fiesta por el mismo hermano. Pues claro, si hay la ayuda pues claro que

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

139



lo festejas asi {verdad?, pero como le digo, hace como cinco afnos que ya estd peor
la fiesta, pues es que esta muy caro, yo no soy hermano, pero mi tio si era hermano,
pero el ya se murid. Asi cuando él tuvo a los santos en su casa los otros hermanos
lo ayudaron. Bonita que estuvo la fiesta, yo estaba muchacho, tenia 18 afios, ahora
ya tengo 68 anos y yo lo veo que la fiesta ya no es como antes.

Como hemos visto la crisis lleg6 a tal grado que, en 2006, ningln integrante
del grupo se ofrecié para recibir las cruces y, por primera vez en casi 100 anos,
los santos salieron del resguardo de los hermanos. La situacion se agravo de tal
modo que los anfitriones de 2006 se vieron amenazados por la posibilidad de
tener que conservarlas bajo su cuidado hasta que —en opinién del Hermano
Mayor— alguien mds las solicitara. Ante tal panorama la familia aceptd, pero
advirtié que para 2008 no haria fiesta pues el gasto es tal que resulta imposible
realizarlo cada afo.

Esto nos habla no sélo de la tensién que existe entre la Sociedad de Herma-
nos y la gente que recibe las cruces, y el abandono en el que aquella agrupacion
tiene a sus santos, sino también el por qué el financiamiento se volvi6 individual.
No hay solicitudes para recibirlos por parte de sus integrantes, pues para llevar
al cabo el festejo hace falta un enorme soporte econémico que rebasa el nicleo
familiar. No existen normas ritualizadas que guien el trato entre quien entrega y
quien recibe las cruces, como tampoco se ha establecido la retérica, la etiqueta
y las formalidades apropiadas para cada fase de la fiesta.?? Los Hermanos no
asisten a la fiesta, s6lo el Hermano Mayor supervisa la entrega de las cabezas de
cochino a los jaraneros para bailar y dar inicio a la vaqueria y después se retira,
tampoco estan presentes en la entrega de las cruces y en el traslado a su nueva
morada. Entonces, cada familia trata —a su entender— de cumplir con el com-
promiso, dentro de sus posibilidades, sin la vigilancia y orientaciéon de quienes
si deberfan saber.??

Junto con la cuestién econémica existen otras razones por las cuales la fiesta
se ha debilitado en los ultimos cinco afos, tal como la preferencia por otras fies-
tas —como la de Chumayel (pueblo vecino de Tixméhuac) de gran prestigio, o la

22 En Popold, localidad ubicada al oriente del estado de Yucatan, es el prioste (seria el Hermano
Mayor en el caso de Tixméhuac) el encargado de llevar un registro de quienes se comprometen a
participar en la fiesta del santo patrono. Son también responsables de entregar ofrendas, explicar
la importancia del compromiso que se adquiere durante la celebracion, preside e instruye acerca
del protocolo y da fe del cambio de obligacion o cuch de una familia a otra que se compromete en
ese momento, y las ceremonias de cambio de prioste se llevan a cabo en algun lugar publico de la
comunidad (véase Quintal, 1997).

En Tixméhuac esto ya no sucede, parece ser que ya no existe ese compromiso entre los mismos
Hermanos de la sociedad y las diferentes familias de la comunidad. Ya no se cumplen los deberes y
tampoco se actualizan las obligaciones.

23 Para mds informacion sobre sistemas de normas, reciprocidad y conflictos en las fiestas patro-
nales y los gremios véase el trabajo de Ferndndez y el de Quintal en el libro Aspectos de la Cultura
Juridica en Yucatdn.

140 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



que se le ofrece a la Cruz de Popox—, que incluso han propiciado que el Herma-
no Mayor optara por ser el responsable del cuidado de esta dltima, durante los
nueve dias que esta en Tixméhuac. Su postura es muy clara y se hace evidente en
su discurso: la importancia que le adjudica a la Cruz de Popox es innegable, tanto
que evita hablar acerca de su responsabilidad como Hermano Mayor de las Siete
Cruces. Las veces que intenté preguntarle sobre el festejo él decidié cambiar el
tema de conversacion, y se dedico a hablar de su responsabilidad como socio de
la organizacién de la Cruz de Popox.

Aunado a lo anterior, la edad de los socios de la agrupacion es una condicion
clave. La mayoria tiene mas de 70 afios y no cuenta con ingresos suficientes para
hacer frente a una responsabilidad de la magnitud de la fiesta.

Siendo realistas, debemos considerar que este panorama se perfila hacia la
disolucion de la hermandad y, probablemente, también de la fiesta. El paulatino
envejecimiento, apatia y desgaste de la asociacién supuestamente responsable,
su anquilosamiento, la falta de promocion del culto a las cruces entre los jove-
nes, han sido determinantes en el declive de los festejos en los tltimos afios. No
parece haber, al menos en lo inmediato, ninguna reestructuraciéon en la Herman-
dad, que permitiera retomar el antiguo vigor de la organizacién y que ayude a
llevar la pesada y costosa carga de la fiesta anual de las Siete Cruces.

Bibliografia

Barabas, Alicia
1974 “Profetismo, milenarismo y mesianismo en las insurrecciones mayas de Yu-
catan”, International Congress of Americanists 41 (2): 609-622.

——— y Miguel Bartolomé
2003 “La ética del Don en Oaxaca: los sistemas indigenas de reciprocidad”. En:
La comunidad sin limites. La estructura social y comunitaria de los pueblos indige-
nas de México, Saul Millan y Julieta Valle (coords.). México: INAH. Coleccion
Etnografia de los pueblos indigenas de México. Tomo I, pp. 55.

Cancian, Frank
1976 Economia y prestigio en una comunidad maya. N1, México.

Chance, John y B. Taylor, William
1987 “Cofradias y Cargos: una perspectiva histérica de la jerarquia civico-reli-
giosa mesoamericana”, pp. 1-26. Antropologia, boletin oficial del NnaH, 14,
Suplemento, México.

De Leé6n, Imelda (coord.)
1988 Calendario de fiestas populares (2a. ed.) México: Direccion General de Culturas
Populares—sep.

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

141



142

Diccionario Maya Popular.
2004 Academia de la Lengua Maya de Yucatan. Mérida, Yucatan: icy/Conaculta,
INAH/SEP.

Fernandez R., Francisco y Genny Negroe S.

1997 “Resistencia cultural a través de la religion popular. Los gremios y las fiestas
de Yucatan”. En: Persistencia cultural entre los mayas frente al cambio y la mo-
dernidad, pp. 1-16, Arzapalo y Gubler (comp.). Mérida, Yucatan: Universidad
Auténoma de Yucatan.

Fernandez, Francisco.
1997 “La norma detras de las fiestas patronales: prevencion de conflictos en los
gremios”. En: Aspectos de la Cultura Juridica en Yucatdn, Esteban Krotz (coord.).
Mérida, Yucatan: Conaculta y Maldonado Editores, pp.177-207.

Girard, Rafael
1966 Los mayas eternos. México: Libro Mex Editores.

Greenberg, James B.
1987 Religion y economia de los chatitos. México: INI.

Korsbaek, Leif
1996 Introduccion al sistema de cargos. Toluca: uaem.

Nash, Manning
1958 “Political Relations in Guatemala”, Social and Economics Studies, 1ll: pp. 65-
75.

Pérez Sabido, Luis
1983 Bailes y danzas tradicionales de Yucatdn. Mérida: Ediciones del piF.

Quintal, Ella Fanny

1993 Fiestas y gremios en el oriente de Yucatdn. Mérida: Gobierno del Estado de Yuca-
tan, Cultur Servicios, CONACULTA, INAH. (Cuadernos de Cultura Yucateca, 4).
1997 “Sistemas de normas, reciprocidad, reproduccién cultural: fiestas en el ori-

ente de Yucatan”, pp: 161-175. Aspectos de la Cultura Juridica en Yucatdn, Es-
teban Krotz (Coord). Mérida, Yucatdan: CONACULTA y Maldonado Editores.
2000 “Segun su fe de cada uno: Patronos poderosos y control cultural en el ori-
ente de Yucatan”, Religion popular: de la reconstruccion histérica al andlisis
antropoldgico (aproximaciones casuisticas), pp. 229-258 Negroe Sierra, Genny y
Francisco Fernandez Repetto (editores), Universidad Auténoma de Yucatan.

et al.
2003a “U lu"umil maaya wiiniko “ob: la tierra de los mayas”, Didlogos con el territo-
rio. Simbolizaciones sobre espacio en las culturas indigenas de México. Alicia Ba-
rabas (coord.). México: iNaH. Coleccion Etnografia de los pueblos indigenas
de México. Tomo 1, pp. 273-359.
2003b “Solares, rumbos y pueblos: organizacion social de los mayas peninsulares”.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



En: La comunidad sin limites. La estructura social y comunitaria de los pueblos
indigenas de México, Saul Millan y Julieta Valle (coords.). México: iNaH. Colec-
cion Etnografia de los pueblos indigenas de México. Tomo I, pp. 291- 399.

Rejoén Patrén, Lourdes
“Las cruces que sangran”, I'INAJ Semilla de Maiz. Revista de divulgacion del patrimonio
cultural de Yucatdn 12, junio de 2001. Mérida: Conaculta/ina.

Secretaria de Agricultura, Ganaderia y Pesca
2005 Diagndstico Municipal de Desarrollo Rural Sustentable del Municipio de Tix-
méhuac. Programa de fortalecimiento municipal. Mérida: Gobierno del Estado
de Yucatdn, Sagarpa.

Smith, Waldemar R.
1981 El sistema de fiestas y el cambio econdmico. México: Fck.

Topete Lara, Hilario
2005 “Variaciones del sistema de cargos y la organizacién comunitaria para el
ceremonial en la regién etnopurépecha”, Cuicuilco, mayo-agosto, 12 (034),
pp. 95-129. México: Escuela Nacional de Antropologia e Historia.

Tozzer, Alfred
1907 A Comparative Study of the Mayas and Lacandones. Nueva York: Archeological

Institute of America.

XII Censo General de Poblacion y Vivienda
2000 México: INEGI.

I Conteo de Poblacion y Vivienda
2005 México: INEGI.

CEN MONTUY / LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMEHUAC

143





