
cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 115

LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES DE TIXMÉHUAC 

María Jesús Cen Montuy

Resumen: Este trabajo constituye un primer acercamiento a la fiesta de las Siete Cruces, 
que se realiza cada año los días dos y tres de mayo, en el municipio de Tixméhuac, ubicado 
al sur del estado de Yucatán. Está organizado básicamente a partir de dos momentos: en el 
primero se ofrece una descripción general de la fiesta, incluyendo los aspectos novedosos o 
recientes de dicha celebración. El segundo constituye una propuesta inicial de interpretación 
y explicación de los cambios en el financiamiento de las actividades, intentando responder a 
dos preguntas: ¿por qué el modelo organizativo de financiamiento para la fiesta de las Siete 
Cruces se ha abandonado? y ¿por qué ese financiamiento se volvió individual?

Palabras clave: Fiestas tradicionales, cruces, vaquería, financiamiento, Sociedad de Hermanos 
de las Siete Cruces.

Abstract: This work constitutes the first approach to the Fiesta de las Siete Cruces, which takes 
place every year on the second and third of May, in the municipality of Tixméhuac, located to 
the south of the state of Yucatan.It is organized basically from two moments: in the first one a 
general description of the Fiesta is offered, including the novel or recent aspects of the above 
mentioned celebration.The second one constitutes an initial proposal of interpretation and 
explanation of the changes in the financing of the activities, trying to answer two questions: 
why has the organizational model of financing for the Fiesta de las Siete Cruces given in? and, 
why did this financing become individual?

Keywords: Traditional parties, crouces, vaqueria, financing, Sociedad de Hermanos de las Siete 
Cruces.

Recepción: 14 de noviembre de 2007
Aceptación: 24 de marzo de 2008





cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 117

LA FIESTA DE LAS SIETE CRUCES 
DE TIXMÉHUAC 

María Jesús Cen Montuy

Centro inah-Yucatán

Introducción

Pleno de festividades y conmemoraciones, el calendario católico integra un com-
plejo ciclo de celebraciones populares —unas más largas o de mayor fama que 
otras— con diverso grado de solemnidad, recogimiento y devoción. 

En esta agenda ritual, uno de los días más importantes en México es, sin 
duda, el 3 de mayo, dedicado a la Santa Cruz. De ahí que no resulte extraño 
que en su Calendario de fiestas populares, Imelda de León (1988: 251-253), con-
signe para nuestro país, más de 170 lugares donde se efectúan ceremonias en 
esta fecha. El número en realidad, debería ser bastante mayor espacialmente si 
consideramos que dadas sus características, muchas de estas celebraciones (más 
íntimas o sencillas), no están registradas. 

Sin entrar en mayor detalle —hay numerosos y muy completos estudios efec-
tuados en distintas regiones del país—, podemos afirmar que en la actualidad 
estos festejos conjugan las creencias de los pueblos indígenas, de profundas 
raíces prehispánicas, con el culto y los dogmas importados por los conquista-
dores. Como en otros muchos casos de nuestro continente, en Yucatán, con la 
llegada de los españoles, las ceremonias nativas se transformaron en complejas 
muestras de devoción dirigida —al menos en apariencia— hacia las imágenes 
católicas, resignificadas ahora para integrarlas a la propia realidad del pasado y 
del presente. 

Así, estas fiestas llamadas tradicionales, estos “rituales colectivos, a la vez pri-
vados y públicos, que conmemoran hechos significativos, principalmente reli-
giosos” (Barabas y Bartolomé, 2003: 54), pueden ser sinónimo de celebración, 
regocijo, alegría y gozo y resultan, sin duda, parte fundamental de la vida de 
los pueblos indígenas. Son también razón para romper la rutina de lo cotidiano: 
condensan en sí mismas un intrincado tejido de elementos que incluyen, por 
ejemplo, la danza, la música, los cantos y los rezos.

De maneras diferentes y en niveles muy distintos, dichas actividades ponen 
de manifiesto la comunicación del ser humano con un ser que concibe como 
superior. La fiesta es la convivencia de lo divino y lo terrenal, lo sagrado y lo profa-
no, y es a partir de la celebración que se establecen distintos canales de enlace 
con la(s) deidad(es) para hacer alguna petición, agradecer el socorro y la gracia 



118 estudios de cultura maya xxxiv

recibidos o tal vez simplemente para recordarle al santo patrono la fidelidad de 
uno de sus hijos. 

Para el caso de Yucatán, podemos decir que con el transcurso del tiempo, las 
celebraciones patronales han ido transformándose al reemplazar gremios por 
cofradías y modificar la estructura que las conformó en sus inicios bajo el sis-
tema de fiestas, más que de cargos.1 Así, en la actualidad hay una considerable 
diversidad de estos festejos en las distintas comunidades del estado. En efecto, 
el complejo ritual constituye aquí un intrincado sistema en el cual con frecuen-
cia participan integrantes de distintos estratos sociales, integrando una enorme 
riqueza de elementos culturales “regionales” e indígenas. De muchas maneras, el 
tiempo de la fiesta —sagrado, al fin— no sólo permite sino que incita el empleo 
de elementos mayas y mestizos, antiquísimos algunos, otros bastante novedo-
sos, revitalizándolos con cada nuevo ciclo. 

El trabajo que ahora presento2 constituye un primer acercamiento a la fiesta 
de las Siete Cruces, que se realiza cada año los días 2 y 3 de mayo, en el mu-
nicipio de Tixméhuac, ubicado al sur del estado de Yucatán. Está organizado 
básicamente a partir de los dos grandes momentos que sigue dicha celebración: 
en el primero se ofrece una descripción general de las actividades, incluyendo 
los aspectos novedosos o recientes de los festejos. El segundo constituye una 
propuesta inicial de explicación de los cambios en el financiamiento de las ac-
tividades, intentando responder a dos preguntas: ¿por qué el antiguo modelo 
organizativo de financiamiento colectivo para la fiesta de las Siete Cruces se ha 
abandonado? Y ¿por qué ese financiamiento se volvió individual?

Las cruces en Yucatán

De profundo significado cosmológico, la cruz es el eje de la vida y el universo 
maya. Ya Rafael Girard (1966: 85-91) demostró3 hace medio siglo que el “Árbol de 
la cruz” o “Cruz foliada”, que se encuentra en uno de los tableros de Palenque, 
es una representación de la ceiba, que es también considerada el árbol primige-
nio, sagrado y padre-madre de toda vida. En esta imagen en particular también 
se han podido identificar algunos rasgos de las plantas de maíz, por lo cual el 

1 Para el sistema de cargos en la Península véase Quintal, 2003a. 
2 El material de campo que analizaré en este trabajo proviene de la observación de las fiestas 

de mayo de 2006 y 2007, en Tixméhuac, Yucatán, como parte del proyecto Etnografía de los mayas 
de la Península de Yucatán, del Instituto Nacional de Antropología e Historia-Yucatán, que a su vez 
forma parte del proyecto Etnografía de las regiones indígenas de México en el nuevo milenio, de carácter 
nacional, también a cargo del inah.

3 En su texto “Profetismo, milenarismo y mesianismo en las insurrecciones mayas de Yucatán”, 
Barabas advierte “que estas concepciones pueden hacerse extensivas a los mayas de Yucatán en la 
medida que forman parte de la cultura maya prehispánica, relativamente homogénea en sus mani-
festaciones regionales” (1974: 609). 



cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 119

motivo cruciforme maya también se ha vinculado con dicho cereal, básico en la 
alimentación y la cultura de dicho pueblo.

Este símbolo también representa el axis mundi, vaso comunicante entre los 
mundos terrestre y celeste (Tozzer, 1907: 154), y figura central de una suerte de 
“paraíso” maya, en el cual los hombres gozarían de abundancia, de bienestar y 
de descanso bajo la sombra de una enorme ceiba. Barabas, por su parte, señala 
que, “aunque se considera que este Árbol cruciforme había surgido a raíz del 
sacrificio del Alto Dios; las cruces a las que se rindió culto posteriormente, no 
eran simples representaciones de estos conceptos, sino entes sagrados (hierofa-
nías) en sí mismos, potentes y por lo tanto eficaces” (Barabas, op. cit.: 610). Por 
lo tanto —según esta autora—, la cruz prehispánica representa al árbol que dio 
origen a la vida. 

Al hablar del culto a la Cruz Parlante —por ejemplo— se puede señalar de 
una prevalencia de la propia potencialidad individual, al mismo tiempo que en-
tenderla unida a la de Jesucristo, de quien era parte y vehículo. En la cultura 
maya, la existencia de ídolos parlantes es bien conocida, éstos funcionaban a ma-
nera de oráculo acerca de lo que habría de acontecer a los hombres (Ibid.: 611).

En efecto, los mayas macehuales4 del centro de Quintana Roo tuvieron un 
culto mesiánico a la Cruz Parlante. Aparecida en 1850, tres años después de 
iniciada la Guerra de Castas, dicha cruz prometía a los macehuales o cruzoob 
inmunidad ante los ataques de sus enemigos, así como la instauración de una 
nueva sociedad maya, donde no existiría el hambre, la injusticia, el sufrimiento 
y la esclavitud. Hoy, con el tiempo de por medio, en Quintana Roo se reconoce 
la existencia de los santuarios de Chumpón, Chan Cah Veracruz, X-Cacal Guardia 
y Tulum. Sobre el tema, Rejón comenta: 

La religión popular del pueblo maya tiene múltiples significados, prueba de un 
sincretismo religioso entre la cultura propia y la hispana. Los mayas adaptaron el 
catolicismo español a su propia visión del mundo con una gran capacidad para 
absorber y sintetizar nuevas ideas sin destruir las estructuras básicas de su modelo 
del cosmos (Rejón, 2001: 33).

La misma investigadora señala que autores como Evon Vogt y David Freidel 
subrayan que: 

Tal vez el ejemplo más impresionante de esta clase de transformación sea la adap-
tación maya de la cruz cristiana al símbolo que representa el Árbol del Centro del 
Mundo o Yaxche’il kab como lo llamaban los mayas de la Conquista, el cual atraviesa 
los tres planos del universo (cielo, tierra e inframundo). Es posible que esta trans-
formación explique el gran fervor cristiano que los actuales mayas despliegan ante 
sus cruces de madera (Ibid.: 34).

4 Los macehuales son los mayas que habitan el estado de Quintana Roo, diseminados en el área 
central de dicho estado.



120 estudios de cultura maya xxxiv

A partir de este contexto, entendemos por qué la cruz es un símbolo impor-
tante para los mayas peninsulares, especialmente para los que habitan el centro 
de Quintana Roo. Rejón apunta: 

[…] por lo general, las cruces son hechas de madera de cedro o caoba por el propio 
interesado y existe la creencia de ser más milagrosas las que se hacen en Viernes 
Santo por ancianos de más experiencia en inclinación religiosa. No todas las cruces 
son igualmente poderosas ni desempeñan la misma función; existe entre ellas una 
especie de jerarquía. Las cruces patronales de menor rango y poder son las que 
tienen por objeto la protección del grupo doméstico. Sucede en ocasiones que al-
guna de estas cruces resulta muy milagrosa por lo que se vuelve objeto de especial 
veneración por parte del grupo familiar, se le construye su nicho especial y se le 
dedica una fiesta particular (Ibid.: 34).

En Yucatán, algunas de las apariciones de cruces están relacionadas con los 
cenotes, los rayos y los árboles. Por ejemplo, la cruz de Chuchub, en la ranchería 
del mismo nombre, ubicada en el municipio de Tixméhuac, se apareció sobre un 
cenote. Según la historia, los habitantes de dicha ranchería descubrieron un árbol 
en forma de cruz sobre el cenote del lugar, de modo que se dieron a la tarea de 
cortar las ramas del árbol hasta “que la cruz ya no estaba tapada con las hojas 
del árbol y se veía muy bien que era una cruz. Está hecha de una sola pieza de 
madera y es de color verde”. Los habitantes del lugar llevaron la enorme cruz a 
la iglesia de Tixméhuac y hace aproximadamente 50 años, dejaron de festejarla 
el 3 de mayo, pues según datos de nuestras entrevistas, la gente prefería irse a 
la fiesta del vecino pueblo de Chumayel, que ocurre en esas mismas fechas. 

Otro ejemplo de cruces milagrosas lo encontramos en el sur de Yucatán, en 
el municipio de Chacsinkín, pueblo vecino de Tixméhuac donde se dice existe 
una que camina, y según los pobladores esta cruz se encuentra en la iglesia del 
pueblo. Cuentan que si la persona que la toca tiene fe, ésta caminará. No tengo, 
por ahora, más datos respecto de este caso en particular; sin embargo, puedo 
señalar otras referencias, como lo que se cuenta de la de Popox, originaria del 
rancho del mismo nombre en el pueblo de Hocabá. Esta cruz recorre varios pue-
blos a lo largo del año, permaneciendo nueve días en cada uno. Se le considera 
milagrosa y sus devotos llegan a ofrecerle hasta alhajas de oro a cambio de sus 
milagros. Está custodiada por un grupo de personas llamados “Los Hermanos de 
la Santa Cruz de Popox”. Por otro lado, en Ek’ Balam, municipio de Temozón, se 
festejaba hasta hace una década a la Santa Cruz Tres Reyes, y en el municipio de 
Valladolid en Xocén, se rinde devoción especial a una cruz parlante.

En el caso de las Siete Cruces de Tixméhuac, una de ellas fue descubierta por 
un milpero: cuando se dirigía a su terreno, vio caer un rayo en un árbol y al acer-
carse descubrió la milagrosa formación. La historia da para más, y volveré sobre 
ella más adelante, pero antes de continuar, he de insistir en el asunto de que en 
Yucatán las cruces no sólo fueron —y son— motivo de veneración por sus apari-
ciones. A ellas también se les adjudican algunas funciones muy particulares. 



cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 121

Desde la época colonial se solía colocar una cruz de madera, llamadas a veces 
“de b’aalam”, en cada uno de los cuatro puntos cardinales o sobre los caminos y 
entradas a la población, señalando los límites de la comunidad. El nombre que 
aquí señalo puede venir de la idea de que son entidades protectoras: según la 
tradición oral local, en cada una de ellas estaría apostado un ser sobrenatural, 
imaginado con forma de jaguar. En cualquier caso, las cruces, generalmente ase-
guradas encima de un pequeño montón de piedras, se supone que están hechas 
de madera de xuul, que significa “fin”. Indican, así, el confín del pueblo. 

Tal parece que, hoy día, existe la creencia de que según el número de caminos 
que unen un asentamiento con otras comunidades o lo comunican con el monte, 
es el número de b’aalamo’ob que corresponde a cada lugar (Quintal et al., 2003a: 
319-320). Se ha señalado que en la región oriental del estado, en la zona de 
cenotes, cada pueblo solía reproducir en su traza la imagen del mundo. Es decir, 
en el centro debía haber una gran fuente subterránea de agua y una enorme 
ceiba, cuyas raíces —en ocasiones— surgían del propio cenote y hacia los cabos 
del pueblo se debían localizar cuatro cruces b’aalam (en el centro de los lados del 
mundo, es decir, en los intercardinales). Entre el cenote-ceiba y cada una de las 
cruces, los grupos familiares ocupaban su respectivo solar. Asimismo, se señala 
que en el oriente y sur del Estado, las cruces son los santos más venerados por 
la población mayahablante. Precisamente las que se veneran en el oriente, suelen 
ser cruces verdes, de fuerte simbolismo indígena: son cada una, un Ya´axche´, 
el primer árbol, el axis mundi maya, el eje del mundo (Ibid.: 351-352). Se podría 
decir que en el sur del Estado sucede lo mismo. Como detallaré más adelante, 
las Siete Cruces de Tixméhuac son también verdes, pero antes, me referiré un 
poco más al contexto de nuestro caso. 

Datos generales sobre Tixméhuac 

He dicho ya que el municipio se localiza al sur de Yucatán, y que su nombre pro-
viene de la voz maya x-ne’ac, “cola de la tortuga”. La división política comprende 
la cabecera municipal y comisarías: Sabacché, Kimbilá, Sisbic, Dzutoh, Chicán y 
Chuchub. Su territorio abarca una superficie total de 251.65 km2 (Diagnóstico 
Municipal, 2005: 6). 

Según los resultados del II Conteo de Población y Vivienda 2005 del inegi, el mu-
nicipio cuenta con un total de 4 329 habitantes, siendo 3 116 de ellos mayores 
de cinco años de edad y hablantes de lengua maya. La población que se adscribe 
al catolicismo abarca un total de 2 260 personas5 y los no-católicos (ubicados en 
este mismo rango de edad) son, en total, 1 237 individuos. 

Como en la región, en Tixméhuac la vida depende en gran medida de las acti-
vidades vinculadas con el campo, la mayor parte de la población económicamente 

5 Considerando personas de cinco años o más. 



122 estudios de cultura maya xxxiv

activa está dedicada a la siembra de maíz de temporal, mediante la aplicación del 
sistema tradicional de roza, tumba y quema, si bien también es posible encontrar 
algunos cultivos asociados, intercalados o campos de monocultivo (frijol, calaba-
za, ibes). Se cultiva también sandía y chile habanero, mediante riego manual. En 
efecto, 55.46% de la pea se dedica al sector primario (producción de materia prima 
o alimentos). El fruto de dicha actividad se utiliza principalmente para el auto-
consumo, poniendo el excedente a la venta (Diagnóstico Municipal, 2005: 10).

Por otro lado, la ganadería no es una actividad que represente mayor impacto 
en el municipio, ya que se practica a pequeña escala, siendo la mayoría de los 
propietarios particulares que cuentan apenas con algunas cabezas de ganado, 
generalmente del llamado “de poste” o traspatio. A ese nivel también se crían 
cerdos, gallinas, patos, conejos, pavos y uno que otro borrego. En cuanto a 
la producción artesanal, quizás los aspectos más relevantes sean el urdido de 
hamacas y el bordado. La actividad económica se complementa con el comer-
cio y los servicios, contando Tixméhuac con tiendas de abarrotes, loncherías, 
panaderías, cantinas, mercerías y zapaterías, entre otros establecimientos. Eso 
sí, los comerciantes formales obtienen la mercancía del exterior (Diagnóstico 
Municipal, 2005: 11).

Asimismo, la localidad cuenta con del Sistema de Educación Pública y templos 
de diversa adscripción, así como servicios de taxi y autobús, electricidad, agua 
potable, radio, registro civil, biblioteca y parques. 

Tixméhuac está considerado como un municipio de alto grado de margina-
ción, con un índice de 0.94545; ocupa el noveno lugar en el contexto nacional y 
estatal por municipio.6 El poder adquisitivo de esta comunidad es muy bajo, su 
economía no está desarrollada, carecen de proyectos y actividades generadoras 
de riqueza por lo que la actividad comercial y económica es poca.

Con una idea breve, pero más o menos general de la comunidad, repasaré 
ahora algunos datos sobre el origen de las llamadas Siete Cruces, para continuar 
con una descripción particular de las actividades realizadas en dicha fiesta y, 
finalmente, presentar algunas reflexiones al respecto. 

La historia de las Siete Cruces

No existe en la comunidad ningún registro escrito sobre la historia de las Siete 
Cruces. Algunos de los pobladores entrevistados comentan que el festejo a es-
tos “santos”, como también se les llama, tiene aproximadamente 100 años de 
antigüedad. En realidad, se puede decir que durante el trabajo de campo obtuve 
solamente dos versiones sobre el origen y la fiesta de estas cruces.

La primera versión advierte que hace muchos años vivió en Tixméhuac un 
matrimonio que nunca pudo tener hijos. La señora, de nombre Juana Bautista, y 

6 XII Censo General de Población y Vivienda 2000, inegi.



cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 123

su marido “creían mucho en la Santa Cruz, siempre le rezaban, le tenían mucha 
creencia y fe”. 

En una ocasión, camino a su milpa, el hombre vio un relámpago y enseguida 
encontró una cruz. Al llegar a su casa le contó lo ocurrido a su mujer, quien lo 
acompañó hasta el lugar donde había ocurrido este evento maravilloso, limpia-
ron juntos el lugar y “cortaron las hojas porque estaba en un árbol y la sacaron 
del árbol y se la llevaron a su casa y así entonces ya tuvieron entonces dos cru-
ces, la que ya tenían en su casa y la que se apareció”.

A pesar del carácter milagroso de lo ocurrido doña Juana pensó en rezarle, 
como era su costumbre, tan sólo el tres de mayo, pero la gente del pueblo al 
enterarse del prodigio le pidieron que rezara la novena completa. El compro-
miso, según la señora, “era mucho” para ella sola, de modo que algunas de las 
personas se ofrecieron a colaborar con la novena,7 rezando cada una de ellas una 
noche. En total se ofrecieron ocho nocheros más. 

La informante no recordó quién había propuesto buscar otra cruz para reunir 
—tal como manda la tradición— un grupo de tres. Una vez hallada la tercera, se 
tallaron tres cruces más, pequeñas. De hecho, nos advirtieron, cada uno de los 
“santos”, debe tener su réplica en menor tamaño que “son sus hermanas”. Ya con 
los “duplicados”, las cruces fueron vestidas.8 

Una noche, doña Juana soñó que 

[…] le preguntaron que en donde estaba la otra cruz y que contestó que sólo había 
seis cruces y que en su sueño le dijeron que tenía que buscarla, así [que] cuando 
despertó la señora pues se lo contó a su marido y empezaron a buscar la otra cruz, 
y la encontraron, pero no recuerdo muy bien cómo es que juntaron todas las siete 
cruces grandes y las chicas, pero se juntaron las siete cruces y entonces empezaron 
a rezarle, así empezó la fiesta, sólo con las novenas.9

7 Sobre novenas véase Quintal, 2003a.
8 A las cruces se les viste con una tira bordada que asemeja un “huipil”. 
9 Quintal et al. (2003: 334) mencionan que: “en muchas casas de familias mayas es frecuente en-

contrar cruces o santos familiares, heredados a veces de los antepasados o adquiridos en cualquier 
momento de la historia de la familia. Los miembros del grupo familiar suelen rendir culto a estas 
imágenes por medio de una institución llamada novena. Consiste ésta en un grupo de parientes y 
vecinos de la familia en cuestión que se organizan para rezar durante nueve días seguidos, cada 
noche, un rosario. La celebración del culto está en manos de un grupo de parientes que residen en 
casas contiguas o cercanas. Conforme crece la devoción al santo, su novena también se vuelve más 
importante; se agregan otros parientes y vecinos llegando incluso, en algunos casos, a constituirse 
en celebración de un barrio o del sector del pueblo”. Un ejemplo de esto es lo que ocurre en la 
población de Yaxunah en donde, “las diferentes familias católicas organizan actividades rituales ca-
lendarizadas en honor a las Santas Cruces pertenecientes a diferentes grupos de familias. Esto les 
permite mantener la cohesión e identidad familiar y católica frente a los evangélicos. Una de estas 
‘sociedades’ está formada por 13 personas; la Cruz de los Canul integra a diez familias emparenta-
das y la Santa Cruz de los Chuc, la principal familia de católicos, agrupa a cerca de 15 familias de la 
‘colonia de los Chukes’, que es el ‘rumbo donde vive el santo’.

Otro ejemplo es la celebración de la Santa Cruz en el pueblo de Chaksinkín (pueblo vecino de 
Tixméhuac ), en donde “la fiesta […] con su respectiva novena, puede incorporar a segmentos ma-



124 estudios de cultura maya xxxiv

Estas siete cruces (que en realidad son 14) son verdes. La más pequeña mide 
1.40 m y la más grande 1.70. Las mayores llevan dibujos alusivos a la pasión 
de Cristo (los dados con los que los soldados se jugaron las vestiduras, la lanza 
que le atravesó el costado, el gallo que cantó cuando lo negó Pedro, el martillo 
y los clavos, la manta con la cual la Verónica le enjugó el rostro, etcétera). Las 
pequeñas también son verdes, sólo que no llevan ningún dibujo y miden entre 
20 y 50 cm de altura. Hasta ahora no hemos podido saber de qué madera están 
hechas ni quién las pintó (fotografía 1).

En una ocasión, la dueña de las cruces enfermó y mandó buscar a todos “los 
nocheros”,10 a quienes pidió que a su muerte se encargaran del cuidado de aqué-
llas. Tras su fallecimiento y el de su esposo, los nocheros tomaron la decisión de 
llevarse las cruces y dejarlas en casa de alguno de ellos. Asimismo, convocaron 
a más personas interesadas en formar una sociedad de “Hermanos”, que estaría a 
cargo de la organización de los festejos a los santos, y no simplemente de los 
rezos de la novena. Así fue como se integró el grupo “Los Hermanos de las Siete 
Cruces”. Posteriormente elegirían a un Hermano Mayor, responsable de dirigir 
sus actividades. Se acordó también ofrecer siete cabezas de cochino11 y siete 
ramadas —canastillas de bejuco adornadas con panes, frutas, elotes y panales, 
con todo y sus respectivas abejas—, una para cada cruz, y hacer una vaquería12 
en su honor. 

yores de una comunidad o sólo a algún ‘sector’ de la comunidad, como en Chaksinkín donde hace 
cerca de 50 años cada mitad del pueblo celebraba alternadamente año con año a las cruces ubicadas 
respectivamente a la salida hacia Tixméhuac al oeste del poblado, y a la salida a Peto, en el este. 
Cada una contaba con un comité de ‘interesados’ con su directiva, en la que estaban representados 
las principales parentelas de una u otra banda del pueblo”. Para mayor información veáse Quintal 
et al. (2003a).

10 Los nocheros son los “encargados” de cada una de las noches en las que se reza un rosario en 
honor a las cruces, en este caso.

11 A esta danza se le conoce generalmente con el nombre de Pool k’ek’en (pool significa “cabeza” 
y kekén “cerdo”). Luis Pérez Sabido la describe de la siguiente forma “De la casa del jefe de los orga-
nizadores sacaban en procesión la cabeza de cerdo para llevarla a la casa principal como cortesía de 
los amos (para esto) colocaban en una mesa pequeña, bien limpia, una cabeza de cerdo en barbacoa, 
en una jaula arqueada, tejida de madera y adornada con papeles multicolores y cintas angostas, po-
niéndole además a los lados: panes de harina, rollos de cigarrillos de joloch, mazorcas sancochadas 
y en pibil, medias botellas de anís; monedas de plata en los ojos (del cerdo) y en la boca un buen 
trozo de pan blanco conocido generalmente en Yucatán como “francés”. La mesita la adornaban de 
igual manera que el arco de la jaula; en los laterales y al frente prendían largas cintas que asían las 
bailadoras en traje de vaqueras (es decir, con sombrero y banda), puesto que tenían que bailar (bajo 
el sol) cuando la llevaran al salón donde la homenajeaban a todo ritual. A las doce en punto la cere-
monia de salida se iniciaba. Un indígena cargaba la cabeza de cochino en su cabeza y las cintas eran 
asidas por las “vaqueras”; se anunciaba la salida con cohetes y la orquesta tocaba una alegre jarana 
especial (pascalle) que todos bailaban”. (1983: 134,136).

12 “La vaquería, […] nació en la haciendas. Después de la marca del ganado, las mujeres —vaque-
ras— atendían solícitamente a los invitados, y a sus esposas y como final de fiesta danzaban viejos 
sones mayas influidos por la música española o viceversa. Las letras ajustadas a la música, olían a pi-
cardía, a pesar de la censura que, desde el Oidor López y otras disposiciones posteriores, se impuso 
a los cantos y danzas indígenas (Irigoyen Rosado, 1973: 36 citado en Quintal, 1993: 22). La música 



cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 125

Cada una de las imágenes permanecería durante un año en la casa de alguno 
de los hermanos, siendo el anfitrión el responsable de festejarla. A fin de cola-
borar con tan “onerosa distinción”, los Hermanos aportarían una cuota mensual, 
reuniendo así el dinero que serviría para apoyar al responsable en turno, en la 
compra de ollas, mesas, manteles, sillas y todo lo necesario para la fiesta.13 Con 
el tiempo la fiesta fue creciendo y cambiando, el grupo de Hermanos llegó a re-
unir a 80 agremiados —hombres y mujeres—, y la lista de personas que espera-
ban tener las Cruces era muy larga. Solamente los Hermanos podrían recibirlas. 

En una ocasión, una de las hermanas —quien tenía las cruces en su casa— 
soñó que justamente donde ellas estaban, había siete señoritas, cada una con su 
maleta. Las jóvenes le dijeron que se iban de la casa porque no podían dormir 
en el mismo sitio donde ella y su esposo. Cuando despertó, decidió mandar 
construir un cuarto cerca de su sala sólo para las cruces. Se dice que, a partir de 
ese suceso, todo aquel Hermano que recibiera a las cruces debería conservarlas 
en un lugar especial para ellas, colocarlas en altar cubierto con manteles blancos 
y adornar dicho altar con flores.

que se baila en las vaquerías es la jarana, baile típico de la península de Yucatán. La vaquería se lleva 
a cabo, casi siempre, en “los salones” (corredor) del palacio municipal o de la comisaría y suele dar 
inicio ya bastante avanzada la noche (Quintal, 1993: 23).

13 Todos estos enseres se compran una sola vez y se dan en préstamo a quien los solicite.

Foto 1.



126 estudios de cultura maya xxxiv

La segunda versión sobre el origen de las Siete Cruces es mucho más corta: 

[…] mi tío me contó hace muchos años —él todavía estaba vivo y no era muy 
viejo—, pues entonces me dijo que esas cruces eran siete porque Tixméhuac tiene 
siete rancherías y sus salidas, o sea sus cabos del pueblo son siete y que entonces 
esas cruces eran las que estaban en los cabos del pueblo, pues que las juntaron y 
por eso son siete. Luego, que les empezaron a rezar y luego, pues, les hicieron su 
fiesta. Que antes era sólo su rezos de las novenas, y pues ahora hay su vaquería. 
Eso me lo contó mi tío, pero nada más eso sé de las cruces, porque aquí en el 
pueblo nadie lo sabe su historia. 

El entrevistado aseguró no saber quién comenzó a celebrar la fiesta y cómo 
se formó la agrupación de los Hermanos. También mencionó que no conocía la 
primera versión sobre el origen de éstas. Sin embargo, se refirió a una versión 
más, que ubicaría el surgimiento —por decirlo de alguna manera— de las cru-
ces en 1800, siendo un total de 14 (siete mayores y siete pequeñas). Aquí entra 
nuevamente la explicación onírica que representa a las siete cruces como siete 
jóvenes: en una ocasión la dueña de la casa se bañó en el mismo cuarto donde 
estaban las cruces y, por la noche, soñó con siete chicas de pie junto a su mesa, 
cada una con su maleta, advirtiéndole que debían ir a buscar otro sitio para vivir, 
pues como eran “señoritas” no podían vivir en el mismo lugar donde duerme 
un matrimonio. Así, la señora despertó recordando su sueño y mandó construir un 
cuarto especial para las cruces, que es donde se encuentran hasta ahora.14

Queda un detalle más por mencionar: por causas que ahora la gente ignora, 
a las cruces se les cuelgan muñecas. En efecto, nadie sabe por qué, pero es de 
sobra conocido el hecho de que:

Desde siempre les cuelgan sus muñequitas a los santos, antes eran de trapo, pero 
ahora son de plástico […] son esas barbis de plástico que venden ahora, porque 
ya no hacen muñecas de trapo, ahora todo es de plástico. Entonces tú le pides al 
santo por tu salud, o por tu trabajo, así que te cure de alguna enfermedad y le 
ofreces una muñeca, entonces lo pides y en el próximo año le pones su muñeca, se 
llama cambio de salud, pero también si te gusta una muñeca pues se la pides a los 
santos y la agarras y el próximo año le devuelves dos muñecas, si no lo devuelves 
te enfermas y te puedes morir. 

En realidad ninguno de mis informantes pudo explicar el origen de esta pecu-
liar devoción, sólo indicaron que era parte de la costumbre. No obstante, todos 
parecían conocer bien la adaptación local del sistema de k’eex, o “cambio”. 

14 Rejón (2001: 33) reporta unas cruces que sangran en la comunidad de Oncan, municipio de Mé-
rida. La gente del pueblo menciona que “estas cruces tienen vida, están pidiendo su casita, ya que no 
quieren que otros duerman con ellas. La familia que tiene las cruces menciona que las cruces están 
pidiendo un nicho fuera de la casa donde puedan ser puestas y veneradas por todas las personas del 
pueblo”. Para mayor información consultar Lourdes Rejón Patrón (2001).



cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 127

Durante las primeras celebraciones de las Siete Cruces no había música y bai-
le, solamente se tocaban tres tunkules15 para avisar que los “rezos” estaban por 
comenzar, uno de esos instrumentos tiene grabado el año 1816; sin embargo, 
una de las entrevistadas comentó que existió un tunkul más antiguo fechado en 
el año 1700 “y tantos”, desafortunadamente ese tunkul se perdió y fue reempla-
zado por otro nuevo. Hay quienes advierten que además de estos instrumentos 
se utilizaban también flautas y violines para llamar a la gente a rezar. 

Como señalé, este grupo de Hermanos responsables de las Siete Cruces fue 
creciendo en número hasta llegar a 80 aproximadamente, reuniéndose cada mes. 
Se acordó la entrega de una pequeña cuota mensual y, entre todos, se eligió a un 
Hermano Mayor, encargado de dirigir las reuniones mensuales y de administrar 
el dinero. Este grupo llegó a varios acuerdos sobre el festejo de las Siete Cruces, 
uno de los Hermanos propuso que se bailara “La cabeza de cochino”, escogiendo 
a siete Hermanos, cada uno de los cuales ofrecería una cabeza de cochino a las 
Cruces. Adicional a esto, 

[…] antes había como un teatro con la cabeza de cochino, pero ya no lo hacen, dice 
mi abuela que los hombres se vestían de mujeres, así de mestizas y tenían sus sona-
jas, las hacían con jícaras, le ponían maíz y luego las envolvían y eran sus sonajas. 
Hoy si hacen esas sonajas, las cabezas pero son los del grupo de baile de jarana los 
que bailan. Hasta sus coplas decían, ahora nada, quien sabe porqué [...]

Por si fuera poco, después de elegir a los siete Hermanos para las cabezas, se 
seleccionaban otros siete para que cada uno de ellos ofrendara una ramada por 
cada cruz. Éstas eran una especie de jaulas hechas de bejuco, la gente les colga-
ba hileras de panes, flores, panales con todo y abejas. Al final de la celebración, 
cada uno de los hermanos tomaba una ramada o una cabeza de cochino y se los 
llevaba a casa (fotografía 2).

Antes de seguir adelante, es necesario que haga algunas precisiones sobre las 
cruces y su fiesta, que inicia con las novenas que se efectúan del 24 de abril al 2 
de mayo. El día 3 no hay rezo. Estos rezos congregan especialmente a mujeres 
y niños de la comunidad, quienes ofrecen sus oraciones a la cruz, siempre en 
español. Algunos de los asistentes llevan veladoras y flores para ofrecerle a las 
cruces. Al término del rezo se reparte horchata o algún pan o dulce.

Como había señalado ya, los santos se encuentran en una habitación contigua 
a la casa, o bien en una casa desocupada. Se colocan en tres mesas a modo de al-
tar, cada una cubierta por un mantel blanco, obsequio a las cruces. Junto a estas 
últimas se ubican varios floreros con flores artificiales, aunque en ocasiones la 
gente del pueblo les lleva flores naturales. Frente a las mesas se coloca una barra 
de madera que sostiene las veladoras y las velas que se encienden en cada rezo.

En frente del altar se colocan varias sillas de madera que sirven para que la 
gente que acude a rezar pueda sentarse. De acuerdo con el tamaño de la habi-

15 “Tambor horizontal hecho de un tronco ahuecado” (Diccionario Maya Popular, 2004).



128 estudios de cultura maya xxxiv

tación es como se distribuyen las cruces y parece ser que la orientación no es 
importante. Cada una de las cruces tiene un sudario. Generalmente estos son 
obsequios de las familias o personas devotas y llevan bordados el nombre y la 
fecha de quien hizo el regalo. Estos sudarios están confeccionados con telas flo-
readas o bien, son blancos y llevan bordadas flores de colores, como si fuera un 
“hipil”. Esto dependerá del gusto de la persona que haga el regalo.

El Hermano que tuviera las cruces era el encargado de preparar el chilmole 
que se comería el día 3; los Hermanos le entregaban una cantidad de dinero para 
ayudar con los gastos. También compraron ollas, cucharas, sillas y las mesas don-
de se asentaban las cruces. Todos estos objetos eran “propiedad de las cruces”, 
quien recibe las cruces también recibe estos objetos.

La fiesta hoy

Entre el cambio y la pervivencia, la fiesta está llena de elementos que se encami-
nan a lograr la comunicación con lo sagrado. Se verá, entonces, cómo es la que 
se ofrece a las Siete Cruces y los cambios observados entre 2006 y 2007: 

[…] ha cambiado mucho, porque ahora hay mas cosas que antes, pero también hay 
otras cosas que ya no se están haciendo porque los Hermanos ya no participan en la 
fiesta como antes, o sea que ya no apoyan al hermano que tiene las cruces y pues es 
más duro hacer la fiesta porque cuesta mucho dinero y la situación está muy mal.

Fotografía 2.



cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 129

Durante los meses previos a las celebraciones, el Hermano responsable debe 
comenzar los preparativos. Entre sus deberes está el buscar y contratar el gru-
po musical y el de jaraneros16 —de Tixméhuac — que amenizará la fiesta de 
mayo. Debe, también: comprar o engordar al cerdo cuya carne servirá para la 
comida de los dos días de celebración y también buscar a la rezadora, comprar 
voladores (cohetes), flores, preparar el tinglado de madera con techo de palma, 
dentro se bailará la vaquería; buscar entre los Hermanos, a 13 de ellos que se 
ofrezcan para hacer las siete ramadas y cocinar las seis cabezas de cochino —la 
séptima está a cargo de quien guarda las cruces ese año— y, finalmente, encon-
trar a los nocheros para las novenas que comienzan el 24 de abril y concluyen 
el 2 de mayo.

En 2006, la familia responsable cumplió a cabalidad con el precepto de cons-
truir un tinglado para la vaquería, pero al año siguiente, los nuevos encargados 
decidieron que no era necesario y se optó por pedir permiso a la Presidencia 
Municipal para llevar a cabo el baile y la vaquería en los bajos del palacio, argu-
mentando que si llovía la gente estaría resguardada, amén que se podía ahorrar 
un buen dinero. 

Por costumbre, durante la madrugada del 2 de mayo se da muerte al cerdo 
que servirá de alimento esos dos días. Se prepara chicharrón y morcilla para 
comer ese mismo día. También se preparan las siete ramadas, que son llevadas 
a la casa donde se encuentran las cruces y se cuelgan del techo. Al mediodía, se 
sirve la comida a los santos: el plato que se ofrece a cada cruz consiste en chi-
charrón, tortillas y refrescos. Por la tarde, una mujer de la casa cambia “su ropa 
de los santos”, una especie de sudario que puede ser de tela blanca, bordada 
con flores de colores o bien, de tela estampada. Éstos son obsequios de la gente 
de Tixméhuac.

Hasta 2006, las ramadas se hicieron sin tropiezo. Ese año, sin embargo, no 
se armaron porque ninguno de los Hermanos se ofreció a hacerlas. El que era 
responsable de las cruces, junto con su esposa, explicó que en aquella ocasión 
no recibieron la ayuda acostumbrada por parte de la agrupación, porque con el 
tiempo, al parecer, se han ido desentendiendo de su compromiso. De hecho, las 
reuniones mensuales que se hacían hace varios años, ya no se hacen y los socios 
ya no aportan las cuotas de cada mes con las cuales se sufragaba buena parte 
de los gastos de la fiesta y, el Hermano Mayor, ya no cumple a cabalidad “sus 
responsabilidades”. Tal situación orilló a la familia que hospedaba a los santos 
a vender su camioneta para poder hacerse cargo de los gastos, que fueron de 
alrededor de $12 000 pesos.

En 2007, los anfitriones prepararon las siete ramadas, pero fueron ellos quie-
nes tomaron la iniciativa —incluso las adornaron con panes, fruta y refrescos—, 
en vista de que ninguno de los Hermanos se ofreció a hacerlas (fotografía 3). 

16 Los jaraneros son los que ejecutan el baile regional de Yucatán, cuyas piezas musicales son 
llamadas “jarana”.



130 estudios de cultura maya xxxiv

Según nos explicaron, ese año la falta de interés fue mucho más allá: ni siquiera 
contaron con la asesoría del Hermano Mayor, “demasiado ocupado” para ayudar-
los. Con la consiguiente molestia, la familia tuvo que buscar otra persona que 
los auxiliara.

A pesar de los tropiezos iniciales, las actividades continúan más tarde con el 
rezo de la novena y, cerca de la medianoche, con la llegada del grupo de jara-
neros. En cuanto entran, los bailarines se dirigen hacia donde se encuentran las 
cruces, las saludan y se persignan, al salir, dan una vuelta nuevamente y saludan 
—ahora a los asistentes— enseguida da inicio la vaquería. A ritmo de 3/4 y de 
6/8, los pasos de jarana van conquistando el ánimo de los presentes, que acaban 
por incorporarse animadamente al festejo, una vez concluida la ejecución de 

Fotografía 3.



cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 131

aquéllas, el conjunto musical interpreta una serie de piezas de cumbia, mambo, 
pasodoble y hasta música norteña. El baile termina a las 2.30 de la mañana. 

La prolongada jornada del día anterior no impide que las actividades del 3 de 
mayo comiencen desde muy temprano. Desde las seis de la mañana, la familia 
responsable de las cruces —en especial las mujeres— se concentra en la tarea de 
preparar la comida ritual que se servirá a los Hermanos de las Siete Cruces.

Mientras tanto, aquellos que se ofrecieron a llevar una cabeza de cochino, se 
preparan cada uno para adornar la que van a entregar, una vez que han terminado 
de cocerla en un horno subterráneo. Para poder hacerlo, la colocan en un recipien-
te de plástico de considerable tamaño. Enseguida colocan en su hocico un pedazo 
de pan “francés” y, luego la cubren con algunos bejucos a modo de armadura. 
Sobre esta estructura colocan papeles de colores y banderitas (fotografía 4).

Una vez lista, cada Hermano llevará su ofrenda a la casa donde se encuentran las 
cruces, colocándola al pie de la cruz que él elija. Esto puede ocurrir en cualquier 
momento a lo largo del día, lo mismo que la visita de la gente del pueblo, que 
lleva velas y veladoras, ofrece algunos rezos y ejecutan el cambio de salud, es decir, 
devuelven dos muñecas por la que tomaron el año anterior o recogen una, como 
señal de su petición, prometiendo regresarla junto con otra la siguiente fiesta. 

Por la tarde el Hermano Mayor y otros integrantes del grupo llegan a comer 
a la casa. Es entonces cuando se acuerda quién se llevará las cruces para custo-
diarlas el siguiente año. Algunos compran raciones de chilmole y con esto ayudan 
a quien pagó la fiesta. (Fotografía 5). 

Fotografía 4.



132 estudios de cultura maya xxxiv

A eso de las ocho de la noche, los bailarines llegan al lugar y con una vuelta a 
la pista de baile, marcan el inicio de la vaquería. Después de tres o cuatro piezas 
de música, los jaraneros17 ponen sobre sus cabezas las de cochino y ejecutan la 
tradicional danza que lleva este nombre. Luego devuelven las ofrendas a su lugar, 
para que los Hermanos las recojan y las lleven de regreso a sus casas. Este año 
la familia responsable de las cruces repartió el contenido de las ramadas entre 
los asistentes. El baile, con algún descanso de por medio, concluye a las 2.30 
de la mañana. 

Antes de amanecer, apenas una o dos horas después, la familia anfitriona baja 
las cruces del altar y se prepara para trasladarlas a la que será su nueva casa 
durante el siguiente año. Los músicos acompañan la procesión mientras cantan 
¡Viva Cristo Rey! y se revientan voladores. En este recorrido puede participar quien 
lo desee. 

17 Son 10 parejas de jaraneros.

Fotografía 5.



cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 133

Al llegar a la nueva casa, los santos son colocados en un altar cubierto con 
manteles blancos (las mesas del altar y los manteles son propiedad de las cruces). 
Ahí se les ofrecen flores, velas y veladoras y se reza un rosario, al término del 
cual concluye oficialmente la celebración anual. 

Es importante señalar que las actividades de 2006 y 2007 tuvieron diferen-
cias importantes. Para la primera, el Hermano a cargo de las cruces construyó 
un tinglado18 de madera, con techo de palma y piso de tierra apisonada en la 
entrada de su casa, tres días antes de la fiesta. La construcción, de unos 3 m de 
largo por 3 de ancho, sirvió como pista de baile y como área de resguardo para 
los músicos durante los dos días de fiesta. Esta actividad —es decir, la construc-
ción— involucró a los hombres de la familia, pues se trata de un trabajo que 
requiere habilidad y fuerza física. Mientras tanto, las mujeres limpiaban la casa y 
acomodaban las sillas para los rezos. 

Poco después del mediodía, la señora de la casa sirvió la comida de los santos: 
siete platos de chicharra con sus respectivas tortillas y vasos de refresco. Un par 
de horas más tarde, los platos se retiraron y ella cambió la ropa a las cruces. La 
comida retirada del altar se guardó para la cena familiar. 

Por la tarde, los músicos habían instalado su equipo y los hombres colocaron 
las sillas alrededor del tinglado. Los puestos de cerveza estaban listos frente a 
la casa y las visitas comenzaban a llegar ante las cruces y hasta la pista de baile. 
A eso de las siete y media, daba inicio el que sería el último rezo, con la mayor 
parte de los devotos fuera del reducido cuarto donde se encontraban las cru-
ces. En tanto, las anfitrionas comenzaban a asar los chiles y preparar el recado 
con el que se haría el chilmole. Esa noche, la familia cenó chicharra, frijoles y 
refresco.

Más tarde, alrededor de la medianoche, el grupo de jaraneros —ocho pare-
jas— arribó al lugar, ataviado con trajes típicos (terno de hilo contado, flores 
y moño en la cabeza, las mujeres; filipinas y pantalones blancos, alpargatas y 
paliacates blancos bordados, los hombres). La mayoría de la gente iba “muy bien 
vestida”, con vestidos, pantalones, faldas y blusas de vistosos colores, en su 
mayoría eran adolescentes y señoras, pero pocas mujeres jóvenes. Fueron muy 
pocas las señoras que llegaron de hipil. 

Después de saludar a las cruces —primero las mujeres, luego los hombres—, 
los jaraneros esperaron afuera a que los músicos afinaran sus instrumentos. Tres 
piezas más tarde, el grupo comenzó por fin a bailar. Resulta un tanto curioso 
que, luego del trabajo que requirió su construcción, los bailarines no utilizaron la 
“pista” de tierra, sino la banqueta, pues explicaron que así “no se echan a perder 
los zapatos y podemos bailar mejor”.

18 En su libro Fiestas y gremios del oriente de Yucatán (1993:35–36) Quintal menciona una des-
cripción de Stephens sobre la fiesta Ticul, se trata del baile de las mestizas y dice lo siguiente: “la 
enramada o salón de baile era un cobertizo como de ciento cincuenta pies de largo, rodeada de una 
balaustrada de ruda madera, cubierto de costales para proteger a los espectadores de la intemperie, 
e iluminada de luces colocadas en faroles. El piso era de mezcla compacta o endurecida”.



134 estudios de cultura maya xxxiv

Los demás asistentes observaban el baile y sólo una pareja de ellos se animó 
a integrarse a la jarana. En tanto, los voladores seguían tronando y el consumo de 
cerveza continuaba. La vaquería terminó a las 2 de la mañana.

Pareciera que en el año 2006 la fiesta llegó a una severa crisis: ninguno de 
los Hermanos se ofreció a hacer las ramadas y sólo se reunieron seis cabezas 
de cochino, pues uno de ellos simplemente no cumplió con lo acordado, sin ofre-
cer ninguna explicación al respecto; además, a la hora de la comida, solamente 
llegaron cuatro hermanos a la casa donde estaban las cruces y ninguno colaboró 
comprando chilmole. 

En esa reunión se dieron cuenta de que nadie se había ofrecido a recibir las 
cruces el próximo año (2007). Quien tenía las cruces comunicó a los Hermanos 
que no las podría tener otro año, pues la celebración de la fiesta le significó tal 
deuda que no sabía cuánto tiempo le llevaría saldarla. Los hermanos se retiraron 
de la casa sin haber llegado a un acuerdo.

Por fortuna, cerca de las 11 de la noche, una mujer y su esposo, quienes no 
pertenecen a la hermandad, llegaron para ofrecerse como anfitriones de las cru-
ces, luego de haberse enterado de que no había a dónde llevarlas esa noche. Por 
primera vez en muchos años las cruces no estarían en manos de los Hermanos; sin 
embargo, al año siguiente la historia se repetiría, de manera que la fiesta del 2008 
sería auspiciada por una familia que tampoco forma parte de aquel grupo. 

Como ya se dijo, otro de los cambios más notorios fue que en 2007, la fa-
milia anfitriona decidió pedir permiso al presidente municipal para celebrar la 
vaquería en los bajos del Palacio Municipal,19 como estrategia para ahorrar una 
importante cantidad de dinero, de modo que por primera vez el baile no se 
efectuó en un domicilio particular. 

La hechura de las ramadas, en esta ocasión, estuvo a cargo de la propia familia 
que resguardó las cruces20 en vista de que ninguno de los Hermanos se ofreció a 
hacerlas. Las siete estructuras —de medio metro de largo y 40 cm de ancho— se 
elaboraron con dos días de anticipación, de modo que el día 2 de mayo, poco 
antes del mediodía, la familia y algunos vecinos pudieron colgar los 300 panes en 
forma de dona —sin manteca, para reducir su fragilidad— que, junto con elotes 
y frutas como piña, naranja y mamey, y refrescos embotellados, integraron la 
ofrenda anual. Todas fueron semejantes, excepto la última, que fue más pequeña 
y sólo llevaba bizcochos, según nos explicaron porque así lo marca la tradición: 

[…] la última ramada es de puro bizcocho, no se le pone frutas, ni panes […] nada 
de eso […] solo el bizcocho, y pues son de diferente su tamaño porque los santos 

19 En el oriente del Estado la vaquería de la fiesta patronal se lleva a cabo, casi siempre, en “los 
salones” (corredor) del Palacio Municipal. Véase Quintal Avilés, 1993. 

20 Este año, los santos se encontraban en una casa desocupada, propiedad del anfitrión. Como 
el lugar era pequeño, los trasladaron a la casa que el anfitrión habita junto con su familia. Ahí, las 
cruces quedaron hacia un costado de la vivienda, pues de esa forma quedaba un espacio más amplio 
para que los devotos pudieran sentarse cómodamente a rezar. 



cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 135

no son todos iguales, esa ramada grande pues es para el santo más grande […] 
ándale […] ese que está mero en el centro, así es la costumbre, cuando le hacen 
sus ramadas pues así de diferente tamaño se hace, le pones la fruta que tú quieras, 
y eso sí […] lleva sus panes de esa forma como donas. Antiguamente […] dicen que 
los antiguos hasta sus panales le ponían, ahora ya no, nadie lo hace.

Una vez adornados con papeles de colores, las ramadas se colgaron a modo 
de piñatas.

Ya con la ramada lista, las cruces reciben nuevamente ofrenda de comida y, 
poco después, sus esforzados devotos disfrutarían, como ellas, de un plato de 
chicharra. Durante la comida, los comentarios sobre la falta de compromiso 
de los Hermanos estuvieron a la orden del día. Después de comer, a eso de las 
4:30 de la tarde, el anfitrión reventó siete voladores, en tanto que su mujer tocaba 
el tunkul, porque nos explicaba, “con esto los antiguos llamaban al rezo, así lo 
hacían antes del rezo, y como hoy es el último rezo pues hay que tocar el tunkul 
temprano para que la gente venga más tarde a rezar”, si bien la realidad es que el 
sonido grave de este instrumento no se escuchaba más allá de la casa. Para este 
momento, junto al altar había un garrafón de agua purificada, la misma señora 
nos advirtió que era agua bendita y que se repartiría el último día de la fiesta a 
todo el que lo solicitara. 

A las seis, mujeres, niños, jóvenes, hombres adultos y ancianos comenzaron 
a llegar con velas y veladoras que encendían a las cruces, en espera de que co-
menzara el rezo. Un par de horas y siete voladores después, la novena comenzó 
entre dudas de los más jóvenes ante las “cosas” que colgaban del techo —las 
ramadas—, porque tal parece que pocos integrantes de las nuevas generaciones 
conocen la historia de las cruces y su fiesta. A pesar de lo ocurrido con la orga-
nización, a la novena asistieron varios hermanos, entre ellos el Hermano Mayor 
y responsable principal de las Siete Cruces.

Mientras la rezadora hacía su labor, los niños tocaban el tunkul. 
Al mismo tiempo, en el Ayuntamiento las sillas y los músicos estaban listos. Nue-

vamente, siete voladores marcaron el inicio de la vaquería, aunque no fue sino hasta 
las once de la noche que la gente comenzó a instalarse en el local. Este año sólo 
hubo un puesto de cerveza de la Superior, a diferencia de los tres del año pasa-
do. Solamente cinco señoras portaron el tradicional terno, las asistentes fueron 
de pantalón de mezclilla o gabardina, minifalda y blusas o vestido. Los hombres 
llegaron también de mezclilla o bermuda y sólo los mayores llevaban —unos cuan-
tos— sombrero y alpargatas. 

Ante esta concurrencia hizo su entrada la embajadora, portando una enorme 
corona, junto con su séquito y, detrás, los niños jaraneros con su embajadora 
infantil. Bailaron cinco jaranas y la velada concluyó con “El Torito”21 y la vuelta a 

21 En esta jarana la mujer desempeña el papel de toro que embiste, se supone que sin dejar de 
bailar, contra el torero que es para el caso su pareja masculina de baile (Quintal, 1993: 23).



136 estudios de cultura maya xxxiv

la pista. Después la cumbia motivó a algunos de los escasos asistentes a sumarse 
a la fiesta.

El día 3 de mayo de 2006, las actividades también tuvieron algunas varia-
ciones. Me referiré tan sólo a las más significativas, a fin de no perder el hilo 
conductor entre el mar de detalles. 

La jornada comenzó muy temprano, con la limpieza del lugar y la preparación 
—cocción y adorno— de la cabeza de cochino. Las cruces fueron vestidas con 
“hipil” —hasta entonces llevaban ropa de tela floreada— y se les “dio de comer 
chilmole” (fotografía 6). Una hora después, cuando la comida ya estaba fría, se 
retiraron los platos porque, según me explicó la hija de la familia anfitriona, “los 
santos ya habían comido”.

Así comenzó el desfile de los socios que llevaban ofrendas —cabezas de cochi-
no— a la cruz de su preferencia. Nuevamente, el Hermano que había prometido 
participar, no llegó y uno de los santos se quedó sin obsequio. Este día la asis-
tencia fue mayor, lo mismo que el número de voladores y la cantidad de cerveza 
consumida. 

A las siete y media de la noche comenzó la vaquería. Mientras tanto, diez de los 
80 Hermanos cenaban en el patio, discutiendo sobre el destino de las cruces para 
el año siguiente. Sin embargo, ninguno aceptó tenerlas, ante lo cual, una pareja 
de devotos ofreció recibirlas.

Sin mayores incidentes, después de la jarana comenzó el baile que termina-
ría cerca de las tres de la mañana. Hora en la cual las cruces fueron bajadas, se 

Fotografía 6.



cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 137

reunió manteles y floreros y se trasladó a las cruces a su nueva morada, apenas 
acompañadas por las siete personas que las llevaban y tres músicos. En la otra 
casa se les recibió con un rosario y así se dio por concluido el festejo. 

Hemos hecho constante mención de la comida porque consideramos que es 
uno de los elementos más importantes de la fiesta. El chilmole se considera un 
platillo festivo tradicional maya. No en vano Negroe y Fernández (Op. cit.: 11) 
advierten que dentro de la fiesta puede señalarse una tendencia que relaciona 
la comida tradicional con aquellas que tienen un pasado y presente maya. La 
preparación de la comida, a cargo mayormente de las mujeres, crea las condicio-
nes para que la lengua maya se manifieste como el canal de comunicación por 
excelencia para este grupo. Pero veamos qué ocurrió este año.

A diferencia de lo ocurrido en 2006, este año algunas señoras llegaron desde 
muy temprano con velas y veladoras porque “hoy es su día de los santos y tienen 
que tener sus velas encendidas todo el día”. Con todo, este año la comida —chil-
mole, con tortillas y refrescos— se les sirvió a las siete festejadas, pero sin rezo. 
Los traspiés también ocurrieron durante la preparación de las cabezas de cochi-
no que cocinaron los anfitriones: se olvidaron de colocar una piedra en el hocico, 
para evitar que se cerrara, de modo que no hubo forma de introducir, más tarde, 
el consabido pan francés. Eso sí, las señoras prepararon las tradicionales sonajitas 
para las cabezas: “le buscas una jicarita y le pones sus maíces adentro y luego su 
trapo y lo amarras y ya estuvo […] con eso llamas al cochino, porque el cochino 
come su maíz […] pues lo mismo en el baile de la cabeza”.

Hubo chilmole para la comunidad desde las cuatro de la tarde y jarana desde 
las seis, después de la cual comenzó el baile. En esta ocasión, a diferencia del 
año pasado cuando sólo observé un cambio de muñecas, pude ver al menos 
dos.

Nuevamente, los Hermanos llegaron a cenar pero no parecían apurados por 
decidir quién de ellos recibiría las cruces el próximo año, aunque se cuidaron de 
felicitar a los anfitriones por la organización de las fiestas. En cada mesa se colocó 
un plato para que la gente colaborara económicamente con lo que pudiera. No 
observamos que los Hermanos depositaran dinero. El que había llevado una ca-
beza de cochino, sí cuidó de llevársela de nuevo a casa. Más tarde se repartieron 
los panes y frutas de las ramadas, para seguir con la cena. A eso de la mediano-
che, la música comenzó nuevamente, pero la concurrencia era más bien escasa, 
los pocos que quedaban estaban borrachos o jugando en el parque, mientras que 
otros estaban con las cruces. Tal situación parecía anunciar el declive de la fiesta 
y la cercanía del fin de la misma. 

A la hora de bajar las cruces, no quedaba ya ningún Hermano y, ante la falta 
de un nuevo interesado, las cruces serían recibidas, en la misma casa, por la 
mamá de la anfitriona de ese año. Así, se les recibió nuevamente con música, 
pan dulce y chocolate y con la esperanza de que “si Dios quiere el próximo año 
la fiesta va a ser más bonita porque ahora ya sabemos cómo se debe hacer”. 
Enseguida apagaron las velas, las luces y se retiraron a descansar.



138 estudios de cultura maya xxxiv

Al día siguiente la familia llevó los floreros faltantes a la casa de las cruces. 
Se supone que ese día se les cambiaría de ropa, pero no ocurrió así. Con esto 
finalizó el festejo de las Siete Cruces del año 2007.

Los cambios en la fiesta: reflexiones finales

Existen en la antropología numerosos trabajos sobre el sistema de cargos, sobre 
organizaciones cívico-religiosas y el financiamiento de fiestas. Trabajos como 
los de Nash (1958), W. Smith (1981), Cancian (1976), Greenberg (1987), Chance 
y Taylor (1987), Korsbaek (1996), son un claro ejemplo de este tipo de estudios. 
Aunque no pretendo analizar cada uno de los trabajos, pues no es el objetivo de 
éste artículo, me parece importante mencionar que cada uno representó en su 
momento, la clave para entender y analizar los sistemas de cargos y fiestas de 
diferentes comunidades indígenas en México.

Topete Lara (2005) plantea que cuando nos aproximamos al estudio de las for-
mas de organización social tradicional indígena, generalmente tropezamos con 
fiestas religiosas. Armados con una serie de teorías, modelos, tipologías y concep-
tos, casi de inmediato, los estudiosos del tema damos por supuesto que donde 
hay fiestas existe sistema de cargos. Éste es un grave error, la fiesta y el ceremo-
nial religioso pueden efectuarse sin la experiencia del sistema de cargos porque 
el desarrollo de las mismas puede descansar en cualquier otra forma que revista 
la organización comunitaria para el ceremonial. También es posible que, aunque 
existe un sistema de cargos en una comunidad, cierta parte de las fiestas no 
descansa sobre su estructura y su funcionamiento (Lara, 2005: 96-97).

En los trabajos acerca del sistema de cargos es posible encontrar diferentes 
posiciones teóricas, y también variados énfasis temáticos dependiendo de las 
particularidades de la región de estudio. También es necesario aclarar que éste 
no forma parte de todas las instituciones culturales de los pueblos indígenas. 
Yucatán es un claro ejemplo de ésta situación.

Quintal (2003b) plantea que en la península de Yucatán las organizaciones 
religioso-ceremoniales de nivel comunitario, derivan de cuando menos tres ins-
tituciones: la cofradía, el sistema de guardias y el gremio. A partir de estos 
tres “modelos” las comunidades mayas han ido incorporando, reinterpretando 
y refuncionalizando elementos y aspectos que provienen de todas ellas. En las 
comunidades del Yucatán colonial, la cofradía no se desarrolló como en otras 
regiones de México. En manos de los mayas la cofradía y su empresa económica, 
la estancia ganadera, fueron la expresión por excelencia de la comunidad corpo-
rativa (Farriss en Quintal, 1991). Por su parte, el sistema de guardias, propio de 
los mayas macehuales de Quintana Roo, surge de la síntesis de dos instituciones, 
la cofradía y la “milicia yucateca”. Finalmente, el gremio, que es una institución 
de culto religioso, aparece en el Yucatán “moderno” a fines del siglo xix y retoma 
también algunos elementos de la cofradía, pero en su versión urbana. Hoy su 



cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 139

prestigio e influencia en las ciudades ha disminuido mucho, en las comunidades 
rurales, en su versión amayizada, adquiere cada día mayor influencia (Quintal, 
2003b: 350-351). La estructura y organización de estas organizaciones religioso-
ceremoniales de nivel comunitario, como las llama Quintal, han sufrido cambios 
en su estructura y arreglo. Diferentes factores han contribuido a estructurar y 
organizar las fiestas de forma diferente. Las relaciones que establecen al interior 
de sus comunidades y al exterior de éstas permiten explicar, o al menos tratar de 
entender, la continuidad y cambios en estas fiestas comunitarias.

La fiesta de las Siete Cruces ha incorporado, refuncionalizado y perdido di-
versos elementos y aspectos a lo largo de casi 100 años. Ya en la primera parte 
del trabajo se describió de forma general la fiesta, y es en este espacio donde 
trataremos de responder las siguientes preguntas ¿porqué el antiguo modelo 
organizativo de financiamiento colectivo para la fiesta de las Siete Cruces se ha 
abandonado? Y ¿Por qué ese financiamiento se volvió individual?

Ya se explicó como se originó la Sociedad de Hermanos de las Siete Cruces, 
parece, por el nombre de la sociedad, una versión simplificada de la cofradía de 
acuerdo con los testimonios de diferentes personas de Tixméhuac. Esta sociedad 
tenía un dirigente, el Hermano Mayor, responsable de las reuniones y de adminis-
trar el dinero que se recaudaba del pago de cuotas de los socios. Durante un año 
uno de los socios se hacía responsable de las Siete Cruces, éste las tenía en su 
casa y era el encargado de festejarlas el dia 3 de mayo. Para esto recibía la ayuda 
económica del resto de los agremiados. Por otro lado, otros siete socios se apun-
taban como responsables de construir una ramada y otros seis para cocinar una 
cabeza de cochino. Ésta es la forma en la que se organizaban para el festejo.

Durante varios años, a decir de los entrevistados, la fiesta se celebró siguiendo 
este esquema de ayuda. Con el paso del tiempo los cambios en la organización co-
menzaron a presentarse. De acuerdo con lo observado y con la información recopi-
lada en campo, tenemos que el modelo original de financiamiento se abandonó por 
las siguientes razones: la primera es que, con el tiempo, algunos de los Hermanos 
fallecieron, otros dejaron de asistir a sus juntas mensuales, algunos más dejaron de 
colaborar pues la economía no marchaba bien, no siempre se lograban las cosechas 
y el costo de las cosas fue cada vez mayor: la Sociedad se debilitó.

Esta situación se reflejó directamente en el financiamiento de la fiesta y en la 
economía del Hermano a cargo de los festejos anuales, debiendo hacerse cargo 
de una enorme erogación, lo que provocó el desánimo y la deserción de varios 
integrantes de la asociación. Uno de los entrevistados señaló que durante los 
últimos cinco años, la fiesta 

[…] ha ido de mal en peor, pues ya nadie quiere a los santos, ni los Hermanos las 
quieren porque ya no se ayudan entre ellos, entonces ¿qué ejemplo le dan a la 
demás gente del pueblo?, ya el Hermano Mayor no se ocupa de los santos, hace 
muchos años […] como diez años […] que ese hermano les hizo su fiesta porque 
él tenía los santos en su casa, pero ya nada. Antes hasta dos veces, hasta dos veces 
repetían su fiesta por el mismo hermano. Pues claro, si hay la ayuda pues claro que 



140 estudios de cultura maya xxxiv

lo festejas así ¿verdad?, pero como le digo, hace como cinco años que ya está peor 
la fiesta, pues es que está muy caro, yo no soy hermano, pero mi tío sí era hermano, 
pero el ya se murió. Así cuando él tuvo a los santos en su casa los otros hermanos 
lo ayudaron. Bonita que estuvo la fiesta, yo estaba muchacho, tenía 18 años, ahora 
ya tengo 68 años y yo lo veo que la fiesta ya no es como antes.

Como hemos visto la crisis llegó a tal grado que, en 2006, ningún integrante 
del grupo se ofreció para recibir las cruces y, por primera vez en casi 100 años, 
los santos salieron del resguardo de los hermanos. La situación se agravó de tal 
modo que los anfitriones de 2006 se vieron amenazados por la posibilidad de 
tener que conservarlas bajo su cuidado hasta que —en opinión del Hermano 
Mayor— alguien más las solicitara. Ante tal panorama la familia aceptó, pero 
advirtió que para 2008 no haría fiesta pues el gasto es tal que resulta imposible 
realizarlo cada año.

Esto nos habla no sólo de la tensión que existe entre la Sociedad de Herma-
nos y la gente que recibe las cruces, y el abandono en el que aquella agrupación 
tiene a sus santos, sino también el por qué el financiamiento se volvió individual. 
No hay solicitudes para recibirlos por parte de sus integrantes, pues para llevar 
al cabo el festejo hace falta un enorme soporte económico que rebasa el núcleo 
familiar. No existen normas ritualizadas que guíen el trato entre quien entrega y 
quien recibe las cruces, como tampoco se ha establecido la retórica, la etiqueta 
y las formalidades apropiadas para cada fase de la fiesta.22 Los Hermanos no 
asisten a la fiesta, sólo el Hermano Mayor supervisa la entrega de las cabezas de 
cochino a los jaraneros para bailar y dar inicio a la vaquería y después se retira, 
tampoco están presentes en la entrega de las cruces y en el traslado a su nueva 
morada. Entonces, cada familia trata —a su entender— de cumplir con el com-
promiso, dentro de sus posibilidades, sin la vigilancia y orientación de quienes 
sí deberían saber.23

Junto con la cuestión económica existen otras razones por las cuales la fiesta 
se ha debilitado en los últimos cinco años, tal como la preferencia por otras fies-
tas —como la de Chumayel (pueblo vecino de Tixméhuac) de gran prestigio, o la 

22 En Popolá, localidad ubicada al oriente del estado de Yucatán, es el prioste (sería el Hermano 
Mayor en el caso de Tixméhuac) el encargado de llevar un registro de quienes se comprometen a 
participar en la fiesta del santo patrono. Son también responsables de entregar ofrendas, explicar 
la importancia del compromiso que se adquiere durante la celebración, preside e instruye acerca 
del protocolo y da fe del cambio de obligación o cuch de una familia a otra que se compromete en 
ese momento, y las ceremonias de cambio de prioste se llevan a cabo en algún lugar público de la 
comunidad (véase Quintal, 1997).

En Tixméhuac esto ya no sucede, parece ser que ya no existe ese compromiso entre los mismos 
Hermanos de la sociedad y las diferentes familias de la comunidad. Ya no se cumplen los deberes y 
tampoco se actualizan las obligaciones.

23 Para más información sobre sistemas de normas, reciprocidad y conflictos en las fiestas patro-
nales y los gremios véase el trabajo de Fernández y el de Quintal en el libro Aspectos de la Cultura 
Jurídica en Yucatán.



cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 141

que se le ofrece a la Cruz de Popox—, que incluso han propiciado que el Herma-
no Mayor optara por ser el responsable del cuidado de esta última, durante los 
nueve días que está en Tixméhuac. Su postura es muy clara y se hace evidente en 
su discurso: la importancia que le adjudica a la Cruz de Popox es innegable, tanto 
que evita hablar acerca de su responsabilidad como Hermano Mayor de las Siete 
Cruces. Las veces que intenté preguntarle sobre el festejo él decidió cambiar el 
tema de conversación, y se dedicó a hablar de su responsabilidad como socio de 
la organización de la Cruz de Popox.

Aunado a lo anterior, la edad de los socios de la agrupación es una condición 
clave. La mayoría tiene más de 70 años y no cuenta con ingresos suficientes para 
hacer frente a una responsabilidad de la magnitud de la fiesta.

Siendo realistas, debemos considerar que este panorama se perfila hacia la 
disolución de la hermandad y, probablemente, también de la fiesta. El paulatino 
envejecimiento, apatía y desgaste de la asociación supuestamente responsable, 
su anquilosamiento, la falta de promoción del culto a las cruces entre los jóve-
nes, han sido determinantes en el declive de los festejos en los últimos años. No 
parece haber, al menos en lo inmediato, ninguna reestructuración en la Herman-
dad, que permitiera retomar el antiguo vigor de la organización y que ayude a 
llevar la pesada y costosa carga de la fiesta anual de las Siete Cruces. 

Bibliografía 

Barabas, Alicia
1974 	 “Profetismo, milenarismo y mesianismo en las insurrecciones mayas de Yu-

catán”, International Congress of Americanists 41 (2): 609-622. 

 y Miguel Bartolomé
2003	 “La ética del Don en Oaxaca: los sistemas indígenas de reciprocidad”. En: 

La comunidad sin límites. La estructura social y comunitaria de los pueblos indíge-
nas de México, Saúl Millán y Julieta Valle (coords.). México: INAH. Colección 
Etnografía de los pueblos indígenas de México. Tomo I, pp. 55.

Cancian, Frank
1976	 Economía y prestigio en una comunidad maya. ini, México.

Chance, John y B. Taylor, William
1987	 “Cofradías y Cargos: una perspectiva histórica de la jerarquía cívico-reli-

giosa mesoamericana”, pp. 1-26. Antropología, boletín oficial del inah, 14, 
Suplemento, México. 

De León, Imelda (coord.)
1988	 Calendario de fiestas populares (2a. ed.) México: Dirección General de Culturas 

Populares–sep.



142 estudios de cultura maya xxxiv

Diccionario Maya Popular. 
2004	 Academia de la Lengua Maya de Yucatán. Mérida, Yucatán: icy/Conaculta, 

inah/sep. 

Fernández R., Francisco y Genny Negroe S.
1997 	 “Resistencia cultural a través de la religión popular. Los gremios y las fiestas 

de Yucatán”. En: Persistencia cultural entre los mayas frente al cambio y la mo-
dernidad, pp. 1-16, Arzápalo y Gubler (comp.). Mérida, Yucatán: Universidad 
Autónoma de Yucatán.

Fernández, Francisco.
1997	 “La norma detrás de las fiestas patronales: prevención de conflictos en los 

gremios”. En: Aspectos de la Cultura Jurídica en Yucatán, Esteban Krotz (coord.). 
Mérida, Yucatán: Conaculta y Maldonado Editores, pp.177-207. 

Girard, Rafael
1966	 Los mayas eternos. México: Libro Mex Editores.

Greenberg, James B. 
1987	 Religión y economía de los chatitos. México: ini. 

Korsbaek, Leif
1996	 Introducción al sistema de cargos. ��������Toluca: uaem.

Nash, Manning
1958	 “Political Relations in Guatemala”, Social and Economics Studies, III: pp. 65-

75.

Pérez Sabido, Luis
1983	 Bailes y danzas tradicionales de Yucatán. Mérida: Ediciones del dif. 

Quintal, Ella Fanny
1993	 Fiestas y gremios en el oriente de Yucatán. Mérida: Gobierno del Estado de Yuca-

tán, Cultur Servicios, CONACULTA, INAH. (Cuadernos de Cultura Yucateca, 4). 
1997	 “Sistemas de normas, reciprocidad, reproducción cultural: fiestas en el ori-

ente de Yucatán”, pp: 161-175. Aspectos de la Cultura Jurídica en Yucatán, Es-
teban Krotz (Coord). Mérida, Yucatán: CONACULTA y Maldonado Editores. 

2000	 “Según su fe de cada uno: Patronos poderosos y control cultural en el ori-
ente de Yucatán”, Religión popular: de la reconstrucción histórica al análisis 
antropológico (aproximaciones casuísticas), pp. 229-258 Negroe Sierra, Genny y 
Francisco Fernández Repetto (editores), Universidad Autónoma de Yucatán.

 et al. 
2003a 	 “Ú lu´umil maaya wíiniko´ob: la tierra de los mayas”, Diálogos con el territo-

rio. Simbolizaciones sobre espacio en las culturas indígenas de México. Alicia Ba-
rabas (coord.). México: inah. Colección Etnografía de los pueblos indígenas 
de México. Tomo 1, pp. 273-359. 

2003b 	 “Solares, rumbos y pueblos: organización social de los mayas peninsulares”. 



cen montuy / la fiesta de las siete cruces de tixméhuac	 143

En: La comunidad sin límites. La estructura social y comunitaria de los pueblos 
indígenas de México, Saúl Millán y Julieta Valle (coords.). México: inah. Colec-
ción Etnografía de los pueblos indígenas de México. Tomo I, pp. 291- 399.

Rejón Patrón, Lourdes
“Las cruces que sangran”, I’INAJ Semilla de Maíz. Revista de divulgación del patrimonio 

cultural de Yucatán 12, junio de 2001. Mérida: Conaculta/inah. 

Secretaría de Agricultura, Ganadería y Pesca
2005	 Diagnóstico Municipal de Desarrollo Rural Sustentable del Municipio de Tix-

méhuac. Programa de fortalecimiento municipal. Mérida: Gobierno del Estado 
de Yucatán, Sagarpa.

Smith, Waldemar R.
1981	 El sistema de fiestas y el cambio económico. México: fce. 

Topete Lara, Hilario
2005	 “Variaciones del sistema de cargos y la organización comunitaria para el 

ceremonial en la región etnopurépecha”, Cuicuilco, mayo-agosto, 12 (034), 
pp. 95-129. México: Escuela Nacional de Antropología e Historia. 

Tozzer, Alfred
1907	 A Comparative Study of the Mayas and Lacandones. Nueva York: Archeological 

Institute of America.

XII Censo General de Población y Vivienda 
2000 	 México: inegi.

II Conteo de Población y Vivienda 
2005 	 México: inegi.




