CHAAHK Y EL PAJARO O' EN EL PERIODO CLASICO
Y EN NARRACIONES COLONIALES

AnA GARCiA BARRIOS

Resumen: En el Periodo Clisico maya se encuentran referencias a un ave que cominmente es
conocida como pijaro 0", y aparece estrechamente relacionada con el dios Chaahk. EI pajaro
0'es citado en apelativos del dios en una inscripcidn de la ciudad de EK’ Balam y, de forma
mis amplia, en Yaxchildn, en donde todo parece indicar que actia de dios patrono.

La importancia de esta figura mitolGgica se demuestra en la pervivencia de narraciones
recogidas en época colonial, como El Ritual de los Bacabes, en donde se describe al péjaro 0
formando parte de las mismas estructuras simbolicas a las que aparece asociado también el
dios de la lluvia: el drbol  los colores de los cuatro rumbos. Mis relevante resulta observar
que en estos documentos colonales, al igual que en el periodo Clisico, el pijaro O' es invo-
cado en conjuros, en este caso en ceremonias de sanacién.

Palabras claves: Chaahk, Pijaro 0, Yaxchilin, rituales de invocacion, periodo Clsico.

Abstracts: During the Maya Classic period we can find some referentes to a bird named 0
that seems to be related to Chaahk. This bird is part of the name of this God on an inscription
at EK' Balam and in many more at Yaxchilan, where it seems to be the patron god.

‘The importance of this mythological bird might be seen by the number of references to it
during the Colonial period, as in EI Ritual de os Bacabes, where this bird is described being part
of symbolic structures associated to the rain god too: the tree and the four cardinal points.
“This bird also appears in texts related to healing,

Keywords: Chaahk, O'Bird, Yaxchilan, invocation rituals, Classic period.

Recepeion: 9 de septiembre de 2008,
Aceptacién: 13 de noviembre de 2008

GARCIA BARRIOS / CHAMHK ¥ EL PAJARO O’ EN EL PERIODO CLASICO

91






CHAAHK Y EL PAJARO O’
EN EL PERIODO CLASICO
Y EN NARRACIONES COLONIALES

A GaRcia Barkios
Universidad Rey Juan Carlos de Madrid

Introduccién

Las aves ocupan un importante lugar en las representaciones artisticas mayas. En
especial la conocida como Ave Principal o Principal Bird Deity.

Es del periodo Precldsico del que mds monumentos pétreos nos han llega-
do con escenas donde participan aves. Las diferentes narrativas de esta etapa
muestran, entre otros temas, a gobernantes caracterizados de aves, asi como la
relacion simbélica que tienen los pajaros con los drboles. Pero por el momento,
siguen quedando cuestiones abiertas como a qué clase de ave representan o si
simbolizan un mismo concepto, pues a menudo pequerios detalles o atributos las
diferencian unas de otras (véase Bardawil, 1976; Taube, 1987; Guernsey, 2006).

Durante el Clisico Temprano disminuyen las representaciones de aves en mo-
numentos pétreos y aumentan en la cerdmica. Desde este momento y durante
todo el Clsico Tardio, las aves aparecen de forma mds especifica vinculadas a
dioses viejos. Itzamna', dios supremo y celeste, es caracterizado como un dios
anciano y se considera que es ¢l quien encarna al Péjaro Principal, pues ambos
—péjaro y dios— comparten el tocado en forma de flor del dios Itzamna™ (véase
Taube, 1992). El dios L, considerado por algunos autores como la contraparte
en el inframundo de Itzamna' (P. Mathews, en Coe, 1973), se distingue por su
atributo principal: un sombrero de ala ancha con un ave moan (gavilan, halcén o
biiho), y el dios N, anciano habitante del interior de la Tierra, aparece asociado
con el Péjaro Principal por un tipo de collar especifico que comparten ambos y
que constituye una variante del glifo X.

Igualmente, la vinculacion entre Chaahk y las aves queda plasmada en el arte
maya desde el Precldsico hasta el Posclisico. La Estructura Il Sub C de Calakmul,
fechada entre el 300-200 a.C., reproduce una gran cueva artificial realizada con
béveda de canion rebajada. El acceso a este espacio ritual esta enmarcado por un

! Recientemente Simon Martin presento en la Conferencia Europea de Mayistas, Ginebra 2007,
nuevas propuestas sobre la fusion de Pijaro Principal ¢ Itzamna’ realizando una revision de las lectu-
ras tradicionales, investigacion que todavia estd en curso, por lo que este trabajo seguird empleando
Itzamna’ para referirnos al dios.

GARCIA BARRIOS / CHAMHK ¥ EL PAJARO O’ EN EL PERIODO CLASICO

93



94

friso de estuco que representa a Chaahk flanqueado por diferentes aves mitol6-
gicas (véase Carrasco, 2000 y Garcia Barrios, 2007).

Durante el Clisico Tardio y en diferentes regiones del drea maya se encuen-
tran referencias epigraficas a un tipo de ave referida como pjaro O’ que aparece
vinculada de manera especifica con el dios de la lluvia, Chaahk. Asf se aprecia en
algunos apelativos y en representaciones relacionadas con el dios.

Este trabajo tiene como objetivo el andlisis de las narraciones cldsicas y pos-
clésicas para entender en qué contextos participa el péjaro O', igualmente s
expondrin las imdgenes que consideramos representan al pjaro ' vinculado a
Chaahk en el Periodo Clasico. También se hara un estudio y la interpretacion de
la pervivencia de esta figura en época Colonial, donde es mencionado asociado a
los drboles direccionales y a los colores de los rumbos, que nos permita buscar la
interrelacién con Chaahk y comprender la relacién que subyace entre ambos.

Chaahk y el pjaro 0"

Chaahk es uno de los dioses principales del pantedn maya clésico. Estudios re-
cientes han arrojado interesante informacion acerca del contenido de sus apelati-
vos.2 La relacién entre Chaahk y el pdjaro O' se enmarca en los muchos aspectos
que presenta el dios en el periodo Clisico (Garcia Barrios, 2008: 320-331).

El péjaro 07 es uno de los pocos animales que aparece asociado a Chaahk en
sus apelativos clasicos. En época prehispanica el dios y el pdjaro O’ son citados
en diversas ciudades del drea maya, tanto en las Tierras Bajas del Norte como en
las Tierras Bajas del Sur, lo que ofrece una idea de la importancia y difusion de
esta figura.

En la ciudad de EK' Balam se encuentra una inscripcion que forma parte del
texto conocido como Mural de los 96 Glifos (Lacadena, 2003; Grube et al., 2003).
La lectura de este apelativo® Uchaahkil K'infich] 0 Chaahk, 0’ Chaahk es el Cha-
ahk de K'inich” (figura 1) es compleja y de momento no se puede determinar si

* Hasta la fecha se han registrado 70 apelativos diferentes del dios Chaahk que aluden a una gran
variedad de aspectos del dios y aparecen en contextos muy diferentes (Grube, 2002; Colas, 2004).
En referencias directas al dios, en nombres de gobemantes y nobles, aluden a objetos de prestigio
(tocados, estandartes o pedestales), también funcionan como toponimos y como way. En general, los
nombres de Chaahk alcanzan toda la geografia ocupada por los mayas durante el periodo Clisico,
aunque es cierto que no siempre en la misma cuantia ni en los mismos contextos, variando de unas

igno o' representa iconicamente una pluma o una cabeza completa de ave, por lo que se ha
considerado tradicionalmente que o' deberia hacer alusion al nombre del péjaro en cuestién.
“ Esta estructura nominal resulta novedosa por ser la tinica que incluye en un mismo apelativo

dos menciones a Chaahk (Lacadena, 2003).

ESTUDIOS DE CUL

URA MAYA XXXIV



hace alusién al dios en si mismo o a un nombre de persona, aunque todo apunta
a esto dltimo (Lacadena, comunicacién personal, 2006).

Es en la region del Usumacinta donde se encuentran mds referencias a Chaahk
y al péjaro O'. El Gobernante 2 de Piedras Negras se llam6 O’ Chaahk Itzam K'an
Ahk “lItzam tortuga de O’ Chaahk™ (figura 2a-b-c). Al observar estos dos ejem-
plos, se deduce que Chaahk y el pajaro O se fusionan en una tnica entidad, y
la fusi6n de Chaahk con O admite las alusiones a otros dioses dentro de estos
nominales, como K'inich en Ek B'alam y en Palenque,  Itzam en Piedras Negras
(Bernal, 2006: 98; Garcia Barrios, 2008:379-385).

En los textos alusivos a O Chaahk de Ek Balam, Yaxchilin y Piedras Negras se
emplea como recurso escriturario la forma silabica o, representada bien por una
pluma o por una cabeza de pajaro, aunque, segin Stuart (Bernal, 2006:98-99) esta
forma de cabeza de péjaro debe ser considerada como logograma en vez de silaba
en algunos casos concretos.

Ficurs 1. EX' Baiav, peraus i 1ox70 del Panel de los 96 glifos, u-CHAKCKi
(Segin dibujo de A. Lacadena, en Grube et al, 2003: II-12).

P 2 Peous Necus: ) Dinel 2, 1142, o GRAKITZAMKANAL: ) Dinel 2 WS 65
0-CHAK ITZAM-K'AN-AK (a-b segiin dibujo de D. Stuart, en Schele y Miller, 1986: Plate 40a);
) Estela 36, C1-D1, 0-CHAK (segin dibujo de J. Montgomery, |9951

* Pierre Colas, en su tesis doctoral,lee el apelativo del Gobernante 2 como Mo’ Chaahik K'an Ak
(Colas, 2004: B.D Herrscher 2PN) aunque investigaciones recientes apuntan que el signo Mo’ deberia
leerse 0. Carlos Palldn (2007) propone como lectura del nominal del Gobernante 2 de Piedras Negras,
0" Chaahk Itzam K'an Ahk

GARCIA BARRIOS / CHAMHK ¥ EL PAJARO O’ EN EL PERIODO CLASICO

95



96

Dentro de la regién del Usumacinta, es el reino de Yaxchilin donde més men-
ciones se han registrado a 0’ Chaahk. Estos nominales aparecen siempre en alu-
siones directas al dios de la lluvia y del rayo, nunca formando parte de nombres
de persona, como hemos visto hasta ahora; lo que ha hecho suponer a algunos
epigrafistas que se trataba del dios patrono de esta ciudad (Martin y Grube,
2002: 125), idea que puede ser perfectamente factible si se tiene en cuenta que
este aspecto del dios es registrado en Yaxchildn desde finales del Clisico Tem-
prano hasta mediados del siglo vit. Ademds, en estos apelativos las referencias
al péjaro O’ se encuentran escritas de dos formas diferentes, como 0' Chaahk y
como Ajk'ahk' Oo Chaahk, cuya traduccion seria “0’ Chaahk” u 0’ Chaahk el del
fuego” (figura 3a-b-c) (A. Lacadena, comunicacion personal 2004). En esencia s
trata del mismo apelativo en su forma completa y en su forma abreviada

Los textos de Yaxchildn en los que se alude a O’ Chaahk mencionan principal-
mente imientos de cardcter religioso-ritual. En algunos casos, también
sucesos bélicos relevantes son descritos en relacion directa con el dios, como se
aprecia en el Dintel 35 de Yaxchilan, con fecha 9.5.2.10.6 (537 d.C) (figura 4a),
donde se narra la captura de un capitdn de guerra del rey K'al Tuun Hix de la
dinastia Kaan. La captura del personaje est asociada al glifo we’ cuyo significa-
do es “comer”, que indica que estd siendo sacrificado y ofecido como alimento
para los dioses O’ Chaahk y K'an Wi’ K'inich.

FiGuka 3. YAXCHLA, BEVFLOS DEL NowiaL Piko O'; @) Dintel 35, C8_ 0-CHAK: b) Dintel 25, D1,
aK'AK-0-CHAKKi: ©) Dintel 42, B2, a-K'AK -0-CHAKK (a-c segin dibujos de I. Graham, en cuin),

© Hasta donde conocemos ésta es la referencia ms temprana conocida de un apelativo de Chaahk
enla region del Usuameinta

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



(a-c segin dibujos de 1. Graham, en cu).

Pero hay que sefalar y destacar que O' Chaahk es referido principalmente
en contextos de invocacion e iconograficamente es representado en rituales de
asperjamiento.

En el Dintel 25, realizado durante el gobierno de Itzamnaaj B'ahlam (figura
4b) (681-742 d.C), se menciona “éste es el pedernal y el escudo de AjK'ahk' O’
Chaahk” (Schele y Freidel, 1999:355; Martin y Grube, 2002: 125), expresion que
estarfa otorgando el poder y control al dios patrono de la ciudad. Esta secuencia
alude a una invocacién en la que participa Chaahk, ya que el pasaje recoge la

El Dintel 42 (figura 4c) presenta otro texto similar que se refiere al “sagrado
conjuro ante Ajk'ahk’ O Chaahk “0' Chaahk el del fuego™ elaborado por el suce-
sor de Itzamnaaj B'ahlam, Pajaro Jaguar IV (752-768 d.C).

Estos pasajes aunque complejos y de dificil comprensién, ademds de mostrar
el vinculo entre Chaahk y el pajaro O, arrojan interesante informacién sobre
el dios, pues como se ha comentado, aparece en una ocasion devorando a un
capitan de guerra y es mencionado en ritos de invocacion. De igual manera,
consideramos que la iconografia del momento presenta informacion relativa a
otro tipo de rituales relacionados con el dios e incluyen elementos que pueden
ayudar a al iento i ifico del pajaro O'.

Iconografia del pajaro 0"
Aunque es cierto que hasta ahora no se ha encontrado fuente prehispanica, co-

lonial ni moderna que nos pueda aproximar a la identificacion del pajaro
algunos autores han propuesto que se podria tratar de una lechuza no identifi-

GARCIA BARRIOS / CHAMHK ¥ EL PAJARO O’ EN EL PERIODO CLASICO

97



98

Fiauka 5: Vasija de procedencia desconocida que incluye el nominal Sak Kuy O'. £l ave es similar a la
reproducida en la vasija K3395 (segin dibujo cortesia de Camilo Luin, museo Popol Vi)

cada (Stuart, en Bernal, 2006:94, 98, 173), pues en ciertos vasos que presentan
escenas de wayob’ se menciona el ave Sak Kuy 0', “0' lechuza blanca” (Camilo
Luin, comunicacion personal, 2008), pero hay que aclarar que en este caso O'
no es el nombre de la lechuza, sino otro tipo de ave, es decir, lo que aqui ocu-
fre es que dos aves diferentes son mencionadas en un mismo nominal, tal vez
porque ambas se fusionan en una y pasan a actuar como Gnica entidad bajo la
figura del way Sak Kuy O' (figura 5). Dicha fusion muestra al way con plumas de
caracteristicas similares a las del glifo O, esto es, blancas y en su extremo final
negras, dato que ha favorecido la idea de que esas plumas se correspondiesen
con una lechuza y la lechuza con el pdjaro O'. A este respecto debemos sefialar
que la forma estipulada de representar a los biihos y lechuzas en Mesoamérica
es con el rostro de frente, nunca de perfil, tal y como se muestra Sak Kuy 0" en
K3395, esto puede indicarnos que quizd no se trate de una lechuza sino, como
decimos, de la fusion de dos pajaros diferentes.

Sin lugar a dudas, la lechuza fue una de las aves principales en la concepcion
simbélica de Mesoamérica, asi se observa en las imdgenes que nos han llegado
de olmecas, teotihuacanos y mayas. En relacién con la lechuza, debemos sefialar
que entre los titulos con los que se nombra Péjaro Jaguar IV en el Dintel 21 (D6)
y la Estela 12 (C3) de Yaxchilan, asi como en el Dintel 2 de La Pasadita (A4) (figura
6a), contamos con uno formado por cuatro glifos el que slo se pueden leer con
seguridad los dos primeros: Te' Kuy, “lechuza de drbol” (Bernal, comunicacion
personal, 2008). Los glifos siguientes no tienen una lectura concluyente,” por

7 A la expresion Te' Kuy le sigue el glifo “asta de venado” con posible lectura XUKUB'. I glifo
siguiente, el de “vasija invertida”, no tiene una lectura concluyente, podria ser P'UL segiin propuso
Guillermo Bernal, aunque Kerry Hull sugiere que la lectura es TZIK, basindose en ejemplos donde la
transliteracion del glifo es Tz VASA-a que daria la transcripcion de tzikal “venerable” (Erick Velds-
quez, comunicacion personal, 2008). De tal manera, al dia de hoy no se dispone de una traduccin
concluyente del titulo.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV




lo que se debe ser cauto a la hora de interpretar este titulo, pues no poseemos
su significado completo. De verdad, resulta interesante esta asociacién entre
el drbol, el buho y el gobernante, mds ain porque Pdjaro Jaguar, a través de su
nombre personal resalta la estrecha relacion que tiene con las aves.

Como se ha comentado, pajaro 0" estd estrechamente asociado con los 4r-
boles que marcan los rumbos, dato que no se ha encontrado en relacion con la
lechuza. Se debe considerar, pues, que lechuza y pajaro O’ son entidades dife-
rentes. Ambas son aves y, por tanto, es légico que aparezcan asociadas a drboles,
aunque mds complicado es encontrar una asociacion estrecha entre la lechuza y
los drboles que marcan los rumbos direccionales.

Aun no pudiendo descartar la posibilidad de que el pajaro O' sea una lechuza,
iconograficamente creemos reconocer a una rapaz diurna por los rasgos fisicos
que se muestran en diferentes representaciones de la region del Usumacinta,
concretamente en el reino de Yaxchildn.

Las referencias a 0’ Chaahk en Yaxchilin se remontan a finales del siglo v
d.C., aunque es durante los reinados de Itzamnaaj B'ahlam Il y de su sucesor,
Péjaro Jaguar IV, cuando se registran mayor nimero de menciones, y es en los
monumentos erigidos durante estos reinados en los que Chaahk es representado
formando parte y, hasta podriamos decir, fusionado con el péjaro O'.

En el Dintel 2 de La Pasadita (figura 6a), se representa un ritual de asperjado
hecho por Péjaro Jaguar IV en compaiiia de uno de sus sajales. En esta escena el
tocado que porta el gobernante estd formado por varios elementos superpuestos:
primero la cabeza de Chaahk con el cabello recogido en la parte delantera y la
orejera de concha, y sobre ésta se asienta la cabeza de un pajaro coronado con la
diadema de concha, uno de los atributos distintivos del dios de la lluvia durante
el periodo Clisico. En la parte posterior se puede apreciar una larga pluma que
cuelga y recorre el contorno de este elaborado tocado, recurso estilistico que
serd empleado en otros monumentos levantados durante los afios del reinado de
Pijaro Jaguar IV. En Yaxchilan las referencias epigrdficas al pajaro O' en relacion
con Chaahk son tan evidentes que se podria considerar que este tocado de cabe-
zas superpuestas simboliza la personificacion del aspecto de Chaahk como péjaro
0', 0 como Ajkahk’ 0" Chaahk. De igual forma, considero que el gobernante al
mostrarse con el tocado de O' Chaahk puede estar dedicando el ritual de asper-
jado a este aspecto del dios, idea que se sustenta por el tipo de narrativas de
invocaciones y rituales relacionados con el dios expuestas anteriormente.

Una iconografia semejante se aprecia en un objeto punzante que proviene
de un entierro localizado en el Templo 23, e identificado como perforador® o

“En el perforador de hueso se puede leer el nominal del dios Bolon Kalanel Chaahk (G:ma Rzmo&
2008: 396-406). Los apelativos de Chaahk en Yaxchildn no se reducen solo al pijaro ',
mencionado en objetos como se reconoce en estandartes y en este perforador, tal vez ilu&lvo: 9
nombre del objeto, lo que daria sentido a la iconografia de Chaahk reproducida en él.

GARCIA BARRIOS / CHAMHK ¥ EL PAJARO O’ EN EL PERIODO CLASICO

99



100

Ficura 6. a) La Pasadita, detalle del Dintel 2 (segin dibujo de I. Graham, en Schele y Miller, 1986:
134, figura IIL4); b) Yaxchildn, Perforador de hueso tallado, localizado en un entierro del Templo 23
(Segin Martin y Grube, 2002: 126)

sangrador (figura 6b), pertencciente a la Sefiora K'ab'al Xok, esposa principal
de Itzamnaaj B'ahlam 11 (Schele y Miller, 1986: 127; Martin y Grube, 2002: 26).
El hueso tallado representa una figura divina y sobre ella una cabeza de péjaro.
La imagen de cabezas superpuestas se asemeja bastante a la del tocado que su
sucesor, Pdjaro Jaguar IV, lleva en el Dintel 2 de La Pasadita.

Tanto en el perforador como en el Dintel, los rasgos fisicos del pdjaro repre-
sentado podrian corresponderse con una de las aves que portan los guerreros
vinculados a Chak Xib' Chaahk en los vasos estilo codice, K136 y K1338, perte-
necientes a la temtica de la Confrontacién (Garcia Barrios, 2006; 2008: 496-510).
Los rasgos fisicos de una de estas aves se identifican con los de las rapaces, y aun-
que es cierto que éstas no se caracterizan por un plumaje excesivamente largo,
tal y como se muestra en ocasiones en los monumentos de Yaxchilan, el pico y el
0jo oblicuo se asemejan en gran medida al de las dguilas, sin poder determinar a
qué familia pertenece (Ruth Mufiiz comunicacién personal, 2008)

La Estela 11 de Yaxchilin (figura 7a) es otro de los monumentos que muestra
la fusién iconografica de Chaahk con O'. Pdjaro Jaguar IV es representado per-

* Ruth Mupiz es doctora en biologia por Ia Universidad de Granada y especialista en el iguila harpia.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



sonificando a Chaahk ante tres cautivos (Schele y Freidel, 1999: 37:
237; Martin y Grube, 2002: 211). El rey va ataviado con los elementos distintivos
del dios: orejera de concha, diadema de concha y pectoral de nudo,  la vez que
incluye la efigie del dios cubriendo su rostro. En la parte posterior del tocado se
advierte la gran pluma que cuelga y recorre el contorno del tocado y que nueva-
mente puede estar en relacién con la advocacién de Ajk'ahk’ O’ Chaahk.

En el Dintel 33'° (figura 7b) el gobernante porta un estandarte y adorna su
tocado de tradicién teotihuacana con la pluma que identifica al pjaro O’ en los
textos. En este caso la pluma es de menor dimension que las comentadas hasta
ahora. Esta misma pluma se encuentra también adornando el tocado de la sefiora
K'ab'al Xok que realiza un conjuro de invocacién a O Chaahk en el Dintel 25.

En Yaxchildn, la variedad de tamaios de las plumas puede deberse mas a la
intencion del artista que al tamanio real de la misma. En unos casos los escultores
incluyen la forma empleada para la silaba o', y en otros una pluma larga con la
que envuelven la silueta del tocado, por lo que no pueden considerarse rasgo
diagnéstico que las identifique con una u otra ave en los retratos de Yaxchilan.
Sin embargo, como hemos expuesto, el tocado de pajaro fusionado con Chaahk
Tepresenta a una rapaz.

Por otro lado, hay que sefalar que el rostro de cabeza de ave que emplean
los escribas de Piedras Negras en el glifo o’ varia sustancialmente con respecto
ala iconografia que sugerimos se reproduce en Yaxchilan. En la Estela 3'! (figura
8) de Piedras Negras se puede apreciar que el perfil del ave es mds plano, los
ojos son circulares y el contorno es representado achurado como el del glifo de
serpiente (Bernal, 2006: 98), la mandibula superior del pico es curva y prolonga-
da hacia abajo, ademas, los artistas resaltan las plumas que lleva el ave entre el
tostro y el cuello. Por lo general, todos estos rasgos podrian ser caracteristicos
de la familia de los psitécidos (loros, guacamayas, etcétera). Aunque no hay que
descartar que esta forma del pico puede ser una adaptacion a las limitaciones
espaciales propias del bloque glifico.

en los manuscrity asicos Chaahk es con dife-
rentes aves, y es posible que algunas de estas imagenes reproduzcan a la entidad
alada del periodo Clasico. En la pagina [F] 69b (49)° del Cadice de Dresde (figura 9),
Chaahk sujeta en sus brazos a un ave. Los rasgos fisicos del rostro, al igual que

1 Sabemos que los objetos de prestigio y concretamente aquellos relacionados con el poder real
(Grube, 2001: 96-98). podian ser nombrados con apelativos de dioses (Garcia Barrios, 2008: 407-414),
esto mismo se observa en el Dintel 33, donde Pdjaro Jaguar IV aparece portando un estandarte que
es mencionado con un nombre del dios Bolon ? Chaahk.

" La Estela 3 fue mandada esculpir por el sucesor de O' Chaahk Itzam K'an Ak (Gobernante
2) (639-686 d.C), K'inich Yo'nal ARk II (687729 d.C), situdndonos en fechas similares a los textos
imigenes de Yaxchildn (Martin y Grube, 2002).

“N. del E: la autora utiliza la paginacién hecha por Forstermann al Codice de Dresde. Para una
mejor comprension, los editores del volumen decidimos incluir una F entre corchetes [Fl, para in-
dicar que se trata de la paginacion de Fosterman, y entre paréntesis ( ) colocamos la propuesta por
‘Thompson (1988).

GARCIA BARRIOS / CHAMHK ¥ EL PAJARO O’ EN EL PERIODO CLASICO




0 43 “weyern °| 2p ofqip UnSas) £5 12



Fiauea 8. Pioss Neows, Estiia 3. Detalle del blogue glifico F5 con el logograma O’

en las imdgenes de Yaxchildn, se asemejan en gran medida a las de las rapaces y
el contorno del 0jo es negro, como en Piedras Negras.

Por otro lado, se encuentran representaciones de Chaahk mostrando una plu-
ma en la orejera que podria indicar la asociacién entre el dios y el pajaro 0"
(véase también las paginas [F] 29b (62), 29¢ (62), 31a (64), 36b (69), 37c (70), 44c
(77), 62 (42), 65a (45), 66a (46), 66b (46) y 67 (47) del Cddice de Dresde) (Alfonso
Lacadena, comunicacién personal, 2007), y es posible que esté en relacion con la
misma pluma que anteriormente se ha comentado que se incorporaba en el tocado
de los gobernantes de Yaxchilén (Garcia Barrios, 2008:330-332).

La combinaci6n iconogrfica de rasgos tan diferentes en reinos tan préximos,
Yaxchildn y Piedras Negras, dificulta el reconocimiento del ave. Sin embargo,
se propone como hipétesis que el Dintel 2 de La Pasadita reproduce la version
iconografica de Chaahk en su aspecto de pajaro ', por lo que nos inclinamos
a pensar que se trata de una rapaz diurna, en ningiin caso de una lechuza o de
un loro, tal y como podria parecer a primera vista en la representacion del glifo
del pjaro O’ en Piedras Negras. Entonces aqui deberfamos cuestionarnos por
qué cada uno de estos reinos muestran rasgos de aves diferentes ante un mis-
mo tipo de péjaro ces posible que se trate de un ave mitica y que cada una de
estas ciudades lo identifique mediante aves diferentes? Es probable que asi sea,
como se observa que ocurre con el pajaro moan del dios L, que varfa segiin sea
reproducido en una region o en otra (Taube, 1992: 83, figura 40), 0 como otros
simbolos, por ejemplo los drboles direccionales, que pueden estar asociados a
diferentes familias de aves segin la época o la region donde se reproduzcan, sin
dejar por ello de tener el mismo significado.

El Pdjaro O’ en los documentos coloniales

El pdjaro O’ debi6 ser un ave de gran importancia en la religion maya, pues
sus menciones no se reducen a la época clisica, sino que sobreviven a la época

GARCIA BARRIOS / CHAMHK ¥ EL PAJARO O’ EN EL PERIODO CLASICO



Fiaues 9. Cadice de Dresde, pgina 69b, Chaahk sujetando al ave en brazos.
(segin Villacorta y Villacorta, 1977).

Colonial. Disponemos de interesantes referencias en textos mayas coloniales,
lo que da una idea de la relevancia que este pdjaro tuvo en la concepcin del
Universo maya.

El Ritual de los Bacabes,” libro medicinal y curativo, presenta varias referencias
al péjaro 0. En este documento indigena, Chaahk también es mencionado en su
aspecto de Yax Ha “al Chaahk, aunque este apelativo no es referido en los textos
curativos que incorporan al péjaro O'.

Los textos de EI Ritual de los Bacabes son muy oscuros por lo alegdrico, pro-
fundo y esotérico de su significado. El texto IIl esté enfocado a la curacion de
la enfermedad conocida como Ah Oc Tancas, que Ramon Arzapalo (1987:276)
traduce como “Frenesi errante”. Este pasaje estd destinado a curar una enfer-
medad que revuelve el estomago, produce vomitos y fiebre, y especifica el texto
que también produce entumecimiento. El sacerdote-curandero explica que esta
enfermedad es producida por la lujuria de Can Ahaw y que procede de la quinta
capa del cielo, de las Pléyades y también de las nubes. A continuacién expone la
formula que debe decirse para la curacin de la enfermedad.

12 En los tltimos aios, y de forma independiente, A. Davletshin, D. Stuart y yo hemos identificado

en el Ritual de los Bacabes al pijaro Oo.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



Cu Than El hablard
] <tii> yol caan uaye desde aqui, en el centro del cielo,
bala sac tan que luce bien blanco

y el pdjaro 00 es su ave,

ix chac 00 bacan es decir, el 00 rojo.
U che tal Ahora aparece su drbol,
tan yol caan en el centro del cielo.

(Arzépalo, 1989: 277)

La formula “el hablard desde aqui, desde el centro del cielo, que luce bien
blanco y el pajaro 00" es su ave, es decir, el 00 rojo” alude al cielo brillante,
claro, y por tanto a un cielo diurno, en ese cielo aparece un ave, que sin duda
también debe ser diurna, relacionada con el color rojo que marca el sector car-
dinal del este, especificada por el drbol. Péjaro, drbol y color es un conjunto
simbslico que siempre est asociado a los rumbos direccionales. De esta manera,
la expresion “el hablard desde aqui, en el centro del cielo [...| y el pdjaro O' es
su ave”, podria hacer alusion a un dios, tal vez al propio Chaahk, el dios que mas
aparece asociado a 0" en los textos clasicos; es un dios cuidruple, vinculado con
los sectores cardinales (Cddice de Dresde: [F| 29a (62), 30a (63), 30c y 31c (64)).

El siguiente texto curativo, el Texto IV, también incluye un conjuro al péjaro O'
y es recitado para remediar los problemas de ereccion del hombre:

Yal Bacin que asf habrd de decirse
[d

Ix Chac 00 bacan Asi que Ix Chac 0o “Pajarillo-rojo”
u che es su drbol

sac tan Oo bacan y el Sac Tan 00 “Pajarillo-blanco”
u ch'ich'il es su ave

u mutil su simbolo

Cech ku Ati me dirijo, Dios mio

Cech ba / cabe Oh, Bacab

(Arzépalo, 1987: 282).

Termina el pasaje diciendo “tuvo efecto asi el conjuro” (Arzapalo, 1987: 284).

00 ci bin Y que exclama
Cantul [Tiil Bacabe Cantul tii Bacab “Cuatro-bacab”
tu mentel debido tanto a

Ah Oc Tancas bacin Ah Oc Tancas “Frenesi-errante”

1% Al escribir el término 0" se produce un cambio en la grafia colonial con respecto a las mencio-
nes del Clisico, marcado por la doble Oo. La vocal glotalizada y rearticulada (V" V'V) se escribi en
grafia latina colonial como VA. Asi, 00 es la realizacion grifica colonial de 0

GARCIA BARRIOS / CHAMHK ¥ EL PAJARO O’ EN EL PERIODO CLASICO



106

Ix Chac 00 bacin como a Ix Chac 00 “Pajarillo-rojo”.

U che sac tan su rbol es blanco
00 bacink yel 0o

u ch'ich'il es su ave,

u mutilo' su simbolo
(1bid).'s

Como se observa, al igual que enlas referencias cldsicas de Yaxchildn, el pajaro 0’
estd nuevamente asociado a programas de conjuros, pues se estd invocando al ser
alado para que intervenga en la sanacion del enfermo, por lo que se puede consi-
derar que la invocacion o conjuro al ave produce el efecto esperado en el paciente.

Pero, en este trabajo no nos adentraremos a intentar entender el papel del
péjaro O’ en estos conjuros de sanacidn, sino que intentaremos buscar las relacio-
nes que, en esencia, resalta el texto; las relaciones entre los drboles, los pdjaros
y los colores que simbolizan los rumbos en este pasaje concreto con los cuatro
bacabes, pues posiblemente sea ésta la conexion con Chaahk.

En el texto se describe que el péjaro 00 es el pajaro del cielo y se asocia al
color rojo. El rojo que simboliza el nacimiento del sol, el este, el amanecer, es el
indicador de augurios favorables y el color que estd estrechamente relacionado
con Chaahk.

En el arte maya las aves y los rboles son simbolos que estdn atestiguados
iconograficamente desde el periodo Preclsico. En Izapa se encuentra una gran
cantidad de imdgenes alusivas a aves; unas representan a personajes caracteri
zéndolas, asi se aprecia en la Estela 4 (véase Guernsey, 2006: 56, figura 3.11), y
otras marcan la relacion entre los pdjaros y los drboles, tal y como se observa
en la Estela 25 (Guernsey, 2006: 66, figura 3.17). La Estela 2 (Guernsey, 2006: 55,
fig. 3.10) representa la figura antropomorfa del Péjaro Principal descendiendo
sobre un arbol de jicara o calabaza™® (Norman, 1973: 92-93; Bardawil, 1976 3;
Guernsey, 2006: 91-117). Una escena muy similar se reproduce en el mural oeste
de San Bartolo, en donde se representan cinco drboles. Sobre los cuatro prime-
ros se asienta el Pdjaro Principal (Hurst 2005: 646, figura 5; Saturno, 2006: 75), y
sobre el quinto aparece un ave diferente, mds naturalista con un pico largo. Esta
narrativa pictérica podria encontrar su paralelismo en los pasajes que describe £l
Ritual de los Bacabes. Aunque es cierto que en estas referencias, el péjaro O s6lo
aparece relacionada con los colores rojo y blanco.

" El término mut significa *‘mensajero” y equivale también a la palabra para “pajaro” atestiguada
en diferentes lenguas mayas de las Tierras Bajas del Sur (Houston, Stuart y Taube, 2006: 229-230).

¥ La escena narra a presencia del pijaro encima del drbol, escena repetida en muchisimas ocasio-
nes enla cerdmica del periodo Clisico Tardio. Son varios los pijaros representados en estas escenas,
por tanto es posible que uno de ellos se trate del péjaro O'. Otro pasaje similar es narrado en la
pégina 282 de EI Ritual de los Bacabes (Arzipalo, 1989).

1% El drbol representado en Ia Estela 2 de Izapa coincide iconogréficamente con el cuarto drbol
representado en los murales de San Bartolo (Saturno, 2006: 75-76; también Martin, 2004).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV




Como se sabe, los antiguos mayas consideraban el Universo como un cuadrén-
gulo sobre el cual se extendian las capas de los cielos y bajo el cual se extendian,
asu vez, las capas de los mundos inferiores. El eje vertical que enlazaba la parte
superior con la inferior lo establecia un arbol (Girard, 1962: 24; Thompson, 1998:
242; Schele y Miller, 1986: 42; Martin, 2004). Este espacio plano y cuadrangular
estd dividido en cuatro sectores, cada uno de los cuales tiene como simbolos un
color, un drbol y un pdjaro, siendo los drboles los sostenedores del mundo. Esta
creencia se recoge en los documentos coloniales y se mantiene entre los mayas
actuales (Schele y Miller, 1986:44; Sosa, 1991:195; De la Garza, 2001:107).

En lo relativo al aspecto cuatripartita que marcan los drboles, colores y pa-
jaros, hay que sefialar que Chaahk es también un dios cuatripartita”? y est en
estrecha relacion con los drboles. Ciertos apelativos'® clisicos del dios dejan
testimonio de este aspecto, como se aprecia en el nominal procedente de Co-
malcalco: Chan Xob' Te’ Chaahk “Chaahk de cuatro drboles Xob™! y otros que
le vineulan con otros drboles, como Ahku'l lib Te’ Chaahk “Chaahk tortuga de
arbol b, en este caso tortuga es sinonimo de Tierra (Zender, 2004; Zender, et
al., 2001; Garcia Barrios, 2008: 282-296). Esta asociacién cuatripartita en relacion
con los drboles y con la tortuga como simbolo del interior de la tierra, se aprecia
también en los manuscritos poscldsicos. En las paginas [F| 29a (62) y 30a (63) del
Cadice de Dresde (ver en Villacorta y Villacorta, 1977), Chaahk esté sobre cuatro
drboles y una quinta escena le muestra en el interior de una cueva, que identifica
el centro. La disposicion de estas imagenes es similar a la reproducida en los
murales de San Bartolo, donde a las escenas de los arboles le sigue una cueva en
forma de tortuga en cuyo interior se encuentra Chaahk. Los textos que acompa-
fian a las cuatro imdgenes del Cadice de Dresde estén en relacién con los colores
que indican los sectores cardinales, chak, “rojo”. sak, “blanco”; ek’, “negro”, K'an,
“amarillo” y el quinto es yax “verde” (la lectura de este Gltimo estd perdida),
indicado el centro por la cueva. Las paginas siguientes del Cadice de Dresde, [F]

17 Asi se puede apreciar en la cerdmica clisica K530, donde Chaahk es representado en cuatro
ocasiones acompaiiado de cuatro dioses viejos en una escena ritual

1" Estos apelativos, procedentes de la tumba de un sacerdote de Comalcalco, aparecen asociados
a rituales de sangre destinados al dios Chaahk en el mes de marzo (véase Zender, 2004; Zender et
al.. 2001; Garcia Barrios, 2008: 286-319)

1 CHL x'ob, sus. “planta que alcanza un metro y medio de altura”, xobes: sus. sitit, “drbol chico
que da flor en abril". (Tiene gajos colorados. Las hojas se utilizan para lavar. Da frutitas redondas,
moradas, con mucha semilla se ponen negras cuando ya estin maduras. Se dice que una mujer de
edad puede usar las hojas para lavarse: pero ninas no, porque les puede dar viruela). Xob'es “drbol
chico” (de madera suave que da flor en abril, y que es aromitico) (Aulie y Aulie, 1978; 137). Coralillo
Hamelia Erectus (Aulie y Aulie, 1978: 213). Se cultiva como planta perenne y es una importante planta
medicinal, ya que es antihemorrdgico (contra el sangrado) que ayuda en la cicatrizacién. Ademds, se
le atribuyen propiedades antiinflamatorias y analgésicas.

 CHR ib'achte’ *tipo de arbol (palo armadillo)” (Pérez et al., 1996: 65); YUC ib “frjoles grandes
como habillas y la mata que los lleva, es genérico” (Barrera, 1980: 261); YUC MOD b’ “Phaseolus
lunatus” L. (LEGUMINOSAE). Edible bean [cultivated)] (Bricker et al., 1998: 10). I fjol es una planta de
cobertura y abono, es altamente resistente a la sequia

GARCIA BARRIOS / CHAMHK ¥ EL PAJARO O’ EN EL PERIODO CLASICO




108

30¢ (63) y 31c (64) (figura 10a-b) representan igualmente a Chaahk sobre cuatro
rboles y ligados a los cuatro colores?! de las direcciones, marcados en este caso
por los nombres de los puntos cardinales.

En los codices de Dresde y Madrid, Chaahk es el tdnico dios que aparece
asociado a los arboles y los colores de los sectores cardinales. Tal vez, como ex-
ponemos a continuacion, porque Chaahk estd ejerciendo de Bacab o sostenedor
del cielo.

En el mural oeste de San Bartolo se muestran las ofrendas y sacrificios reali-
zados ante cinco arboles (Saturno et al., 2005: 648; Saturno, 2006: 74). Como se-
fiald Taube (Taube, citado en Saturno et al., 2006), estas escenas son las mismas
que aparecen en las paginas [F] 25¢ (55), 26¢ (56), 27¢ (57) y 28c (58) del cédice
de Dresde (en Villacorta y Villacorta, 1977). Piginas que han sido asociadas con
los rituales mayas de Afio Nuevo por los paralelismos con ciertas ceremonias
recogidas en documentos coloniales. Landa, en su Relacidn de la Cosas de Yicatdn
cuenta c6mo celebraban estas ceremonias los mayas yucatecos: “[plara celebrar
la solemnidad de su afio nuevo, esta gente |...| tomaba los cincos dias aciagos
que ellos tenfan por tales antes del dia primero de su nuevo afio y en ellos hacian
muy grandes servicios a los bacabes™ citados arriba |...|” (Rivera, 1992:104).

Como hemos visto antes, los pasajes de EI Ritual de los Bacabes son sumamente
expresivos en las relaciones entre el péjaro, O y los bacabes. Los bacabes que
cita Landa se vinculan con el dia kan que sefala al sur, entre los que menciona a
Kan Xib' Chaahk. EI siguiente dia es el muluc, que sefiala al oriente y menciona
a Chak Xib® Chaahk. El tercer dia se corresponde con ix, que sefiala al norte y
menciona a Sak Xib* Chaahk y el cuarto era cauac relacionado con el poniente y
asociado al bacab Ek’ Xib’ Chaahk (Rivera, 1992: 105). Segin el relato de Landa,
escrito en la época Colonial, al igual que EI Ritual de los Bacabes, estos son “cuatro
hermanos a los que puso Dios cuando creé el mundo, a las cuatro partes de él,
sustentando el cielo (para que) no se cayese” (Rivera, 1992: 104).

Todo lo anterior se corresponde con la idea de que los cuatro drboles son los
que sustentan el cielo y que Chaahk, en su aspecto cuatripartita, ejerce de bacab
o sostenedor de las cuatro esquinas del mundo, tal y como aparece en uno de
los pasajes comentados de El Ritual de los Bacabes.

2! Bl texto se repite en las cuatro imdgenes variando nicamente el color del drbol y el punto
cardinal asociado. Comienza con el color rojo del este y continda con el blanco del norte. De tal
manera que sigue siempre el orden de las paginas anteriores,

2 La vinculaci6n entre Chaahk y los bacabes es recogida por primera vez en el siglo xvi en La
Relacidn de las Cosas de Yucatdn de fray Diego de Landa. El Chilam Balam de Chumayel también narra
este acontecimiento haciendo referencia a que son los bacabes los que nivelaron el mundo después
del diluvio (Médiz Bolio, 2001: 88).

2 I termino bacab, *sostenedor de cielo”, ha sido empleado desde la época de Landa (en Toz-
zer 1941:136) como equivalente de pahuatun que define al dios N (ver también Taube, 1992:92:99;

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV




Relaciones del dios de la lluvia con los pajaros en la etnografia moderna

Pocos datos especificos sobre el péjaro O’ se han podido extraer de la etnogra-
fia moderna. Solo de la concepcion maya chorti' se desprende informacion de
interés para el tema que nos ocupa. Segin expresa Girard, el dios de la lluvia

dos entidades cl ferenciadas que son por
dos animales: la serpiente, equivalente a la nube, y el ave, simbolo del dios de la
tempestad y espiritu de la nube (Girard, 1962: 125). Los mayas ch'orti’ conciben
al dios de la lluvia como un ser alado favorecedor de la abundancia que, en su
aspecto zoomorfo como ave de presa, baja directamente del centro del cielo al
centro de la tierra (Girard, 1962:125-126), coincidiendo con el eje “centro del
cielo-centro de la tierra” expresado en El Ritual de los Bacabes.

De esta manera parece que la trascendencia mitoldgica que inicialmente de-
bi6 poseer el péjaro O', o Chaahk como pdjaro O’ pervive a través del tiempo y
se conserva en el sustrato ideolégico contempordneo de algunos grupos mayas
actuales® (Garcia Barrios, 2008: 287).

Conclusiones

Alinicio de este trabajo se comentaron las asociaciones que existen entre di-
versos dioses ancianos y los pajaros. Un ave especifica, el pdjaro O, aparece
especialmente vinculada al dios Chaahk en contextos rituales de conjuro y en
acciones de asperjado en los monumentos cldsicos de Yaxchilan. Sumamente
interesante ha sido comprobar que el Pdjaro 0’ es mencionado en el documento
colonial El Ritual de los Bacabes también en contextos de conjuros para sanacion
de enfermedades concretas. Hecho que parece indicar que el Pdjaro O tiene una
funcion preeminente en este tipo de eventos esotéricos y religiosos.

Por otro lado, es interesante sefialar que el documento indigena aporta nuevos
datos sobre el pdjaro O' con respecto a los que muestran los textos cldsicos. EI
ave aparece asociada a los drboles de las direcciones, los colores y los bacabes,
elementos todos ellos cuatripartitos y en relacién con los rumbos del mundo. En
este sentido, Chaahk, un dios cuatripartito, ejerce de bacab o sostenedor de las
cuatro esquinas del cielo, funcion similar a la que poseen los drboles direccionales.

Schele y Miller 1986:122: Taube 2001: 105). Sin embargo, siguiendo a Coe (1973), creemos que el
término pahuatun define al personaje que ejerce de sostenedor de la tierra y no del cielo, mientras
I término bacab define al personaje que ejerce de sostenedor del plano celeste que, en este
caso, podria tratarse de Chaahk.
 Wisdom (1961: 503-504) cuenta como entre los ch'orti’, el 3 de mayo cada familia adorna la
cruz de su patio, cubriéndola iteralmente de flores, frutas y otras plantas hasta casi desaparecer bajo
los adomos, y de los maderos horizontales se cuelgan calabazas llenas de agua. Afade que *la parte
mis importante del festival es la ceremonia de invocacidn de la lluvia”. Estas cruces reproducen los
rboles del cosmos maya, las cuatro secciones del Universo.

GARCIA BARRIOS / CHAMHK ¥ EL PAJARO O’ EN EL PERIODO CLASICO




110

Es cierto que durante el periodo Clisico no se sefialan las direcciones de los
rumbos, ni los drboles en las referencias a Chaahk como pdjaro 0". No obstante,
existen otros apelativos del dios como “Chaahk de cuatro rboles Xob”™ que nos
ayudan a entender que estas relaciones estan implicitas en la esencia divina del
dios, tal y como se reconoce en las paginas 29, 30 y 31 del Cadice de Dresde,
donde Chaahk es representado sobre cuatro rboles. Por tanto, sugerimos que
Chaahk puede ejercer de eje sostenedor del pajaro O'y que, tal y como recogen
los textos coloniales y etnogrificos modernos, estd en estrecha relacion con los
rboles de los cuatro rumbos del mundo y con la fertilidad de la tierra.

Queda por afiadir que, aunque del periodo Clasico solo se conoce una refe-
rencia epigrdfica de O en las Tierras Bajas del Norte, resulta interesante observar
6mo se ha conservado este mito en la memoria de los mayas del norte de Yuca-
tdn, region donde se escribi El Ritual de los Bacabes. Datos que parecen indicar
que el pijaro O’ fue una entidad sobrenatural reconocida no slo en las Tierras
Bajas del Sur, sino también en las Tierras Bajas del Norte y probablemente en
todas las tierras mayas.

BIBLIOGRAFIA

Arzépalo Marin, Ramén
1987 El Ritual de los Bacabes. México: UNAM.

Aulie, Wilbur y Evelyn de Auli
1978 Diccionario Ch-ol-Espariol/Espariol-Ch “ol. México: Instituto Lingiiistico de Ve-
rano (Serie de Vocabularios y Diccionarios Indigenas, 21).

Bardawil, Lawrence W.

1976 “The Principal Bird Deity in maya art. An iconographic study of form and
meaning”. En Segunda Mesa Redonda de Palengue. The Art, Iconography and Di-
nastic History of Palenque, Part Il, pp. 195-209. Merle Greene Robertson (ed.).
Pebble Beach: Pre-Columbian Art research, Robert Louis Stevenson School.

Barrera Vsquez, Alfredo
1980 Diccionario Maya Cordemex. México: Ediciones Cordemex.

Bernal Romero, Guillermo
2006 El trono de K'inich Ahkal Mo’ Nahb': una inscripcidn glifica del Templo XXI de
Palenque. Tesis para optar por el grado de Maestro en Estudios Mesoame-
ricanos. México: Universidad Nacional Autonoma de México, Facultad de
Filosofia y Letras.

Bricker, Victoria, Eleuterio Po'ot Yah y Ofelia Dzul de Po'ot
1998 A Dictionary of the Maya Language as Spoken in Hocabd, Yucatdn. Salt Lake
City: The University of Utah Press.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV




Carrasco Vargas, Ramén
2000 “El cuchcabal de la Cabeza de Serpiente”, Arqueologia Mexicana, 42:12-21.

Coe, Michael D.
1973 The Maya Scribe and his World. Nueva York: The Grolier Club.

Colas, Pierre R.

2004 “Sinn und Bedeutung Klassischer Maya—Personennamen. Typologische
Analyse von in den iften der Klas-
sischen Maya-kultur als Beitrag zur allgemeinen Onomastik”. Inaugural-Dis-
sertation zur Erlangung der Doktorwirde der Philosophischen Fakultit der
Rheinischen Friedrich-Wilhems-Univeristat zu Bonn. Acta Mesoamerica Vol
XV. Verlag Anton Sauwein.

De la Garza, Mercedes
2001 “Las fuerzas sagradas del universo maya”. En Los Mayas del Periodo Cldsico.
Alfonso Arellano et al. (ed.). pp. 101-140. México: Conaculta.

Garcia Barrios, Ana
“Confrontation Scenes on Codex-Style Potterry: An Iconographic Review",
Latin American Indian Literaturas Journal 22(2): 129-152.
2007 “El dios Chaahk en el Preclisico Maya". En: Los Investigadores de la Cultura
Maya 15,1, pp. 267-278. Campeche: Universidad Auténoma de Campeche.
2008 Chaahk, el dios de la llwvia, en el periodo Cldsico maya: aspectos religiosos y
politcos. Tesis Doctoral. Madrid: Departamento de Historia de América I,
Facultad de Geografia e Historia. Universidad Complutense de Madrid.

Girard, Rafael
6: Los Mayas Eternos. México: Libro Mex,

Graham, lan

97 Corpus of Maya Hieroglyphic Inscriptions, Vol 3. part. 2: Yaxchilan, Peabody
Museum of Archacology and Ethnology, Harvard University. Cambridge.

1982 Corpus of Maya Hieroglyphic Inscriptions, Vol 3. part. 3: Yaxchilan, Peabody
Museum of Archacology and Ethnology, Harvard University. Cambridge.

Grube, Nikolai

2001 “Los distintivos reales”. En Los Mayas, una civilizacidn milenaria. Nikolai Gru-
be (ed.). Colonia: Konemann, pp. 96-98.

2002 “Onoméstica en los gobernantes mayas”. En La Organizacidn Social entre los

Mayas, Memoria de la Tercera Mesa de Palenque, Tomo II. V. Tiesler, R. Cobos
¥ M. Greene Robertson (coords.), pp. 323-353. México: Conaculta, iai.

—— Alfonso Lacadena y Simon Martin
2003 “Chichén ltzd and EK' Balam: Terminal Classic Inscriptions from Yucatan”,
En Notebook for the XXVIlth Maya Hieroglyphic Forum at Texas, Part I, pp. 1-
84. Austin: University of Texas.

GARCIA BARRIOS / CHAMHK ¥ EL PAJARO O’ EN EL PERIODO CLASICO



Guemnsey, Julia
2006 Ritual and power in stone: The performance of rulership in Mesoamerican Izapan
style art. Austin: University of Texas.

Houston, Stephen, David Stuart y Karl Taube
0 “The Memory of Bones. Body, Being, and Experience among the Classic Maya.
Texas: University of Texas Press.

Hurst, Heather

2005 “San Bartolo, Petén: Técnicas de Pintura Mural del Preclasico Tardio™. En
XVII Simposio de Investigaciones Arqueoldgicas en Guatemala. J. P. Laporte, B.
Arroyo y H. E. Mejia (eds.). Ciudad de Guatemala: Museo Nacional de Ar-
queologia y Etnologia, Ministerio de Cultura y Deporte, Instituto de Antro-
pologia e Historia y Asociacion Tikal, pp. 639-646.

Kerr, Justin, http/research famsi.orgkerrportfolio html

Lacadena, Alfonso
2003 “Fl corpus glifico de EK' Balam”, Yucatdn, México / The Glyphic Corpus of EK'
Balam, Yucatan, Mexico. Foundation for the Advancement of Mesoamerican
Studies, Inc. FAMSI Reports: https/www.famsi.org/reports/0157es/index.htim

Martin, Ana
2004 De Arboris: Una perspectiva simblica del pensamiento maya. Trabajo presenta-
do para la obtencién del v en el Departamento de Histos érica l,
Facultad de Geografia e Historia, Universidad Complutense de Madrid.

Martin, Simon y Nikolai Grube
2002 Cranica de los Reyes y Reinas Mayas. Barcelona: Ci

Mediz Bolio, Antonio
2001 Libro de Chilam Balam de Chumayel. México: Conaculta.

Montgomery, John
1995 Sculptors of the Realm: Classic Maya Arists Signatures and Sculptural Style Du-
i Art

ring the reign of Piedras Negras Ruler 7. Ph. D. Diss. Master of Art
History. University of New Mexico.

Norman, Garth.V/
1973 Izapa Sculpture; Part 1: Album. New World Archacological Foundation, Brig-
ham Young University. Provo.

Pallin, Carlos
“La corte clisica de Itzam K'an Ahk: Nuevos datos en un vaso de la fase
Yaxché con formula dedicatoria jeroglifica”. Reporte de investigacidn del Acer-
vo de Glfica e Iconografia maya (AGIMAYA). México: Coordinacion Nacional
de Arqueologia, .

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



Pérez Martinez, Vitalino, Federico Garcia, Felipe Martinez y Jeremias Lopez
1996 Diccionario ch'orti’, Jocotdn, Chiquimula. Proyecto Lingiistico Francisco Mar-
froquin. La Antigua, Guatemala.

Rivera Dorado, Miguel
1992 Relacidn de las Cosas de Yucatdn. Biblioteca Americana. Historia 16. Madrid.

Saturno, William
2006 “Elamanecer de los dioses y reyes mayas”. National Geographic, enero 2006,
PP g

Saturno, William A., Karl Taube y David Stuart
2005 “Laidentificacion de las figuras del muro oeste de Pinturas Sub-1, San Bartolo,
Petén’”. En XVIll Simposio de Investigaciones Arqueoldgicas en Guatemala. ). P
porte, B. Artoyo y H. E. Mejia (eds.). Ciudad de Guatemala: Mmls(eno de Cul-
tura y Deportes, Instituto de Antropologia e Historia, Asoci . Foun-
dation for the Advancement of Mesoamerican Studies, xm pp iras.

a

Schele, Linda
hupiescarch famsi orgischele huml

—— y David Freidel
1999 Una Selva de Reyes. La Asombrosa Historia de los Antiguos Mayas. México: Fon-
do de Cultura Economica.

—— y Mary Ellen Miller
1986 The Blood of Kings: Dynasty and Ritual in Mo,va Art. Nueva York: George Brazi-
ller y Kimbell Art Museum Fort Worth,

Sosa, John, R.
199

“Las C\m(ro s inas del Mundo. Un anal s simblico de ia Cosmo]ogla
maya Yucateca”. En

Broda, S. Iw1mszewsklyL Maupomé (eds) México: UNAM op. 103201,

Tate, Caroline
19 Yaxchilan. The desing of a Maya Ceremonial City. Austin: University of Texas
ss.

Taube, Karl A.
1987 A Representation of the Principal Bird Deity in the Paris Codex”. Research
Reports on Ancient Maya Writing, 6. Washington, D.
1992 The Major Gods of Ancient Yucatan. Studies in Pre-Columbian At & Archacology
shington, D.C.: Dumbarton Oaks.
2000 “Los dioses de los mayas clisicos". En Los Mayas. Una civilizacidn milenaria.
Nikolai Grube (ed). Colonia: Konemann, pp. 263-277.

Thompson J. Eric s
Historia y Relgion de los Mayas. 11a. ed.. Méxicos Siglo XXI.

GARCIA BARRIOS / CHAMHK ¥ EL PAJARO O’ EN EL PERIODO CLASICO



Tozzer, Alfred M.
1941 Landa’s Relacion de las Cosas de Yucatan: A Translation, Edited with Notes.
Papers of the Peabody Museum of Archacology and Ethnology, XVIll. Cam-

bridge: Harvard University.

Villacorta, J. Antonio y Carlos Villacorta
1977 Cadices Mayas: Dresdensis, Peresianus, Tro-Cortesianus. Ciudad de Guatemala:
Tipografia Nacional.

Wisdom, Charles
1961 Los Chortis de Guatemala. Ciudad de Guatemala: Ministerio de Educacion
Piiblica “José de Pineda Ibarra”.

Zender, Marc
2004 A Study of Classic Maya Priesthood. Ph. D. Diss. Department of Archacology.
University of Calgary.

Zender, Marc, Ricardo Armijo y Miriam Judith Gallegos
20 “Vida y Obra de Ah Pakal Tahn, un sacerdote del siglo vin en Comalcalco,
Tabasco, México”. En Los nvestigadores de la Cultura Maya 9. 1. Campeche:
Universidad Auténoma de Campeche, pp. 118123

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXXIV



