___IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 15 @ 03/12/2007 07:07:53 p.m. ‘ ‘

PALENQUE COMO IMAGO MUNDI
Y LA PRESENCIA EN ELLA DE ITZAMNA!

MERCEDES DE LA GARzA CAMINO
Centro de Estudios Mayas,
Instituto de Investigaciones Filoldgicas, UNAM

Ciertamente en Palenque se halla un reservorio extraordinario e inabarcable de
informacién sobre la religion maya: su pensamiento religioso, sus figuras divinas,
sus ritos y la situacion y estatus sobrenatural de sus gobernantes. Muchos nos
hemos afanado por comprender desde muy distintas perspectivas los complejos
simbolos que pueblan sus obras escultéricas y arquitectdnicas, y cada dia surgen
nuevas luces, sobre todo por los hallazgos arqueoldgicos y los notables avances
de la epigrafia, desde mediados del siglo xx, que obligan a repensar las distintas
interpretaciones.

Pero considero que, ademads, el andlisis comparativo de los simbolos palenca-
nos con los de otros sitios mayas clasicos, con los del Poscldsico, asi como con
los mitos y referencias a los dioses y a los rituales en los textos escritos después
de la conquista por los propios mayas, y también en algunas fuentes espaiolas,
es sin duda esencial para este acercamiento, por lo menos desde nuestro enfo-
que disciplinario, que es el de la historia de las religiones.

En la investigacion sobre la religion de Palenque (o de cualquier otra ciudad
maya) poco se logra desde una sola perspectiva, y los analisis comparativos,
tanto de las diversas fuentes como de los distintos estudios realizados por los
mayistas actuales, pueden enriquecer todo tipo de enfoques, de tal manera que
el investigador no piense que cada nueva interpretacion suya es un descubri-
miento propio.

A mediados del siglo xx era fuertemente condenada la comparacién de lo
clasico con lo posclasico, y mucho mas con los documentos coloniales, como
pensaba, entre otros, George Kubler respecto de los mayas. En las décadas de
los sesenta y setenta otros nos dimos cuenta de que los textos indigenas colo-
niales contenian simbolos, mitos y ritos mayas, cuyas primeras manifestaciones
parecian estar en relieves y textos cldsicos, asi como en los cddices.? Desde en-
tonces varios estudiosos de la religion maya hemos venido realizando este tipo
de andlisis comparativos que poco a poco se fueron enriqueciendo, confirmando
o desechando, gracias a los avances arqueolégicos, epigraficos e iconograficos

" Aqui usaré el nombre tradicional del dios, salvo en los casos en que cito a otro autor.
2 Hay que reconocer que Eric Thompson y Alberto Ruz Lhuillier se cuentan entre los primeros en
realizar andlisis comparativos, se esté o no de acuerdo con ellos.

DE LA GARZA / PALENQUE COMO IMAGO MUNDI Y LA PRESENCIA EN ELLA DE ITZAMNA

15



___IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 16 @ 03/12/2007 07:07:53 p.m. ‘ ‘

16

posteriores. Hacia los afios ochenta otros investigadores empezaron a hallar en
diversas obras clasicas a los personajes miticos del Popol Vuh (como Floyd Lo-
unsbury, 1980), y hoy dia, con muy distintas ideas y posiciones metodoldgicas
y disciplinarias, la inmensa mayoria de los investigadores de la religion maya ha
desechado ya la idea de que los datos del periodo Posclasico o los que aportan
las fuentes escritas en el periodo colonial son ajenos a la religion del Clasico,
pues al fin ya se ha advertido en todos los dambitos de la investigaciéon mayista
que las creencias bdsicas de un pueblo constituyen “estructuras de larga dura-
ciéon”, como afirmé Fernand Braudel (1974),® por permanecer casi inalterables
durante siglos. Y todavia mas alld, hoy dia es comtiinmente aceptada la compara-
cion de la religion maya actual con la prehispanica y colonial, precisamente por
la misma razo6n.*

Por otra parte, en mi opinién, sin que ello implique hacer generalizaciones
infundadas, se debe tener mucho cuidado en interpretar las distintas manifesta-
ciones o advocaciones de un dios como deidades diferentes, asi como delimitar
con toda precision los atributos y funciones de un dios, pues esto puede contra-
venir el pensamiento religioso de un pueblo. Yo pienso que ubicar a los dioses
en casilleros separados y claramente definidos, a la manera del pensamiento
racionalista y positivista occidental, expresa una falta de comprensién de la
plurivalencia de los simbolos religiosos y de la contradiccién y ambigiiedad
que en cualquier religion tienen las expresiones de la vivencia de lo sagrado:
mitos, ritos, imagenes y simbolos. Y en el caso de las figuras divinas de los ma-
yas, encontramos que la presencia de los rasgos de una deidad en otra es muy
frecuente en sus imagenes plasticas, y las funciones de los dioses de ningin
modo son univocas. En el estudio de las religiones hay que perder el miedo a
la contradiccion.

Aqui me limitaré a exponer, a grandes rasgos, prescindiendo por supuesto del
analisis detallado que sustenta mis afirmaciones, el simbolismo cosmoldgico que se
manifiesta en algunas construcciones y relieves de la ciudad de Palenque, pues
éste es bdsico para entender la presencia en ella de Itzamna, el dios supremo
celeste y creador de los mayas. A la vez, dicho simbolismo se confirma con Ila
significacion de las deidades palencanas y con el contenido simbdlico religioso
de los tableros del grupo de las Cruces, de la lapida de la tumba de K’inich
Janahb’ Pakal y de los textos del Templo XIX, obras tan ricas y complejas en
su simbolismo religioso que obviamente son y pueden ser objeto de multiples
interpretaciones y lecturas.

3 Ver también Reichel-Dolmatof, 1988.

4 La conciencia hermenéutica de nuestro tiempo consiste en el reconocimiento de multiples
interpretaciones cientificas y en la aceptacion de que todas son vélidas en tanto que se hacen desde
distintas perspectivas y metodologias. Incluso la posibilidad de lectura de un texto no implica univo-
cidad, pues hasta de textos escritos en nuestra escritura alfabética y en nuestra propia lengua puede
haber distintas interpretaciones. Pero la diversidad de la hermenéutica no significa arbitrariedad; no
se pierde el rigor cientifico por aceptar la diversidad, sino mas bien se invalida toda pretension de

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXX



___IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 17 @ 03/12/2007 07:07:53 p.m. ‘ ‘

Palenque como imago mundi

Los espacios sagrados (De la Garza, 1998: 71-80) son aquellos sitios naturales
que, por sus peculiaridades extraordinarias, son considerados lugares de encuen-
tro del ser humano con los dioses. En Palenque, algunos de esos lugares natu-
rales sagrados, segln las inscripciones, parecen haber sido Lakamhd’, “Grandes
aguas”, el manantial del que desciende el arroyo Otulum, detras del Templo XIX,
y Yemal K’'uk’ Lakam Witz, “Gran montaia del quetzal descendente” (menciona-
do en los textos del grupo de la Cruz y asociado con Lakamh@d’), que corresponde
al Mirador, elevada montana situada detras del grupo de las Cruces, que domina
el principal sector ceremonial del sitio (Stuart, 2006: 92).

Por lo general, en los lugares naturales divinos el hombre construye otros espa-
cios sagrados que van desde caminos y altares en las montafias o cuevas, hasta
conjuntos de edificaciones ceremoniales. Los creadores de estos ambitos sagra-
dos piensan que en ellos se concentran las energias divinas convocadas en los ri-
tos, de tal manera que se convierten en centros desde los cuales se puede influir
en el cosmos integro. La constante actividad ritual hace que el poder sagrado
se vaya acrecentando y que se requieran ampliaciones y renovaciones arquitec-
toénicas en las mismas construcciones; asi, un templo se erige sobre otro, una
plaza encima de otra plaza. Las nuevas obras se sobreponen a las antiguas, no
con fines pragmaticos, como se ha afirmado algunas veces, sino para incorporar
a la nueva construccion la fuerza divina acumulada, porque el hombre religioso
considera que los dioses reconocen los sitios de encuentro con los hombres y
retornan a aquellos cuando se les invoca en el rito.

Ademas, el espacio sagrado se crea como una imagen reducida y concentrada
del mundo, como un microcosmos. Y cada uno de estos microcosmos posee a
su vez uno o varios centros, considerados todos ellos “centro del mundo”, ya
que la geografia sagrada admite la contradiccion y la plurivalencia. Los ambitos
ceremoniales de las ciudades mayas son, asi, axis mundi e imagenes del cosmos,
al mismo tiempo que réplicas de los lugares primigenios en los que se llevo a
cabo la creacién del orbe, pues generalmente se piensa que ese primer aconte-
cimiento ocurri6 en el centro del mundo.

Sin duda en estos centros se realizaban ritos para revivir periodicamente el
acontecimiento primigenio como una forma de revitalizar el cosmos, asi como
para emprender viajes sagrados a las regiones celeste e infraterrestre. Dicho de
otro modo, los mitos cosmogodnicos y cosmolégicos, casi siempre inseparables,
constituyen el modelo de las construcciones, como ocurre en todas las ciudades
antiguas de los pueblos religiosos, para los cuales la ciudad es una imago mundi.

que exista un camino tnico de conocimiento histérico, social y humanistico en general. Se invalida
el dogmatismo, que ha hecho tanto dafo a la investigacion cientifica.

5> Debo aclarar que yo entiendo los términos cosmogonico, cosmoldgico y cosmos en su significa-
cion literal originaria: cosmos: el orden de todo lo que existe, universo entero; cosmogonico: lo relativo
al origen del cosmos; y cosmoldgico: lo relativo a la estructura del cosmos.

DE LA GARZA / PALENQUE COMO IMAGO MUNDI Y LA PRESENCIA EN ELLA DE ITZAMNA

17



___IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 18 @ 03/12/2007 07:07:53 p.m. ‘ ‘

18

Multiples son las obras arquitecténicas y escultéricas que reflejan la cosmolo-
gia maya y corroboran que las imagenes expresadas en los mitos de las fuentes
indigenas coloniales y conservadas, de algiin modo, en algunos grupos mayances
actuales, estaban ya presentes en el periodo Clasico.

En los mitos recogidos en la época colonial, entre los que destacan los conte-
nidos en los Libros de Chilam Balam, particularmente el de Chumayel, la imagen
del cosmos se presenta como una estructura de tres niveles: el cielo, de trece
estratos; la tierra, como una plancha plana cuadrangular, y el inframundo de nue-
ve niveles.® Y esta estructura esta dividida a su vez en cuatro sectores (Sotelo,
1988), que al parecer fueron determinados por la trayectoria anual del Sol, es
decir, que asi como el Sol y su movimiento crean el tiempo, también determinan
el espacio, ya que la concepcion de la cuadruplicidad terrestre, que hallamos
también en varios otros pueblos antiguos,” parece ser resultado de la experiencia
que se vive gracias al fenémeno natural de la salida y puesta del Sol, en la linea
donde el cielo y la tierra se unen a lo largo del ciclo anual del astro. Esta tra-
yectoria distingue tanto los cuatro rumbos o sectores c6smicos como las cuatro
estaciones, uniéndose en la cuadruplicidad el espacio y el tiempo.

Los simbolos mayas de la cuadruplicidad y de la quinta direccién o centro del
cosmos son diversos. Destaca en primer lugar el glifo del Sol, que es una flor de
cuatro pétalos pues, como sefalé arriba, es él quien rige el tiempo y, ademas,
quien determina la division cuatripartita del espacio. Otro glifo que representa
geométricamente el cosmos es el llamado quincunce, simbolo que hallamos en
otras culturas mesoamericanas, como la ndhuatl, con una significacién igual.

Hay también imdagenes de los cuatro rumbos en los cédices, como la muy
conocida de las pdginas 75 y 76 del Cddice Madrid, que representa los cuatro
sectores cosmicos y, en el centro, el arbol que funge como axis mundi, bajo el
cual estd sentado el dios supremo Itzamna en su aspecto antropomorfo y con su
pareja o su aspecto femenino.

Pero el simbolo principal del Centro del Mundo en el Libro de Chilam Balam de
Chumayel es una gran ceiba verde, denominada “Gran Madre Ceiba” (1985: 89),
que atraviesa los tres niveles cosmicos comunicandolos. Esta imagen del arbol
axis mundi es una de las mds comunes del simbolismo del centro; se halla en la
India védica, China, la mitologia germanica y muchas otras religiones (Cham-
peaux y Sterckx, 1989: 343-446).

Hay también ceibas en los cuatro rumbos: roja en el este, negra en el oeste,
blanca en el norte y amarilla en el sur; cada una de ellas tiene en lo alto un ave,
del mismo color. La ceiba verde, aunque el mito no lo menciona, debia tener

6 Véase en el Chilam Balam de Chumayel el pasaje llamado “Libro de los antiguos dioses”, traducido
por Médiz Bolio, y “La creacién del mundo”, traducido por Roys.

7 Por ejemplo, en Babilonia, Persia, China y la India; en esta tltima la tierra se llam¢é “chaturanta”
(de cuatro extremos) (Biedermann, “Cuadrado”, 1993; Champeaux y Sterckx, 1989: 37-44, y Lurker,
1992: 127).

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXX



B [ ® H . EEEm

también su ave en la cima, y ésta debia ser verde; y precisamente es verde el ser
sagrado que esta en el cielo, segtn el mismo texto, porque se trata del Canhel,
dragén con plumas de quetzal o yaxum (1985: 88),% una de las advocaciones de
la deidad celeste. Este dios se presenta en el mito como el poseedor del semen
y las semillas de las plantas, es decir, como el principio vital del cosmos, que es
destruido por las deidades del inframundo ocasionando un cataclismo c6smico.

En clara concordancia con los textos miticos del Libro de Chilam Balam de
Chumayel, en el arte pldstico del periodo Clasico en el drea central encontramos
multiples representaciones del arbol axis mundi, e incluso desde el Preclasico,
como se muestra en las estelas 2 y 25 de Izapa (figura 1).

En diversas obras, los arboles eje del mundo se esquematizan en forma de
cruces, uno de los simbolos mayas mas notables de la cuadruplicidad césmica;
pero siempre llevan su ave en lo alto, como lo vemos en los cetros que los go-
bernantes portan en los dinteles 2 y 5 de Yaxchilan (figura 2).

FiGura 1. EsTELA 25 DE IzAPA.

FiGura 2. DINTEL 2 DE YAXCHILAN.

8 Roys mostro que k'uk es el nombre maya del quetzal, unido a yaxum, pajaro verde, y traduce la
frase ix kukil, ix yaxum, “Serpiente de Vida (Canhel)”, como “arbol yaxum”, pero dice que es un sinénimo
maya de plumaje de quetzal. Y Barrera traduce esta frase como “quetzal, pdjaro verde Yaxum”. “Roba-
ron su Canhel” es traducido por Roys como “despojado de su insignia”, aunque da a conocer que Bel-
tran traduce Canhel como “Dragén” (Libro de Chilam Balam de Chumayel, 88 y De la Garza, 1995: 32).

DE LA GARZA / PALENQUE COMO IMAGO MUNDI Y LA PRESENCIA EN ELLA DE ITZAMNA 19

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 19 @ 03/12/2007 07:07:54 p.m. ‘ ‘



___IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 20 @ 03/12/2007 07:07:54 p.m. ‘ ‘

20

Y las cruces axis mundi méas destacadas son las de la ciudad de Palenque, for-
madas por serpientes bicéfalas en las lapidas de los templos de las Inscripciones
y de la Cruz, y por una planta de maiz en la del Templo de la Cruz Foliada.

Las tres cruces llevan al pajaro divino celeste posado en lo alto, y en la par-
te inferior vemos simbolos de noche, tierra e inframundo. Asi, ellas expresan
simultdneamente los cuatro rumbos, los tres niveles césmicos y el axis mundi,
concebido como arbol con su pajaro encima.

En cuanto a la estructura completa del cosmos, no sabemos, en realidad, si
era concebido por los mayas como un cubo, como una esfera o como un rom-
boedro o prisma romboidal, en el cual el cielo tendria forma de una pirdmide
de trece niveles, la tierra seria una plancha plana cuadrangular y el inframundo,
una piramide invertida de nueve niveles. En esta imagen simbdlica, las cuatro
regiones del cielo y las del inframundo serian las cuatro caras de las piramides
celeste e infraterrestre, que estan en contacto con la tierra cuadrangular y que
confluyen en la punta como unidad.

A nivel universal, Ia piramide es uno de los principales simbolos de la cuadru-
plicidad césmica y del centro del mundo. Claramente simboliza montana, pero
la montafna representa a su vez el cielo, en tanto que la piramide invertida es
simbolo de la caverna, que es entrada al inframundo. Asimismo, la primera es prin-
cipio masculino y activo, mientras que la segunda es femenino y pasivo (Guénon,
1969: 186-7).

No tenemos suficientes datos para afirmar como concebian la forma del cos-
mos los mayas prehispdnicos, pero consideramos que algunas de las construc-
ciones piramidales que sostienen a los templos en varias ciudades mayas pueden
ser simbolos de los niveles celeste e infraterrestre, asi como las plazas podrian
representar el nivel terrestre concebido en forma cuadrangular.

Es evidente que los basamentos piramidales de las ciudades mayas represen-
taban a las montanas sagradas, consideradas como residencia de los seres divi-
nos. Incluso algunos templos, como los del estilo Chenes y los de otros sitios,
tienen un gran mascaron del Dragén Terrestre en la fachada, que alude a la en-
trada al inframundo. Esta concepcién del templo como montaina sagrada es muy
comun en diversas religiones. Por ejemplo, dice Biedermann: “Muchos templos se
han construido conforme a planos en forma de cuadrado que en su estructura
escalonada deben corresponder a la montafia c6smica, como por ejemplo, en los
templos de Angkor en Camboya” (Biedermann, 1993).

Pero la montaifia sagrada pudo representar, a la vez, el nivel celeste, como
piensan los tzotziles actuales. Esta etnia ha conservado de manera notable las
ideas cosmologicas mayas que hallamos en los Libros de Chilam Balam: conciben
la tierra como una superficie plana y cuadrada, y el cielo como una montaiia de
13 escalones, que desde abajo se ve como una ctpula y desde fuera como una
pirdmide; una gigantesca ceiba sube del centro del mundo hacia los cielos, y el
inframundo se concibe constituido por nueve o un nimero infinito de escalones.
Ademas, describen a las montanas sagradas (en cuya cudspide habitan los ante-

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXX



____IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 21 @ 03/12/2007 07:07:54 p.m. ‘ ‘

pasados divinizados y los dioses, y donde residen sus alter ego animales) como
dividida en trece estratos y con una gran escalinata que los une; o sea, también
con la imagen de una pirdmide escalonada. “Subir a una de ellas es como elevar-
se hasta los cielos”, dicen (Holland, 1978: 69 y 110).°

El templo-piramide en la arquitectura maya siempre se vinculé con la pla-
za; son dos elementos arquitecténicos absolutamente unidos, y ello se debe a
su sentido simbdlico: pudieran representar el vinculo de la tierra cuadrangular
con la montafia-cielo piramidal, del &mbito de los hombres y el de los dioses. En
todas las fuentes se puede constatar que las plazas, que siempre obedecen a un
presupuesto rectilineo (Andrews, 1995: 7), lo cual alude a la cuadrangularidad
de la tierra, eran el espacio para que el pueblo participara en las ceremonias
religiosas oficiales, en tanto que los templos en lo alto de las piramides eran
el sitio para los sacerdotes, el sancta sanctorum al que sélo ellos podian acceder
para realizar diversas ceremonias. El ascender a la piramide pudiera haber signifi-
cado, entonces, como para los tzotziles, emprender un viaje sagrado en el centro
del mundo, realizar una ruptura de nivel, trascender el espacio de los hombres
y penetrar al de los dioses, hasta llegar a la cima de la montana sagrada, que
simbolizaba el centro del cielo.'

Uno de los mejores ejemplos clasicos de la arquitectura cosmolégica maya se
halla precisamente en Palenque. Aqui encontramos una gran piramide de nueve
cuerpos que simboliza el inframundo, el Templo de las Inscripciones (figura 3),
y un conjunto de tres templos, el grupo de las Cruces, que tanto en sus alturas
como en los simbolos de sus tableros y las deidades a las que estan dedicados
simbolizan los tres niveles csmicos: el Templo de la Cruz, cuyo basamento tiene
trece niveles, el cielo; el de la Cruz Foliada, la tierra; y el del Sol, que se asienta
sobre un basamento de nueve niveles, el inframundo (figura 4)."' Hay otros tres

Ficura 3. TEMPLO DE LAS INSCRIPCIONES, Palenque.

9 Ver también Gossen, 1972 y 1974.

10 Véase Eliade (1979: 46), ascension al templo de Barabudur, en Java.

" Como es bien sabido, estos templos fueron construidos por K’'inich Kan B’ahlam y dedicados
en 690 d.C, la Cruz y el Sol, y en 692 la Cruz Foliada.

DE LA GARZA / PALENQUE COMO IMAGO MUNDI Y LA PRESENCIA EN ELLA DE ITZAMNA

21



‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 22 @ 03/12/2007 07:07:54 p.m. ‘ ‘

22

Ficura 4. GRrupo DE 1As CRUCES, Palenque.

templos, recientemente excavados, que se ubican al sur del grupo de las Cruces,
en la llamada Acrépolis Sur, donde vuelve a aparecer el patrén cosmolégico de
los tres niveles cosmicos: el XIX, el mas alto de los tres, se asocia con el cielo; el
XX-A, en un nivel intermedio, con la tierra, y el XXI, de una altura inferior, con
el inframundo, como destaca Arnoldo Gonzalez (2005).

Por su parte, las deidades relacionadas con los templos de las Cruces y vero-
similmente con los de la Acrépolis sur, GI, GIl y GIII (figura 5), también parecen
simbolizar los tres niveles c6smicos, como sus templos: Gl, dios del Templo de
la Cruz, es un dios celeste con atributos acudticos, posiblemente el Sol nacien-
te y celeste.'? GlI, K'awiil, dios del Templo de la Cruz Foliada, es simbolo del
nivel terrestre por representar el maiz recién nacido, la fecundidad agricola, el
relampago y el poder de los gobernantes: es el dios de los linajes ilustres. Y GlII,
dios del Templo del Sol, es simbolo del nivel infraterrestre, relacionado con Ila
guerra, que representa al Sol Jaguar en su transito por el inframundo (Stuart,
2006: 88).'3 Estas significaciones de las deidades de la Triada son corroboradas
por el excelente andlisis de los incensarios de Palenque realizado por Martha
Cuevas, en el que demuestra que Gl es solar celeste y GlII, solar infraterrestre
(Cuevas, en prensa).

12 Aunque hay una, para mi oscura, relacién con Venus, destacada por David Kelley en 1965, por su
nacimiento en 9 Ik, que es el nombre calendérico de Ehécatl Quetzalcdatl. Sin embargo, esta deidad
nahuatl se representa también como una serpiente emplumada, uno de los simbolos principales de la
deidad celeste entre los mayas.

13 Stuart interpreta las distintas alturas de los basamentos de estos templos como una jerarquia,
en la que el dios celeste seria el miembro dominante de la Triada.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXX



‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 23 @ 03/12/2007 07:07:55 p.m. ‘ ‘

FiGUrA 5. DI0SES DE LA TRIADA DE PALENQUE.

Las tres deidades se vinculan ademds con los motivos escultéricos centrales
de los tableros: Gl esta estrechamente relacionado con el dios celeste, represen-
tado como axis mundi en el tablero del Templo de la Cruz por su relacién con
el Sol diurno que recorre el cielo. GII es, entre otras cosas, dios del maiz, y una
planta de maiz como axis mundi es el motivo central en el tablero del Templo de
la Cruz Foliada, y GIII es el aspecto de jaguar del Sol nocturno, en su transito
por el inframundo, y un escudo con el rostro solar bajo el cual el astro, en forma
de cabeza de jaguar, se pone sobre el horizonte, simbolizado por una serpiente
bicéfala, es el tema central del relieve del Templo del Sol.

Estos dioses, que conforman la llamada Triada de Palenque, corresponden sin
duda a fuerzas sagradas que fueron veneradas por todos los mayas, obviamente
con distintas representaciones y nombres, y que en Palenque seguramente ya
existian antes de la construccion del grupo de las Cruces por el gobernante
K’inich Kan B’ahlam. Coincidimos asi con David Stuart, quien dice que los naci-
mientos de los tres dioses registrados en las inscripciones de los templos fueron
conceptualizados por los mayas como el establecimiento de tres deidades ya
existentes en un nuevo orden de ser, directamente orientados hacia la dinastia
palencana, después de la vuelta del treceavo Bak’tun (Stuart, 2006: 90).

Siguiendo en la linea del contenido cosmolégico de las obras palencanas, la
principal pirdmide de Palenque que representa el inframundo es, en nuestra opi-
nién, el Templo de las Inscripciones (figura 3). El basamento, de nueve niveles,
guarda en su interior la sepultura del gran gobernante K’inich Janahb’ Pakal, en
el punto central mas bajo; este sitio es denominado en las fuentes coloniales Xi-
balba, “Lugar de los que se desvanecen”, residencia de los dioses de la muerte.

El acceso de los difuntos al inframundo, segtn los mitos, se hacia recorriendo
los nueve escalones desde el nivel terrestre, por eso la entrada a la tumba esta
en el piso del templo, que corresponde simboélicamente a la superficie de la tie-
rra. El rito del enterramiento de Pakal fue, asi, la representacion de su descenso
al Xibalba, a través de los nueve niveles del inframundo (aunque, por sentido
practico, no simbdlico, el sarcéfago haya podido tal vez ser introducido a la
piramide desde el nivel de la plaza, como piensa Arnoldo Gonzalez).'

14 yéase entrevista en Malvido, 2006: 245-246.

DE LA GARZA / PALENQUE COMO IMAGO MUNDI Y LA PRESENCIA EN ELLA DE ITZAMNA

23



___IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 24 @ 03/12/2007 07:07:55 p.m. ‘ ‘

24

El gobernante se identificaba entre los mayas con el Sol. Esto se confirma
en el Templo de las Inscripciones con la hierofania de sombra descubierta por
Linda Schele, segtin Horst Hartung (1992), que se produce el dia del solsticio de
invierno: visto desde el Palacio, el Sol se pone sobre el centro del Templo de las
Inscripciones y penetra a través de él al inframundo. Asi lo hizo Pakal al morir,
pues el gobernante, por su posiciéon axial en el universo, es el Sol del mundo
humano. Esta significacion de los gobernantes se expresa en multiples obras es-
cultéricas y en el Popol Vuh, donde los reyes son el axis mundi por su conciencia
y por su misién de venerar y alimentar a los dioses.'”

Y precisamente en la lapida que cubre el sarc6fago de Pakal hay también un
claro contenido cosmolégico, en tanto que alli se representan simbolos de los
tres niveles y de los cuatro sectores del cosmos.

Itzamna en Palenque

No entraré aqui, por supuesto, al andlisis de la compleja deidad suprema y crea-
dora de los mayas, la cual, como en muchas otras religiones, es una deidad
celeste. Este ser sagrado de los mayas siempre se puede estar estudiando, pues
es inabarcable.'® Solo quiero destacar, con la finalidad de ubicar a Itzamna en
Palenque, que en las obras escultéricas y pictoricas, particularmente en las del
periodo Clasico del area Central, el dios supremo se representa como serpiente
o dragén bicéfalo, con signos celestes y acuaticos; como serpiente emplumada;
como serpiente con cuerpo de banda astral, y como serpiente alada (Tablero de
los Esclavos de Palenque), entre otras formas.'”

El dragon celeste, llamado por algunos investigadores Dragén Bicéfalo (Mauds-
lay, en Spinden, 1975: 53-56), Monstruo Celeste, Monstruo Césmico y Monstruo
Cuatripartita (Schele y Freidel, 1990: 539), ha sido identificado con el dios lla-
mado Itzamnad que se menciona en las fuentes escritas coloniales de los mayas
yucatecos, nombre que por ello se puede traducir como “El Dragén”, y con la
figura antropomorfa de los cédices llamada Dios D.'® Esta identificacion se basa,
entre otros muchos datos (que no puedo citar aqui), en el hecho de que el dios
se define en dichas fuentes como “El que recibe o posee la gracia, o rocio, o sus-

15 Linda Schele también consider6 al gobernante como axis mundi, pero basada en su identifica-
cién con la ceiba (1993, Afterword).

16 Ver, entre otros muchos otros autores, Spinden, 1975; Thompson, 1970; Schele y Freidel, 1990;
Taube, 1992, y Morales, 2002.

17 Entiendo por “Dragén” un ser esencialmente serpentino, pero que tiene rasgos de ave, de
lagarto, de venado y de jaguar, principalmente (De la Garza, 1984 y 1999).

18 Eric Thompson (1970: 263) fue el primero en asociar al Dragén Celeste con Itzamna, en 1939,
pero él lo considera una iguana y, advirtiendo el caracter dual de la deidad, habla del cosmos como
una “casa de iguanas”, idea que no comparto, pues las iguanas se llaman en maya itzam por su simi-
litud con la imagen plastica del dios y no al revés, como supone Thompson. Segtin Ramén Arzapalo
(comunicacion personal), [tzamnd puede traducirse simplemente como “El Dragén”.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXX



____IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 25 @ 03/12/2007 07:07:55 p.m. ‘ ‘

tancia del cielo” (Lizana, 1988: 55), y el Dragén Celeste, ademds de arrojar agua
o sangre o alguin otro liquido vital por las fauces, tiene multiples elementos que
lo asocian con el cielo, como plumas y glifos celestes. Ademads, la raiz itz, segtin
el Diccionario de Motul, significa “leche, lagrima, sudor, resina o goma por cuajar
de arboles, de matas y de algunas yerbas”; al designar todo lo liquido que gotea,
“parece tener una carga conceptual importante: lo lleno de vida” (Morales, 2002:
204).'° Por otra parte, el Diccionario Maya Cordemex traduce Its como “sabiduria o
poder oculto”; -a, como “agua”; -am, como “el actor”; asi, Itsam significa “mago
del agua, el que tiene y ejercita poderes ocultos en el agua”. Y na’ significa “ma-
dre” y se asocia con la ceiba y el cocodrilo. “El drbol es la via para llegar al cielo
y la madre del género humano” (Diccionario Maya Cordemex). Estas significaciones
corroboran la identificacion de Itzamna con el poder sagrado del agua, es decir,
con la vida; con el cocodrilo; con la ceiba, arbol eje del mundo, y con la madre.

Y en ciertas inscripciones clasicas del area central, el dios creador, padre-ma-
dre de los otros dioses, recibe también el nombre de Itzamnd, como sefalaré
después.

El Popol Vuh, libro sagrado de los quichés, corroboraria la identificacion del
Dragoén Celeste con el dios celeste creador Itzamna cuando dice, después de
mencionar los distintos nombres de la pareja creadora, Padre y Madre, que todos
ellos eran Gucumatz, Serpiente-quetzal o serpiente emplumada, simbolo princi-
pal del Dragén o deidad celeste, con cualidades acuaticas.

En algunas de las mas importantes obras es-
cultéricas palencanas (la lapida del sarcofago de
Pakal, el tablero del Templo de la Cruz y el ta-
blero del Templo del Sol)?° se representa al dios
celeste supremo y creador Itzamna en su aspecto
zoomorfo, y su nombre ha sido hallado en Ias
inscripciones del Templo XIX. Estas, a través de
un andlisis comparativo con los motivos simboli-
cos de los mencionados relieves, corroboran esa
identificacién del Dragén Celeste con el dios de
las fuentes escritas llamado Itzamna.

En la lapida del sarcofago de Pakal (figura 6),
de la que sefialamos arriba el sentido cosmoldgi-
co, el gran sefor fue representado en el centro
como simbolo del nivel terrestre; sobre él se le-
vanta una cruz muy semejante a la del Templo
de la Cruz, formada por una serpiente bicéfala,
como barra horizgntal, con mandibL}las superio- FIGURA 6. LAPIDA DEL SARCORAGO
res de cuentas de jade, y una cabeza igual de ser- . 1 u Hanag Paka, Palenque.

A \’IE

T=IE

I

Q)
EAAAsS)

[RRdlE=

19 Véase también Freidel y Schele, 1993: 47.
20 Aqui no analizaré el simbolismo de este tablero.

DE LA GARZA / PALENQUE COMO IMAGO MUNDI Y LA PRESENCIA EN ELLA DE ITZAMNA

25



____IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 26 @ 03/12/2007 07:07:55 p.m. ‘ ‘

26

piente remata en lo alto el eje vertical. En esta cruz se enlaza también una
serpiente bicéfala de cuerpo flexible, de cuyas mandibulas abiertas surgen caras
de dos variantes del dios K. Este motivo claramente simboliza al Dragén Celeste
y a la vez al axis mundi, que delimita los cuatro sectores césmicos, por lo que
se equipara con la ceiba axis mundi de los mitos cosmogodnicos recogidos en los
Libros de Chilam Balam. No dejo a un lado la interpretacion de Schele, segtn la
cual la cruz simboliza la idea de ascender hacia el Sol por el axis mundi concebi-
do como la Via Lactea (Stuart, 2006: 116), pues creo que ésta puede simbolizar
el cuerpo del Dragén Celeste en su aspecto nocturno y que los gobernantes se
identificaban con el Sol, significando el Sol del mundo humano, como sefalé
arriba.

Debajo del cuerpo de Pakal se representd la regién infraterrestre, con el es-
queleto descarnado de una serpiente bicéfala, contraparte de la celeste, huesos y
el mascarén también descarnado de una de las caras del Dragon Celeste bicéfalo
que simboliza el cielo nocturno y, por ello, se asocia con muerte e inframundo.
Sobre este mascaron se asienta el llamado simbolo cuatripartita que identifica
a este aspecto del Dragon Celeste; se compone del glifo del Sol, sobre el cual
hay una concha spondilus, una espina de mantarraya y, en vez de las bandas
cruzadas celestes que se hallan en otras imdgenes de este simbolo, el glifo de
muerte. La escena cosmologica tiene a los lados la banda astral, cuerpo del Dra-
gon Celeste Nocturno.

En el tablero del Templo de la Cruz, la piramide celeste de Palenque, (figura 7), se
representa al gobernante K’inich Kan B’ahlam rindiendo culto al Dragén Celeste
y al dios GI, a quien esta dedicado el templo.

/n
4 ».:

T
S

Ficura 7. TasLEro DEL TempLO DE LA CRuz, Palenque.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXX



___IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 27 @ 03/12/2007 07:07:55 p.m. ‘ ‘

El Dragén Celeste aparece aqui también simbolizando el axis mundi en su
aspecto de serpiente bicéfala preciosa. Segun Schele, la inscripcion se refiere a
este axis mundi como “Arbol del mundo” (1993, cap. 2); al parecer no dice que
sea el Dragén Bicéfalo, pero la imagen si lo dice y lo representa en dos formas
reforzando su significado tanto de axis mundi como de poder fecundante del
cielo: la barra horizontal de la cruz es una serpiente bicéfala con cuerpo rigido
y mandibulas superiores flexionadas hacia arriba, formadas por cuentas de jade.
Otra serpiente bicéfala con cuerpo flexible de glifos yax, alternados con cuentas
de jade, se entrelaza en la cruz. Tanto el glifo yax (“nuevo, fuerte, verde-azul”)
como el jade simbolizan agua y fertilidad, cualidades esenciales del Dragén Celes-
te. En las cabezas de esta serpiente, en lugar de la mandibula inferior pende un
simbolo jade-petate, “poder precioso”.

Y ademads se represent6 al Dragon Celeste en la parte inferior, con cuerpo de
banda astral y mascarén descarnado, en su advocacion de cielo nocturno, segtin
mi opinidn. Sosa (1984) considera que la banda astral simboliza a la Ecliptica, y
Schele denomina a la deidad “Monstruo Cuatripartita” porque se identifica por
llevar sobre la frente el simbolo cuatripartita: el glifo del Sol y, sobre él, una con-
cha spondilus, una espina de mantarraya y un glifo de bandas cruzadas, variante
del cielo.?! La presencia del glifo del Sol reforzaria la interpretacion de que la
imagen simboliza la Ecliptica; pero también la banda astral puede representar el
sacbé del cielo, Via Lactea (que solo se ve en la noche), pues el mascarén del que
surge es descarnado, lo cual demuestra su cardcter nocturno que lo asocia con
el inframundo; ademads, la deidad se ubica en la parte inferior del tablero, como
en la lapida del sarc6fago de Pakal.

Por su posicion en el tablero y por sus rasgos nocturnos y de muerte, el Dra-
gon Celeste Nocturno, con cuerpo de banda astral, representa en este tablero (y
también en la lapida de Pakal) el aspecto destructivo de la deidad celeste, del
mismo modo que su imagen en la pagina 74 del Cddice Dresde (figura 8), donde
simboliza un diluvio césmico. En esta pagina el Dragén lleva patas de venado,
animal relacionado con el inframundo como psicopompo (Romero, 2006), lo cual
confirma la asociacién con ese nivel cosmico que se representa en el Tablero de
la Cruz.

El Dragén Celeste Nocturno también se esculpié en la casa E del Palacio
de Palenque (figura 9), con pata de venado y sus dos cabezas: una descarnada
que mira hacia arriba, aludiendo a la muerte y la oscuridad, y la otra, mirando
hacia abajo y arrojando agua desde sus fauces, como en la pagina 74 del Cddice
Dresde.

21 Recordemos que la Ecliptica es el circulo maximo de la esfera celeste, que en la actualidad corta
el Ecuador en dngulo de 23 grados y 27 minutos, y senala el curso aparente del Sol durante el afo.
Schele asegura que el Monstruo Cuatripartita es el propio dios solar; esta autora, como sefialamos
arriba, interpreta el glifo de bandas cruzadas que forma parte del simbolo triddico como la trayectoria
del Sol cruzando la Via Lactea; es, dice, el Sol en su viaje diario a través del cosmos (1990: 540).

DE LA GARZA / PALENQUE COMO IMAGO MUNDI Y LA PRESENCIA EN ELLA DE ITZAMNA

27



28

Book-ECM-XXX.indb 28

FiGurA 8. PAGINA 74 DEL CODICE DRESDE.

Ficura 9. RELIEVE DE 1A casA E DEL PALACIO, Palenque.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXX

@ 03/12/2007 07:07:56 p.m. ‘ ‘



___IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 29 @ 03/12/2007 07:07:56 p.m. ‘ ‘

David Stuart (2005: 71-75) destaca que en un texto de la plataforma del Tem-
plo XIX aparece una entidad a la que llama Cocodrilo Venado Estelar. Eric Velas-
quez (2006) identifica a esta entidad con el Caimdan Césmico cuya decapitacion
ocasion6 uno de los diluvios que destruyeron un mundo anterior al actual y la
equipara con el Dragon Celeste Nocturno en su aspecto destructivo, tal como
se representa en la pagina 74 del Codice Dresde. La presencia de este ser es con-
gruente con el hecho de que las inscripciones del Templo XXI relatan una nueva
creacion del mundo, pues en los Libros de Chilam Balam la creacion es precedida
por la catastrofe que puso fin al mundo anterior, ocasionada por un lagarto
monstruoso. Velasquez, citando el Chilam Balam de Mani (Cddice Pérez, 231), iden-
tifica al Caiman Césmico con Itzam Cab Ain, al que yo llamo Dragén Terrestre, y
Stuart, por su parte, afirma que el Lagarto Venado Estelar puede corresponder
al aspecto nocturno del Monstruo Celeste, relacionado con la Via Lactea (Stuart,
2005: 72). Yo considero, coincidiendo con Stuart, que el Lagarto Venado Estelar
corresponde al Dragén Celeste Nocturno, pero que puede asociarse con el Dra-
g6n Terrestre por su relacion con las fuerzas de oscuridad y muerte que ambos
comparten. Sea cual sea su significado, indudablemente este ser representa el
caracter destructivo del Dragén y por eso se asocia con el inframundo.

Por el contrario, la serpiente preciosa bicéfala emplumada, tanto en el tablero
del Templo de la Cruz como en la lapida de la tumba de Pakal, en el dintel 3 del
Templo IV de Tikal y en otras obras mayas, simboliza el aspecto celeste diurno
del Dragon, de fertilidad y principio vital.

En sintesis, el motivo central del tablero de la Cruz representa a la deidad
celeste en sus dos aspectos: cielo diurno y cielo nocturno, fertilidad y destruc-
ciéon. Sin advertir que se trataba de los dos aspectos de la deidad celeste, ya
Seler habia considerado que Itzamna era “Sefior de la vida y de la Via Lactea”,
como sefiala Spinden (1975: 92). Esta es la dualidad de Itzamnd, mientras que
el Monstruo de la Tierra, Itzam Cab Ain, “Dragén-tierra-cocodrilo” (en los textos
mayas coloniales de Yucatan) es la contraparte femenina y terrestre de Itzamna,
con la cual se realiza la hierogamia a la que aluden el Chilam Balam de Chumayel
y el Ritual de los Bacabes, y que Morales interpreta como el propio Itzamna (Mora-
les, 2002). Por mi parte, considero que ambos son manifestaciones o epifanias
de un principio sagrado supremo, al que he llamado simplemente “Dragén” (De
la Garza, 1999: 180; 1984 y 1995), y que pudiera tal vez equipararse con la dei-
dad llamada Hunab Ku, “Dios Uno”, en los textos escritos coloniales yucatecos.
De €l dice el cronista Lopez Cogolludo que Hunab Ku era un “Dios tnico, vivo
y verdadero, que decian ser el mayor de los dioses, y que no tenia figura, ni se
podia figurar por ser incorporeo” (Lépez Cogolludo, 1954: 345).

Encima del Dragon Celeste axis mundi del tablero de la Cruz se posa el Pdjaro
Serpiente, que tiene cabeza de serpiente en el ala, cola y patas de quetzal y
cabeza con el glifo Nen, como el dios K, rematada con diadema de concha; de su
pico pende un simbolo jade-petate, como el que surge de las cabezas de la ser-
piente de cuerpo flexible. Yo he identificado al Pajaro Serpiente como el Sol en

DE LA GARZA / PALENQUE COMO IMAGO MUNDI Y LA PRESENCIA EN ELLA DE ITZAMNA

29



___IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 30 @ 03/12/2007 07:07:56 p.m. ‘ ‘

30

el cenit por rematar en lo alto el axis mundi (De la Garza, 1998: 66.),>> que entre
los mayas parece haber estado inclinado hacia el norte (Schele, 1993:69).

El hecho de llevar al Pdjaro Serpiente en lo alto identifica este axis mundi con
la ceiba verde, que en el Chilam Balam de Chumayel aparece como el centro del
cosmos. El arbol con su pajaro encima es ademds una de las imdgenes universa-
les o arquetipicas del axis mundi. El Pajaro Serpiente en este y otros relieves de
Palenque se acompana de glifos y mascarones solares, lo que refuerza la inter-
pretacion de que se trata del Sol en el cenit: en el tablero de la Cruz y la lapida
del Templo de las Inscripciones, el Pajaro-Serpiente tiene a los lados escudos del
dios solar, y en el de la Cruz Foliada se posa justamente sobre un mascarén solar
que se ubica en la parte superior de la cruz.

Schele llamé al motivo axis mundi del Tablero de la Cruz Wakah Chan, “El Cielo
Elevado”; dicho nombre, por tanto, se refiere al cielo. Sin embargo, estoy de
acuerdo con David Stuart en su afirmacion de que los nombres propios de las
inscripciones de los tableros no hacen referencia directa a los motivos centrales.
“Nosotros sabemos hoy —dice Stuart— que existe una mas sutil relacion entre
los nombres y los simbolos iconicos de los tableros, y ellos no necesariamente
corresponden de manera idéntica. Los elementos centrales de los tableros en los
tres templos son mejor entendidos como profundos simbolos evocadores de las
actividades y significados asociados con cada uno de los dioses de la Triada”.
Y considera el motivo central del tablero como un importante simbolo de GI, por
su asociacion con el Sol, el cielo y la ancestral resurreccién, como en el sarc6fago
de Pakal donde, segun Schele, la cruz simboliza la idea de ascender hacia el Sol
por el axis mundi (Stuart, 2006: 116). Pero ni Stuart ni Schele mencionan que
ambas cruces estdn formadas por serpientes bicéfalas preciosas o emplumadas,
representaciones del Dragon Celeste.

Por otra parte, segun la lectura que dan a conocer Freidel y Schele (1993:
65-68), en las inscripciones de este templo encontramos una parte esencial del
mito cosmogonico maya. En el Tablero de la Cruz se relata el origen del mundo
actual en la fecha 13.0.0.0.0, 4 Ahau, 8 Kumk’u, que funge como Fecha Era de los
mayas y corresponde al 13 de agosto de 3114 a. C. en el calendario gregoriano
(Freidel y Schele, 1993; cap. II); se relata, asimismo, el nacimiento de los dioses
creadores en el “Primer Lugar de las Tres Piedras” (como el fogén de una casa,
estas tres piedras son el corazén del cosmos). A estos dioses Schele les llama
la Primera Madre y el Primer Padre, Hun-Nal-Ye, dios del maiz, que “entr6 o se
convirtio en el cielo” el 5 de febrero de 3112 a.C., accion inicial de la creacién
del universo (Freidel y Schele, 1993).

Pero David Stuart (2005: 162 y 66) dice que Hun-Nal-Ye es probablemente un
término equivocado y destaca que un pasaje de la plataforma del Templo XIX, de
K’inich Ahkal Mo’Nahb’, nieto de Pakal, relaciona claramente a GI, dios del Tem-
plo de la Cruz, con Itzamnaaj o Yax Naaj Itzamna: “Primer Itzamnad” o “Primera

22 Claude Baudez hace suya esta idea en 2002.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXX



____IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 31 @ 03/12/2007 07:07:56 p.m. ‘ ‘

799

casa de Itzamnd”, nombre que quiza significa una suerte de “nuevo” o “primer”
aspecto de la deidad durante la creacion (figura 10). Esto coincide con el hecho
de que una de las serpientes bicéfalas del tablero del Templo de la Cruz tiene
cuerpo formado por glifos yax. De este modo, es Itzamna quien corresponde-
ria a esos Primer Padre y Primera Madre, como una deidad andrégina creadora
celeste; es Itzamnaaj, “El progenitor de la Triada”, quien supervisa o instaura a
GI como deidad en el cielo, tal vez como el aspecto celeste del Sol.? Este texto

confirma, asi, que Itzamnd, que en su imagen antropomorfa se representa en
multiples obras cldsicas de ceramica a veces sentado sobre una banda celeste
o trono; que se identifica con el dios D de los cédices, y que es andrégino, es
sin duda la deidad celeste suprema creadora, cuya manifestaciéon zoomorfa es el
Dragén Celeste, identificado en los templos de la Cruz y de las Inscripciones con
la ceiba axis mundi. Ademads, el propio nombre Itzamna en maya yucateco, como
lo sefialamos arriba, esta asociado con el agua, la ceiba y el cocodrilo.

En varias inscripciones cldsicas de otros sitios se indica que Itzamna fue el
actor principal en el establecimiento de la nueva era, en 13.0.0.0.0., 4 Ahau 8
Cumk’u. Ejemplo de ello es la estela C de Quirigud, donde también se relata el
origen del mundo, como en el tablero de la Cruz; ahi se menciona a Itzamna
como la deidad que completa la unién de las “tres piedras” de la creacion, y su
imagen antropomorfa se esculpi6 en el anverso de la obra (figura 11) (Stuart,
2005: 162).

Este dios celeste, Itzamnd, mencionado en las inscripciones cosmogonicas
citadas, corresponde entonces al propio Dragén Celeste representado como axis

23 Ver discusion sobre el Progenitor de la Triada en Stuart, 2005: 180. Ademds, en muchas religio-
nes el dios o los dioses creadores son celestes.

DE LA GARZA / PALENQUE COMO IMAGO MUNDI Y LA PRESENCIA EN ELLA DE ITZAMNA

31



‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 32 @ 03/12/2007 07:07:57 p.m. ‘ ‘

32

Ficura 11. EsteLa C DE QUIRIGUA.

mundi en la lapida del Templo de las Inscripciones y en el tablero del Templo de
la Cruz ya que, por un lado, el Wakah-Chan de Linda Schele de todos modos se
refiere al cielo, y por el otro, segtin las fuentes coloniales de Yucatan, el dios
celeste Itzamna fue el creador del mundo, como mencionamos antes.

Dicho de otro modo, tanto el relieve como las inscripciones del Templo
de la Cruz corroboran que el Dragén Celeste axis mundi ahi representado co-
rresponde al dios antropomorfo Itzamna de los cédices, dibujado con rasgos
serpentinos en el rostro, y al dios creador mencionado en las fuentes escritas
coloniales de los mayas yucatecos, en la inscripciéon del Templo XIX de Palen-
que y en la de la Estela C de Quirigua. Y todo ello muestra que en el tablero
del Templo de la Cruz hay otra conexion de Itzamnd y GI, ademds de la de la
plataforma del Templo XIX, aunque el nombre “Itzamnd” no aparezca en las
inscripciones del mencionado tablero.

Finalmente, la imagen del Dragén Celeste en el tablero de la Cruz se puede
equiparar a la del dios Itzamnd en su aspecto antropomorfo representado en
las paginas 75y 76 del Codice Madrid, porque ambos aparecen como el axis mundi;
y en otras imagenes de los cédices, como la pagina 69 del Madrid, Itzamna
también se representa como axis mundi, reforzando esta interpretacién.?*

24 Laura Sotelo, comunicacion personal.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXX



B [ [ [ ® . EEEw

Por otra parte, el Pdjaro Serpiente o Sol celeste que remata el axis mundi en el
tablero de la Cruz (y también en la lapida del Templo de las Inscripciones) podria
corresponder, por eso mismo, a la deidad de los mayas yucatecos del Posclasico
llamada Itzamnd Kinich Ahau, “Ojo solar del dragén celeste” o “Deidad solar
celeste”, por unir los nombres del dios celeste y el dios solar.?> Y ademas de Sol
en el cenit, el P4jaro Serpiente seria también el Sol de la edad actual del cosmos,
cuya creacion se relata en el tablero, por lo que no estoy de acuerdo con la in-
terpretacion, suscrita por varios investigadores, de que se trata del Vucub Caquix
del Popol Vuh, el falso Sol de la era anterior, que fue destruido por los héroes que
se convertirian en el Sol y la Luna (o Sol nocturno) de la época actual.

Concluyendo, el texto cosmogoénico que acompaia a la imagen cosmoldgica
del Templo de la Cruz nos revela que ahi, en ese Centro del Mundo, montaiia
sagrada y cielo a la vez, tuvo lugar el acto primigenio de la creaciéon del mun-
do, el 13 de agosto de 3114 a. C., y la imagen del dios supremo celeste como
axis mundi, en sus dos aspectos, diurno y nocturno, confirma que el creador fue
Itzamna.

Pero el mundo fue creado también en 3309 a. C. por Itzamnd, como asienta el
texto (mencionado antes) de la plataforma del templo XIX, realizada por K’inich
Ahkal Mo’Nab, quien con un obvio sentido politico hizo su propio relato del
nacimiento de los dioses de la Triada para superar a su antecesor, K’'inich Kan
B’ahlam.

@ Asi, con la contradiccion y la ambivalencia que tienen todas las manifestacio- @
nes religiosas, el dios celeste, supremo y creador de los mayas, donde quiera que
se le sitile y como quiera que se le represente, parece ser Itzamna.

BIBLIOGRAFIA

Andrews, George
1995 “Arquitectura maya”, Arqueologia mexicana, 11 (11): 4-15. México: Raices,
INAH.

Barrera Vasquez, Alfredo (coord.)
1980 Diccionario Maya Cordemex. Mérida: Cordemex.

Baudez, Claude-Francois
2002 Une histoire de la religion des Mayas, Du panthéisme au panthéon. Paris: Biblio-
theque Albin Michel (Histoire).

Biedermann, Hans
1993 Diccionario de simbolos. Barcelona: Paidos.

%5 Ese pdjaro tiene rasgos de serpiente y cola y patas de quetzal, y el quetzal es el ave que repre-
senta al dios del cielo (Ver De la Garza, 1995).

DE LA GARZA / PALENQUE COMO IMAGO MUNDI Y LA PRESENCIA EN ELLA DE ITZAMNA 33

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 33 @ 03/12/2007 07:07:57 p.m. ‘ ‘



____IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 34 @ 03/12/2007

34

Braudel, Fernand
1974 La historia y las ciencias sociales. Madrid: Alianza.

Cirlot, Juan Eduardo
2002 Diccionario de simbolos, 62 ed. Barcelona: Siruela.

Cadice Pérez
1950 Trad. Ermilo Solis Alcala. Mérida: Ediciones de la Liga de Accién Social.

Cuevas Garcia, Martha
2004 Los incensarios compuestos del grupo de las Cruces. Evidencia de rituales mayas en
Palenque, Chiapas. Tesis de doctorado en Estudios Mesoamericanos, México:

UNAM.

Champeaux, Gérard de y Dom Sébastien Sterckx, O.S.B.
1989 Introduccion a los simbolos. Madrid: Encuentro.

De la Garza, Mercedes
1984 El universo sagrado de la serpiente entre los mayas. México: UNAM, IIFL, Centro
de Estudios Mayas.

1995 Aves sagradas de los mayas. México: UNAM, IIFL, Centro de Estudios Mayas,
Facultad de Filosofia y Letras.

1998 Rostros de lo sagrado en el mundo maya. México, Buenos Aires, Barcelona:
Paidos.

1999 “El dragon, simbolo por excelencia de la vida y la muerte entre los mayas”,
Estudios de Cultura Maya, XX: 179-204. México: UNAM, IIFL, Centro de Estu-
dios Mayas.

El libro de los libros de Chilam Balam
2004 Trad. Alfredo Barrera Vasquez y Silvia Rendén. México: FCE (Coleccion Con-
memorativa 70 aniversario, 19).

Eliade, Mircea
1972 Tratado de historia de las religiones. México: Era.

1979 Imdgenes y simbolos. Madrid: Taurus.
Freidel, David y Linda Schele
1993 Maya Cosmos. Three Thousand Years on the Shaman’s Path. Nueva York: William
Morrow and Company.
Gonzalez, Arnoldo

2005 “El retorno de los dioses G: la consagracion de tres templos en Palenque,
Chiapas”, Mayab, 18: 113-126.

ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXX

07:07:57 p.m. ‘ ‘



____IEEEN ®

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 35 @ 03/12/2007 07:07:57 p.m. ‘ ‘

Gossen, Gary H.
1974 Chamulas in the World of the Sun: Time and Space in a Maya Oral Tradition.
Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.

Guénon, René
1969 Simbolos fundamentales de la ciencia sagrada. Buenos Aires: Eudeba.

Hartung, Horst
1992 “Investigaciones sobre el urbanismo mesoamericano y la arqueoastronomia
en las tltimas décadas (1960-1990)", Cuadernos de arquitectura mesoamerica-
na (19) abril: 5-11. México: UNAM, Facultad de Arquitectura.

Holland, William R.
1978 Medicina maya en los altos de Chiapas. México: Instituto Nacional Indigenista.

Landa, Diego de, fray
1966 Relacion de las cosas de Yucatdn, 9 ed. México: Porria.

Leon-Portilla, Miguel
1994 Tiempo y realidad en el pensamiento maya, 2* ed. México: UNAM, IIH.

Libro de Chilam Balam de Chumayel
1985 Trad. Antonio Médiz Bolio, prodl., introd. y notas Mercedes de la Garza.
México: Secretaria de Educacion Publica (Serie Cien de México).

Lizana, Bernardo de
1988 Historia de Yucatdn, ed. Félix Jiménez Villalba. Madrid: Historia 16.

Lopez Cogolludo, Diego, fray
1954 Historia de Yucatdn. Campeche: Talleres Graficos del Gobierno Constitucional
del Estado, Comisién de Historia, 3 vols.

Lounsbury, Floyd G.
1985 “The Identities of the Mythological Figures in the Cross Group Inscriptions
of Palenque”, Fourth Palenque Round Table 1980, pp. 45-58. San Francisco:
The Pre-Columbian Art Research Institute.

Lurker, Manfred,
1992 El mensaje de los simbolos. Mitos, culturas y religiones. Barcelona: Herder.

Malvido, Adriana
2006 La reina roja. El secreto de los mayas en Palenque. México: CONACULTA, INAH,
Plaza y Janés.

Morales, Alberto
2002 “Unidad y dualidad. El dios supremo de los antiguos mayas: coincidencia
de opuestos”, Estudios de Cultura Maya, XXIl: 199-224. México: UNAM, IIFL,
Centro de Estudios Mayas.

DE LA GARZA / PALENQUE COMO IMAGO MUNDI Y LA PRESENCIA EN ELLA DE ITZAMNA 35



B [ ® H . EEEm

Reichel-Dolmatoff, Gerardo
1988 Orfebreria y chamanismo. Un estudio iconogrdfico del museo del oro. Medellin:
Colina.

Romero Sandoval, Roberto
2006 “Imagenes de duelo entre los antiguos mayas”, Las imdgenes precolombinas,
reflejo de saberes, Solanilla y Valverde (coords.). México: IIFL (en prensa).

Roys, Ralph L.
1950 “Guia para el Cddice Pérez”. Trad. Gustavo Vega Ibarra, Codice Pérez, trad.
Ermilo Solis Alcala. Mérida: Liga de Accién Social.

Schele, Linda y David Freidel
1990 A forest of Kings. The Untold Story of the Ancient Maya. Nueva York: Quill
William Morrow.

Sotelo Santos, Laura Elena
1988 Las ideas cosmoldgicas de los mayas en el siglo XVI. México: UNAM, IIFL, Centro
de Estudios Mayas.

Spinden, Herbert J.
1975 A Study of Maya Art, Its Subject Matter and Historical Development, Introd. y
bibliografia de J. Eric S. Thompson. Nueva York: Dover Publications.

@ Sosa, John [O)

1984 “Astronomia sin telescopios. Conceptos mayas del orden astronémico”, Es-
tudios de Cultura Maya, XV: 117-142. México: UNAM, IIFL, Centro de Estudios
Mayas.

Stuart, David
2005 The Inscriptions from Temple XIX at Palenque. A Commentary. San Francisco:
The Pre-Columbian Art Research Institute.

2006 Sourcebook for the 30° Maya Meetings. Austin: The University of Texas at
Austin.

Taube, Karl Andreas

1992 The Major Gods of Ancient Yucatdn. Washington D.C.: Dumbarton Oaks Re-
search Library and Collection (Studies in Pre-Columbian Art and Archaeo-
logy, 32).

Thompson, Eric
1970 Maya History and Religion. Norman: University of Oklahoma Press.

Veldsquez Garcia, Erik

2006 “The Maya Flood Myth and the Decapitation of the Cosmic Caiman”, The
PARI Journal, VII (1): 1-10. San Francisco: The Pre-Columbian Art Research
Institute.
36 ESTUDIOS DE CULTURA MAYA XXX

‘ ‘ Book-ECM-XXX.indb 36 @ 03/12/2007 07:07:57 p.m. ‘ ‘



