
[633]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 633-638

ISSN 0185-0164	 e-ISSN 2448-654X

RESEÑAS

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2935

Waleed Saleh. 2022. Feminismo e islam: una ecuación imposible. 
Sevilla: El Paseo. 168 pp. ISBN 9788419188038

El profesor Waleed Saleh, miembro del Grupo de Pensamiento 
Laico y socio de Europa Laica, en cuya página El observatorio 
del laicismo publica con asiduidad, se ha distinguido en los 
últimos años por su defensa entusiasta y radical —en el mejor 
sentido de la palabra— de un proyecto plenamente seculari-
zador para el mundo árabe e islámico. En libros como El ala 
radical del islam. El islam político: realidad y ficción (Siglo XXI, 
2007), Librepensamiento e islam (Tirant Humanidades, 2016) 
y El islam político: génesis y evolución (Universidad Nacio- 
nal Autónoma de México, 2019) había revisado la génesis y el 
desarrollo de los principales movimientos islamistas contem-
poráneos a partir de un estudio pormenorizado de sus fuentes 
y doctrinas fundacionales. Este bagaje, sin duda, sustentado en 
sus excelentes conocimientos tanto de la lengua árabe como 
de la jurisprudencia islámica, le ha permitido enfocar con una 
contrastada solvencia los principales problemas ideológicos, 
sociales y políticos que acucian a su Iraq natal y, en general, 
a todos los países árabes. Uno de los más apremiantes, en su 
opinión, es la revitalización de las corrientes sectarias, basadas 
las más de las veces en movimientos islamistas reaccionarios e 
intransigentes, lo cual ha provocado un retroceso notable de 
los valores seculares que, como gusta de repetir en numerosas 
ocasiones, resultaban apreciables hace ya décadas en buena 

D.R. © 2023. Estudios de Asia y África
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2935


634	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 633-638

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2935

parte del mundo árabe. Lo que ocurrió después, sobre todo a 
partir de la década de 1970, con la revolución islámica en Irán, 
la expansión del wahabismo y el salafismo de inspiración saudí 
y, para colmo, la eclosión del militarismo yihadista, compone 
un motivo de tristeza y turbación para numerosos secularistas 
árabes.

En su obra más reciente, Feminismo e islam, cuyo subtítulo 
deja bien clara la intención del autor (Una ecuación imposible), 
Saleh retorna a uno de sus planteamientos básicos —una verda-
dera modernización y democratización del mundo árabe debe 
pasar por la reducción de la religión a un plano exclusivamente 
personal— para proyectarlo sobre un aspecto particular: la 
penosa situación de la mujer en las sociedades islámicas. No 
habrá una verdadera liberación de la mujer, apunta, si no nos 
desprendemos antes de las ataduras atávicas de la religión, is-
lámica en este caso. Por ende, el llamado feminismo islámico, 
que aboga por una nueva lectura e interpretación de los textos 
fundamentales del islam, básicamente el Corán y los hechos y 
dichos atribuidos a Mahoma y, en menor medida, a sus cuatro 
sucesores, no tiene visos de triunfar. En primer lugar, porque 
le será difícil ajustar sus lentes, forjadas en el entusiasmo, pero 
también en un exceso de voluntarismo, a la doctrina islámica; 
en segundo lugar, debido a la evidencia histórica de que el 
feminismo, nacido en Europa, hubo de librar una dura pugna 
con el poder religioso, cristiano en su caso, antes de hacer ca-
mino, siempre desde el secularismo y el rechazo al patriarcado 
invocado por el estamento eclesiástico.

En cuanto a lo primero, el libro dedica varios capítulos a 
revisar las alusiones coránicas al estatuto de la mujer en la so-
ciedad musulmana, así como a los contenidos de determinados 
hadices o sentencias atribuidas al profeta. A ellos deben sumarse 
los escritos de reconocidos ulemas y alfaquíes de tiempos pasa-
dos y recientes, desde Algacel, Ibn al Yawzi o Ibn al Qayyim 
al Yawziyya, hace siglos, hasta al Qarni o al Qaradawi en el 
momento actual. La conclusión es tajante: una lectura objeti-
va y pormenorizada de estos textos demuestra sin género de 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2935


RESEÑAS	 635

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2935

dudas su misoginia congénita, similar en forma y fondo a la 
de los grandes padres del cristianismo o del judaísmo clásicos 
en sus reflexiones sobre la hembra, inferior al varón en todos 
los aspectos, salvo en lo referido a la lujuria y la capacidad 
para urdir tretas tan arteras como dañinas en su contra. Saleh 
achaca a varias escritoras e investigadoras musulmanas que 
sustentan esta corriente una parcialidad flagrante a la hora de 
reinterpretar las fuentes clásicas, pues toman lo que refuerza  
sus posicionamientos, al tiempo que tienden a obviar los párra-
fos conflictivos (118-119); además, haciendo un uso inapropiado 
del principio del iytihad (“interpretación”), proponen una 
interpretación particular de alusiones, sentencias y expresiones 
que, por mucho que deseen, no las harán decir otra cosa. En 
consecuencia, lo más efectivo —sostiene— sería dejar el Corán 
a un lado (120).

Esto último enlaza con el segundo aspecto destacado con 
anterioridad, a saber: la necesidad expresada por el autor de 
abandonar cualquier esperanza de hallar en los fundamentos 
de la religión, en este caso la musulmana, una tradición que 
nos permita ensalzar el estatuto de la mujer. Al contrario, 
como trata de ilustrar en el capítulo 4, afirma que “muchas 
mujeres procedentes de países de mayoría musulmana, criadas 
y socializadas en esta cultura, sienten la injusticia de las normas 
y enseñanzas del islam” (108). Entre ellas, cita a las tunecinas 
Sophie Bessis y Olfa Youssef, la libanesa Dalal al-Bazri, la ye-
mení Ilham al-Mani’; la argelina, veterana activista, Wassyla 
Tamzaly, y la egipcia Mona al-Tahaway y su compatriota y 
conocida escritora feminista Nawal al-Saadawi. Todas han pu-
blicado alegatos rotundos en contra de esa corriente que trata 
de “re-prestigiar” el corpus doctrinal con el objeto de hacernos 
pensar —nos viene a señalar Saleh— que aquel sí establece la 
igualdad preceptiva entre los dos sexos. El problema no es 
que alfaquíes, ulemas y molás, junto con la autoridad política 
representada casi siempre por el califato o el emirato de turno, 
se hayan encargado de manipular el auténtico mensaje islámico 
y de vetar cualquier tipo de interpretación alternativa. Al con-

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2935


636	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 633-638

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2935

trario de lo que mantienen las feministas islámicas —y en esto el 
autor coincide con las secularistas—, aquéllos han interpretado 
de manera coherente los textos en disputa.

Es, sin duda, en los capítulos 5 y 6 donde la vis polemista 
del autor, y por tanto provocadora, alcanza su máximo apogeo. 
En pasajes donde se concentran sus mayores aportes discursivos 
y argumentales, desgrana los pecados originales del mal llama-
do, a su entender, “feminismo islámico”. Para ello revisa, sin 
ánimo de exhaustividad, pues el tono vindicativo y la reducida 
extensión del opúsculo no lo permiten, las tesis principales 
de algunas de las representantes de este movimiento. Entre 
ellas, Laleh Bakhtiar, estadounidense de origen iraní, y Amina 
Wadud, compatriota de la anterior y convertida al islam, las 
cuales, afirma, “hacen esfuerzos sobrehumanos para adornar 
y decorar el texto coránico y suavizar sus severas sentencias 
contra la mujer” (121). A la española de origen sirio Sirin Adlbi, 
quien considera que hablar de “feminismo islámico” es una 
tendencia, le achaca una postura hostil hacia el secularismo 
por considerarlo un “proyecto eurocéntrico ajeno a la cultura 
árabe” (128). Esto, como podrá imaginarse, debe suscitar por 
fuerza el rechazo de Saleh, que también tiene escritos dedicados 
a los orígenes del secularismo árabe y musulmán, los cuales, en 
su opinión, podrían remontarse a épocas anteriores al del euro- 
peo. A una de las grandes especialistas occidentales sobre la 
materia, Margot Badran, le imputa pretender un discurso fe- 
minista progresista “con leyes, normas y enseñanzas retró-
gradas” (127). Quizá la lectura de nuestro autor peque aquí 
de excesiva, ya que Badran, en obras como su recopilación de 
ensayos Feminism in Islam: Secular and Religious Convergences 
(Oneworld, 2009), trata de localizar los objetivos comunes 
de los dos feminismos que, para ella, han “convergido” en 
el mundo islámico, el secular y el islámico, sin proclamar la 
superioridad de ninguno. Pero donde Badran se deja enredar 
por la dinámica de su propio discurso —y ahí sí coincidimos 
con nuestro certero polemista—, es en la tendencia a idealizar 
los primeros tiempos de la umma o comunidad islámica. Una 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2935


RESEÑAS	 637

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2935

especie de Arcadia en la que imperaban la justicia y el sentir 
religioso en su acepción “más pura”, y hombres y mujeres eran 
iguales. La realidad, nos tememos, debió de ser muy distinta.

En conclusión, el profesor hispano-iraquí lanza un men-
saje inequívoco: si ansiamos mejorar la situación de la mujer 
musulmana, dejemos de buscar la solución en esos textos que 
han servido de excusa a infinidad de hombres de religión para 
elaborar las leyes restrictivas que priman en muchos estados 
de mayoría musulmana. No se puede, insiste, abogar por una 
nueva mirada al Corán, por mucho que nos despojemos de 
las imposiciones del enfoque patriarcal, y sostener, a la par, 
que se trata de un mensaje válido para todo tiempo y lugar. 
El libro aquí no se anda con subterfugios: no se equivocan los 
intérpretes y exegetas de las azoras coránicas, sino las nuevas 
corrientes que, sin un conocimiento profundo de la lengua 
árabe, el recuento coránico y la jurisprudencia islámica, se 
empecinan en ofrecernos una lectura afín a sus propósitos. En 
definitiva, lo que se nos ofrece, además de una algarada dialéc-
tica en toda regla, es una andanada de cruda realidad. Para salir 
del atolladero ideológico y religioso en que se halla sumido el 
mundo araboislámico, se precisa una transformación global en 
aras de una sociedad verdaderamente secular. O mejor, nos diría 
de inmediato el propio Saleh, de impronta radicalmente laica.

Ignacio Gutiérrez de Terán Gómez-Benita
https://orcid.org/0000-0001-9549-0142

ignaciog.deteran@uam.es
Universidad Autónoma de Madrid, España

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2935
https://orcid.org/0000-0001-9549-0142
mailto:ignaciog.deteran@uam.es


 
 
    
   HistoryItem_V1
   TrimAndShift
        
     Range: all pages
     Create a new document
     Trim: fix size 5.315 x 8.268 inches / 135.0 x 210.0 mm
     Shift: none
     Normalise (advanced option): 'original'
      

        
     32
            
       D:20210524132252
       595.2756
       minimalia
       Blank
       382.6772
          

     Tall
     1
     1
     No
     100
     304
    
     None
     Up
     0.0000
     0.0000
            
                
         Both
         AllDoc
              

       CurrentAVDoc
          

     Uniform
     11.3386
     Bottom
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus3
     Quite Imposing Plus 3.0f
     Quite Imposing Plus 3
     1
      

        
     6
     5
     6
      

   1
  

 HistoryList_V1
 QI2base



