ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 3 (182), 2023, PP. 453-480
ISSN 0185-0164 e-ISSN 2448-654X

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807

El legado historiografico de Ibn Khaldin
en la discusion poscolonial:
perspectiva desde Al-Andalus

The Historiographical Legacy of Ibn
Khaldiin in the Poscolonial Discussion:
A Perspective from Al-Andalus

JAVIER GARCIA FERNANDEZ
Universidad de Granada, Esparia

Resumen: Este texto pretende construir nuevas miradas no eurocén-
tricas de la historia mundial al recuperar el legado de Ibn Khaldin
(1332-1406) e incorporarlo al escenario de la discusién poscolonial. Se
plantea la necesidad de rescatar referentes no europeos y no occidentales
para la conformacién de una filosofia de la historia que reconozca
la pluralidad de experiencias, epistemologias y cosmovisiones. Se
proponen lineas de reflexion para una historia del mundo pensada
desde la experiencia mediterranea occidental.

Palabras clave: poscolonialismo; filosofia de la historia; mar
Mediterraneo; critica del eurocentrismo; paradigma Al-Andalus.

Abstract: This text aims to construct new, non-Eurocentric views of
world history by recovering the legacy of Ibn Khaldan (1332-1402)
and incorporating it into postcolonial discussions. The article argues

Recepcién: 9 de octubre de 2021. / Aceptacién: 28 de junio de 2022.

D.R. ©2023. Estudios de Asia y Africa
Licencia Creative Commons Atribucién-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional

[453]


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

454 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

that non-European and non-Western references are necessary for a
philosophy of history that recognizes the existence of plural expe-
riences, epistemologies, and worldviews. The author develops ideas
for a history of global thought from the Western Mediterranean
experience.

Keywords: postcolonialism; philosophy of history; Mediterranean
Sea; critique of eurocentrism; Al-Andalus paradigm.

Este articulo es parte de la labor colectiva desarrollada en la Gltima
década por intelectuales sureuropeos y del Sur global en torno
a lo que se podria llamar la descolonizacion epistemologica de
Europa, en especial en el ambito académico y en relacion con
los centros de produccion de saberes y conocimientos (Grosfo-
guel 2011; Sousa Santos 2016, 2019; Garcia Fernandez 2021a).
Diferentes autores, como Boaventura de Sousa Santos (2010;
2019), Heriberto Cairo y Ramén Grosfoguel (2010), Ramon
Grosfoguel (2013), Dispesh Chakrabarty (2008), Montserrat
Galceran (2016), Manuela Boatca (2006), Maria Paula Meneses
(2011), Pastora Filigrana (2020) y Garcia Fernandez (2019a) han
publicado trabajos, discusiones e investigaciones cuyo objetivo
es producir pensamiento critico respecto al eurocentrismo desde
la propia Europa y tratar de generar nuevos dialogos mas alla
de los legados coloniales, al rescatar autores, pensadores y tradi-
ciones intelectuales negados anteriormente por el colonialismo
y el racismo epistemologico.!

Ibn Khaldun forma parte ineludible de lo que Gonzalez
Ferrin llama el paradigma Al-Andalus (2006). Se trata de
una tradicién intelectual especificamente del Mediterraneo
occidental, norafricana y sureuropea, que conecta el mundo
arabe-musulman, las filosofias griegas antiguas, la tradicion
amazigh, las culturas surpeninsulares y el Atlantico oriental

! Un claro ejemplo de estos pensadores negados por el eurocentrismo son los
filosofos andalusies. Basta ver las esculturas erigidas en la entrada de la Biblioteca Nacional
de Espatfia, entre las que se encuentran Isidoro de Sevilla (556-636), Alfonso X el Sabio
(1221-1284), Miguel de Cervantes (1547-1616) o Antonio de Nebrija (1444-1522), para
darse cuenta del deliberado olvido de autores como Ibn Hazm (994-1064), Ibn Rush
(1126-1198), Ibn Arabi (1165-1240) o Moisés ben Maimén (1138-1204), entre otros.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

GARCIA: EL LEGADO HISTORIOGRAFICO DE IBN KHALDUN 455

como una de las grandes regiones culturales del tardomedievo,
la modernidad temprana y el Renacimiento europeo. Como
sefialan las historiadoras Natali Zemon Davis y Patricia Mu-
fioz Luna (2013, 173): “La manera de potenciar la conciencia
global del historiador, sin perder por ello su aprecio por los
relatos concretos, consiste en centrarse en los casos de cruces
culturales”. El paradigma Al-Andalus se constituye como uno
de estos espacios de cruce cultural y de frontera, entendiendo
ésta no como espacio de separacién, sino como una comunidad
conectada en torno a dos margenes que reposan el uno en el
otro, constituidos asi como centro.

Ibn Khaldan fue un pensador, erudito, historiador, filésofo,
diplomatico, juez y hombre de la alta politica. Nacido en Fez,
en el seno de una familia andalusi de Dos Hermanas (taifa de
Sevilla). Su familia fue exiliada a Ttnez antes de la conquista
de la ciudad de Sevilla por parte de las tropas leonesas y caste-
llanas de Fernando III en 1248. Ibn Khaldun escribi6 su obra
Al-Muqqadima (o Prolegémenos a la historia universal) (Jaldin
1987) [1377] a finales del siglo x1v. Pensé e interpret el mun-
do en un contexto de cierre de la hegemonia arabe-musulmana
en el Mediterraneo (Rashid 2015). Su Al-Mugqadima fue la in-
troduccion o prolegdmeno a una crénica del mundo, también
conocida como Kitab al- [bar, usualmente llamada en espaiiol
Historia de los drabes. En este articulo pretendo, al incorporar
el paradigma Al-Andalus, contribuir al debate de lo que se
ha llamado la descolonizacion de Europa, especificamente
la descolonizacion epistémica de las formas de pensar, inter-
pretar y explicar la diversidad del mundo y, por supuesto,
su diversidad histérica (Grosfoguel 2011; Sousa Santos 2016;
Garcia Fernandez 2019a). Como sefiala Sousa Santos (2016, 76):
“Las teorias que hemos desarrollado no han sido suficientes y
contintian sin serlo para permitirnos comprender la diversidad
del mundo. Es necesario revertir, desplazar la mirada y refun-
dar las teorias. Es preciso otra epistemologia”. En resumen, el
presente articulo es una revision critica de las lecturas contem-
poraneas de la obra de Ibn Khaldun en dialogo con propuestas y

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

456 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

reflexiones que incorporan su legado al escenario de los estudios
poscoloniales y del paradigma Al-Andalus.

Debates e implicaciones poscoloniales: una discusion
emergente en las ciencias sociales y las humanidades

En las Gltimas décadas, académicos procedentes de experiencias
del sur del mundo, de procesos de descolonizacion y de ciertos
ambitos académicos criticos en las universidades de las poten-
cias hegemonicas han desarrollado una nueva formulacion del
caracter eurocéntrico, occidentalizado y colonial de las formas y
tendencias adoptadas por las ciencias sociales y las humanidades.
En este sentido, el colonialismo intelectual (Fals-Borda 1987),
la colonialidad del saber (Lander 2000) o el imperio cognitivo
(Sousa Santos 2019) hacen referencia al modo de dominacion
cultural y a las estructuras epistémicas que el colonialismo y
la dominacién imperialista han consolidado en las universi-
dades del mundo. En palabras de Enrique Dussel (2016, 24):
“El eurocentrismo filosofico tiene una supuesta pretension de
universalidad siendo en realidad una filosofia particular[...] Esta
pretension termina cuando los integrantes de otras tradicio-
nes filosofico-culturales toman conciencia de su propia his-
toria filoséfica, y del valor situado de las mismas”.

¢Cuales son esas transformaciones que hoy permiten discutir
sobre la necesidad de incorporar autores como Ibn Khaldun a
las discusiones académicas y tedricas del pensamiento critico
en el sur de Europa y el resto del contexto internacional?
¢Cuales han sido las transformaciones y las disputas internas
en el ambito académico en relacién con la emergencia de estas
filosofias del sur? En primer lugar, debemos tener en cuenta
que, en el contexto del surgimiento de la filosofia moderna a
principios del siglo xv1 y de las ciencias sociales en el siglo x1x,
la mayor parte del mundo eran administraciones coloniales
de potencias europeas; a partir del xvr, de las coronas ibéricas,
y del x1x, de las potencias del norte de Europa. Esto lleva a
pensar que las formas modernas de conocimiento estuvieron

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

GARCIA: EL LEGADO HISTORIOGRAFICO DE IBN KHALDUN 457

ligadas al proyecto del colonialismo ibérico y occidental, del
imperialismo y del capitalismo contemporaneo. Las ciencias
sociales hegemonicas fueron la manera de interpretar el mundo
de aquellos que lo dominaban. Como parte de la expansion
colonial, la filosofia occidental y las ciencias sociales eurocén-
tricas fueron impuestas alli donde el proyecto colonial se fue
consolidando (Wallerstein 1996). Las ciencias sociales y las
humanidades fueron parte del proceso civilizatorio moderno
y colonial y llevaron la disputa colonial al terreno de los ima-
ginarios y las formas de interpretar el mundo y de represen-
tarlo, privilegiando las formas filoséficas y epistemologicas de
la Europa cristiana y feudal sobre otras formaciones sociales,
culturales y civilizatorias (Sousa Santos 2018, 133). Esta ex-
clusion de los referentes no occidentales en las universidades
occidentalizadas ha sido progresiva y se fue agravando a lo
largo de los siglos x1x y xx (Alatas 2006, 782).

El fin de las administraciones coloniales y los procesos de
descolonizacién supuso, en cierto sentido, la emergencia de los
paises del sur. Es decir, una presencia en el escenario de las cien-
cias sociales. Como sefiala Boaventura de Sousa Santos
(2018, 134) “El problema es que las ciencias sociales de base
eurocéntrica no permitieron a los pueblos de Africa, Asia o
América Latina representar el mundo como suyo, ni imaginar
la posibilidad de transformarlo de acuerdo con sus propias
especificidades y aspiraciones”. Los protagonistas de los mo-
vimientos anticoloniales fueron personas cuyas experiencias
historicas estaban fuera del canon de las ciencias sociales y el
pensamiento occidental. Por ejemplo, los dirigentes africanos,
los lideres de los movimientos nacionalistas del mundo arabe,
los dirigentes comunistas asiaticos, los movimientos indigenas
o los intelectuales afroamericanos en Estados Unidos. Es re-
levante rescatar las palabras de Maria Paula Meneses cuando
sefiala: “Las luchas de liberacion del tercer mundo supusieron
la emergencia ontoldgica de los sujetos, pero no la emergencia
epistémicay eso es lo que hoy persiguen las epistemologias del
Sur” (en Garcia Fernandez 2019b, 561).

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

458 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

En términos historiograficos, la filosofia occidental desde
Hegel (Hegel 1953, 2012) ha dibujado una Europa como cen-
tro de la historia mundial al menos durante los Gltimos cinco
siglos, y disefiado, ademas, referentes historicos de la Europa
occidental que van desde la Grecia clasica, el Imperio romano
y el Renacimiento europeo hasta la Europa occidental. A partir
de dicha filosofia de la historia, las potencias occidentales cons-
truyeron un sentido universal de la historia que supuestamente
evolucioné en su marcha de Oriente a Occidente para situarse
en el norte de Europa occidental. Europa, entendida en términos
hegelianos, seria el centro no sélo politico del sistema mundial,
sino también en términos de evolucion y progreso. Por ello, la
experiencia historica del resto de los paises y las sociedades del
mundo se explica a partir de la experiencia europea y en relacion
con la intensidad de los contactos con Europa. El historiador
indio Dipesh Chakrabarty, en su famosa obra Provincializing
Europe (traducida como Al margen de Europa), llama la atencion
sobre lo siguiente:

Enlo concerniente al discurso académico sobre la historia —esto es, 1a “his-
toria” en tanto que discurso producido en el ambito institucional univer-
sitario—, “Europa” sigue siendo el sujeto tedrico soberano de todas las

» «

historias, incluyendo las que denominamos “india”, “china”, “keniata”,
etcétera. De un modo peculiar, todas estas historias propenden a con-
vertirse en variaciones de un relato maestro que cabria denominar “la
historia de Europa” (Chakrabarty 2008, 57).

Para abordar elementos propios de esta contribucién, tene-
mos que destacar que el sur de Europa ha sido una mas de las
regiones colonizadas por el pensamiento hegemonico produ-
cido en los grandes centros de poder del norte de Europa. Los
margenes de la frontera sur de Europa han sido territorios que
siempre tuvieron mas vinculacion con el Mediterraneo y con
el norte de Africa que con los territorios del norte feudal euro-
peo. El sur de la peninsula ibérica, los territorios andalusies, las
islas mediterraneas occidentales, el sur de la peninsula italica y
el emirato de Sicilia. Todos estos territorios conformaron las

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

GARCIA: EL LEGADO HISTORIOGRAFICO DE IBN KHALDUN 459

conquistas internas en Europa por parte de los reinos feuda-
les entre los siglos xm y Xv como prolongacién de las cruzadas
de los siglos X1 y x11 y también como preludio de la expansion
colonial americana en el XVI.

un “Sur de Europa” [...] [fue] construido epistémicamente por la Ilus-
tracién del centro y norte de Europa desde mediados del siglo xvi. La
Tlustracion comstruyd [...] tres categorias que ocultaron la “exterioridad”
europea: el orientalismo (descrito por Edward Said), el occidentalismo
eurocéntrico (fabricado entre otros por Hegel), y la existencia de un
“Sur de Europa”. Dicho “Sur” fue (en el pasado) centro de la historia en
torno al Mediterraneo (Grecia, Roma, los imperios de Espafia y Portugal,
no haciéndose referencia al mundo arabe del Magreb, ya desacreditado
dos siglos antes), pero en ese momento era ya un resto cultural, una
periferia cultural, porque para la Europa dieciochesca que efectuaba
la Revolucién industrial todo el mundo Mediterraneo era un “mundo
antiguo” (Dussel 2008, 155).

Este sur de Europa estarfa conectado con lo que Gonzalez
Ferrin (2006 29) ha llamado el paradigma Al-Andalus. Una
gran region cultural que va de Valencia a Fez, y del Sahara y
las Canarias a Sevilla. Se trata, no obstante, de una geografia
movil, en transicion. Se trata del primer Occidente del mundo
oriental, asi como del Gltimo Oriente dentro del mundo oc-
cidental. El paradigma Al-Andalus es también una tradicién
intelectual especificamente del Mediterraneo occidental, nor-
africana y sureuropea. Implica asimismo una epistemologia
compartida que nace del encuentro del mundo arabe-musulman,
las filosofias griegas antiguas, la tradicion amazigh, las culturas
surpeninsulares y el Atlantico oriental.

Rescatar esta region cultural para establecer un nuevo dialogo
no eurocéntrico sobre el mundo es parte de los retos a los que
convoca la descolonizacién de Europa, para lo cual hemos de
incorporar nuevas miradas, pensar desde nuevas perspectivas
y transitar hacia los margenes donde habitan las narrativas ex-
cluidas y desplazadas de la modernidad occidental y colonial.
Tal es el desafio al que emplaza hoy la obra de Ibn Khaldan
en este dialogo poscolonial, poscontinental y posimperial que

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

460 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

permita volver a pensar el mundo mas alla de los legados del
hispanismo colonial, del arabismo occidental y de las ciencias
sociales eurocéntricas.

Nuevos itinerarios por la primera modernidad temprana:
el Mediterraneo de Ibn Khaldan

Para comprender la obra de Ibn Khaldan hay que considerar
tanto su pensamiento y su legado intelectual como las expe-
riencias de la ciudad mediterranea del siglo x1v. Ibn Khaldan
vivi6 en Tunez, Fez, Granada, Tremecen y El Cairo, ademas de
haber visitado y tenido presencia prolongada en ciudades como
Sevilla 0 Damasco, todas conectadas por el mar Mediterraneo
(Martinez Enamorado 2006). Este mar Mediterraneo, el de Ibn
Khaldun, convulso, repleto de cambios y transformaciones que
se dieron en el contexto del repliegue del mundo arabe y de
la expansion de los reinos cristianos, las conquistas mongolas
y las ciudades mercantiles italianas. El Mediterraneo del siglo
XIV representa uno de los momentos mas importantes para
comprender lo que sucedera a finales del siglo siguiente. La
conquista otomana de Constantinopla, el colapso del comercio
en el Mediterraneo oriental, la expansion atlantica y la crisis
sistémica de las formaciones mediterraneas. Todo en un entorno
de cruces, decadencias y emergencias, de fronteras méviles y
contactos fronterizos (Braudel 2015; Paez Lopez 2006).

De la segunda mitad del siglo xur a la segunda mitad del siglo
xv fue un periodo de enorme agitacion, contactos, desbordes
y cruces culturales que se expresaron en los grandes descubri-
mientos que llevaron a cada una de las civilizaciones a descubrir
a las demas. El veneciano Marco Polo (1254-1324), el magrebi
Ibn Battuta (1304-1435), el chino Zheng He (1371-1435) y el
portugués Enrique el Navegante (1394-1460) (Martinez Ena-
morado 2006, 31) fueron todos exploradores producto de este
siglo x1v convulso de encuentros civilizatorios y busquedas mas
alla de las fronteras propias de cada sistema regional.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

GARCIA: EL LEGADO HISTORIOGRAFICO DE IBN KHALDUN 461

Ademas de este espiritu de desborde y expansién en di-
ferentes sociedades y civilizaciones, también la geografia
politica del Mediterraneo occidental transit6é hacia un re-
pliegue del mundo arabe y musulman en el sur de Europa
y el Atlantico oriental. La segunda mitad del siglo xv y el
siglo xvi fueron definitivamente las décadas de cierre del sis-
tema mediterraneo y de apertura de los sistemas atlanticos,
especialmente del Atlantico oriental, primero, y mas tarde,
del Atlantico hispano colonial y el Atlantico negro (Garcia
Fernandez 2021b; Braudel 2015; Gilroy 2014). El siglo x1v se
caracteriz0, ademas, por las formaciones sociales emergentes,
como los sistemas mercantiles de Valencia, Mallorca, Venecia,
Génova y el resto de las ciudades mercantiles mediterraneas
(Wallerstein 1979; Gonzalez Ferrin 2006; Garcia Fernandez
2020). Por otro lado, el Imperio romano oriental, en su fase
de declive, termindé con la toma otomana de Constantinopla
en 1453. En 1258 los mongoles habian conquistado Bagdad
y desarticulado el califato abasi. Se prolongé asi un proceso
de fragmentacion que habia comenzado con la pérdida de la
peninsula ibérica a raiz de la formacién del emirato omeya de
Coérdoba por parte del Gltimo superviviente omeya, Abd al-
Rahman I, su primer emir (731-788). De dicha fragmentacién
emergieron el sultanato mameluco en El Cairo, la dinastia
Hafsi en la actual Libia, el reino ziyanida de Tremecén, el
sultanato benimerf en el extremo occidente del norte de Africa
y el emirato nazari en el sur de la peninsula ibérica (Martinez
Carrasco 2014; Sola Castafio 2006). A mediados del siglo xim,
los mongoles tomaron Bagdad. Las economias mercantiles
italianas y aragonesas comenzaron a reorientar sus estrate-
gias comerciales hacia el Mediterraneo occidental (que mas
tarde llevo a la apertura atlantica). Esta condensacion civili-
zacional provoco un siglo X1v de expansiones y contracciones
que llevaron al colapso un siglo mas tarde con la toma otoma-
na de Constantinopla y la expansiéon americana, proceso que
condujo directamente a la conquista de América y la época co-
nocida como Modernidad.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

462 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

En 1362, Ibn Khaldin inici6 su viaje a Granada, donde fue
acogldo por Ibn al-Jatib y el proplo Muhammad V durante dos
afios. En ese tlempo no se asumia con naturalidad la condicién
oriental del islam ni la occidental del cristianismo, como dice
Emilio Gonzalez Ferrin (2018, 48): “tal bipolaridad estaba
atn por decantarse”. Granada representaba el islam occidental
junto con el norte de Africa, y Constantinopla representaba
la Roma cristiana en el Cercano Oriente. En Granada Ibn
Khaldin estableci6 una relacién muy intima con el historia-
dor y sabio Ibn al-Jatib. Pero varios enfrentamientos con él,
y los celos, lo llevaron a abandonar la ciudad (Moral Molina
2012). Tras su visita a Granada y a Sevilla, en 1364 comenzo el
proceso intelectual que lo llevé a escribir sus prolegomenos
“como una forma de desatar su ira y su critica contra una so-
ciedad y una cultura incapaz de percibir su propio ocaso”
(Gonzalez Ferrin, 2018, 49). En 1401, tras haber realizado su
peregrinacion a La Meca, se instal6 en El Cairo y participo en
la campaiia contra Timir-i Lang que habia sitiado Damasco.
Fue testigo del repliegue del mundo arabe (desde Sevilla, con
el exilio de su familia) hasta Damasco (sitiada por las tropas
de Timiir-1 Lang). Esto permite afirmar que Ibn Khaldun era
un pensador de las crisis hegemonicas y de los momentos de
fragmentacion. Su percepcion del proceso de cambio historico
es evidente. Su condicion de exiliado (asumida por su familia),
su retorno a Sevilla, la experiencia de decadencia, el retroceso y
la fragmentacién del mundo arabe, el proceso de cristianizacion
y de castellanizacion del sur de la peninsula ibérica lo llevaron
a producir una obra donde trata de sistematizar los procesos
de cambios ciclicos y de transformaciones civilizatorias. El
proceso vivido por Ibn Khaldan conduce inevitablemente a la
expansion atlantica y a la crisis de los sistemas mediterraneos,
como el arabe-musulman, las ciudades italianas o la Corona de
Aragén. El empuje de los mongoles y del sultanato otomano
desde oriente a occidente y la presion de los reinos feudales
desde el norte hasta el sur de Europa, asi como la expansién
hacia Africa de la Corona portuguesa, y de Castilla hacia el

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

GARCIA: EL LEGADO HISTORIOGRAFICO DE IBN KHALDUN 463

Caribe y América Latina, cercaron y aprisionaron al mundo
arabe y lo obligaron a un repliegue en el contexto historico de
emergencia de la modernidad occidental. En palabras de Enri-
que Dussel: “La expansiéon colonial moderna, por la apertura
de Portugal al Atlantico, en el Africa, y después en el océano
Indico, que superd entonces el ‘muro’ del Imperio otomano,
y la de Espafia hacia el Caribe y América, siti6 al mundo islami-
co y paralizo su desarrollo civilizatorio (y filoséfico, por tanto)
desde finales del siglo xv” (Dussel 2016, 24).

Hasta ahora, los estudios poscoloniales y la teoria decolonial
se han centrado en analizar, interpretar y deconstruir las conse-
cuencias de las relaciones coloniales a partir de las conquistas,
especificamente a partir de la modernidad/colonialidad tras
1492 y el inicio de las administraciones virreinales. Ademas,
los debates poscoloniales se dan en el contexto de una crisis
de legitimidad de las potencias europeas y de los paradigmas
civilizatorios de la modernidad. Desde la perspectiva del sur
de Europa, desde la experiencia andalusi y desde el legado
del mundo arabe e islamico en relacion con la formacion del
sistema-mundo moderno y colonial se presentan nuevos retos.
A saber: rescatar los procesos que se dan como preludio a la
modernidad temprana. Se trata de procesos politicos, cultu-
rales y econémicos como los analizados en relacion con el
mar Mediterraneo de Ibn Khaldun, pero también de procesos
intelectuales, de contextos de acumulacion de saberes y de las
formas en las que implosiona el pensamiento y la filosofia
arabe clasica, heredera del legado griego, en el momento de la
cristalizacion de la modernidad occidental y de la expansion
colonial occidental.

En el contexto actual de las discusiones poscoloniales pa-
rece clave cruzar varias de las lineas de discusién que se estan
produciendo en torno a lo que significa descolonizar Europa
(Chakrabarty 2008; Sousa Santos 2010; Garcia Fernandez 2019a).
Es importante reconocer varios procesos de reflexiéon que
hoy son espacios abiertos de investigacién y profundizacién
en cuanto al analisis de las implicaciones coloniales de nuestras

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

464 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

universidades y nuestras ciencias sociales en el sur de Europa.
En primer lugar, el patron de poder colonial que estall6 en
1492 no nacié6 de una tabula rasa, sino que se relacioné con la
larga guerra feudal y las violencias de conquista en las cruzadas,
en la mal llamada Reconquista, y aumento6 con la expansién
castellana hacia el Caribe. En segundo lugar, los territorios
del sur de Europa, del norte de Africa y del Mediterraneo oc-
cidental supusieron el espacio de configuracion de las logicas
coloniales que se expandieron con la conquista de América.
En tercer lugar, los conocimientos, los saberes, la filosofia y
el acumulado epistémico que permiti6 a los reinos feudales y
a las ciudades mercantiles alcanzar gran desarrollo en geopo-
litica, geografia, filosofia, aritmética y matematicas son los
legados del mundo arabe integrados mediante las guerras de
conquista del sur de Europa. Es un proceso de extractivismo
epistémico, tal y como lo ha llamado Ramon Grosfoguel (2016),
y supone un epistemicidio y una negacion de los saberes del
mundo arabe y su aportacién a la modernidad occidental. La
historiografia hegemoénica ha explicado la modernidad como
un proceso interno de la Europa feudal que evolucioné de-
bido a elementos de desarrollo endégeno. El Renacimiento
europeo se constituy6 con la incorporacion de los saberes y
los conocimientos del mundo arabe y bizantino a los reinos
feudales durante las conquistas del sur de Europa y del Cercano
Oriente (Marquez Villanueva 1994; Vernet 2006; Gonzalez
Ferrin 2006; Vélez Le6n 2017). Recuperar y poner en valor la
obra y el legado de Ibn Khaldun es una manera de visibilizar
las formas no eurocéntricas de pensar los ciclos historicos, las
sociedades, la economia y el derecho desde una perspectiva
no occidentalizada, no colonial y no eurocéntrica. Superar
“la extrema dificultad que tiene Europa para aprender de las
experiencias no europeas, especialmente las que tienen su ori-
gen en el Sur global”, es también una manera de descolonizar
Europa. Como sefiala Sousa Santos (Sousa Santos 2018, 27),
“es tiempo de un entendimiento poscolonial y posimperial
entre Europa y el mundo”.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

GARCIA: EL LEGADO HISTORIOGRAFICO DE IBN KHALDUN 465

Lecturas contemporaneas del legado de Ibn Khaldan:
entre el romanticismo y el posorientalismo

En relacion con las lecturas y los reconocimientos realizados
acerca de la obra de Ibn Khaldun, en especial de sus Prolegd-
menos o Introduccion a la historia universal, hay que destacar
los comentarios de algunos de los mas importantes pensadores
de la Europa occidental y del Estado espafiol, como Arnold J.
Toynbee o José Ortega y Gasset. Lo cierto, y lo lamentable, es
que en la universidad espafiola quizas se hayan producido
mas articulos, publicaciones y libros sobre lo que dijo Ortega
y Gasset sobre Ibn Khaldin que sobre la obra de este tltimo.
Respecto a la lectura que Ortega y Gasset realiza de la obra de
Ibn Khaldin, hay que sefialar, junto con José Luis Garrot Garrot
(2008, 29), que “ciertos argumentos de Ortega muestran una
posicidn eurocéntrica y occidentalista”. Dicho autor sefiala tam-
bién que, “segun Ortega, para Ibn Khaldun el mundo historico
se reduce al mundo africano, aseveracion que no parece tener en
cuenta que Ibn Khaldan conocia profundamente al-Andalus y
el Proximo Oriente” (29). Respecto a la mayoria de las lecturas
contemporaneas que desde las ciencias sociales se han hecho
de Ibn Khaldun hay que considerar el trabajo realizado por la
arabista e historiadora madrilefia Maria Jests Viguera Molins
cuando explica lo siguiente:

Las cuatro etapas historicas en el estudio de la obra de Ibn Khaldan se-
rian las siguientes: una primera etapa del descubrimiento y aprecio
interior en los paises arabes (siglos XVI-XIx); una segunda etapa de redescu-
brimiento orientalista en la que se descubren sus Prolegdmenos y su His-
toria universal (desde el siglo x1x a mediados del siglo xx); una tercera
etapa de ampliacién de conocimiento sobre Ibn Khaldtn en la que cuaja
su prestigio en areas especializadas, y que se da desde mediados del si-
glo xx. Y una cuarta etapa, la actual, iniciada desde finales del siglo xx,
que se caracteriza por un reconocimiento ponderado de su obra y por
el gran alcance de su aprovechamiento desde reas especializadas, que
acrecientan la difusidn de las ideas khaldunies no sélo por los ambitos
desde antes ya interesados, de la historia, etnografia, politica, filosofia, y
del proceso de varios saberes, como la sociologia, sino que lo extienden

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

466 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

por el de la medicina, la ecologia, y sobre todo lo consolidan desde el de
la economia, campo en el que varias practicas y teorias le apuntan como
un precursor, desde el capitalismo al materialismo historico (Viguera
Molins 2006, 414-455).

En un sentido mucho mas critico, Sousa Santos analiza la
recepcion de Ibn Khaldan en las universidades europeas y
occidentales y sefiala lo siguiente:

Ibn Khaldan es conocido en Europa desde mediados del siglo xix.
Pero es conocido exactamente como un académico que siglos antes,
concretamente seis siglos antes, produjo un analisis que debe ser forzo-
samente revisado sobre el norte de Africa y sus vinculos con el mundo
arabe. Su trabajo comenz6 a ser traducido a las lenguas europeas s6lo a
partir de mediados del siglo xix. Pero en aquel tiempo no era visto como
un autor que traia una contribucién especifica a las ciencias sociales; por
el contrario, era visto como materia prima para ser estudiado por los
cientificos sociales, y no propiamente para analizar su trabajo y aprender
a partir de sus perspectivas (Sousa Santos 2018, 235).

Otra interpretacién sobre las lecturas contemporaneas del
pensamiento de Ibn Khaldin es la que hace el sociélogo malasio
Syed Farid Alatas, quien sefiala:

Sin embargo, aunque se le ha otorgado cierto reconocimiento, pocos
trabajos fueron mas alla de proclamarlo como fundador o precursor de
una aplicacion sistematica de su perspectiva tedrica a aspectos histéricos
y contemporaneos concretos de las sociedades musulmanas del norte
de Africa y Oriente Medio. La continua presencia del eurocentrismo
en las ciencias sociales no ha ayudado en este sentido, y a menudo se
interpone en la legitimacidn de fuentes no occidentales para la formacion
de teorias y conceptos generales (Alatas 2014, 256).2

Se trata de una interpretacion muy acertada. No hay grandes
aportaciones desde las universidades europeas que consideren
la obra de Ibn Khaldun. Definirlo como pensador esencial-
mente oriental, arabe o islamico es parte de una estrategia de
esencializacion y construccion de alteridad que trasciende la

2 La traduccion de las citas de obras publicadas en inglés es del autor de este texto.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

GARCIA: EL LEGADO HISTORIOGRAFICO DE IBN KHALDUN 467

lectura del orientalismo en sentido clasico, por lo que parece im-
portante hablar de posorientalismo en la linea de lo que sefiala
Gonzalez Ferrin cuando afirma:

Vislumbramos un algo llamado Oriente, que particularizaremos aqui
en el caso del islam. Pero no tnicamente la religién —islam—, sino tam-
bién esa civilizacién —islam— de la que formé parte al-Andalus y que
se explica siempre en términos orientalistas, esencialistas, culturalistas,
creacionistas. Porque se entiende como un Otro periférico empotrado,
un ente ajeno, acabado y compacto, emanado —como por ensalmo— de
las lejanas arenas del desierto [...] el aparato orientalista y/o post-orien-
talista que se acerca a Al-Andalus esta pidiendo a gritos deconstruccién
(Gonzalez Ferrin 2011, 61).

No se puede, por lo tanto, considerar a Ibn Khaldan solo un
pensador arabe, ni oriental, ni musulman, sino uno de la tradi-
cibén intelectual que se reconstruye como paradigma Al-Andalus.
La gran ausencia sobre la que pretende llamar la atencién esta
contribucion es que la historiografia espafiola nunca consideré a
Ibn Khaldin como un pensador del largo exilio andalusi ni como
un pensador del sur de Europa. La construccion de su figura
tal como se ha producido en la historiografia espafiola convoca
a considerarlo un extraiio, epistemologicamente indescifrable,
lejano, vestido de los topicos vetustos del orientalismo. Lo
clerto es que varios autores no eurocéntricos ya han abordado
su obra desde las universidades del mundo anglosajon (Salama
2011; Ayyash 2017; Alatas 2006, 2014; Hannoum 2003), pero
esta discusion parece no haber impregnado atn el pensamiento
académico latinoamericano y espafiol, en vista de la ausencia de
trabajos que la aborden desde esta perspectiva. La nueva forma
de releer su obra debe estar atravesada por un dialogo entre
diferentes epistemologias y formas de pensar y representar la
historia universal. El pensamiento de Ibn Khaldan no es algo
extrafio, al contrario, forma parte de las bases profundas de las
filosofias mediterraneas, pero la fuerza de la occidentalizacién
y de las reapropiaciones de las universidades eurocéntricas ha
hecho verlo como un pensador foraneo, al igual que son vistos

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

468 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

los antepasados andalusies. Pensar de nuevo el mundo obliga,
como diria Syed Farid Alatas (2014), a abrirse a otras formas de
conocimiento o, en palabras de Sousa Santos, a ampliar el canon
de la ciencia (Sousa Santos, Meneses y Arriscado Nunes 2005).

La filosofia de la historia de Ibn Khaldun no deberia resultar
extrafia en el contexto de las sociedades del sur de Europa o
en el contexto de las discusiones que nacen del paradigma
Al-Andalus, pues se trata de un pensador que comparte, hasta
cierto punto, la misma experiencia histérica de gran parte de
las sociedades del sur de Europa y del norte de Africa (una
historia de migraciones, de cruces, contactos y destierros). Ibn
Khaldan no es, para los andaluces y los ciudadanos del sur de
Europa, un extranjero, sino un saber extranjerizado. Al igual
que la propia sociedad andalusi, Ibn Khaldan ha sufrido, a través
de las miradas académicas eurocéntricas y espafiolas, un proce-
so de extranjerizacion, esto es, de construccién como alteridad
lejana a la propia experiencia andaluza y del sur de Europa.

Hacia una filosofia khaldaniana de la historia mundial

En diferentes trabajos se ha destacado, en las Gltimas décadas, que
el mundo arabe ha sido el depositario de la filosofia griega y el
responsable del legado filosofico antiguo (Vernet 2006) y de su
reinterpretacién y entrega a los reinos cristianos conquistadores
que, en la recepcion del pensamiento clasico arabe y oriental,
encontraron lo que después se llamé el Renacimiento europeo.
Son fundamentales las obras de Emilio Gonzalez Ferrin (2006,
29) y Enrique Dussel (2016, 20) por su esfuerzo interpretativo
de Al-Andalus y del mundo musulméan como primer renaci-
miento del sur de Europa. Ese reconocimiento permite afirmar
la importancia de abordar un dialogo serio y respetuoso con la
obra de los pensadores mediterraneos, andalusies y norafricanos.
A continuacién se presentan algunas reflexiones y discusiones
de primer orden que contribuyen a interpretar la filosofia de la
historia encarnada en los Prolegémenos mas alla de los legados
coloniales y eurocéntricos.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

GARCIA: EL LEGADO HISTORIOGRAFICO DE IBN KHALDUN 469

1. Como sefiala Cheddadi (2005), Ibn Khaldin “desarrolla
el espiritu de la historiografia griega tal como aparece en
Tucidides o en Polibio”. En la misma linea, Gonzalez Fe-
rrin (2018, 45) afirma que a “Ibn Khaldun [se le] considera
heredero de pensadores andalusies como Averroes, a quien
cita repetidamente en sus obras”. Por lo tanto, debemos
entenderlo como parte del legado del pensamiento clasico
oriental arabe y griego.

2. Sobre su obra, hay que destacar que trascendié las for-
mas de la narracion histérica de los cronistas griegos y arabes
de su tiempo, pues no se limitd a narrar acontecimien-
tos de sus propias sociedades o de las autoridades a las que
servian, sino que inaugurd una forma de comprender la
historia de los arabes que se explica en didlogo y recipro-
camente con la historia del resto de las sociedades con
las que el mundo arabe y musulman convivia, como los
amazigh (por él llamados bereberes) o los reinos feudales
(por él llamados francos). En palabras de Jeronimo Paez
Lopez (2006, 38): “Ibn Khaldun no concibe la posibilidad
de escribir una historia de los arabes y de los bereberes que
no se sitte en relacion con la de otros pueblos, espacial
y temporalmente”.

3. Laconcepcion de Ibn Khaldan de la historia universal res-
ponde alo que el filésofo y arabista Manzano Rodriguez
(2010) llama el humanismo jalduni, es decir, un analisis de-
tenido, una explicacién fundamentada en planteamientos
racionales y cientificos que, ademas, sitia a la humanidad y
a las sociedades en el seno de la investigacion, al mismo
tiempo que las considera responsables de su propio devenir.

4. Reconozco, con el académico mexicano de origen argelino
Zidane Zeraoui El Awadque, que la obra de Ibn Khaldan
representa, en primer lugar y antes que nada, un tratado
de epistemologia. En palabras de Zeraoui El Awad (2004,
425): “El primer paso dado por Ibn Khaldun fue de orden
epistemologico: darle a la historia un lugar en el saber hu-
mano”. Para los historiadores y los cronistas de la época,

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

470

ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

tanto arabes (Shatzmiller 2006, 362-365; Muhammad 2012)
como cristianos (Rios Saloma 2008, 179), la historia y los
relatos de los acontecimientos del pasado estaban mucho
mas insertos en el ambito del poder politico que en el de la
filosofia. Asi fue, ademas, para los filésofos de la antigua
Grecia y el Imperio romano, y asi fue en el occidente
medieval y el Renacimiento europeo y la Ilustracién
hasta Hegel, el gran fil6sofo de la historia en el mundo
occidental. Ibn Khaldin representa una sistematizacién
epistémica del lugar que se ha de otorgar al conocimiento
del pasado para la comprension del mundo presente.

La reflexion histérica de Ibn Khaldun esta repleta de
explicaciones y comentarios que tratan de afirmar reglas
compartidas en los diversos ejemplos que plantea y apo-
yadas en nimeros, datos que acompafian su razonamiento
relacionando los hechos entre si a través de causas y efectos,
y haciendo analogias entre el pasado y el presente (Zeraoui
2004, 426).

La historia universal de Ibn Khaldan, concretamente sus
Prolegdmenos, incorpora una filosofia de la historia no
evolucionista ni lineal, sino ciclica, argumento que sera
retomado siglos mas tarde por Arnold J. Toynbee en su
enciclopédica obra Estudio de la historia (Toynbee, 1970). La
concepcién de Ibn Khaldin corresponde a una experiencia
historica y social de crisis, de cierre del tiempo arabe, pues
pudo percibir en primera persona como el mundo arabe se
fue contrayendo en sus fronteras tanto occidental (pérdida
de Sevilla y declive de Al-Andalus) como oriental (el sitio
de Damasco por parte de los mongoles de Timiir-i Lang).
La experiencia historica de derrota y fragmentacién, y
el estudio historico de la formacion, el desarrollo y el
ocaso de la civilizacién arabe, le dio al autor una mirada
de ciclo histérico que impregnaria sus obras y su forma de
comprender e interpretar el desarrollo histérico.

La filosofia de la historia de Ibn Khaldun toma en con-
sideracion el medio fisico, la naturaleza y la geografia

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

GARCIA: EL LEGADO HISTORIOGRAFICO DE IBN KHALDUN 471

sobre las concepciones de la geopolitica, la economia y
las reglas que rigen a las sociedades. Como sefiala Gio-
vanni Patriarca (2019, 142): “En su doctrina, el contexto
geografico y ambiental esta profundamente ligado a un
ideal estrictamente antropoldgico”. Esto produce, en la
explicacion histérica, una complejidad nueva en la com-
prension de los fendmenos sociales y los acontecimientos.
Esta vision de la historia, segtin la cual el desarrollo de
las sociedades humanas se inserta en determinado medio
fisico, en cierto ecosistema y contexto ambiental, deter-
mina una cosmovisiéon y una comprension de las socieda-
des en las que el desarrollo humano no esta desvincu-
lado de su accidén sobre el medio natural, tal como ha
pasado en los enfoques occidentales de comprension del
desarrollo historico de las sociedades humanas.

8. Ibn Khaldun desarrolla una relacién muy especial entre
economia e historia que diversos autores, como Zeraoui
El Awad (2004), Sousa Santos (2018) o Viguera Molins
(2006), proponen como antecedente de la comprension
materialista de la historia, tal como siglos mas tarde
la desarrollarian Marx y Engels. Para Ibn Khaldun, el
papel de las diferentes formas economicas condicionaba
los tipos de organizacion social, por lo que, al estudiar
determinadas estructuras sociales, habia que analizar su
funcionamiento econémico y las formas de aprovecha-
miento que producian (Zeraoui 2004, 426).

9. Ibn Khaldun es un pensador de las crisis hegemonicas,
de los momentos de fragmentacion, de las decadencias
cambiantes. Segun Zeraoui El Awad (2004, 432), para Ibn
Khaldin “el estudio de la historia universal en general
y de la historia del pensamiento politico, en particular,
debe iniciarse con el analisis de los centros de poder en
cada momento histérico y entender las causas de su sur-
gimiento, auge y decadencia y los periodos de transiciéon
de un centro hacia otro”. Analiza los ciclos de hegemonia
y la crisis de los sistemas histéricos. Ibn Khaldtan es un

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

472 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

autor que permite extraer lecciones del proceso de crisis
que vivio el mundo arabe-musulman a partir del siglo xm.
Al igual que Wallerstein, descifra la crisis de los imperios
ibéricos en la formacién del nuevo sistema-mundo, o como
Braudel, interpreta la crisis del mundo mediterraneo para
abordar la nueva fase hegemoénica en el Atlantico. Ademas,
hay constancia, por las referencias de Braudel a la obra de
Ibn Khaldin, de que el historiador francés conocia bien
la obra del tunecino.

Desplazar la geografia de la razon: prolegémenos
transmodernos y conclusiones provisionales

La obra de Ibn Khaldiin ofrece una particular y fértil forma de
comprender los procesos historicos en relacién con los largos
ciclos o, en palabras de Fernand Braudel, la historia de larga
duracion. Una de las criticas mas contundentes a la teoria social
occidental y eurocéntrica es que asume su lugar de enunciacion
y su experiencia encarnada como un lugar abstracto y neu-
tro desde el que se genera un saber objetivo exento de toda
subjetividad. La objetividad occidental es una forma mas de
subjetividad. En este sentido, el pensamiento de Ibn Khaldan
obliga a desplazar la geografia de la razon para pensar no sélo
la historia del mundo arabe y musulman, sino también el de-
sarrollo de otras formaciones sociales e histéricas.

Si Hegel, Marx y Hobsbawm han permitido (o eso crefamos)
analizar y pensar histéricamente sociedades no occidentales,
“¢por qué no iba a ser conveniente explicar el mundo en relacion
con las propuestas de analisis historico de Ibn Khaldan?” (Ala-
tas 2006, 791). Ademas, Ibn Khaldin ofrece una comprensién
de la historia mundial desde el otro lado de la geografia de la
razén, es decir, desde un locus de enunciacién diferente al de
la modernidad occidental hegemoénica (Grosfoguel 2016, 163).
De acuerdo con el escritor keniata Ngligi wa Thiong’o (2017,
32), es importante “desplazar el centro desde el que se piensa

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

GARCIA: EL LEGADO HISTORIOGRAFICO DE IBN KHALDUN 473

el mundo, moviéndolo de su limitada base en Europa a una
multiplicidad de centros”.

La propuesta que, desde las diferentes teorias poscoloniales
y descoloniales, convoca al horizonte compartido de la trans-
modernidad, la desarroll6 Enrique Dussel, el filosofo argentino
exiliado en México, desde los acontecimientos de mayo del
68, y en las décadas siguientes fue siempre muy critico con los
discursos de la posmodernidad y el relativismo cultural, pues
la posmodernidad suponia una critica radical a los legados de la
modernidad, pero era ain eurocéntrica. La transmodernidad,
segtin Dussel (2016, 24), interpela a pensar la modernidad desde
una fase de superacion, asi como desde una dimension de exte-
rioridad enunciativa. La modernidad occidental se ha construido,
al menos desde hace cinco siglos, en relacién con la negacion de
todas las culturas y las tradiciones filosoficas no occidentales.
La modernidad occidental y la filosofia europea se han consti-
tuido en el despliegue del epistemicidio, de la islamofobia, del
racismo epistémico y la colonialidad del saber. La superacion
de la modernidad no seria, en ninglin caso, su negacién, sino un
nuevo dialogo intercultural e intracivilizatorio de todas las
culturas antes negadas por la modernidad. Hoy en dia, la crisis
de la modernidad occidental deja al desnudo construcciones y lu-
gares por disputar. La transmodernidad se presenta como la
posibilidad de un encuentro cultural que piense de nuevo el
mundo desde diferentes centros, experiencias y posiciones epis-
témicas y ontologlcas Dialogar y reconocer las ausencias y las
emergencias, como muestra Sousa Santos (2006), permitira una
nueva comprension colectiva de la historia mundial. La filosofia
de la historia de Ibn Khaldan constituye uno de los prolego-
menos a este nuevo dialogo intelectual en que se recuperan las
tradiciones tedricas negadas, se reinterpreta la tradicion de los
vencidos, una historia mundial a la que el conjunto de sociedades,
civilizaciones y culturas del mundo contribuya desde sus pro-
pias formas de representar el mundo, el pasado y el encuentro
con los demés. El paradigma Al-Andalus est4 convocado a esta
discusién. Reformular las ciencias sociales y la historia es otra

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

474 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

manera de disputar Europa. Pensar desde el sur y junto ala obra
de Ibn Khaldtn para seguir explorando las posibilidades te6ri-
cas del paradigma Al-Andalus es otro modo de abrir un didlogo
que incorpore el sur de Europa, el norte de Africa y el Atlanti-
co oriental al suefio de un mundo mas alla del colonialismo, el
racismo, el capitalismo y el imperialismo contemporaneo. %

Referencias

AraTas, Syed Farid. 2006. “Ibn Khaldin and Contemporary So-
ciology”. International Sociology 21 (6): 782-795. https://doi.
org/10.1177/0268580906067790

AvaTas, Syed Farid. 2014. Applying Ibn Khaldin: The Recovery of
a Lost Tradition in Sociology. Londres: Routledge. https://doi.
org/10.2139/ssrn.2650444

AvyasH, Mark Muhannad. 2017. “Rethinking the Social-Political
through Ibn Khaldiin and Aristotle”. Interventions 19 (8): 1193-
1209. https://doi.org/10.1080/1369801X.2017.1347054

Boatca, Manuela. 2006. “Semiperipheries in the World-System:
Reflecting Eastern European and Latin American Experiences”.
Journal of World-Systems Research 12 (2): 321-346. https://doi.
org/10.5195/jwsr.2006.362

BRAUDEL, Fernand. 2015. El Mediterraneo y el mundo mediterraneo en
la época de Felipe II. Tomo 2. Ciudad de México: Fondo de Cul-
tura Econdémica.

Camro, Heriberto y Ramén Grosfoguel. 2010. Descolonizar la moder-
nidad, descolonizar Europa. Un didlogo Europa-América Latina.
Madrid: Instituto de Estudios Politicos para América Latina.

CHAKRABARTY, Dipesh. 2008. A/ margen de Europa: pensamiento pos-
colonial y diferencia histdrica. Traducido por Alberto E. Alvarez
y Araceli Maira. Barcelona: Tusquets.

CuepDADI, Abdesselam. 2005. “Reconnaissances d’Ibn Khald{n.
(Entretien avec Abdesselam Cheddadi)”. Esprit, noviembre de
2005.

Davss, Natalie Zemon y Patricia Mufioz Luna. 2013. “Descentrali-
zando la historia: relatos locales y cruces culturales en un mundo
globalizado”. Historia Social, ntm. 75, 165-179. https://www.
jstor.org/stable/23496321

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807
https://doi.org/10.1177/0268580906067790
https://doi.org/10.1177/0268580906067790
https://doi.org/10.2139/ssrn.2650444
https://doi.org/10.2139/ssrn.2650444
https://doi.org/10.1080/1369801X.2017.1347054
https://doi.org/10.5195/jwsr.2006.362
https://doi.org/10.5195/jwsr.2006.362

GARCIA: EL LEGADO HISTORIOGRAFICO DE IBN KHALDUN 475

DussEL, Enrique. 2008. “Meditaciones anti-cartesianas: sobre el origen
del anti-discurso filoséfico de la modernidad”. Tabula Rasa, ntm.
9, 153-197. https://doi.org/10.25058/20112742.344.

DusseL, Enrique. 2016. Filosofias del sur. Descolonizacion y transmo-
dernidad. Barcelona: Akal.

Fars-Borpa, Orlando. 1987. Ciencia propiay colonialismo intelectual:
los nuevos rumbos. Bogota: C. Valencia.

FILIGRANA, Pastora. 2020. E! pueblo gitano contra el Sistema-Mundo:
reflexiones de una militancia feministay anticapitalista. Barcelona:
Akal.

GALCERAN, Montserrat. 2016. La barbara Europa. Una mirada desde el
postcolonialismoy la descolonialidad. Madrid: Traficantes de Suefios.

Garcia FERNANDEZ, Javier. 2019a. Descolonizar Europa: ensayos para
pensar histéricamente desde el sur. Madrid: Brumaria.

Garcia FERNANDEZ, Javier. 2019b. “¢Qué significa descolonizar
Europa? Historia, cultura y descolonizacion de las ciencias socia-
les. Entrevistas a Maria Paula Meneses”. Revista Internacional
de Pensamiento Politico 14: 557-565. https://doi.org/10.46661/
revintpensampolit.4836

GaRrcia FERNANDEZ, Javier. 2020. “Immanuel Wallerstein y la teoria
del sistema-mundo”. Illes i imperis, nim. 22, 321-329. https://
dot.org/10.31009/1llesimperis.2020.i22.20

Garcia FERNANDEZ, Javier. 2021a. “Descolonizacién del conocimien-
to y pensamiento andaluz descolonial”. Anduli. Revista Andaluza
de Ciencias Sociales, nim. 20, 289-312. https://doi.org/10.12795/
anduli.2021.120.16

Garcia FERNANDEZ, Javier. 2021b. “Mas alla del medievalismo y el ara-
bismo: Al-Andalus en perspectiva poscolonial”. Estudios de Asia
y Africa 57 (1): 61-94. https://doi.org/10.24201/eaa.v57i1.2653

GARROT GARROT, José Luis. 2008. “Recepcion de Ibn Jaldtn en la
historiografia espafiola”. En Miradas espariolas sobre Ibn Jaldin,
coordinado por José Luis Garrot Garrot y Juan Martos Quesada.
Madrid: Ibersaf.

GILrOY, Paul. 2014. Atlintico negro. Modernidad y doble conciencia.
Traducido por José Maria Amoroto Salido. Barcelona: Akal.

GonzALEz Ferrin, Emilio. 2006. Historia general de Al Andalus. Eu-
ropa entre Oriente y Occidente. Cérdoba: Almuzara.

GonzAarez Ferrin, Emilio. 2011. “Historiologia del islam y Al-
Andalus, entre el post-orientalismo y la Historia Oficial”. Imago
Critica, ntm. 3, 57-73.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807
https://doi.org/10.46661/revintpensampolit.4836
https://doi.org/10.46661/revintpensampolit.4836
https://doi.org/10.31009/illesimperis.2020.i22.20
https://doi.org/10.31009/illesimperis.2020.i22.20
https://doi.org/10.12795/anduli.2021.i20.16
https://doi.org/10.12795/anduli.2021.i20.16
https://doi.org/10.24201/eaa.v57i1.2653

476 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

GonzALEz Ferrin, Emilio. 2018. “La embajada de Ibn Jaldtn ante la
corte de Pedro I”. En Leones y doncellas: dos patios palaciegos an-
daluces en didlogo cultural (siglos x1v al xx1), editado por José An-
tonio Gonzalez Alcantud, 45-57. Granada: Editorial Universidad
de Granada.

GROSFOGUEL, Ramén. 2011. “La descolonizacién del conocimiento:
didlogo critico entre la vision descolonial de Frantz Fanon y la
sociologia descolonial de Boaventura de Sousa Santos”. En For-
mas-Otras: Saber, nombrar, narrar, bacer. V Training Seminar
de Jovenes Investigadores en Dindmicas Interculturales, 97-108.
Barcelona: Centro de Estudios y Documentacién Internacio-
nales de Barcelona.

GROSFOGUEL, Ramdn. 2013. “Racismo/sexismo epistémico, universida-
des occidentalizadas y los cuatro genocidios/epistemicidios del
largo siglo xvi”. Tabula Rasa, ndm. 19, 31-58. https://doi.org/10.
25058/20112742.153

GROSFOGUEL, Ramoén. 2016. “Del ‘extractivismo econdémico’ al
‘extractivismo epistémico’ y al ‘extractivismo ontoldgico’: una
forma destructiva de conocer, ser y estar en el mundo”. Tabula
Rasa, nim. 24, 123-143. https://doi.org/10.25058/20112742.60

Hannouwm, Abdelmajid. 2003. “Translation and the Colonial Imagi-
nary: Ibn Khaldun Orientalist”. History and Theory 42 (1): 61-81.
https://doi.org/10.1111/1468-2303.00230

HEcEL, Georg Wilhelm Friedrich. 1953. Lecciones de filosofia de la
historia universal. Madrid: Revista de Occidente.

HEcEL, Georg Wilhelm Friedrich. 2012. Principios de la filosofia del
derecho. Bogota: Sudamericana.

JALDUN, Ibn. 1987. Introduccién a la bistoria universal (Al-Muqaddi-
mah). Ciudad de México: Fondo de Cultura Econémica.

LANDER, Edgardo. 2000. “Ciencias sociales: saberes coloniales y
eurocéntricos”. En La colonialidad del saber: enrocentrismo
y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, editado por
Edgardo Lander. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de
Ciencias Sociales.

ManzaNo Rodriguez, Miguel Angel. 2010. “Ibn Jaldtnn o la inter-
pretacion historica de la sociedad”. En Teoria del humanismo 1v,
editado por Pedro Aullon de Haro, 273-292. Madrid: Verbum.

MArQUEZ Villanueva, Francisco. 1994. El concepto cultural alfonsi.
Barcelona: Bellaterra.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807
https://doi.org/10.25058/20112742.153
https://doi.org/10.25058/20112742.153
https://doi.org/10.25058/20112742.60
https://doi.org/10.1111/1468-2303.00230

GARCIA: EL LEGADO HISTORIOGRAFICO DE IBN KHALDUN 477

MaRrTINEZ Carrasco, José Carlos. 2014. “Granada y Constantinopla
en la baja Edad Media: una historia comparada”. Revista del
Centro de Estudios Histdricos de Granada y su Reino, nim. 26,
437-456.

MarTiNEzZ Enamorado, Virgilio. 2006. “Viajeros, comerciantes y
mercancias”. En Ibn Jaldin. El Mediterraneo en el siglo x1v: auge
y declive de los imperios. Exposicion en el Real Alcdzar de Sevilla,
mayo-septiembre 2006, vol. 2, t. 2, 131-132. Sevilla: Fundacién
José Manuel Lara. http://hdl.handle.net/10261/25164

MENESES, Maria Paula G. 2011. “Epistemologias del Sur: dialogos que
crean espacios para un encuentro de las historias”. En Formas-
Otras. Saber, nombrar, narrar, hacer. IV Training Seminar del Foro
de Jévenes Investigadores en Dindmicas Interculturales (Fjipi), 31-41.
Barcelona: Centro de Estudios y Documentacion Internacionales
de Barcelona.

MOoRrAL Molina, Celia del. 2012. “Luces y sombras de las relaciones
entre Ibn al-Jatib e Ibn Jaldun a través de su correspondencia per-
sonal”. En Ibn al-Jatib y su tiempo, coordinado por Celia Moral
Molinay Fernando Nicolas Velazquez Basanta, 205-221. Granada:
Editorial Universidad de Granada.

MuHAMMAD, Muhsin Ismail. 2012. “El método histérico de Ibn al-
Jatib”. En Ibn al-Jatib vy su tiempo, coordinado por Celia Moral
Molina y Fernando Nicolas Velazquez Basanta, 71-83. Granada:
Editorial Universidad de Granada.

PAEz Lépez, Jerobnimo. 2006. “Ibn Jaldtn y su época. Auge y declive
de los imperios”. En Ibn Jaldin. El Mediterraneo en el siglo xiv:
auge y declive de los imperios. Exposicion en el Real Alcdzar de Se-
villa, mayo-septiembre 2006, vol. 1, t. 1, 28-31. Sevilla: Fundacién
José Manuel Lara.

PATRIARCA, Giovanni. 2019. “El eterno retorno de la Asabiyyah. Ibn
Jaldn y la teologia politica contemporanea”. Daimon Revista
Internacional de Filosofia, nim. 76, 139-153. https://doi.org/
10.6018/daimon/281091

Rasam, Mahdi Mohamed-Saleh. 2015. 1bn Jaldin: el colapso de una
civilizacién. Madrid: Fragua.

Rios Saloma, Martin. 2008. “Ibn Jaldin y sus contemporaneos cristia-
nos: un ensayo de historiografia comparada”. Miradas espariolas
sobre Ibn Jaldsin, coordinado por José Luis Garrot Garrot y Juan
Martos Quesada, 179-194. Madrid: Ibersaf.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807
http://hdl.handle.net/10261/25164
https://doi.org/10.6018/daimon/281091
https://doi.org/10.6018/daimon/281091

478 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

SaLAMA, Mohammad R. 2011. Islam, Orientalism and Intellectual
History: Modernity and the Politics of Exclusion since Ibn
Kbaldiin. Londres: 1.B. Tauris. https://doi.org/10.5040/978075
5608089

SHATZMILLER, Maya. 2006. “Ibn Jaldtn y los historiadores del siglo
xv”. En Ibn Jaldin. El Mediterrdneo en el siglo x1v: auge y declive de
los Imperios. Exposicion en el Real Alcazar de Sevilla, mayo-septiem-
bre 2006, vol. 1, t. 1, 362-365. Sevilla: Fundacidn José Manuel Lara.

Sora Castafio, José Enrique. 2006. “El Mediterraneo, centro dindmico
del siglo x1tv”. En Ibn Jaldiin. El Mediterrineo en el siglo x1v: auge
y declive de los imperios. Exposicion en el Real Alcdzar de Sevilla,
mayo-septiembre 2006, vol. 1, t. 1, 40-49. Sevilla: Fundacion José
Manuel Lara.

Sousa Santos, Boaventura de. 2006. Renovar la teoria critica y rein-
ventar la emancipacion social. La Paz: Tricicle.

Sousa Santos, Boaventura de. 2010. Para descolonizar Occidente: mds
alli del pensamiento abismal, Buenos Aires: Consejo Latinoame-
ricano de Ciencias Sociales.

Sousa Santos, Boaventura de. 2016. “Para uma nova visdo da Euro-
pa: aprender com o Sul”. Sociologias 18 (43): 24-56. https://doi.
org/10.1590/15174522-018004302

Sousa Santos, Boaventura de. 2018. Na oficina do socidlogo artesio.
Aulas 2011-2016. Sio Paulo: Cortez.

Sousa Santos, Boaventura de. 2019. El fin del imperio cognitivo: la
afirmacién de las epistemologias del Sur. Traducido por Alex
Tarradellas. Madrid: Trotta.

Sousa Santos, Boaventura de; Maria Paula Meneses y Jodo Arriscado
Nunes. 2005. “Introdugao: Para ampliar o cinone da ciéncia: a
diversidade epistemoldgica do mundo”. En Semear outras solugées:
os caminhos da biodiversidade e dos conbecimentos rivais, organi-
zado por Boaventura de Sousa Santos, 21-121. Rio de Janeiro:
Civilizacio Brasileira.

THIONG 0, Ngugi Wa. 2017. Desplazar el centro: la lucha por las liber-
tades culturales. Barcelona: Rayo Verde.

ToYNBEE, Arnold . 1970. Estudio de la historia. Vol. 3. Madrid: Alianza.

VELEZ Ledn, Paulo. 2017. “Sobre la nocidn, significado e importancia
de la Escuela de Toledo”. Disputatio. Philosophical Research Bul-
letin 6 (7): 537-579. https://disputatio.usal.es/vols/vol-6-no-7/
velezleon-toledo/

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807
https://doi.org/10.5040/9780755608089
https://doi.org/10.5040/9780755608089
https://doi.org/10.1590/15174522-018004302
https://doi.org/10.1590/15174522-018004302

GARCIA: EL LEGADO HISTORIOGRAFICO DE IBN KHALDUN 479

VERNET, Juan. 2006. Lo gue Europa debe al islam de Esparia. Barcelona:
El Ancantilado.

VIGUERA Molins, Maria Jests. 2006. “Perfil historico y aportaciones
culturales de Ibn Jaldun”. En Ibn Jaldin. El Mediterrineo en el
siglo x1v: auge y declive de los imperios. Exposicién en el Real Al-
cazar de Sevilla, mayo-septiembre 2006, vol. 2, t. 2, 29-79. Sevilla:
Fundacién José Manuel Lara.

WALLERSTEIN, Immanuel. 1979. El moderno sistema mundial. La agri-
cultura capitalista y los origenes de la economia-mundo europea en
el siglo xvir. Buenos Aires: Siglo XXI.

WALLERSTEIN, Immanuel, coord. 1996. Abrir las ciencias sociales. In-
Jforme de la Comisién Gulbenkian para la reestructuracion de las
ciencias sociales. Madrid: Siglo XXI.

ZErAOUIL, Zidane. 2004. “Repensar la historia del pensamiento. Los
aportes de Ibn Jaldin”. Espacio Abierto 13 (3): 405-434.

Javier Garcia Fernandez es historiador, investigador en ciencias
sociales y humanidades, doctor en el Programa de Estudios Pos-
coloniales y Ciudadania Global del Centro de Estudios Sociales
de la Universidad de Coimbra, bajo la direccién de Boaventura de
Sousa Santos. Actualmente es investigador posdoctoral del
Programa Margarita Salas del Ministerio de Universidades
del Gobierno de Espafia. Es investigador asociado a la Facul-
tad de Filosofia y Letras de la Universidad de Granada. Entre el
1 de enero y el 31 de agosto de 2022, fue investigador visitante
en la Universidad de California, Berkeley. Es autor del libro
Descolonizar Europa. Ensayos para pensar bistoricamente desde
el Sur (2019, Brumaria) y, junto con Ramon Grosfoguel y José
Antonio Pérez Tapias, editd Descolonizar las ciencias sociales y
las humanidades. Perspectivas desde Andaluciay el sur de Europa
(2021) y Mds allé del arabismo y el medievalismo: Al-Andalus en
perspectiva poscolonial (2021).

https://orcid.org/0000-0001-7994-5477
j-garcia.fer1987@gmail.com

https://doi.org/10.24201/eaa.v5813.2807


https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807
https://orcid.org/0000-0001-7994-5477
mailto:j.garcia.fer1987@gmail.com


 
 
    
   HistoryItem_V1
   TrimAndShift
        
     Range: all pages
     Create a new document
     Trim: fix size 5.315 x 8.268 inches / 135.0 x 210.0 mm
     Shift: none
     Normalise (advanced option): 'original'
      

        
     32
            
       D:20210524132252
       595.2756
       minimalia
       Blank
       382.6772
          

     Tall
     1
     1
     No
     100
     304
    
     None
     Up
     0.0000
     0.0000
            
                
         Both
         AllDoc
              

       CurrentAVDoc
          

     Uniform
     11.3386
     Bottom
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus3
     Quite Imposing Plus 3.0f
     Quite Imposing Plus 3
     1
      

        
     28
     27
     28
      

   1
  

 HistoryList_V1
 QI2base



