
[453]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

ISSN 0185-0164	 e-ISSN 2448-654X

Recepción: 9 de octubre de 2021. / Aceptación: 28 de junio de 2022.

D.R. © 2023. Estudios de Asia y África
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

El legado historiográfico de Ibn Khaldūn  
en la discusión poscolonial:  

perspectiva desde Al-Ándalus

The Historiographical Legacy of Ibn 
Khaldūn in the Poscolonial Discussion: 

A Perspective from Al-Andalus

JAVIER GARCÍA FERNÁNDEZ
Universidad de Granada, España

Resumen: Este texto pretende construir nuevas miradas no eurocén-
tricas de la historia mundial al recuperar el legado de Ibn Khaldūn 
(1332-1406) e incorporarlo al escenario de la discusión poscolonial. Se 
plantea la necesidad de rescatar referentes no europeos y no occidentales 
para la conformación de una filosofía de la historia que reconozca 
la pluralidad de experiencias, epistemologías y cosmovisiones. Se 
proponen líneas de reflexión para una historia del mundo pensada 
desde la experiencia mediterránea occidental.

Palabras clave: poscolonialismo; filosofía de la historia; mar 
Mediterráneo; crítica del eurocentrismo; paradigma Al-Ándalus.

Abstract: This text aims to construct new, non-Eurocentric views of 
world history by recovering the legacy of Ibn Khaldūn (1332–1402) 
and incorporating it into postcolonial discussions. The article argues 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


454	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

that non-European and non-Western references are necessary for a 
philosophy of history that recognizes the existence of plural expe-
riences, epistemologies, and worldviews. The author develops ideas 
for a history of global thought from the Western Mediterranean 
experience.

Keywords: postcolonialism; philosophy of history; Mediterranean 
Sea; critique of eurocentrism; Al-Andalus paradigm.

Este artículo es parte de la labor colectiva desarrollada en la última 
década por intelectuales sureuropeos y del Sur global en torno 
a lo que se podría llamar la descolonización epistemológica de 
Europa, en especial en el ámbito académico y en relación con 
los centros de producción de saberes y conocimientos (Grosfo-
guel 2011; Sousa Santos 2016, 2019; García Fernández 2021a). 
Diferentes autores, como Boaventura de Sousa Santos (2010; 
2019), Heriberto Cairo y Ramón Grosfoguel (2010), Ramón 
Grosfoguel (2013), Dispesh Chakrabarty (2008), Montserrat 
Galceran (2016), Manuela Boatca (2006), María Paula Meneses 
(2011), Pastora Filigrana (2020) y García Fernández (2019a) han 
publicado trabajos, discusiones e investigaciones cuyo objetivo 
es producir pensamiento crítico respecto al eurocentrismo desde 
la propia Europa y tratar de generar nuevos diálogos más allá 
de los legados coloniales, al rescatar autores, pensadores y tradi-
ciones intelectuales negados anteriormente por el colonialismo 
y el racismo epistemológico.1 

Ibn Khaldūn forma parte ineludible de lo que González 
Ferrín llama el paradigma Al-Ándalus (2006). Se trata de 
una tradición intelectual específicamente del Mediterráneo 
occidental, norafricana y sureuropea, que conecta el mundo 
árabe-musulmán, las filosofías griegas antiguas, la tradición 
amazigh, las culturas surpeninsulares y el Atlántico oriental 

1 Un claro ejemplo de estos pensadores negados por el eurocentrismo son los 
filósofos andalusíes. Basta ver las esculturas erigidas en la entrada de la Biblioteca Nacional 
de España, entre las que se encuentran Isidoro de Sevilla (556-636), Alfonso X el Sabio 
(1221-1284), Miguel de Cervantes (1547-1616) o Antonio de Nebrija (1444-1522), para 
darse cuenta del deliberado olvido de autores como Ibn Hazm (994-1064), Ibn Rush 
(1126-1198), Ibn Arabi (1165-1240) o Moisés ben Maimón (1138-1204), entre otros. 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


GARCÍA: EL LEGADO HISTORIOGRÁFICO DE IBN KHALD
–
U  N	 455

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

como una de las grandes regiones culturales del tardomedievo, 
la modernidad temprana y el Renacimiento europeo. Como 
señalan las historiadoras Natali Zemon Davis y Patricia Mu-
ñoz Luna (2013, 173): “La manera de potenciar la conciencia 
global del historiador, sin perder por ello su aprecio por los 
relatos concretos, consiste en centrarse en los casos de cruces 
culturales”. El paradigma Al-Ándalus se constituye como uno 
de estos espacios de cruce cultural y de frontera, entendiendo 
ésta no como espacio de separación, sino como una comunidad 
conectada en torno a dos márgenes que reposan el uno en el 
otro, constituidos así como centro. 

Ibn Khaldūn fue un pensador, erudito, historiador, filósofo, 
diplomático, juez y hombre de la alta política. Nacido en Fez, 
en el seno de una familia andalusí de Dos Hermanas (taifa de 
Sevilla). Su familia fue exiliada a Túnez antes de la conquista 
de la ciudad de Sevilla por parte de las tropas leonesas y caste-
llanas de Fernando III en 1248. Ibn Khaldūn escribió su obra 
Al-Muqqadima (o Prolegómenos a la historia universal) (Jaldún 
1987) [1377] a finales del siglo xiv. Pensó e interpretó el mun- 
do en un contexto de cierre de la hegemonía árabe-musulmana 
en el Mediterráneo (Rashid 2015). Su Al-Muqqadima fue la in-
troducción o prolegómeno a una crónica del mundo, también 
conocida como Kitāb al-ʿIbar, usualmente llamada en español 
Historia de los árabes. En este artículo pretendo, al incorporar 
el paradigma Al-Ándalus, contribuir al debate de lo que se 
ha llamado la descolonización de Europa, específicamente 
la descolonización epistémica de las formas de pensar, inter-
pretar y explicar la diversidad del mundo y, por supuesto, 
su diversidad histórica (Grosfoguel 2011; Sousa Santos 2016;  
García Fernández 2019a). Como señala Sousa Santos (2016, 76): 
“Las teorías que hemos desarrollado no han sido suficientes y 
continúan sin serlo para permitirnos comprender la diversidad 
del mundo. Es necesario revertir, desplazar la mirada y refun-
dar las teorías. Es preciso otra epistemología”. En resumen, el 
presente artículo es una revisión crítica de las lecturas contem-
poráneas de la obra de Ibn Khaldūn en diálogo con propuestas y 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


456	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

reflexiones que incorporan su legado al escenario de los estudios 
poscoloniales y del paradigma Al-Ándalus.

Debates e implicaciones poscoloniales: una discusión 
emergente en las ciencias sociales y las humanidades

En las últimas décadas, académicos procedentes de experiencias 
del sur del mundo, de procesos de descolonización y de ciertos 
ámbitos académicos críticos en las universidades de las poten-
cias hegemónicas han desarrollado una nueva formulación del 
carácter eurocéntrico, occidentalizado y colonial de las formas y 
tendencias adoptadas por las ciencias sociales y las humanidades. 
En este sentido, el colonialismo intelectual (Fals-Borda 1987), 
la colonialidad del saber (Lander 2000) o el imperio cognitivo 
(Sousa Santos 2019) hacen referencia al modo de dominación 
cultural y a las estructuras epistémicas que el colonialismo y 
la dominación imperialista han consolidado en las universi-
dades del mundo. En palabras de Enrique Dussel (2016, 24): 
“El eurocentrismo filosófico tiene una supuesta pretensión de 
universalidad siendo en realidad una filosofía particular […] Esta 
pretensión termina cuando los integrantes de otras tradicio- 
nes filosófico-culturales toman conciencia de su propia his- 
toria filosófica, y del valor situado de las mismas”. 

¿Cuáles son esas transformaciones que hoy permiten discutir 
sobre la necesidad de incorporar autores como Ibn Khaldūn a 
las discusiones académicas y teóricas del pensamiento crítico 
en el sur de Europa y el resto del contexto internacional? 
¿Cuáles han sido las transformaciones y las disputas internas 
en el ámbito académico en relación con la emergencia de estas 
filosofías del sur? En primer lugar, debemos tener en cuenta 
que, en el contexto del surgimiento de la filosofía moderna a 
principios del siglo xvi y de las ciencias sociales en el siglo xix, 
la mayor parte del mundo eran administraciones coloniales 
de potencias europeas; a partir del xvi, de las coronas ibéricas, 
y del xix, de las potencias del norte de Europa. Esto lleva a 
pensar que las formas modernas de conocimiento estuvieron 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


GARCÍA: EL LEGADO HISTORIOGRÁFICO DE IBN KHALD
–
U  N	 457

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

ligadas al proyecto del colonialismo ibérico y occidental, del 
imperialismo y del capitalismo contemporáneo. Las ciencias 
sociales hegemónicas fueron la manera de interpretar el mundo 
de aquellos que lo dominaban. Como parte de la expansión 
colonial, la filosofía occidental y las ciencias sociales eurocén-
tricas fueron impuestas allí donde el proyecto colonial se fue 
consolidando (Wallerstein 1996). Las ciencias sociales y las 
humanidades fueron parte del proceso civilizatorio moderno 
y colonial y llevaron la disputa colonial al terreno de los ima-
ginarios y las formas de interpretar el mundo y de represen-
tarlo, privilegiando las formas filosóficas y epistemológicas de 
la Europa cristiana y feudal sobre otras formaciones sociales, 
culturales y civilizatorias (Sousa Santos 2018, 133). Esta ex-
clusión de los referentes no occidentales en las universidades 
occidentalizadas ha sido progresiva y se fue agravando a lo 
largo de los siglos xix y xx (Alatas 2006, 782).

El fin de las administraciones coloniales y los procesos de 
descolonización supuso, en cierto sentido, la emergencia de los 
países del sur. Es decir, una presencia en el escenario de las cien- 
cias sociales. Como señala Boaventura de Sousa Santos  
(2018, 134): “El problema es que las ciencias sociales de base 
eurocéntrica no permitieron a los pueblos de África, Asia o 
América Latina representar el mundo como suyo, ni imaginar 
la posibilidad de transformarlo de acuerdo con sus propias 
especificidades y aspiraciones”. Los protagonistas de los mo-
vimientos anticoloniales fueron personas cuyas experiencias 
históricas estaban fuera del canon de las ciencias sociales y el 
pensamiento occidental. Por ejemplo, los dirigentes africanos, 
los líderes de los movimientos nacionalistas del mundo árabe, 
los dirigentes comunistas asiáticos, los movimientos indígenas 
o los intelectuales afroamericanos en Estados Unidos. Es re-
levante rescatar las palabras de María Paula Meneses cuando 
señala: “Las luchas de liberación del tercer mundo supusieron 
la emergencia ontológica de los sujetos, pero no la emergencia 
epistémica y eso es lo que hoy persiguen las epistemologías del 
Sur” (en García Fernández 2019b, 561).

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


458	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

En términos historiográficos, la filosofía occidental desde 
Hegel (Hegel 1953, 2012) ha dibujado una Europa como cen-
tro de la historia mundial al menos durante los últimos cinco 
siglos, y diseñado, además, referentes históricos de la Europa 
occidental que van desde la Grecia clásica, el Imperio romano 
y el Renacimiento europeo hasta la Europa occidental. A partir 
de dicha filosofía de la historia, las potencias occidentales cons-
truyeron un sentido universal de la historia que supuestamente 
evolucionó en su marcha de Oriente a Occidente para situarse 
en el norte de Europa occidental. Europa, entendida en términos 
hegelianos, sería el centro no sólo político del sistema mundial, 
sino también en términos de evolución y progreso. Por ello, la 
experiencia histórica del resto de los países y las sociedades del 
mundo se explica a partir de la experiencia europea y en relación 
con la intensidad de los contactos con Europa. El historiador 
indio Dipesh Chakrabarty, en su famosa obra Provincializing 
Europe (traducida como Al margen de Europa), llama la atención 
sobre lo siguiente:

En lo concerniente al discurso académico sobre la historia —esto es, la “his- 
toria” en tanto que discurso producido en el ámbito institucional univer-
sitario—, “Europa” sigue siendo el sujeto teórico soberano de todas las 
historias, incluyendo las que denominamos “india”, “china”, “keniata”, 
etcétera. De un modo peculiar, todas estas historias propenden a con-
vertirse en variaciones de un relato maestro que cabría denominar “la 
historia de Europa” (Chakrabarty 2008, 57).

Para abordar elementos propios de esta contribución, tene- 
mos que destacar que el sur de Europa ha sido una más de las 
regiones colonizadas por el pensamiento hegemónico produ-
cido en los grandes centros de poder del norte de Europa. Los 
márgenes de la frontera sur de Europa han sido territorios que 
siempre tuvieron más vinculación con el Mediterráneo y con 
el norte de África que con los territorios del norte feudal euro-
peo. El sur de la península ibérica, los territorios andalusíes, las 
islas mediterráneas occidentales, el sur de la península itálica y 
el emirato de Sicilia. Todos estos territorios conformaron las 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


GARCÍA: EL LEGADO HISTORIOGRÁFICO DE IBN KHALD
–
U  N	 459

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

conquistas internas en Europa por parte de los reinos feuda- 
les entre los siglos xiii y xv como prolongación de las cruzadas 
de los siglos xi y xii y también como preludio de la expansión 
colonial americana en el xvi. 

un “Sur de Europa” […] [fue] construido epistémicamente por la Ilus-
tración del centro y norte de Europa desde mediados del siglo xviii. La 
Ilustración construyó […] tres categorías que ocultaron la “exterioridad” 
europea: el orientalismo (descrito por Edward Said), el occidentalismo 
eurocéntrico (fabricado entre otros por Hegel), y la existencia de un 
“Sur de Europa”. Dicho “Sur” fue (en el pasado) centro de la historia en 
torno al Mediterráneo (Grecia, Roma, los imperios de España y Portugal, 
no haciéndose referencia al mundo árabe del Magreb, ya desacreditado 
dos siglos antes), pero en ese momento era ya un resto cultural, una 
periferia cultural, porque para la Europa dieciochesca que efectuaba 
la Revolución industrial todo el mundo Mediterráneo era un “mundo 
antiguo” (Dussel 2008, 155).

Este sur de Europa estaría conectado con lo que González 
Ferrín (2006, 29) ha llamado el paradigma Al-Ándalus. Una 
gran región cultural que va de Valencia a Fez, y del Sahara y 
las Canarias a Sevilla. Se trata, no obstante, de una geografía 
móvil, en transición. Se trata del primer Occidente del mundo 
oriental, así como del último Oriente dentro del mundo oc-
cidental. El paradigma Al-Ándalus es también una tradición 
intelectual específicamente del Mediterráneo occidental, nor-
africana y sureuropea. Implica asimismo una epistemología 
compartida que nace del encuentro del mundo árabe-musulmán, 
las filosofías griegas antiguas, la tradición amazigh, las culturas 
surpeninsulares y el Atlántico oriental.

Rescatar esta región cultural para establecer un nuevo diálogo 
no eurocéntrico sobre el mundo es parte de los retos a los que 
convoca la descolonización de Europa, para lo cual hemos de 
incorporar nuevas miradas, pensar desde nuevas perspectivas 
y transitar hacia los márgenes donde habitan las narrativas ex-
cluidas y desplazadas de la modernidad occidental y colonial. 
Tal es el desafío al que emplaza hoy la obra de Ibn Khaldūn 
en este diálogo poscolonial, poscontinental y posimperial que 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


460	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

permita volver a pensar el mundo más allá de los legados del 
hispanismo colonial, del arabismo occidental y de las ciencias 
sociales eurocéntricas.

Nuevos itinerarios por la primera modernidad temprana: 
el Mediterráneo de Ibn Khaldūn

Para comprender la obra de Ibn Khaldūn hay que considerar 
tanto su pensamiento y su legado intelectual como las expe-
riencias de la ciudad mediterránea del siglo xiv. Ibn Khaldūn 
vivió en Túnez, Fez, Granada, Tremecen y El Cairo, además de 
haber visitado y tenido presencia prolongada en ciudades como 
Sevilla o Damasco, todas conectadas por el mar Mediterráneo 
(Martínez Enamorado 2006). Este mar Mediterráneo, el de Ibn 
Khaldūn, convulso, repleto de cambios y transformaciones que 
se dieron en el contexto del repliegue del mundo árabe y de 
la expansión de los reinos cristianos, las conquistas mongolas 
y las ciudades mercantiles italianas. El Mediterráneo del siglo 
xiv representa uno de los momentos más importantes para 
comprender lo que sucederá a finales del siglo siguiente. La 
conquista otomana de Constantinopla, el colapso del comercio 
en el Mediterráneo oriental, la expansión atlántica y la crisis 
sistémica de las formaciones mediterráneas. Todo en un entorno 
de cruces, decadencias y emergencias, de fronteras móviles y 
contactos fronterizos (Braudel 2015; Páez López 2006).

De la segunda mitad del siglo xiii a la segunda mitad del siglo 
xv fue un periodo de enorme agitación, contactos, desbordes 
y cruces culturales que se expresaron en los grandes descubri-
mientos que llevaron a cada una de las civilizaciones a descubrir 
a las demás. El veneciano Marco Polo (1254-1324), el magrebí 
Ibn Battuta (1304-1435), el chino Zheng He (1371-1435) y el  
portugués Enrique el Navegante (1394-1460) (Martínez Ena-
morado 2006, 31) fueron todos exploradores producto de este 
siglo xiv convulso de encuentros civilizatorios y búsquedas más 
allá de las fronteras propias de cada sistema regional.

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


GARCÍA: EL LEGADO HISTORIOGRÁFICO DE IBN KHALD
–
U  N	 461

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

Además de este espíritu de desborde y expansión en di- 
ferentes sociedades y civilizaciones, también la geografía 
política del Mediterráneo occidental transitó hacia un re-
pliegue del mundo árabe y musulmán en el sur de Europa 
y el Atlántico oriental. La segunda mitad del siglo xv y el 
siglo xvi fueron definitivamente las décadas de cierre del sis-
tema mediterráneo y de apertura de los sistemas atlánticos, 
especialmente del Atlántico oriental, primero, y más tarde, 
del Atlántico hispano colonial y el Atlántico negro (García 
Fernández 2021b; Braudel 2015; Gilroy 2014). El siglo xiv se 
caracterizó, además, por las formaciones sociales emergentes, 
como los sistemas mercantiles de Valencia, Mallorca, Venecia, 
Génova y el resto de las ciudades mercantiles mediterráneas 
(Wallerstein 1979; González Ferrín 2006; García Fernández 
2020). Por otro lado, el Imperio romano oriental, en su fase 
de declive, terminó con la toma otomana de Constantinopla 
en 1453. En 1258 los mongoles habían conquistado Bagdad 
y desarticulado el califato abasí. Se prolongó así un proceso 
de fragmentación que había comenzado con la pérdida de la 
península ibérica a raíz de la formación del emirato omeya de 
Córdoba por parte del último superviviente omeya, Abd al-
Rahmān I, su primer emir (731-788). De dicha fragmentación 
emergieron el sultanato mameluco en El Cairo, la dinastía 
Hafsí en la actual Libia, el reino ziyánida de Tremecén, el 
sultanato benimerí en el extremo occidente del norte de África 
y el emirato nazarí en el sur de la península ibérica (Martínez 
Carrasco 2014; Sola Castaño 2006). A mediados del siglo xiii, 
los mongoles tomaron Bagdad. Las economías mercantiles 
italianas y aragonesas comenzaron a reorientar sus estrate- 
gias comerciales hacia el Mediterráneo occidental (que más 
tarde llevó a la apertura atlántica). Esta condensación civili-
zacional provocó un siglo xiv de expansiones y contracciones 
que llevaron al colapso un siglo más tarde con la toma otoma-
na de Constantinopla y la expansión americana, proceso que 
condujo directamente a la conquista de América y la época co- 
nocida como Modernidad.

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


462	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

En 1362, Ibn Khaldūn inició su viaje a Granada, donde fue 
acogido por Ibn al-Jatib y el propio Muhammad V durante dos 
años. En ese tiempo no se asumía con naturalidad la condición 
oriental del islam ni la occidental del cristianismo, como dice 
Emilio González Ferrín (2018, 48): “tal bipolaridad estaba 
aún por decantarse”. Granada representaba el islam occidental 
junto con el norte de África, y Constantinopla representaba 
la Roma cristiana en el Cercano Oriente. En Granada Ibn 
Khaldūn estableció una relación muy íntima con el historia-
dor y sabio Ibn al-Jatib. Pero varios enfrentamientos con él, 
y los celos, lo llevaron a abandonar la ciudad (Moral Molina 
2012). Tras su visita a Granada y a Sevilla, en 1364 comenzó el 
proceso intelectual que lo llevó a escribir sus prolegómenos 
“como una forma de desatar su ira y su crítica contra una so- 
ciedad y una cultura incapaz de percibir su propio ocaso” 
(González Ferrín, 2018, 49). En 1401, tras haber realizado su 
peregrinación a La Meca, se instaló en El Cairo y participó en 
la campaña contra Timür-i Lang que había sitiado Damasco. 
Fue testigo del repliegue del mundo árabe (desde Sevilla, con 
el exilio de su familia) hasta Damasco (sitiada por las tropas 
de Timür-i Lang). Esto permite afirmar que Ibn Khaldūn era 
un pensador de las crisis hegemónicas y de los momentos de 
fragmentación. Su percepción del proceso de cambio histórico 
es evidente. Su condición de exiliado (asumida por su familia), 
su retorno a Sevilla, la experiencia de decadencia, el retroceso y 
la fragmentación del mundo árabe, el proceso de cristianización 
y de castellanización del sur de la península ibérica lo llevaron 
a producir una obra donde trata de sistematizar los procesos 
de cambios cíclicos y de transformaciones civilizatorias. El 
proceso vivido por Ibn Khaldūn conduce inevitablemente a la 
expansión atlántica y a la crisis de los sistemas mediterráneos, 
como el árabe-musulmán, las ciudades italianas o la Corona de 
Aragón. El empuje de los mongoles y del sultanato otomano 
desde oriente a occidente y la presión de los reinos feudales 
desde el norte hasta el sur de Europa, así como la expansión 
hacia África de la Corona portuguesa, y de Castilla hacia el 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


GARCÍA: EL LEGADO HISTORIOGRÁFICO DE IBN KHALD
–
U  N	 463

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

Caribe y América Latina, cercaron y aprisionaron al mundo 
árabe y lo obligaron a un repliegue en el contexto histórico de 
emergencia de la modernidad occidental. En palabras de Enri-
que Dussel: “La expansión colonial moderna, por la apertura 
de Portugal al Atlántico, en el África, y después en el océano 
Índico, que superó entonces el ‘muro’ del Imperio otomano,  
y la de España hacia el Caribe y América, sitió al mundo islámi- 
co y paralizó su desarrollo civilizatorio (y filosófico, por tanto) 
desde finales del siglo xv” (Dussel 2016, 24).

Hasta ahora, los estudios poscoloniales y la teoría decolonial 
se han centrado en analizar, interpretar y deconstruir las conse-
cuencias de las relaciones coloniales a partir de las conquistas, 
específicamente a partir de la modernidad/colonialidad tras 
1492 y el inicio de las administraciones virreinales. Además, 
los debates poscoloniales se dan en el contexto de una crisis 
de legitimidad de las potencias europeas y de los paradigmas 
civilizatorios de la modernidad. Desde la perspectiva del sur 
de Europa, desde la experiencia andalusí y desde el legado 
del mundo árabe e islámico en relación con la formación del 
sistema-mundo moderno y colonial se presentan nuevos retos. 
A saber: rescatar los procesos que se dan como preludio a la 
modernidad temprana. Se trata de procesos políticos, cultu-
rales y económicos como los analizados en relación con el 
mar Mediterráneo de Ibn Khaldūn, pero también de procesos 
intelectuales, de contextos de acumulación de saberes y de las 
formas en las que implosiona el pensamiento y la filosofía 
árabe clásica, heredera del legado griego, en el momento de la 
cristalización de la modernidad occidental y de la expansión 
colonial occidental.

En el contexto actual de las discusiones poscoloniales pa-
rece clave cruzar varias de las líneas de discusión que se están 
produciendo en torno a lo que significa descolonizar Europa 
(Chakrabarty 2008; Sousa Santos 2010; García Fernández 2019a). 
Es importante reconocer varios procesos de reflexión que  
hoy son espacios abiertos de investigación y profundización 
en cuanto al análisis de las implicaciones coloniales de nuestras 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


464	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

universidades y nuestras ciencias sociales en el sur de Europa. 
En primer lugar, el patrón de poder colonial que estalló en 
1492 no nació de una tabula rasa, sino que se relacionó con la 
larga guerra feudal y las violencias de conquista en las cruzadas, 
en la mal llamada Reconquista, y aumentó con la expansión 
castellana hacia el Caribe. En segundo lugar, los territorios 
del sur de Europa, del norte de África y del Mediterráneo oc-
cidental supusieron el espacio de configuración de las lógicas 
coloniales que se expandieron con la conquista de América. 
En tercer lugar, los conocimientos, los saberes, la filosofía y 
el acumulado epistémico que permitió a los reinos feudales y 
a las ciudades mercantiles alcanzar gran desarrollo en geopo-
lítica, geografía, filosofía, aritmética y matemáticas son los 
legados del mundo árabe integrados mediante las guerras de 
conquista del sur de Europa. Es un proceso de extractivismo 
epistémico, tal y como lo ha llamado Ramón Grosfoguel (2016), 
y supone un epistemicidio y una negación de los saberes del 
mundo árabe y su aportación a la modernidad occidental. La 
historiografía hegemónica ha explicado la modernidad como 
un proceso interno de la Europa feudal que evolucionó de-
bido a elementos de desarrollo endógeno. El Renacimiento 
europeo se constituyó con la incorporación de los saberes y 
los conocimientos del mundo árabe y bizantino a los reinos 
feudales durante las conquistas del sur de Europa y del Cercano 
Oriente (Márquez Villanueva 1994; Vernet 2006; González 
Ferrín 2006; Vélez León 2017). Recuperar y poner en valor la 
obra y el legado de Ibn Khaldūn es una manera de visibilizar 
las formas no eurocéntricas de pensar los ciclos históricos, las 
sociedades, la economía y el derecho desde una perspectiva 
no occidentalizada, no colonial y no eurocéntrica. Superar 
“la extrema dificultad que tiene Europa para aprender de las 
experiencias no europeas, especialmente las que tienen su ori-
gen en el Sur global”, es también una manera de descolonizar 
Europa. Como señala Sousa Santos (Sousa Santos 2018, 27), 
“es tiempo de un entendimiento poscolonial y posimperial 
entre Europa y el mundo”.

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


GARCÍA: EL LEGADO HISTORIOGRÁFICO DE IBN KHALD
–
U  N	 465

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

Lecturas contemporáneas del legado de Ibn Khaldūn:  
entre el romanticismo y el posorientalismo

En relación con las lecturas y los reconocimientos realizados 
acerca de la obra de Ibn Khaldūn, en especial de sus Prolegó-
menos o Introducción a la historia universal, hay que destacar 
los comentarios de algunos de los más importantes pensadores 
de la Europa occidental y del Estado español, como Arnold J. 
Toynbee o José Ortega y Gasset. Lo cierto, y lo lamentable, es 
que en la universidad española quizás se hayan producido 
más artículos, publicaciones y libros sobre lo que dijo Ortega 
y Gasset sobre Ibn Khaldūn que sobre la obra de este último. 
Respecto a la lectura que Ortega y Gasset realiza de la obra de 
Ibn Khaldūn, hay que señalar, junto con José Luis Garrot Garrot 
(2008, 29), que “ciertos argumentos de Ortega muestran una 
posición eurocéntrica y occidentalista”. Dicho autor señala tam-
bién que, “según Ortega, para Ibn Khaldūn el mundo histórico 
se reduce al mundo africano, aseveración que no parece tener en 
cuenta que Ibn Khaldūn conocía profundamente al-Ándalus y 
el Próximo Oriente” (29). Respecto a la mayoría de las lecturas 
contemporáneas que desde las ciencias sociales se han hecho 
de Ibn Khaldūn hay que considerar el trabajo realizado por la 
arabista e historiadora madrileña María Jesús Viguera Molins 
cuando explica lo siguiente:

Las cuatro etapas históricas en el estudio de la obra de Ibn Khaldūn se- 
rían las siguientes: una primera etapa del descubrimiento y aprecio 
interior en los países árabes (siglos xvi-xix); una segunda etapa de redescu-
brimiento orientalista en la que se descubren sus Prolegómenos y su His- 
toria universal (desde el siglo xix a mediados del siglo xx); una tercera  
etapa de ampliación de conocimiento sobre Ibn Khaldūn en la que cuaja 
su prestigio en áreas especializadas, y que se da desde mediados del si-
glo xx. Y una cuarta etapa, la actual, iniciada desde finales del siglo xx, 
que se caracteriza por un reconocimiento ponderado de su obra y por 
el gran alcance de su aprovechamiento desde áreas especializadas, que 
acrecientan la difusión de las ideas khalduníes no sólo por los ámbitos 
desde antes ya interesados, de la historia, etnografía, política, filosofía, y 
del proceso de varios saberes, como la sociología, sino que lo extienden 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


466	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

por el de la medicina, la ecología, y sobre todo lo consolidan desde el de 
la economía, campo en el que varias prácticas y teorías le apuntan como 
un precursor, desde el capitalismo al materialismo histórico (Viguera 
Molins 2006, 414-455).

En un sentido mucho más crítico, Sousa Santos analiza la 
recepción de Ibn Khaldūn en las universidades europeas y 
occidentales y señala lo siguiente: 

Ibn Khaldūn es conocido en Europa desde mediados del siglo xix. 
Pero es conocido exactamente como un académico que siglos antes, 
concretamente seis siglos antes, produjo un análisis que debe ser forzo-
samente revisado sobre el norte de África y sus vínculos con el mundo 
árabe. Su trabajo comenzó a ser traducido a las lenguas europeas sólo a 
partir de mediados del siglo xix. Pero en aquel tiempo no era visto como 
un autor que traía una contribución específica a las ciencias sociales; por 
el contrario, era visto como materia prima para ser estudiado por los 
científicos sociales, y no propiamente para analizar su trabajo y aprender  
a partir de sus perspectivas (Sousa Santos 2018, 235).

Otra interpretación sobre las lecturas contemporáneas del 
pensamiento de Ibn Khaldūn es la que hace el sociólogo malasio 
Syed Farid Alatas, quien señala: 

Sin embargo, aunque se le ha otorgado cierto reconocimiento, pocos 
trabajos fueron más allá de proclamarlo como fundador o precursor de 
una aplicación sistemática de su perspectiva teórica a aspectos históricos 
y contemporáneos concretos de las sociedades musulmanas del norte 
de África y Oriente Medio. La continua presencia del eurocentrismo 
en las ciencias sociales no ha ayudado en este sentido, y a menudo se 
interpone en la legitimación de fuentes no occidentales para la formación 
de teorías y conceptos generales (Alatas 2014, 256).2

Se trata de una interpretación muy acertada. No hay grandes 
aportaciones desde las universidades europeas que consideren 
la obra de Ibn Khaldūn. Definirlo como pensador esencial-
mente oriental, árabe o islámico es parte de una estrategia de 
esencialización y construcción de alteridad que trasciende la 

2 La traducción de las citas de obras publicadas en inglés es del autor de este texto.

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


GARCÍA: EL LEGADO HISTORIOGRÁFICO DE IBN KHALD
–
U  N	 467

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

lectura del orientalismo en sentido clásico, por lo que parece im- 
portante hablar de posorientalismo en la línea de lo que señala 
González Ferrín cuando afirma:

Vislumbramos un algo llamado Oriente, que particularizaremos aquí 
en el caso del islam. Pero no únicamente la religión —islam—, sino tam-
bién esa civilización —islam— de la que formó parte al-Ándalus y que 
se explica siempre en términos orientalistas, esencialistas, culturalistas, 
creacionistas. Porque se entiende como un Otro periférico empotrado, 
un ente ajeno, acabado y compacto, emanado —como por ensalmo— de 
las lejanas arenas del desierto […] el aparato orientalista y/o post-orien-
talista que se acerca a Al-Ándalus está pidiendo a gritos deconstrucción 
(González Ferrín 2011, 61). 

No se puede, por lo tanto, considerar a Ibn Khaldūn sólo un 
pensador árabe, ni oriental, ni musulmán, sino uno de la tradi-
ción intelectual que se reconstruye como paradigma Al-Ándalus. 
La gran ausencia sobre la que pretende llamar la atención esta 
contribución es que la historiografía española nunca consideró a 
Ibn Khaldūn como un pensador del largo exilio andalusí ni como 
un pensador del sur de Europa. La construcción de su figura 
tal como se ha producido en la historiografía española convoca 
a considerarlo un extraño, epistemológicamente indescifrable, 
lejano, vestido de los tópicos vetustos del orientalismo. Lo 
cierto es que varios autores no eurocéntricos ya han abordado 
su obra desde las universidades del mundo anglosajón (Salama 
2011; Ayyash 2017; Alatas 2006, 2014; Hannoum 2003), pero 
esta discusión parece no haber impregnado aún el pensamiento 
académico latinoamericano y español, en vista de la ausencia de 
trabajos que la aborden desde esta perspectiva. La nueva forma 
de releer su obra debe estar atravesada por un diálogo entre 
diferentes epistemologías y formas de pensar y representar la 
historia universal. El pensamiento de Ibn Khaldūn no es algo 
extraño, al contrario, forma parte de las bases profundas de las 
filosofías mediterráneas, pero la fuerza de la occidentalización 
y de las reapropiaciones de las universidades eurocéntricas ha 
hecho verlo como un pensador foráneo, al igual que son vistos 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


468	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

los antepasados andalusíes. Pensar de nuevo el mundo obliga, 
como diría Syed Farid Alatas (2014), a abrirse a otras formas de 
conocimiento o, en palabras de Sousa Santos, a ampliar el canon 
de la ciencia (Sousa Santos, Meneses y Arriscado Nunes 2005). 

La filosofía de la historia de Ibn Khaldūn no debería resultar 
extraña en el contexto de las sociedades del sur de Europa o 
en el contexto de las discusiones que nacen del paradigma 
Al-Ándalus, pues se trata de un pensador que comparte, hasta 
cierto punto, la misma experiencia histórica de gran parte de 
las sociedades del sur de Europa y del norte de África (una 
historia de migraciones, de cruces, contactos y destierros). Ibn 
Khaldūn no es, para los andaluces y los ciudadanos del sur de 
Europa, un extranjero, sino un saber extranjerizado. Al igual 
que la propia sociedad andalusí, Ibn Khaldūn ha sufrido, a través 
de las miradas académicas eurocéntricas y españolas, un proce- 
so de extranjerización, esto es, de construcción como alteridad 
lejana a la propia experiencia andaluza y del sur de Europa.

Hacia una filosofía khaldūniana de la historia mundial

En diferentes trabajos se ha destacado, en las últimas décadas, que 
el mundo árabe ha sido el depositario de la filosofía griega y el 
responsable del legado filosófico antiguo (Vernet 2006) y de su 
reinterpretación y entrega a los reinos cristianos conquistadores 
que, en la recepción del pensamiento clásico árabe y oriental, 
encontraron lo que después se llamó el Renacimiento europeo. 
Son fundamentales las obras de Emilio González Ferrín (2006, 
29) y Enrique Dussel (2016, 20) por su esfuerzo interpretativo 
de Al-Ándalus y del mundo musulmán como primer renaci-
miento del sur de Europa. Ese reconocimiento permite afirmar 
la importancia de abordar un diálogo serio y respetuoso con la 
obra de los pensadores mediterráneos, andalusíes y norafricanos. 
A continuación se presentan algunas reflexiones y discusiones 
de primer orden que contribuyen a interpretar la filosofía de la 
historia encarnada en los Prolegómenos más allá de los legados 
coloniales y eurocéntricos.

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


GARCÍA: EL LEGADO HISTORIOGRÁFICO DE IBN KHALD
–
U  N	 469

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

	 1.	 Como señala Cheddadi (2005), Ibn Khaldūn “desarrolla 
el espíritu de la historiografía griega tal como aparece en 
Tucídides o en Polibio”. En la misma línea, González Fe-
rrín (2018, 45) afirma que a “Ibn Khaldūn [se le] considera 
heredero de pensadores andalusíes como Averroes, a quien 
cita repetidamente en sus obras”. Por lo tanto, debemos 
entenderlo como parte del legado del pensamiento clásico 
oriental árabe y griego.

	 2.	 Sobre su obra, hay que destacar que trascendió las for- 
mas de la narración histórica de los cronistas griegos y árabes 
de su tiempo, pues no se limitó a narrar acontecimien- 
tos de sus propias sociedades o de las autoridades a las que 
servían, sino que inauguró una forma de comprender la 
historia de los árabes que se explica en diálogo y recípro-
camente con la historia del resto de las sociedades con 
las que el mundo árabe y musulmán convivía, como los 
amazigh (por él llamados bereberes) o los reinos feudales 
(por él llamados francos). En palabras de Jerónimo Páez 
López (2006, 38): “Ibn Khaldūn no concibe la posibilidad 
de escribir una historia de los árabes y de los bereberes que 
no se sitúe en relación con la de otros pueblos, espacial 
y temporalmente”.

	 3.	 La concepción de Ibn Khaldūn de la historia universal res-
ponde a lo que el filósofo y arabista Manzano Rodríguez 
(2010) llama el humanismo jalduní, es decir, un análisis de- 
tenido, una explicación fundamentada en planteamientos 
racionales y científicos que, además, sitúa a la humanidad y 
a las sociedades en el seno de la investigación, al mismo 
tiempo que las considera responsables de su propio devenir.

	 4.	 Reconozco, con el académico mexicano de origen argelino 
Zidane Zeraoui El Awadque, que la obra de Ibn Khaldūn 
representa, en primer lugar y antes que nada, un tratado 
de epistemología. En palabras de Zeraoui El Awad (2004, 
425): “El primer paso dado por Ibn Khaldūn fue de orden 
epistemológico: darle a la historia un lugar en el saber hu-
mano”. Para los historiadores y los cronistas de la época, 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


470	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

tanto árabes (Shatzmiller 2006, 362-365; Muhammad 2012) 
como cristianos (Ríos Saloma 2008, 179), la historia y los 
relatos de los acontecimientos del pasado estaban mucho 
más insertos en el ámbito del poder político que en el de la 
filosofía. Así fue, además, para los filósofos de la antigua 
Grecia y el Imperio romano, y así fue en el occidente 
medieval y el Renacimiento europeo y la Ilustración 
hasta Hegel, el gran filósofo de la historia en el mundo 
occidental. Ibn Khaldūn representa una sistematización 
epistémica del lugar que se ha de otorgar al conocimiento 
del pasado para la comprensión del mundo presente.

	 5.	 La reflexión histórica de Ibn Khaldūn está repleta de 
explicaciones y comentarios que tratan de afirmar reglas 
compartidas en los diversos ejemplos que plantea y apo-
yadas en números, datos que acompañan su razonamiento 
relacionando los hechos entre sí a través de causas y efectos, 
y haciendo analogías entre el pasado y el presente (Zeraoui 
2004, 426).

	 6.	 La historia universal de Ibn Khaldūn, concretamente sus 
Prolegómenos, incorpora una filosofía de la historia no 
evolucionista ni lineal, sino cíclica, argumento que será 
retomado siglos más tarde por Arnold J. Toynbee en su 
enciclopédica obra Estudio de la historia (Toynbee, 1970). La 
concepción de Ibn Khaldūn corresponde a una experiencia 
histórica y social de crisis, de cierre del tiempo árabe, pues 
pudo percibir en primera persona cómo el mundo árabe se 
fue contrayendo en sus fronteras tanto occidental (pérdida 
de Sevilla y declive de Al-Ándalus) como oriental (el sitio 
de Damasco por parte de los mongoles de Timür-i Lang). 
La experiencia histórica de derrota y fragmentación, y  
el estudio histórico de la formación, el desarrollo y el 
ocaso de la civilización árabe, le dio al autor una mirada 
de ciclo histórico que impregnaría sus obras y su forma de 
comprender e interpretar el desarrollo histórico. 

	 7.	 La filosofía de la historia de Ibn Khaldūn toma en con-
sideración el medio físico, la naturaleza y la geografía 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


GARCÍA: EL LEGADO HISTORIOGRÁFICO DE IBN KHALD
–
U  N	 471

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

sobre las concepciones de la geopolítica, la economía y 
las reglas que rigen a las sociedades. Como señala Gio-
vanni Patriarca (2019, 142): “En su doctrina, el contexto 
geográfico y ambiental está profundamente ligado a un 
ideal estrictamente antropológico”. Esto produce, en la 
explicación histórica, una complejidad nueva en la com-
prensión de los fenómenos sociales y los acontecimientos. 
Esta visión de la historia, según la cual el desarrollo de 
las sociedades humanas se inserta en determinado medio 
físico, en cierto ecosistema y contexto ambiental, deter-
mina una cosmovisión y una comprensión de las socieda- 
des en las que el desarrollo humano no está desvincu- 
lado de su acción sobre el medio natural, tal como ha 
pasado en los enfoques occidentales de comprensión del 
desarrollo histórico de las sociedades humanas. 

	 8.	 Ibn Khaldūn desarrolla una relación muy especial entre 
economía e historia que diversos autores, como Zeraoui 
El Awad (2004), Sousa Santos (2018) o Viguera Molins 
(2006), proponen como antecedente de la comprensión 
materialista de la historia, tal como siglos más tarde 
la desarrollarían Marx y Engels. Para Ibn Khaldūn, el 
papel de las diferentes formas económicas condicionaba 
los tipos de organización social, por lo que, al estudiar 
determinadas estructuras sociales, había que analizar su 
funcionamiento económico y las formas de aprovecha-
miento que producían (Zeraoui 2004, 426).

	 9.	 Ibn Khaldūn es un pensador de las crisis hegemónicas, 
de los momentos de fragmentación, de las decadencias 
cambiantes. Según Zeraoui El Awad (2004, 432), para Ibn 
Khaldūn “el estudio de la historia universal en general 
y de la historia del pensamiento político, en particular, 
debe iniciarse con el análisis de los centros de poder en 
cada momento histórico y entender las causas de su sur-
gimiento, auge y decadencia y los periodos de transición 
de un centro hacia otro”. Analiza los ciclos de hegemonía 
y la crisis de los sistemas históricos. Ibn Khaldūn es un 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


472	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

autor que permite extraer lecciones del proceso de crisis 
que vivió el mundo árabe-musulmán a partir del siglo xiii. 
Al igual que Wallerstein, descifra la crisis de los imperios 
ibéricos en la formación del nuevo sistema-mundo, o como 
Braudel, interpreta la crisis del mundo mediterráneo para 
abordar la nueva fase hegemónica en el Atlántico. Además, 
hay constancia, por las referencias de Braudel a la obra de 
Ibn Khaldūn, de que el historiador francés conocía bien 
la obra del tunecino.

Desplazar la geografía de la razón: prolegómenos 
transmodernos y conclusiones provisionales

La obra de Ibn Khaldūn ofrece una particular y fértil forma de 
comprender los procesos históricos en relación con los largos 
ciclos o, en palabras de Fernand Braudel, la historia de larga 
duración. Una de las críticas más contundentes a la teoría social 
occidental y eurocéntrica es que asume su lugar de enunciación  
y su experiencia encarnada como un lugar abstracto y neu-
tro desde el que se genera un saber objetivo exento de toda 
subjetividad. La objetividad occidental es una forma más de 
subjetividad. En este sentido, el pensamiento de Ibn Khaldūn 
obliga a desplazar la geografía de la razón para pensar no sólo 
la historia del mundo árabe y musulmán, sino también el de-
sarrollo de otras formaciones sociales e históricas.

Si Hegel, Marx y Hobsbawm han permitido (o eso creíamos) 
analizar y pensar históricamente sociedades no occidentales, 
“¿por qué no iba a ser conveniente explicar el mundo en relación 
con las propuestas de análisis histórico de Ibn Khaldūn?” (Ala-
tas 2006, 791). Además, Ibn Khaldūn ofrece una comprensión 
de la historia mundial desde el otro lado de la geografía de la 
razón, es decir, desde un locus de enunciación diferente al de 
la modernidad occidental hegemónica (Grosfoguel 2016, 163). 
De acuerdo con el escritor keniata Ngũgĩ wa Thiong’o (2017, 
32), es importante “desplazar el centro desde el que se piensa 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


GARCÍA: EL LEGADO HISTORIOGRÁFICO DE IBN KHALD
–
U  N	 473

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

el mundo, moviéndolo de su limitada base en Europa a una 
multiplicidad de centros”. 

La propuesta que, desde las diferentes teorías poscoloniales 
y descoloniales, convoca al horizonte compartido de la trans-
modernidad, la desarrolló Enrique Dussel, el filósofo argentino 
exiliado en México, desde los acontecimientos de mayo del 
68, y en las décadas siguientes fue siempre muy crítico con los 
discursos de la posmodernidad y el relativismo cultural, pues 
la posmodernidad suponía una crítica radical a los legados de la 
modernidad, pero era aún eurocéntrica. La transmodernidad, 
según Dussel (2016, 24), interpela a pensar la modernidad desde 
una fase de superación, así como desde una dimensión de exte-
rioridad enunciativa. La modernidad occidental se ha construido, 
al menos desde hace cinco siglos, en relación con la negación de 
todas las culturas y las tradiciones filosóficas no occidentales. 
La modernidad occidental y la filosofía europea se han consti-
tuido en el despliegue del epistemicidio, de la islamofobia, del 
racismo epistémico y la colonialidad del saber. La superación 
de la modernidad no sería, en ningún caso, su negación, sino un 
nuevo diálogo intercultural e intracivilizatorio de todas las 
culturas antes negadas por la modernidad. Hoy en día, la crisis 
de la modernidad occidental deja al desnudo construcciones y lu- 
gares por disputar. La transmodernidad se presenta como la 
posibilidad de un encuentro cultural que piense de nuevo el 
mundo desde diferentes centros, experiencias y posiciones epis-
témicas y ontológicas. Dialogar y reconocer las ausencias y las 
emergencias, como muestra Sousa Santos (2006), permitirá una 
nueva comprensión colectiva de la historia mundial. La filosofía 
de la historia de Ibn Khaldūn constituye uno de los prolegó-
menos a este nuevo diálogo intelectual en que se recuperan las 
tradiciones teóricas negadas, se reinterpreta la tradición de los 
vencidos, una historia mundial a la que el conjunto de sociedades, 
civilizaciones y culturas del mundo contribuya desde sus pro-
pias formas de representar el mundo, el pasado y el encuentro 
con los demás. El paradigma Al-Ándalus está convocado a esta 
discusión. Reformular las ciencias sociales y la historia es otra 

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807


474	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

manera de disputar Europa. Pensar desde el sur y junto a la obra 
de Ibn Khaldūn para seguir explorando las posibilidades teóri- 
cas del paradigma Al-Ándalus es otro modo de abrir un diálogo 
que incorpore el sur de Europa, el norte de África y el Atlánti-
co oriental al sueño de un mundo más allá del colonialismo, el 
racismo, el capitalismo y el imperialismo contemporáneo. v

Referencias

Alatas, Syed Farid. 2006. “Ibn Khaldūn and Contemporary So-
ciology”. International Sociology 21 (6): 782-795. https://doi.
org/10.1177/0268580906067790

Alatas, Syed Farid. 2014. Applying Ibn Khaldūn: The Recovery of 
a Lost Tradition in Sociology. Londres: Routledge. https://doi.
org/10.2139/ssrn.2650444

Ayyash, Mark Muhannad. 2017. “Rethinking the Social-Political 
through Ibn Khaldûn and Aristotle”. Interventions 19 (8): 1193-
1209. https://doi.org/10.1080/1369801X.2017.1347054

Boatca, Manuela. 2006. “Semiperipheries in the World-System: 
Reflecting Eastern European and Latin American Experiences”. 
Journal of World-Systems Research 12 (2): 321-346. https://doi.
org/10.5195/jwsr.2006.362

Braudel, Fernand. 2015. El Mediterráneo y el mundo mediterráneo en 
la época de Felipe II. Tomo 2. Ciudad de México: Fondo de Cul-
tura Económica.

Cairo, Heriberto y Ramón Grosfoguel. 2010. Descolonizar la moder-
nidad, descolonizar Europa. Un diálogo Europa-América Latina. 
Madrid: Instituto de Estudios Políticos para América Latina.

Chakrabarty, Dipesh. 2008. Al margen de Europa: pensamiento pos-
colonial y diferencia histórica. Traducido por Alberto E. Álvarez 
y Araceli Maira. Barcelona: Tusquets.

Cheddadi, Abdesselam. 2005. “Reconnaissances d’Ibn Khaldûn.  
(Entretien avec Abdesselam Cheddadi)”. Esprit, noviembre de 
2005.

Davis, Natalie Zemon y Patricia Muñoz Luna. 2013. “Descentrali-
zando la historia: relatos locales y cruces culturales en un mundo 
globalizado”. Historia Social, núm. 75, 165-179. https://www.
jstor.org/stable/23496321

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807
https://doi.org/10.1177/0268580906067790
https://doi.org/10.1177/0268580906067790
https://doi.org/10.2139/ssrn.2650444
https://doi.org/10.2139/ssrn.2650444
https://doi.org/10.1080/1369801X.2017.1347054
https://doi.org/10.5195/jwsr.2006.362
https://doi.org/10.5195/jwsr.2006.362


GARCÍA: EL LEGADO HISTORIOGRÁFICO DE IBN KHALD
–
U  N	 475

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

Dussel, Enrique. 2008. “Meditaciones anti-cartesianas: sobre el origen 
del anti-discurso filosófico de la modernidad”. Tabula Rasa, núm. 
9, 153-197. https://doi.org/10.25058/20112742.344.

Dussel, Enrique. 2016. Filosofías del sur. Descolonización y transmo-
dernidad. Barcelona: Akal.

Fals-Borda, Orlando. 1987. Ciencia propia y colonialismo intelectual: 
los nuevos rumbos. Bogotá: C. Valencia. 

Filigrana, Pastora. 2020. El pueblo gitano contra el Sistema-Mundo: 
reflexiones de una militancia feminista y anticapitalista. Barcelona: 
Akal.

Galceran, Montserrat. 2016. La bárbara Europa. Una mirada desde el 
postcolonialismo y la descolonialidad. Madrid: Traficantes de Sueños.

García Fernández, Javier. 2019a. Descolonizar Europa: ensayos para 
pensar históricamente desde el sur. Madrid: Brumaria. 

García Fernández, Javier. 2019b. “¿Qué significa descolonizar 
Europa? Historia, cultura y descolonización de las ciencias socia-
les. Entrevistas a María Paula Meneses”. Revista Internacional 
de Pensamiento Político 14: 557-565. https://doi.org/10.46661/
revintpensampolit.4836

García Fernández, Javier. 2020. “Immanuel Wallerstein y la teoría 
del sistema-mundo”. Illes i imperis, núm. 22, 321-329. https://
doi.org/10.31009/illesimperis.2020.i22.20

García Fernández, Javier. 2021a. “Descolonización del conocimien-
to y pensamiento andaluz descolonial”. Anduli. Revista Andaluza 
de Ciencias Sociales, núm. 20, 289-312. https://doi.org/10.12795/
anduli.2021.i20.16

García Fernández, Javier. 2021b. “Más allá del medievalismo y el ara-
bismo: Al-Ándalus en perspectiva poscolonial”. Estudios de Asia 
y África 57 (1): 61-94. https://doi.org/10.24201/eaa.v57i1.2653

Garrot Garrot, José Luis. 2008. “Recepción de Ibn Jaldún en la 
historiografía española”. En Miradas españolas sobre Ibn Jaldún, 
coordinado por José Luis Garrot Garrot y Juan Martos Quesada. 
Madrid: Ibersaf.

Gilroy, Paul. 2014. Atlántico negro. Modernidad y doble conciencia. 
Traducido por José María Amoroto Salido. Barcelona: Akal.

González Ferrín, Emilio. 2006. Historia general de Al Ándalus. Eu-
ropa entre Oriente y Occidente. Córdoba: Almuzara.

González Ferrín, Emilio. 2011. “Historiología del islam y Al-
Ándalus, entre el post-orientalismo y la Historia Oficial”. Imago 
Crítica, núm. 3, 57-73.

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807
https://doi.org/10.46661/revintpensampolit.4836
https://doi.org/10.46661/revintpensampolit.4836
https://doi.org/10.31009/illesimperis.2020.i22.20
https://doi.org/10.31009/illesimperis.2020.i22.20
https://doi.org/10.12795/anduli.2021.i20.16
https://doi.org/10.12795/anduli.2021.i20.16
https://doi.org/10.24201/eaa.v57i1.2653


476	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

González Ferrín, Emilio. 2018. “La embajada de Ibn Jaldún ante la 
corte de Pedro I”. En Leones y doncellas: dos patios palaciegos an- 
daluces en diálogo cultural (siglos xiv al xxi), editado por José An-
tonio González Alcantud, 45-57. Granada: Editorial Universidad 
de Granada.

Grosfoguel, Ramón. 2011. “La descolonización del conocimiento: 
diálogo crítico entre la visión descolonial de Frantz Fanon y la  
sociología descolonial de Boaventura de Sousa Santos”. En For- 
mas-Otras: Saber, nombrar, narrar, hacer. V Training Seminar 
de Jóvenes Investigadores en Dinámicas Interculturales, 97-108. 
Barcelona: Centro de Estudios y Documentación Internacio-
nales de Barcelona.

Grosfoguel, Ramón. 2013. “Racismo/sexismo epistémico, universida- 
des occidentalizadas y los cuatro genocidios/epistemicidios del 
largo siglo xvi”. Tabula Rasa, núm. 19, 31-58. https://doi.org/10. 
25058/20112742.153

Grosfoguel, Ramón. 2016. “Del ‘extractivismo económico’ al 
‘extractivismo epistémico’ y al ‘extractivismo ontológico’: una 
forma destructiva de conocer, ser y estar en el mundo”. Tabula 
Rasa, núm. 24, 123-143. https://doi.org/10.25058/20112742.60

Hannoum, Abdelmajid. 2003. “Translation and the Colonial Imagi-
nary: Ibn Khaldun Orientalist”. History and Theory 42 (1): 61-81. 
https://doi.org/10.1111/1468-2303.00230

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1953. Lecciones de filosofía de la 
historia universal. Madrid: Revista de Occidente.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 2012. Principios de la filosofía del 
derecho. Bogotá: Sudamericana.

Jaldún, Ibn. 1987. Introducción a la historia universal (Al-Muqaddi-
mah). Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica.

Lander, Edgardo. 2000. “Ciencias sociales: saberes coloniales y 
eurocéntricos”. En La colonialidad del saber: eurocentrismo 
y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, editado por 
Edgardo Lander. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de 
Ciencias Sociales.

Manzano Rodríguez, Miguel Ángel. 2010. “Ibn Jaldúnn o la inter-
pretación histórica de la sociedad”. En Teoría del humanismo iv, 
editado por Pedro Aullón de Haro, 273-292. Madrid: Verbum.

Márquez Villanueva, Francisco. 1994. El concepto cultural alfonsí. 
Barcelona: Bellaterra.

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807
https://doi.org/10.25058/20112742.153
https://doi.org/10.25058/20112742.153
https://doi.org/10.25058/20112742.60
https://doi.org/10.1111/1468-2303.00230


GARCÍA: EL LEGADO HISTORIOGRÁFICO DE IBN KHALD
–
U  N	 477

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

Martínez Carrasco, José Carlos. 2014. “Granada y Constantinopla 
en la baja Edad Media: una historia comparada”. Revista del 
Centro de Estudios Históricos de Granada y su Reino, núm. 26, 
437-456.

Martínez Enamorado, Virgilio. 2006. “Viajeros, comerciantes y 
mercancías”. En Ibn Jaldún. El Mediterráneo en el siglo xiv: auge 
y declive de los imperios. Exposición en el Real Alcázar de Sevilla, 
mayo-septiembre 2006, vol. 2, t. 2, 131-132. Sevilla: Fundación 
José Manuel Lara. http://hdl.handle.net/10261/25164

Meneses, María Paula G. 2011. “Epistemologías del Sur: diálogos que 
crean espacios para un encuentro de las historias”. En Formas-
Otras. Saber, nombrar, narrar, hacer. IV Training Seminar del Foro 
de Jóvenes Investigadores en Dinámicas Interculturales (fjidi), 31-41. 
Barcelona: Centro de Estudios y Documentación Internacionales 
de Barcelona. 

Moral Molina, Celia del. 2012. “Luces y sombras de las relaciones 
entre Ibn al-Jatib e Ibn Jaldun a través de su correspondencia per- 
sonal”. En Ibn al-Jatib y su tiempo, coordinado por Celia Moral 
Molina y Fernando Nicolás Velázquez Basanta, 205-221. Granada: 
Editorial Universidad de Granada.

Muhammad, Muhsin Ismail. 2012. “El método histórico de Ibn al-
Jatib”. En Ibn al-Jatib y su tiempo, coordinado por Celia Moral 
Molina y Fernando Nicolás Velázquez Basanta, 71-83. Granada: 
Editorial Universidad de Granada.

Páez López, Jerónimo. 2006. “Ibn Jaldún y su época. Auge y declive 
de los imperios”. En Ibn Jaldún. El Mediterráneo en el siglo xiv: 
auge y declive de los imperios. Exposición en el Real Alcázar de Se-
villa, mayo-septiembre 2006, vol. 1, t. 1, 28-31. Sevilla: Fundación 
José Manuel Lara.

Patriarca, Giovanni. 2019. “El eterno retorno de la Asabiyyah. Ibn 
Jaldún y la teología política contemporánea”. Daimon Revista 
Internacional de Filosofía, núm. 76, 139-153. https://doi.org/ 
10.6018/daimon/281091

Rashid, Mahdi Mohamed-Saleh. 2015. Ibn Jaldún: el colapso de una 
civilización. Madrid: Fragua.

Ríos Saloma, Martín. 2008. “Ibn Jaldún y sus contemporáneos cristia-
nos: un ensayo de historiografía comparada”. Miradas españolas 
sobre Ibn Jaldún, coordinado por José Luis Garrot Garrot y Juan 
Martos Quesada, 179-194. Madrid: Ibersaf.

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807
http://hdl.handle.net/10261/25164
https://doi.org/10.6018/daimon/281091
https://doi.org/10.6018/daimon/281091


478	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 3 (182), 2023, PP. 453-480

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

Salama, Mohammad R. 2011. Islam, Orientalism and Intellectual  
History: Modernity and the Politics of Exclusion since Ibn  
Khaldūn. Londres: I.B. Tauris. https://doi.org/10.5040/978075 
5608089

Shatzmiller, Maya. 2006. “Ibn Jaldún y los historiadores del siglo 
xiv”. En Ibn Jaldún. El Mediterráneo en el siglo xiv: auge y declive de 
los Imperios. Exposición en el Real Alcázar de Sevilla, mayo-septiem- 
bre 2006, vol. 1, t. 1, 362-365. Sevilla: Fundación José Manuel Lara.

Sola Castaño, José Enrique. 2006. “El Mediterráneo, centro dinámico 
del siglo xiv”. En Ibn Jaldún. El Mediterráneo en el siglo xiv: auge 
y declive de los imperios. Exposición en el Real Alcázar de Sevilla, 
mayo-septiembre 2006, vol. 1, t. 1, 40-49. Sevilla: Fundación José 
Manuel Lara.

Sousa Santos, Boaventura de. 2006. Renovar la teoría crítica y rein-
ventar la emancipación social. La Paz: Tricícle.

Sousa Santos, Boaventura de. 2010. Para descolonizar Occidente: más 
allá del pensamiento abismal, Buenos Aires: Consejo Latinoame-
ricano de Ciencias Sociales.

Sousa Santos, Boaventura de. 2016. “Para uma nova visão da Euro-
pa: aprender com o Sul”. Sociologias 18 (43): 24-56. https://doi.
org/10.1590/15174522-018004302

Sousa Santos, Boaventura de. 2018. Na oficina do sociólogo artesão. 
Aulas 2011-2016. São Paulo: Cortez.

Sousa Santos, Boaventura de. 2019. El fin del imperio cognitivo: la 
afirmación de las epistemologías del Sur. Traducido por Álex 
Tarradellas. Madrid: Trotta.

Sousa Santos, Boaventura de; Maria Paula Meneses y João Arriscado 
Nunes. 2005. “Introduçao: Para ampliar o cânone da ciência: a 
diversidade epistemológica do mundo”. En Semear outras soluções: 
os caminhos da biodiversidade e dos conhecimentos rivais, organi-
zado por Boaventura de Sousa Santos, 21-121. Río de Janeiro: 
Civilização Brasileira.

Thiong’o, Ngugi Wa. 2017. Desplazar el centro: la lucha por las liber-
tades culturales. Barcelona: Rayo Verde.

Toynbee, Arnold J. 1970. Estudio de la historia. Vol. 3. Madrid: Alianza. 
Vélez León, Paulo. 2017. “Sobre la noción, significado e importancia 

de la Escuela de Toledo”. Disputatio. Philosophical Research Bul-
letin 6 (7): 537-579. https://disputatio.usal.es/vols/vol-6-no-7/
velezleon-toledo/

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807
https://doi.org/10.5040/9780755608089
https://doi.org/10.5040/9780755608089
https://doi.org/10.1590/15174522-018004302
https://doi.org/10.1590/15174522-018004302


GARCÍA: EL LEGADO HISTORIOGRÁFICO DE IBN KHALD
–
U  N	 479

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807

Vernet, Juan. 2006. Lo que Europa debe al islam de España. Barcelona: 
El Ancantilado.

Viguera Molins, María Jesús. 2006. “Perfil histórico y aportaciones 
culturales de Ibn Jaldún”. En Ibn Jaldún. El Mediterráneo en el 
siglo xiv: auge y declive de los imperios. Exposición en el Real Al-
cázar de Sevilla, mayo-septiembre 2006, vol. 2, t. 2, 29-79. Sevilla: 
Fundación José Manuel Lara.

Wallerstein, Immanuel. 1979. El moderno sistema mundial. La agri-
cultura capitalista y los orígenes de la economía-mundo europea en 
el siglo xvii. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Wallerstein, Immanuel, coord. 1996. Abrir las ciencias sociales. In-
forme de la Comisión Gulbenkian para la reestructuración de las 
ciencias sociales. Madrid: Siglo XXI. 

Zeraoui, Zidane. 2004. “Repensar la historia del pensamiento. Los 
aportes de Ibn Jaldún”. Espacio Abierto 13 (3): 405-434. 

Javier García Fernández es historiador, investigador en ciencias 
sociales y humanidades, doctor en el Programa de Estudios Pos-
coloniales y Ciudadanía Global del Centro de Estudios Sociales 
de la Universidad de Coimbra, bajo la dirección de Boaventura de 
Sousa Santos. Actualmente es investigador posdoctoral del 
Programa Margarita Salas del Ministerio de Universidades  
del Gobierno de España. Es investigador asociado a la Facul- 
tad de Filosofía y Letras de la Universidad de Granada. Entre el 
1 de enero y el 31 de agosto de 2022, fue investigador visitante 
en la Universidad de California, Berkeley. Es autor del libro 
Descolonizar Europa. Ensayos para pensar históricamente desde 
el Sur (2019, Brumaria) y, junto con Ramón Grosfoguel y José 
Antonio Pérez Tapias, editó Descolonizar las ciencias sociales y 
las humanidades. Perspectivas desde Andalucía y el sur de Europa 
(2021) y Más allá del arabismo y el medievalismo: Al-Ándalus en 
perspectiva poscolonial (2021).

https://orcid.org/0000-0001-7994-5477
j.garcia.fer1987@gmail.com

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i3.2807
https://orcid.org/0000-0001-7994-5477
mailto:j.garcia.fer1987@gmail.com


 
 
    
   HistoryItem_V1
   TrimAndShift
        
     Range: all pages
     Create a new document
     Trim: fix size 5.315 x 8.268 inches / 135.0 x 210.0 mm
     Shift: none
     Normalise (advanced option): 'original'
      

        
     32
            
       D:20210524132252
       595.2756
       minimalia
       Blank
       382.6772
          

     Tall
     1
     1
     No
     100
     304
    
     None
     Up
     0.0000
     0.0000
            
                
         Both
         AllDoc
              

       CurrentAVDoc
          

     Uniform
     11.3386
     Bottom
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus3
     Quite Imposing Plus 3.0f
     Quite Imposing Plus 3
     1
      

        
     28
     27
     28
      

   1
  

 HistoryList_V1
 QI2base



