
[315]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

ISSN 0185-0164	 e-ISSN 2448-654X

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

Religión y territorio en la filosofía 
política de al-Fārābī1

Religion and Territory in al-Fārābī’s 
Political Philosophy

LUIS XAVIER LÓPEZ-FARJEAT
Universidad Panamericana, campus Ciudad de México, México

JOSÉ ALFONSO GANEM GUTIÉRREZ 
Universidad Panamericana, campus Ciudad de México, México

Resumen: El presente artículo explora el uso del par terminológico 
dār al-islām/dār al-ḥarb, primero desde la perspectiva de la jurispru-
dencia islámica y, posteriormente, desde la relación entre religión 
(milla), nación (umma) y territorio (maskan) en la filosofía política 
de al-Fārābī. Se destaca cómo en el planteamiento de al-Fārābī no 
aparece la dicotomía dār al-islām/dār al-ḥarb y se explica que eso 
permite interpretar que, para el filósofo, la comunidad política y su 
demarcación geográfica no dependen necesariamente de su identidad 
religiosa. Por lo tanto, se argumenta que el planteamiento filosófico de 
al-Fārābī descarta la división de naciones en función de su identidad 
religiosa. Más allá de las simples diferencias entre la ciencia jurídica 
y la filosofía, el artículo examina la conceptualización del territorio 
de al-Fārābī y sus consecuencias para la filosofía política.

1 Agradecemos las observaciones oportunas de dos árbitros anónimos.
Recepción: 13 de diciembre de 2021. / Aceptación: 22 de febrero de 2022.

D.R. © 2023. Estudios de Asia y África
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional



316	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

Palabras clave: al-Fārābī; dār al-islām; dār al-ḥarb; filosofía 
política islámica.

Abstract: This article explores the use of the terminological pair 
dār al-islām/dār al-ḥarb, first, from the Islamic juridical perspective. 
Then, the discussion is focused on the relationship between religion 
(milla), nation (umma), and territory (maskan), in al-Fārābī’s politi-
cal philosophy. It is highlighted that, in al-Fārābī’s approach, the 
dichotomy dār al-islam/dār al-ḥarb does not appear. The absence of 
that distinction suggests that for the philosopher religious identity 
is not a pre-requisite for a political community and its geographical 
demarcation. Therefore, it is argued that al-Fārābī’s philosophical 
approach rules out the division of nations based on their religious 
identity. Beyond the differences between legal science and philoso-
phy, the article examines the conceptualization of al-Fārābī’s territory 
and its consequences for political philosophy.

Keywords: al-Fārābī; dār al-islām; dār al-ḥarb; Islamic political 
philosophy.

Introducción

En tiempos recientes se ha acrecentado el interés en la recons-
trucción de los orígenes históricos y conceptuales del par termi- 
nológico dār al-islām/dār al-ḥarb,2 que suele referirse a la visión 
islámica3 según la cual el mundo está dividido, por un lado, en 

2 Véanse, por mencionar un par de ejemplos, el volumen editado por Calasso y 
Lancioni 2017, y el estudio de Albrecht 2018. 

3 El uso de los términos islámico y musulmán y los casos en que debe emplearse 
cada uno es algo debatido en la literatura académica. Por lo general, islámico remite 
a la tradición religiosa que se inicia con la revelación del sagrado Corán al profeta 
Mahoma y que continúa hasta nuestros tiempos. En cambio, musulmán se refiere a las 
distintas comunidades de personas que practican y viven de modo particular y de mane- 
ras muy diversas la cultura islámica. Para una discusión más detallada véanse, por men- 
cionar algunos, los estudios de Asad (2002; 2009) e Ismail (2004; 2006, 1-26). En el contexto 
de al-Fārābī, la distinción entre ambos términos es sólo gramatical: musulmán es el 
participio activo de aslama, es decir, el que se somete a Dios y, por lo tanto, se refiere a 
las personas que profesan el islam. Cuando hablamos, a lo largo del artículo, de “juris- 
tas islámicos”, “territorios islámicos”, “visión islámica”, “política islámica” e “identidad 



LÓPEZ-FARJEAT Y GANEM 	 317

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

los territorios del islam y, por el otro, en aquellos que no se 
encuentran regidos por su ley. Giovanna Calasso (2010) ha insis- 
tido en la necesidad de rastrear los orígenes de esta dicotomía 
que, en la actualidad, sigue utilizándose en algunos casos como 
si se tratara de algo asumido de manera general por el mundo 
musulmán.4 Calasso hace notar con acierto que las expresiones 
dār al-islām y dār al-ḥarb, traducidas respectivamente como “el 
hogar, la morada o el territorio del islam” y como “el lugar o 
el territorio de la guerra o de los infieles”, no aparecen ni en el 
Corán ni en los aḥādīth. Todo apunta a que su uso se remonta 
al siglo x, principalmente en la literatura jurídica y en el trabajo 
de los geógrafos.

En lo que sigue, explicaremos de manera sucinta el punto de 
vista tradicional de los juristas islámicos en torno a ambos do- 
minios, dār al-islām/dār al-ḥarb. Enfatizaremos la relación 
entre la ley religiosa (sharī‘a), la comunidad político-religiosa 
o nación (umma), la religión (dīn)5 y el territorio (dār). Nos 
referiremos al punto de vista jurídico para proporcionar los 
antecedentes de esta terminología. Sin embargo, el objetivo no 
es ahondar en la perspectiva jurídica, sino trasladar la discusión 
al terreno filosófico. Por ello, tras una aproximación general a 
la visión jurídica, nos enfocaremos en el pensamiento político 
de al-Fārābī (m. 950), uno de los filósofos más representati- 
vos de la historia intelectual islámica del periodo clásico, consi-
derado además el fundador de la filosofía política en ese mismo 
contexto.6 La terminología de al-Fārābī no es idéntica a la de 

islámica”, nos referimos a realidades y formas de pensar impregnadas por la ley islámi-
ca. No nos adentramos por lo tanto, en las particularidades del mundo musulmán.

4  Friedman (2017, 343), por ejemplo, alude a una cita de Lewis (2004, 73) según la 
cual entre dār al-islām y dar al-ḥarb “hay un estado de guerra moralmente necesario, 
legal y religiosamente obligatorio, hasta el triunfo definitivo e inevitable del islam 
sobre los infieles”; Crone (2004, 362) afirma que “los musulmanes están legalmente 
obligados a hacer la guerra santa a dar al-ḥarb hasta que éste haya dejado de existir”. 

5  Dīn se refiere a la religión revelada por Dios, en tanto que milla, el término que 
utiliza al-Fārābī y cuya traducción también es ‘religión’, alude al mensaje revelado 
transmitido por un profeta. 

6  Éste es el punto de vista, bastante extendido, de Mahdi (2001). Y, en efecto, 
antes de al-Fārābī no había, al parecer, obras dedicadas a discutir el entorno político 



318	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

los juristas. Por lo tanto, en su caso hablaremos de la relación 
entre religión (milla), nación (umma) y territorio (maskan).

En la filosofía política de al-Fārābī no se encuentra la di-
cotomía dār al-islām/dār al-ḥarb. Por ejemplo, el Libro de la 
política (Kitāb al-Siyāsa al-Madaniyya), uno de sus tratados más 
importantes, no limita los “regímenes virtuosos” a una religión, 
grupo, nación o ciudad en concreto, sino que, como veremos, 
admite comunidades políticas virtuosas con religiones distintas. 
Por lo tanto, la comunidad política y su demarcación geográfica 
no dependen necesariamente de su identidad religiosa. 

El planteamiento filosófico de al-Fārābī descarta la división 
de naciones en función de su identidad religiosa. Ello se debe a 
que su visión de la relación entre naciones se construye sobre 
la base de un planteamiento filosófico-político y no sobre una 
concepción jurídica. Si bien al-Fārābī insiste, sobre todo en 
el Libro de la religión, en que un régimen político virtuoso es 
también poseedor de una religión virtuosa, el que al final sos-
tenga, como se verá, que la religión se subordina a la filosofía 
y que la política es parte de la filosofía práctica, modifica de 
manera radical la concepción jurídica sobre la relación entre 
territorio y religión. No obstante, más allá de las diferencias 
generales entre la ciencia jurídica y la filosofía, nos interesa 
ahondar específicamente en su conceptualización del territo-
rio: la desvinculación de maskan y milla en su planteamiento 
político resignifica la noción jurídica de territorio (dār) y ello 
repercute, como mostraremos, en su modo de entender las 
posibles confrontaciones entre regímenes políticos.7 

islámico desde una perspectiva filosófica. El tema es central en varias de sus obras, 
como La ciudad ideal, Libro de la política, Aforismos de ciencia política y Sumario a 
Las leyes de Platón. 

7  En años recientes han aparecido algunas publicaciones en las que se analiza la 
dimensión político-urbanística del territorio (maskan) en el pensamiento de al-Fārābī. 
Idris (2019) y Shaker (2021) estudian el territorio desde una perspectiva física, es decir, 
les interesa determinar las condiciones materiales que deben existir en un lugar para 
que los seres humanos puedan asociarse y así establecer las comunidades políticas. 
Ambos trabajos también analizan aspectos urbanos, como las construcciones, los 
caminos, los límites territoriales y la movilidad requerida entre una ciudad y otra. 



LÓPEZ-FARJEAT Y GANEM 	 319

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

Dār al-islām y dār al-ḥarb desde el punto de vista jurídico

La división del mundo en dār al-islām/dār al-ḥarb remite prin- 
cipalmente a una jurisdicción territorial. De acuerdo con 
Fred M. Donner (2011), esta dicotomía podría responder a la 
evolución desde una comunidad temprana de creyentes hasta 
el desarrollo de una identidad islámica madura, diferente del 
judaísmo y el cristianismo. Tal maduración está estrechamente 
relacionada en términos políticos con la fundación de un Esta-
do regido por la ley islámica en una determinada jurisdicción 
territorial. Cuando una región se rige bajo la ley islámica, surge 
entonces la dicotomía entre territorios islámicos y no islámicos. 

La categoría “territorio del islam” podría resultar proble-
mática si se tiene en consideración la diversidad de identidades 
religiosas que habitan en un mismo lugar. Como se sabe, el 
islam se extendió por territorios en los que residían personas 
con distintos credos: en Oriente Próximo, el norte de África, 
Bizancio, los Balcanes y España coexistían judíos, grupos 
cristianos de diversas denominaciones e incluso comunidades 
con otros bagajes étnicos y religiosos. Todas esas colectividades 
quedaron bajo el dominio de la ley islámica, y los juristas se 
vieron en la necesidad de discutir cómo debían tratar a quienes 
profesaban un credo distinto, esto es, aquellos grupos conocidos 
como la gente de la dhimma (pueblos protegidos, usualmente 
judíos y cristianos, pero también hinduistas, zoroastrianos, 
budistas, etc.). Los juristas tenían que decidir en qué casos las 
leyes y las costumbres de la dhimma podían ser respaldadas por 
la ley islámica, así como aquellos en los que eran completamen-
te distintas. En la mayoría de los casos, el islam coexistía con 
otros credos bajo las regulaciones de la ley islámica, aunque 
ésta establecía algunas restricciones a la dhimma (Rodríguez 
Zahar 1999; Emon 2012; Fierro y Tolan 2013). 

A riesgo de simplificar la enorme diversidad de la juris-
prudencia islámica, nos referiremos a la categoría “territorio 

Llama la atención que ninguno de estos textos analiza de modo directo la relación 
entre el territorio y la religión. 



320	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

islámico” en las escuelas jurídicas más conocidas y sin ahondar 
en las particularidades que pueden encontrarse en represen-
tantes de cada una de ellas. Dentro de la tradición sunita se 
reconocen, cuando menos, cuatro escuelas jurídicas: la hanafita, 
la maliquita, la shafita y la hanbalita. 

La distinción dār al-islām/dār al-ḥarb se atribuye a la escuela 
hanafita, fundada por Abū Ḥanīfah (m. 767). No obstante, hay 
diferentes opiniones respecto al uso de esta terminología, que 
sugiere, a primera vista, la idea de una división entre el islam 
y el resto del mundo. El término “lugar de la guerra” sugiere, 
en efecto, cierta hostilidad hacia los territorios que no se en-
cuentran bajo el dominio islámico. Podría ser, sin embargo, 
que dār al-islām y dār al-ḥarb hayan sido utilizados sólo para 
establecer divisiones geográficas en tiempos en los que el islam 
se estaba expandiendo. Si bien en aquel entonces fue útil recu-
rrir a estos criterios, hoy no son categorías políticas utilizadas 
en varios de los países que se rigen por la ley islámica y que 
mantienen relaciones diplomáticas con naciones no regidas 
por esa ley (Hassan 2012). Es cierto, sin embargo, que algunos 
grupos extremistas las siguen empleando, lo que sugiere una 
confrontación entre el islam y los infieles.8 Empero, dār al-islām 
y dār al-ḥarb no son las únicas categorías en la jurisprudencia 
islámica. En efecto, dār al-ḥarb se refiere a aquellos territorios 
o Estados en guerra con el islam, pero hay otros territorios que 
mantienen un tratado de paz con el islam y se denominan dār 
al-Muwāda‘ah o dār al-‘Ahd. 

Los juristas hanafitas comenzaron a utilizar las categorías 
dār al-islām y dār al-ḥarb para referirse a i) musulmanes que 
vivían en territorios islámicos (dār al-islām) y que, por ende, 
estaban protegidos por la ley islámica, y ii) musulmanes que 
vivían en territorios no islámicos y que, por lo tanto, estaban 
protegidos por la ley islámica sólo en tanto que formaban parte 

8 Con grupos extremistas nos referimos a los hoy denominados ‘islamistas’. Por 
ejemplo, en algunos ejemplares de la revista Dabiq, uno de los medios divulgativos de 
isis o Estado Islámico, se encuentran declaraciones como la siguiente: “Vengan, den paso 
al dār al-islām. Y les recuerdo que todo musulmán y musulmana tiene la obligación 
de hacer hijrah de dār al-kufr a dār al-islām” (al-Muhājirah 1436, 47). 



LÓPEZ-FARJEAT Y GANEM 	 321

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

de la comunidad religiosa, pero que en realidad vivían fuera de 
la jurisdicción de los gobernantes y los juristas islámicos. En 
otras palabras, entendida como la pertenencia a una comuni-
dad o una hermandad, la adherencia a la ley islámica no posee 
límites ni fronteras físicas y, en este sentido, los musulmanes 
deben seguir y respetar la sharī‘a, independientemente de su 
paradero o territorio. No obstante, el hanafismo admite límites 
jurisdiccionales en tanto que la ley islámica no se aplicaría en un 
territorio regido por leyes no islámicas. Según estos criterios, 
otra distinción, la de dār al-islām/dār al-kufr (el territorio de 
los infieles) cobra sentido. 

Ahora bien, un dār al-kufr puede establecer un tratado de 
paz con un dār al-islām y, de ser éste el caso, dicho territorio 
se considera como dār al-Muwāda‘ah o dār al-‘Ahd. Si, por el 
contrario, un dār al-kufr no ha establecido un tratado de paz 
con dār al-islām, entonces es considerado dār al-ḥarb. Ésta es la 
razón por la que, en términos legales, dār al-kufr y dār al-ḥarb 
pueden utilizarse en algunos casos como sinónimos. Queremos 
subrayar, al igual que lo ha hecho Muhammad Mushtaq Ahmad 
(2008, 10), que al establecer la dicotomía dār al-islām/dār al-
ḥarb, el interés de la jurisprudencia hanafita era definir el modo 
en que debía aplicarse la sharī‘a a los habitantes musulmanes 
tanto en territorios islámicos como en territorios no islámicos. 
Por lo tanto, en principio, la dicotomía no necesariamente tiene 
que ver con la relación entre los territorios regidos bajo la ley 
islámica y los territorios no islámicos.

A diferencia de lo que plantea la jurisprudencia hanafita, 
en el caso de las otras tres escuelas jurídicas sunitas, la sharī‘a 
no tiene límites territoriales ni fronteras. La sharī‘a se aplica 
independientemente del territorio en el que se encuentre una 
persona musulmana y, en caso de violar la ley islámica en terri-
torio no islámico, será castigado en cuanto sea capturado por 
musulmanes o ingrese a territorio islámico (Ahmad 2008, 10). 
En términos generales, para los maliquitas, los shafitas y los 
hanbalitas, ser musulmán implica la afiliación a una comunidad 
religiosa, a una religión (dīn) más que a un territorio (dār). Nó-



322	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

tese la importancia de esta distinción: la comunidad o nación 
islámica (umma), regulada por la sharī‘a, trasciende toda fron-
tera y territorio. En este caso, hay un estrecho vínculo entre la 
comunidad (umma), la ley religiosa (sharī‘a) y la religión (dīn): 
formar parte de la comunidad musulmana implica la acepta-
ción de la sharī‘a al margen del territorio en el que se habite. 
Por lo tanto, aun fuera del territorio islámico, el musulmán 
tiene el compromiso de cumplir y respetar la sharī‘a.

Como ha explicado Hamid Algar (1993), en vez de dār al-
ḥarb, los juristas chiitas utilizaron el equivalente arḍ al-ḥarb 
(territorio de la guerra). También establecieron una tercera 
categoría territorial, dār al-īmān (hogar de la fe), para referirse 
a “la aceptación de los imanes en el pueblo”. En el contexto 
chiita, la oposición entre dār al-islām y dār al-īmān tuvo mayor 
relevancia teórica que aquella entre dār al-islām y dār al-ḥarb. 
Así, para los chiitas, la división importante era la interna, es de- 
cir, la que se dio entre los territorios y jurisdicciones legales 
de sunitas y chiitas.

Tras esta breve revisión, se confirma que la terminología 
jurídica se utilizaba para distinguir los territorios bajo la ley 
islámica y aquellos que no lo estaban o, también, en el caso 
del chiismo, entre territorios sunitas y chiitas. En la siguiente 
sección, dedicada a la filosofía política de al-Fārābī, haremos 
notar que, en contraste con los juristas, no aparece este tipo de 
divisiones basadas en la aplicación de la ley religiosa. Eso no 
implica que la religión no sea relevante dentro de las comunida-
des que al-Fārābī tiene en mente. Todo indica que, en su caso, 
la religión no es un factor destacado en la división territorial; 
más bien, los regímenes políticos tienen mayor peso en este as- 
pecto, mientras que la religión (milla) es un instrumento que 
favorece la cohesión social en los regímenes virtuosos. Tras 
explicar el desarrollo de las asociaciones humanas y su constitu-
ción en comunidades políticas, esto es, en naciones y ciudades, 
abundaremos en el papel que la religión (milla) desempeña en 
éstas y destacaremos que el territorio no necesariamente está 
vinculado a una religión en particular.



LÓPEZ-FARJEAT Y GANEM 	 323

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

La perspectiva filosófica de al-Fārābī 
en torno al territorio

Todo sugiere que el interés principal de al-Fārābī al referirse 
al territorio es filosófico-político y sólo hasta cierto punto re-
ligioso. Es una cuestión debatible si estaba o no interesado en 
defender una nación (umma) islámica. Por ejemplo, Alexander 
Orwin (2017, 4-13) ha defendido que al-Fārābī tenía en mente 
una umma islámica. Sin embargo, su planteamiento es discu-
tible si se tiene en cuenta la enorme influencia de la filosofía 
griega en el pensamiento político de al-Fārābī. De hecho, 
cuando se leen sus obras políticas, uno puede percatarse de que, 
aunque su vocabulario es islámico, su modelo político tiene 
una impronta griega innegable. Específicamente, en sus obras 
políticas al-Fārābī muestra una fuerte influencia platónica y 
neoplatónica y, a la vez, incorpora términos y planteamientos 
aristotélicos provenientes de la Ética nicomáquea y, posible-
mente, de alguna versión de la Política.9

Orwin afirma que, aunque al-Fārābī nunca menciona de 
manera explícita que su régimen ideal sea islámico, un trasfondo 
de este tipo está presente. Nuestra postura al respecto es que 
al-Fārābī defiende un régimen virtuoso que podría ser islámico, 
pero que no necesariamente lo es. Como decíamos en la intro-

9  Orwin (2017, 16-17) sostiene que al-Fārābī pudo haber aprendido griego a través 
de algunos cristianos con quienes se instruyó en filosofía. Sin embargo, no hay prue-
bas suficientes y, por lo tanto, se asume que trabajó con las obras filosóficas griegas 
traducidas al árabe que estaban disponibles. La asimilación, los matices y las peculia-
ridades de la comprensión y la adaptación de aquellos textos en la obra de al-Fārābī es 
algo que ameritaría otro estudio bastante extenso. Para una visión general en lo que 
respecta al platonismo y el neoplatonismo de al-Fārābī, una aproximación sintética y 
sugerente se encuentra en O’Meara, 2003, 185-195. En cuanto a la influencia de la Ética 
nicomáquea, se sabe que al-Fārābī redactó un comentario que no ha llegado a nosotros, 
pero que han mencionado filósofos como Avempace, Ibn Tufayl y Averroes (véase 
Neria 2013). Por otra parte, se ha asumido que la Política de Aristóteles no se tradujo 
al árabe. No obstante, la similitud entre algunos pasajes de este trabajo y el Libro de 
la política de al-Fārābī sugiere que pudo haber tenido acceso a alguna versión (tal vez 
en persa u otro idioma) o que estaba al tanto de manera indirecta de varias partes del 
texto aristotélico. Al respecto, véase Brague 1993, y Syros 2008.



324	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

ducción, al-Fārābī piensa que es posible encontrar regímenes 
virtuosos (y otros que no lo son) en naciones con religiones 
distintas. De este modo, se evita la idea de una demarcación 
territorial basada en identidades religiosas. Explicaremos en esta 
sección que el surgimiento de las ciudades y de las naciones, 
según al-Fārābī, es consecuencia de la tendencia natural de los 
seres humanos a asociarse. Al igual que para Aristóteles, para 
al-Fārābī los seres humanos son animales políticos que buscan 
la perfección y la felicidad formando asociaciones. No satisfa-
cen sus necesidades ni alcanzan su estado más excelente fuera 
de asociaciones o comunidades que compartan un territorio 
común (maskan) (al-Fārābī 1964, 7; 2008, 94).

Hacia el final de la primera parte del Libro de la políti-
ca, al-Fārābī se refiere a los diferentes tipos de asociaciones 
(mujtama‘āt). La descripción que hace retrata las formas de 
asociación natural comunes incluso a otras especies. Así intro-
duce una manera más sofisticada de asociación propia de los 
seres humanos, a saber, la que tiene lugar en la ciudad. Procede 
entonces a caracterizar las asociaciones humanas de acuerdo 
con su tamaño: grandes —muchas naciones (umam) asociadas y 
cooperando entre sí—, medianas (la nación, umma), y pequeñas 
(la ciudad, madīnah). La vida comunitaria en la ciudad forma 
parte de la nación, y la nación (umma) se divide en ciudades. 
La ciudad sería la primera asociación perfecta, mientras que 
la asociación absolutamente perfecta sería la más grande: la 
asociación de muchas naciones (umam) (al-Fārābī 1964, 69-70; 
2008, 94). Estas asociaciones perfectas —es decir, la congrega-
ción de múltiples naciones, la nación y la ciudad— exigen una 
planeación específica a partir de la cual sus habitantes puedan 
alcanzar la felicidad, esto es, que sean capaces de desarrollar 
adecuadamente sus aptitudes.

La explicación de las asociaciones perfectas sirve como 
una suerte de preámbulo para presentar los diferentes tipos de 
gobiernos o regímenes políticos. El tema principal que domina 
la segunda parte del Libro de la política no es tanto la tendencia 
natural a vivir en asociación, ni la economía o la participación 



LÓPEZ-FARJEAT Y GANEM 	 325

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

en la vida pública, sino el análisis de las actividades de gobierno 
dentro de la ciudad, así como las diferentes clases de regímenes 
políticos. Al igual que Aristóteles, al-Fārābī sostiene que los 
seres humanos pueden alcanzar la felicidad sólo dentro de una 
ciudad.10 En este sentido, la polis griega sería equivalente a la 
madīnah árabe. La ciudad no surge de manera espontánea, sino 
a través de un perfeccionamiento gradual de su organización 
política. Al-Fārābī se centra en una forma de comunidad que, 
como ya mencionamos, apunta a la perfección última, es decir, 
la felicidad. 

La fundación de la ciudad y de los regímenes políticos es el 
resultado de una reflexión sobre las condiciones necesarias 
para trazar el camino hacia la felicidad. Según al-Fārābī, las 
distintas naciones se distinguen por dos aspectos naturales 
(los temperamentos y los rasgos de carácter) y un tercero que 
tiene una base natural (la capacidad de articular lenguaje) y 
que resulta en algo convencional (a saber, la lengua utiliza- 
da por los habitantes de cada nación) (1964, 70; 2008, 94-95).11 
Al establecer qué condiciones intervienen en el surgimiento 
de las comunidades humanas, al-Fārābī se basa en la ciencia de 
su tiempo, esto es, la ciencia aristotélica. 

A partir de una versión neoplatónica de la cosmología 
de Aristóteles, al-Fārābī afirma que las diferencias naturales 
entre las regiones del mundo responden a una primera causa 
natural, es decir, la proximidad que cada territorio guarda 
con las esferas celestes. Sostiene que dicha proximidad afecta 
los vapores generados en el suelo de cada zona de la tierra, los 
cuales determinan las variantes regionales en el aire y en el agua, 
lo que, por su parte, establece los tipos de organismos vivos de 
cada región. Las diferencias en las plantas y en los animales dan 

10 De hecho, la mayor parte de la literatura especializada asume que la filosofía de 
al-Fārābī posee una orientación política y que analiza los diferentes regímenes políticos 
para definir cómo sería una ciudad perfecta. Véase, por ejemplo, Galston 1990, 146-179 
y, en especial, 150-151; la segunda parte de Mahdi 2001, y O’Meara 2003, 185-195. 

11 En La ciudad ideal (Mabādi’ ārā’ ahl al-madīnah al-fāḍilah) hay una distinción 
similar de acuerdo con los caracteres innatos y la lengua. Véase al-Fārābī 1995, 116-
117; 1985, 296. 



326	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

lugar a los diversos tipos de alimentos; a su vez, esto explica 
las diferencias de los materiales que componen el cuerpo y del 
semen del que los seres humanos proceden, y que dan como 
resultado el origen de los diferentes temperamentos y rasgos 
de carácter. El nexo entre la cosmología y la biología explica 
las múltiples disposiciones humanas y la base natural de la 
heterogeneidad de caracteres morales. Nótese cómo aquí al-
Fārābī establece los cimientos cosmológicos y biológicos con 
los que justificará la pluralidad de naciones de acuerdo con la 
variedad de temperamentos y rasgos de carácter, pero, además, 
de acuerdo con la diversidad de lenguas.

En resumen, al-Fārābī sostiene que las formas de asociación, 
sea en una ciudad, una nación o un grupo de naciones, son en 
parte el resultado de determinaciones que abarcan aspectos 
cosmológicos que inciden en la geografía, que, a su vez, afecta 
la constitución biológica de las personas que se han asentado 
en un territorio. Hemos simplificado la minuciosa descripción 
que al-Fārābī lleva a cabo para dar coherencia a su modelo 
emanacionista. Si bien se trata, como dijimos, de un modelo 
influido por el neoplatonismo griego y, como tal, tiene una 
estructura coherente, también es cierto que presenta alguna que 
otra dificultad. Para efectos de nuestra argumentación, valdría 
la pena destacar que no hay en este modelo una delimitación 
precisa entre aquello que está determinado por lo cosmológico 
y lo biológico, y aquello que está sujeto al libre albedrío. Se 
entiende que, para al-Fārābī, tanto en los seres humanos como 
en otros seres vivos la tendencia a vivir en asociación tiene una 
base natural. No obstante, también deja ver que en los seres 
humanos las formas de organización sociopolítica no dependen 
en su totalidad de lo estrictamente natural. 

A diferencia de la espontaneidad con la que se dan las aso-
ciaciones de otros animales —por ejemplo, las abejas, las hor-
migas y algunas aves—, los seres humanos establecen distintas 
formas de organización sociopolítica, unas más perfectas que 
otras, pero todas responden a la búsqueda de las condiciones 
necesarias para alcanzar el modelo ideal o régimen virtuoso. 



LÓPEZ-FARJEAT Y GANEM 	 327

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

Explica al-Fārābī que las personas que viven según un régimen 
virtuoso, serán una comunidad virtuosa; si se trata de una 
nación (umma), entonces será una nación virtuosa. Y añade: 

Si constituyen una nación, ésa será la nación virtuosa; si están congre-
gados en torno a un único territorio (maskan), entonces ese territorio 
que reúne a todos bajo ese gobierno es la ciudad virtuosa. Si no están 
congregados en torno a un único territorio, sino en territorios sepa-
rados cuyos habitantes están regidos por otros gobiernos distintos de 
éste, entonces esos hombres serán virtuosos, pero extraños en esos 
territorios; resulta que están separados o bien porque les sucede que no 
hay ciudad alguna en la que puedan congregarse, o bien porque están 
en una ciudad, pero les sobrevienen desgracias por parte del enemigo, 
de la peste, de la sequía, o de otras cosas, y se ven forzados a separarse 
(1964, 81; 2008, 105).

El término utilizado en este pasaje para referirse al terri-
torio no es dār, sino maskan. Este término también puede tra- 
ducirse como ‘morada’ o ‘territorio’.12 Sin embargo, en los Afo- 
rismos de ciencia política, al-Fārābī afirma que el término maskan 
puede referirse tanto al lugar físico (la ciudad y la casa) como 
a quienes habitan ahí (2008, 177, § 22). Además, explica que, 
en su sentido físico, el territorio (maskan) dispone a los ciuda-
danos a distintos hábitos morales. Es llamativo que, mientras 
que para los juristas dār es una separación física establecida por 
la religión, para al-Fārābī, maskan denota los diversos tipos de 
vivienda y la manera en que afectan al ethos o al modo de ser 
de los ciudadanos:

Los territorios13 [masākin] generan en sus habitantes hábitos morales 
diferentes. Por ejemplo, las viviendas [masākin] de pelo de animal y de 

12 Para una discusión más detallada sobre el modo de organizar el trazo urbano 
en la ciudad, véase Idris 2019, 81-90. 

13 En el aforismo 22, el término maskan (sing.) /masākin (pl.) tiene dos sentidos: 
por una parte, se refiere al territorio en tanto lugar o ubicación donde se construye la 
casa o la ciudad; por otra parte, denota el espacio donde se habita. En el primer caso, Ra-
fael Ramón Guerrero traduce como “emplazamiento” y, en el segundo, como “vivien- 
da” (al-Fārābī 2008, 177). En la cita, modificamos ligeramente la traducción de  
Ramón Guerrero y tradujimos masākin como “territorios”, en vez de “emplazamientos”.



328	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

pieles en los desiertos generan en sus habitantes los hábitos de la pre-
caución y la discreción y, a veces, el asunto llega a generar la valentía 
y la osadía; y las viviendas inexpugnables y fortificadas generan en sus 
habitantes los hábitos de la cobardía, la seguridad y el ser temeroso. Es 
necesario, por tanto, que el gobernante vigile los territorios [masākin], 
aunque sea accidentalmente, por razón de los hábitos morales de sus 
habitantes y sólo a la manera de ayuda (2008, 177, § 23).

Los pasajes anteriores, tanto el del Libro de la política como 
el de los Aforismos, sugieren que el propio territorio donde el 
pueblo virtuoso organiza su comunidad contribuye a una for-
ma de vida virtuosa. En el aforismo 23, una nación virtuosa 
no sólo requiere de un gobierno virtuoso, sino también de un 
gobernante virtuoso que remueva toda clase de mal y conso-
lide todos los bienes,14 incluidos aquellos relacionados con las 
condiciones territoriales. De acuerdo con el pasaje del Libro 
de la política, se pueden encontrar comunidades formadas por 
personas virtuosas bajo diferentes tipos de gobierno. Puede 
darse el caso de que habitantes virtuosos se vean obligados a 
trasladarse a un territorio distinto con un gobierno también 
distinto. En ese caso, esos nuevos habitantes se tornarán extra-
ños. Sin embargo, al-Fārābī no menciona si dicho gobierno es 
o no es virtuoso; simplemente es otra clase de gobierno. Por 
lo tanto, de aquí se infiere que al-Fārābī reconoce diferentes 
tipos de gobierno, al menos varios que podrían ser considera-
dos virtuosos y otros que no representan un obstáculo para 
que los habitantes sigan siendo virtuosos. Nótese cómo hasta 
el momento al-Fārābī sólo ha establecido la necesidad de un 
gobernante y un régimen político virtuosos para la fundación 
de una comunidad virtuosa. 

Una característica relevante del régimen virtuoso es la 
inclusión de todo habitante. Las personas deben comprender 
la verdad de acuerdo con su propia naturaleza y características. 
Como se mencionó, al-Fārābī reconoce que las diferencias, 
tanto naturales como convencionales, no representan un obs-

14 En este punto insiste al-Fārābī en 1964, 84; 2008, 109. 



LÓPEZ-FARJEAT Y GANEM 	 329

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

táculo para que los ciudadanos de distintas naciones alcancen la 
verdad. Ésta puede ser representada de acuerdo con la cultura 
y el contexto propios de cada grupo. Al-Fārābī es consciente 
de los tipos de temperamento, caracteres y lenguas, y relaciona 
estas diferencias con el modo en que cada nación organiza su 
comunidad y concibe su religión. De acuerdo con al-Fārābī, en 
una nación virtuosa todos deben aprender tanto las cuestiones 
teóricas como prácticas que conducen a la verdadera felicidad.15 
Explica que dichas cuestiones pueden ser comprendidas ya 
sea por la vía filosófica o a través de símbolos e imágenes. Las 
demostraciones filosóficas están reservadas a una minoría. Por 
lo tanto, se vuelve necesario enseñar la verdad, es decir, las 
conclusiones obtenidas a través de una demostración, al resto 
de las personas recurriendo a símbolos e imágenes. Y al-Fārābī 
piensa que esto es precisamente lo que la religión hace: presenta 
la misma verdad a la que conducen los argumentos filosóficos, 
pero por medio de representaciones que permiten a la gente 
ordinaria tener un acceso indirecto a la verdad.

El gobernante virtuoso, pues, debe tener la capacidad filosó-
fica para traducir la verdad obtenida a través de demostraciones, 
a símbolos e imágenes para transmitirlas a los ciudadanos. En 
varios lugares, pero en especial en El libro de las letras, al-Fārābī 
sostiene la superioridad de las demostraciones filosóficas. Quie-
nes asienten a la verdad a través de los símbolos y las imágenes 
de la religión, acceden a ella de manera indirecta, a diferencia de 
quienes tienen la capacidad de llegar a ella a través de argumen-
tos demostrativos. Y al-Fārābī va todavía más lejos al sostener 
que la religión está subordinada a la filosofía. Para que una 
religión sea verdadera, ha de depender de una filosofía perfecta, 
es decir, demostrativa. Si una religión valida sus contenidos a 

15 “Cada uno de los habitantes de la ciudad virtuosa necesita conocer los principios 
últimos de los seres, sus grados, la felicidad, el gobierno primero que tiene la virtuosa y 
los grados de sus gobernantes; a continuación, las acciones determinadas que, una vez 
realizadas, llevan a la felicidad. Pero no han de limitarse sólo a conocer estas acciones, 
sino que deben ser hechas y los ciudadanos deben ser impulsados a hacerlas” (al-Fārābī 
1964, 84-85; 2008, 109).



330	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

través de argumentos sofísticos, retóricos y dialécticos, y no 
de demostraciones, entonces será una religión imperfecta y, 
en algunos casos, falsa (al-Fārābī 1969, 149-150; 2004, 91-92). 
Así como en El libro de las letras admite la existencia de varias 
religiones y sostiene que toda religión que concuerde con una 
filosofía demostrativa ha de considerarse verdadera, en el Libro 
de la política explica que, así como hay diversas naciones con 
gobiernos virtuosos, del mismo modo existen diversas naciones 
con religiones virtuosas:

puede haber naciones y ciudades virtuosas cuyas religiones sean diferen-
tes, aunque todas ellas se encaminen hacia una y la misma felicidad. La 
religión consiste en las impresiones de estas cosas o en las impresiones 
de sus imágenes en las almas. Puesto que es difícil que la gente vulgar 
comprenda estas cosas mismas tal como son, se ha de intentar dárselas  
a conocer por otro medio y éste es la imitación. Estas cosas, pues, han  
de ser imitadas para cada grupo o nación por medio de aquellas cosas 
que sean más conocidas por ellos (1964, 85-86; 2008, 110-111).

Al-Fārābī sostiene que las distintas religiones virtuosas 
comparten el mismo objetivo, a saber: el camino correcto ha-
cia la verdadera felicidad. No percibe la diversidad religiosa 
como algo problemático, sino como algo fáctico, considerando 
las distintas clases de asociaciones políticas.16 Sugiere que todo 
ser humano es capaz de alcanzar la felicidad si cuenta con la 
instrucción correcta, independientemente de su credo religioso. 
Sin embargo, a pesar de admitir que hay personas con distintos 
credos, también distingue entre quienes buscan la felicidad y 
aceptan los principios religiosos porque los comprenden a tra-
vés de demostraciones filosóficas, y quienes buscan y aceptan 
los principios religiosos porque los comprenden a través de 
símbolos e imágenes. Este ‘elitismo epistémico’ es el punto de 
partida para afirmar la superioridad de la filosofía, lo cual per-
mite comprender la relación entre filosofía política y religión.

16 Sobre la diversidad religiosa en al-Fārābī e incluso acerca de una posible noción 
de tolerancia en su filosofía política que, como sostengo, deriva en un elitismo epis-
témico, véase López-Farjeat 2022a. 



LÓPEZ-FARJEAT Y GANEM 	 331

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

Al-Fārābī establece, en primer lugar, la semejanza entre la 
religión y la filosofía. Afirma que, así como la filosofía es en 
parte teórica y en parte práctica, esto también ocurre en el caso 
de la religión: la parte teórica, tanto en la filosofía como en la 
religión, consiste en aquellas cuestiones que no se relacionan 
con la acción, mientras que la parte práctica se relaciona con 
la acción. A continuación plantea tres afirmaciones contro-
vertidas que confirman la subordinación de la religión a la 
filosofía: i) “las cuestiones prácticas en la religión son aquellas 
cuyos universales se encuentran en la filosofía práctica”; ii) 
“todas las leyes virtuosas están subordinadas a los universales 
de la filosofía práctica”, y iii) “las opiniones teóricas que están 
en la religión tienen sus pruebas demostrativas en la filosofía 
teórica, y son asumidas en la religión sin pruebas demostrativas” 
(al-Fārābī 1968, 46-47; 2008, 141-142). Dicho llanamente, las 
cuestiones teóricas y prácticas de la religión están subordina-
das a la filosofía.

El énfasis puesto por al-Fārābī en la racionalidad, es decir, 
en las demostraciones filosóficas, ha hecho que algunos intér-
pretes lo vean como un precursor del secularismo moderno.17 
En cierto sentido, podría representar un intento de promover 
un racionalismo universal en el que la religión y las tradiciones 
religiosas se subordinan a la razón. Al-Fārābī trata la religión 
desde una perspectiva política, como una suerte de suplemento 
que promueve la cohesión social y fomenta la virtud entre los 
habitantes del régimen virtuoso. Esta postura tiene consecuen-
cias en el modo en que concibe su filosofía política: todo indica 
que el régimen virtuoso que propone no está necesariamente 
vinculado a ningún credo o identidad religiosa en particular. 
Mientras que los juristas asocian el territorio a la religión, al-
Fārābī está más interesado en las bases naturales y filosóficas 
de las comunidades políticas que en su identidad religiosa. En 
este sentido, al-Fārābī acepta que la relación entre regímenes 

17 La interpretación que Leo Strauss hace de al-Fārābī ha conducido a lecturas que 
detectan cierta tendencia ‘secularizante’. Véase Strauss 1952, 15-21, y el planteamiento 
de Parens 1995; 2006. 



332	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

virtuosos con credos distintos no derivaría en un conflicto o 
en una guerra. En cambio, sí habría confrontación e incluso 
guerra en el caso de la relación entre regímenes virtuosos y no 
virtuosos, sin importar sus credos.18 

Hay dos términos que usa al-Fārābī para referirse a la gue-
rra: yihād y ḥarb. Por lo general, el primero tiene connotaciones 
religiosas y suele traducirse como ‘guerra santa’. Sin embargo, 
no parece que en al-Fārābī tenga ese sentido. En el aforismo  
58 se lee que el gobernante virtuoso debe estar capacitado para ir 
a la guerra (yihād) y que nada debe impedirle participar en ella. 
El pasaje sugiere que, en este caso, yihād tiene un significado 
cercano al original, es decir, el de ‘esfuerzo personal’, como una 
cualidad del gobernante virtuoso, si bien se añade la disposición 
corporal óptima. Cuando al-Fārābī se refiere a la guerra como 
actividad, no utiliza yihād, sino ḥarb, que puede traducirse 
simplemente como ‘guerra’. Mientras que, para algunos juris-
tas, como vimos, el territorio (dār) no islámico se consideraba 
el lugar de la guerra o del infiel (ḥarb), al-Fārābī indica que la 
guerra se justifica sólo contra regímenes no virtuosos.

Para algunos intérpretes de al-Fārābī, el aforismo 67 se ha 
considerado un pasaje en el que se justifica la yihād entendida 
como ‘guerra santa’. Sin embargo, una lectura cuidadosa deja 
ver que el tipo de guerra que al-Fārābī acredita no es religiosa. 
El pasaje enumera siete condiciones que justificarían una gue-
rra: i) repeler el ataque enemigo; ii) adquirir de otra ciudad o 
nación un bien necesario que no se posee; iii) guiar y coaccionar 
a los habitantes de una ciudad o nación hacia lo mejor y más 
excelente para ellos mismos, ya sea porque no lo han conoci-
do o porque no se dejaron persuadir por quien sí lo conocía; 
iv) someter a quienes por naturaleza están llamados a servir y 
ser siervos; v) preservar la justicia y la equidad ante quienes, 
sin ser habitantes de la ciudad, se niegan a vivir conforme a las 
normas de ésta; vi) castigar de manera ejemplar a quienes han 

18 Para un estudio más detallado de regímenes no virtuosos y conflictos bélicos, 
véase Idris 2019, 91-123.



LÓPEZ-FARJEAT Y GANEM 	 333

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

cometido un delito en la ciudad, y vii) aniquilar a quienes con 
su presencia en la ciudad perjudican a los habitantes.

Las primeras cuatro condiciones se refieren a una acción 
bélica que se dirige del interior de la ciudad hacia el exterior; 
en cambio, las otras tres buscan mantener el orden dentro de 
la ciudad. Mientras que la primera condición remite a la guerra 
defensiva, la segunda, la tercera y la cuarta son ofensivas. Nos 
centraremos en estas tres últimas.

Una de las obligaciones de los regímenes virtuosos es pro- 
curar el abasto de los bienes y recursos necesarios para la 
subsistencia de la ciudad, como se aprecia en la segunda con-
dición. Aristóteles mismo entiende la guerra como parte de 
las artes adquisitivas (Política 1256b33). Esto incluye tanto la 
apropiación de bienes ajenos en aras de la propia subsistencia, 
como el sometimiento de personas que nacieron para ser 
regidas, según se sostiene desde la postura aristotélica de la 
esclavitud natural. La tercera condición es la que parece sugerir 
cierta justificación de la yihād en su sentido de ‘guerra santa’. 
Sin embargo, para al-Fārābī, esa tercera condición tiene una 
función civilizatoria, es decir, es necesaria la conducción de 
quienes viven en un régimen no virtuoso hacia uno excelente. 
Como se ha visto, la excelencia debe entenderse en términos 
de virtud y no asociada de manera necesaria a una religión.

En el modelo ideal para transmitir la virtud de una ciudad 
o nación a otra, el gobernante virtuoso debería valerse de la 
persuasión. No obstante, en caso de no aceptarse la virtud a 
través de la palabra, al-Fārābī, al igual que Platón y Aristóteles, 
admite la guerra como un segundo recurso. Si bien hasta ahora 
sólo hemos mencionado las condiciones para una ‘guerra justa’, 
al-Fārābī también tiene en cuenta algunos casos en los que un 
gobernante incurre en una ‘guerra injusta’: i) por el afán de hu- 
millar; ii) para obtener honores; iii) para imponer su propio 
parecer; iv) por el simple hecho de dominar a otros; v) por 
ira o por el mero placer de la victoria, y vi) para reprimir una 
ofensa que no amerita la guerra. Estas condiciones guardan 
cierta semejanza con el elenco de regímenes imperfectos que 



334	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

al-Fārābī describe en el Libro de la política (las ciudades igno-
rantes, las inmorales y las errantes)19 (al-Fārābī 1964, 87; 2008, 
112). Lo llamativo es que tanto ahí como en los Aforismos  
lo que motiva la guerra son actitudes morales reprobables y 
no la disparidad de cultos.

En conclusión, para al-Fārābī toda asociación humana se 
asienta en un territorio y se organiza políticamente, ya sea de 
modo virtuoso o no virtuoso. En su planteamiento, es legítimo 
que un gobierno virtuoso ocupe un territorio donde se había 
asentado un régimen no virtuoso. Al apoderarse de él, el go-
bernante virtuoso instaura un modelo sociopolítico con fines 
civilizatorios. Si bien al-Fārābī no alude a que el gobernante 
deba imponer una religión, la instauración de una visión ético-
política ideal no deja de ser controversial en nuestros tiempos. 
Se vislumbra de nuevo el elitismo epistémico de al-Fārābī. Ese 
mismo elitismo ha justificado guerras y conflictos en otros 
momentos de la historia y en contextos muy distintos, incluso 
no islámicos. Y es que se trata de una concepción filosófico-
política de la guerra muy similar a la que aparece en Platón y 
Aristóteles. Como tal, sus motivaciones para el conflicto no 
provienen de un credo en particular, sino que están respaldadas 
por un factor de orden sociopolítico. Al-Fārābī pone sobre 
la mesa un asunto crucial para el debate político, a saber: la 
conveniencia de instituir un régimen político ideal —quizás 
utópico— en naciones imperfectas.

19 No nos detendremos aquí en la descripción de cada una. Puede decirse, sin em-
bargo, que los regímenes ignorantes son de varias clases y se caracterizan por dirigir la 
atención exclusivamente a satisfacer bienes aparentes como, por ejemplo, la adquisición 
de bienes necesarios para subsistir, la riqueza y la prosperidad, el placer, el honor, 
la dominación o el poder. En los regímenes inmorales se conocen los principios que 
conducen a la felicidad, pero los ciudadanos desvían sus deseos hacia fines incorrectos 
como los recién mencionados. Y, por último, en los regímenes erráticos los ciudadanos 
se rigen por principios que son simples imitaciones de la felicidad verdadera. 



LÓPEZ-FARJEAT Y GANEM 	 335

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

Observaciones finales

Según al-Fārābī, el origen de las asociaciones humanas es natu-
ral. Entre las formas más perfectas de alianza se encuentra la 
de múltiples naciones cooperando mutuamente, la nación y  
la ciudad. Estas tres asociaciones tienen lugar en un territorio. 
Las diferencias entre las naciones son consideradas por al-Fārābī  
desde una perspectiva filosófica que, como hemos mostrado, 
integra aspectos cosmológicos, biológicos, geográficos, socio-
políticos y éticos. También incluye el aspecto religioso, si bien, 
a diferencia de los juristas, no es el factor determinante para 
definir y distinguir una nación de otra. Más bien, la diferen-
cia entre las naciones y las ciudades responde a disposiciones 
naturales de los habitantes y al régimen político, y no a una 
identidad religiosa. Dependiendo de su régimen político, puede 
haber diferentes tipos de ciudades virtuosas y también diversos 
tipos de ciudades no virtuosas. Incluso estas últimas son defi-
nidas principalmente a partir de sus regímenes políticos y no 
por sus identidades religiosas.

Es llamativo el vocabulario al que recurre al-Fārābī: en lu- 
gar de utilizar los términos dār y dīn, utiliza maskan y milla. El 
nexo entre dār y dīn justificaría el uso del concepto dār al-islām, 
es decir, la vinculación entre un territorio y su identidad reli-
giosa; en cambio, las nociones maskan y milla no implican un 
vínculo necesario entre el territorio y una identidad religiosa en 
particular. Maskan, como decíamos, se refiere al territorio como 
un espacio físico, y milla, a la religión en términos generales. 

La visión que tiene al-Fārābī del territorio se construye 
desde categorías filosófico-políticas. Esto permitiría entender el 
territorio en términos espaciales, e incluso de acuerdo con las 
características físico-ambientales que podrían identificarse con 
lo que en términos contemporáneos se entiende como tierra. 
También es posible concebir el territorio en términos políti- 
cos: al-Fārābī observa que las asociaciones humanas se dan en 
un territorio y, tarde o temprano, se organizan de manera in-
terna de acuerdo con el régimen político que van instituyendo. 



336	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

Las asociaciones humanas ocurren en demarcaciones espe-
cíficas que van desde una ciudad pequeña hasta una nación o va-
rias naciones cooperando entre sí. Todo indica que las naciones 
capaces de cooperar entre sí serían aquellas que poseen un régi-
men virtuoso. Hemos mostrado que la religión tiene un papel 
importante en los regímenes virtuosos. No obstante, también 
hemos insistido en que al-Fārābī admite la pluralidad religiosa 
y, al mismo tiempo, sostiene que las religiones virtuosas se 
subordinan a la filosofía. Tal subordinación confirma que para 
al-Fārābī la filosofía tiene un papel crucial en la organización 
de la comunidad política, a la vez que da cabida a la religión 
como factor de cohesión social. En este sentido, podría consi-
derarse un precedente de algunas formas modernas de entender 
la relación entre política y religión. En el contexto islámico 
dicha relación repercute, como se vio en el caso de los juristas, 
en la forma de entender el territorio. El posicionamiento de 
la filosofía como la vía más adecuada para entender la política 
resulta en una comprensión del territorio en la que se deja de 
lado que éste deba circunscribirse a una identidad religiosa en 
particular. Mientras que la visión jurídica delimita la extensión 
territorial con base en la religión y ello da pie a la división 
entre dār al-islām y dār al-ḥarb, en cambio, la visión filosófico-
política de al-Fārābī concibe el territorio de muchas maneras: 
desde su configuración más básica y física como el espacio para 
edificar las moradas, hasta su conceptualización como el lugar 
donde las asociaciones humanas se organizan políticamente.

Para al-Fārābī, la religión no tiene un papel determinante  
en la comprensión del territorio. Todo indica que, al subordi-
nar la religión a la filosofía, podría prevenir conflictos religio-
sos. No obstante, la superioridad de la filosofía es también 
polémica, sobre todo en un contexto religioso: la perfección 
de un régimen político no se declara en función de una reli-
gión específica, sino a partir de una filosofía que se presume 
verdadera. Lo anterior confirma el ‘elitismo epistémico’ de 
al-Fārābī, una postura sofocrática que deposita en la filosofía 
los ideales de virtud y felicidad a los que los ciudadanos deben 



LÓPEZ-FARJEAT Y GANEM 	 337

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

aspirar. Si la visión política de al-Fārābī es viable o utópica es 
un tema que seguirá siendo motivo de discusión.20 v

Referencias

Ahmad, Muhammad Mushtaq. 2008. “The Notions of Dār al-Ḥarb 
and Dār al-Islām in Islamic Jurisprudence with Special Reference 
to the Ḥanafī School”. Islamic Studies 47 (1): 5-37.

al-Fārābī. 1964. Kitāb al-siyāsa al-madaniyya. Editado por Fauzzi M. 
Najjar. Beirut: Imprimerie Catholique.

al-Fārābī. 1968. Kitāb al-Milla. Editado por Muhsin Mahdi. Beirut: 
Dar El-Mashreq. 

al-Fārābī. 1969. Kitāb al-Hurūf. Editado por Muhsin Mahdi. Beirut: 
Dar el-Mashreq. 

al-Fārābī. 1985. Mabādi’ ārā’ ahl al-madīnah al-fāḍilah (al-Farabi 
on the Perfect State). Editado y traducido por Richard Walzer. 
Oxford: Clarendon Press.

al-Fārābī. 1995. La ciudad ideal. Traducido por Manuel Alonso 
Alonso. Madrid: Tecnos. 

al-Fārābī. 2004. El libro de las letras. Traducido por José Antonio 
Paredes Gandía. Madrid: Trotta.

al-Fārābī. 2008. Obras filosóficas y políticas [Libro de la política, Libro 
de la religión y Aforismos de ciencia política]. Editado y traducido 
por Rafael Ramón Guerrero. Madrid: Trotta.

al-Muhājirah, Umm Sumayyah. 1436 [2014]. “They Are Not Lawful 
Spouses for One Another”. Dabiq 10: 45-48.

Albrecht, Sarah. 2018. Dār al-Islām Revisited. Territoriality in Con-
temporary Islamic Legal Discourse on Muslims in the West. Leiden: 
Brill. https://doi.org/10.1163/9789004364578

Algar, Hamid. 1993. “Dar al-ḥarb”. En Encyclopaedia Iranica,  
vol. 7. Londres: Routledge & Kegan Paul. https://iranicaon-
line.org/articles/dar-al-harb-the-realm-of-war-lands-not-under-
islamic-rule-a-juridical-term-for-certain-non-muslim-territory-
though-of

20 Una discusión acerca de la imposibilidad de la instauración de un régimen 
perfecto a partir de la filosofía política de al-Fārābī puede leerse en la parte final de 
López-Farjeat 2022b, 123-130. 



338	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

Aristóteles. 1988. Política. Traducido por Manuel García Valdés. 
Madrid: Gredos.

Asad, Talal. 2002. “The Construction of Religion as an Anthropo-
logical Category”. En A Reader in the Anthropology of Religion, 
editado por Michael Lambek, 114-132. Oxford: Blackwell. 

Asad, Talal. 2009. “The Idea of an Anthropology in Islam”. Qui Parle 
17 (2): 1-30. https://doi.org/10.5250/quiparle.17.2.1

Brague, Remi. 1993. “Note sur la traduction arabe de la Politique 
d’Aristote, derechef, qu’elle n’existe pas”. En Aristote politi- 
que : études sur la Politique d’Aristote, dirigido por Pierre Auben-
que y editado por Alonso Tordesillas, 423-433. París: Presses 
Universitaires de France. 

Calasso, Giovanna. 2010. “Alla ricerca di dār al-islām. Una rico-
gnizione nei testi di giuristi e tradizionisti, lessicografi, geografi  
e viaggiatori”. Rivista degli Studi Orientali 83 (1/4): 271-296. 
http://www.jstor.org/stable/43927080

Calasso, Giovanna y Giuliano Lancioni, eds. 2017. Dār al-islām/dār 
al-ḥarb. Territories, People, Identities. Leiden: Brill. 

Crone, Patricia. 2004. Medieval Islamic Political Thought. Edim- 
burgo: Edinburgh University Press. https://doi.org/10.1515/ 
9780748646500

Donner, Fred M. 2011. “Qur’ānicization of Religio-Political Dis-
course in the Umayyad Period”. Revue des mondes musulmans 
et de la Méditerranée 129: 79-92. https://doi.org/10.4000/
remmm.7085

Emon, Anver. 2012. Religious Pluralism and Islamic Law: Dhimmīs and 
Others in the Empire of Law. Oxford: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199661633.001.0001

Fierro, Maribel y John Tolan, eds. 2013. The Legal Status of Dimmī-s 
in the Islamic West. Turnhout: Brepols. https://doi.org/10.1484/ 
M.RELMIN-EB.6.09070802050003050408050408

Friedman, Yohanan. 2017. “Dār al-islām and dār al-ḥarb in Modern 
Indian Muslim Thought”. En Dār al-islām/dār al-ḥarb. Territo-
ries, People, Identities, editado por Giovanna Calasso y Giuliano 
Lancioni, 341-380. Leiden: Brill.

Galston, Miriam. 1990. Politics and Excellence: The Political Philoso-
phy of Alfarabi. Princeton: Princeton University Press. 

Hassan, Muhammad Haniff. 2012. “War, Peace or Neutrality: An 
Overview of Islamic Polity’s Basis of Inter-State Relations”. Jur-



LÓPEZ-FARJEAT Y GANEM 	 339

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

nal Al-Tamaddun Bil 7 (1): 115-134. https://doi.org/10.22452/
JAT.vol7no1.8

Idris, Murad. 2019. War for Peace. Genealogies of a Violent Ideal in 
Western and Islamic Thought. Nueva York: Oxford Univer-sity 
Press. 

Ismail, Salwa. 2004. “Being Muslim: Islam, Islamism and Identity 
Politics”. Government and Opposition 39 (4): 614-631. https://
doi.org/10.1111/j.1477-7053.2004.00138.x 

Ismail, Salwa. 2006. Rethinking Islamist Politics. Londres: I.B. Tauris.
Lewis, Bernard. 2004. The Political Language of Islam. Karachi: Oxford 

University Press.
López-Farjeat, Luis Xavier. 2022a. “al-Fārābī on Tolerance, Religious 

Pluralism, and Philosophical Exclusivism”. En Tolerance and 
Concepts of Otherness in Medieval Philosophy, editado por Michael 
William Dunne y Susan Gottlöber, 165-180. Turnhout: Brepols. 

López-Farjeat, Luis Xavier. 2022b. “The Nature of Human and 
Nonhuman Animals in Classical Islamic Philosophy: Alfarabi 
and Avicenna”. En Human. A History, editado por Karolina 
Hubner, 102-132. Oxford: Oxford University Press. https://doi.  
org/10.1093/oso/9780190876371.003.0006 

Mahdi, Muhsin. 2001. Alfarabi and the Foundation of Islamic Political 
Philosophy. Chicago: University of Chicago Press. https://doi.
org/10.7208/chicago/9780226774664.001.0001

Neria, Chaim Meir. 2013. “Al-Fārābī Lost Commentary on the Ethics: 
New Textual Evidence”. Arabic Sciences and Philosophy 23 (1): 
69-99. https://doi.org/10.1017/S0957423912000082 

O’Meara, Dominic J. 2003. Platonopolis: Platonic Political Philosophy 
in Late Antiquity. Oxford: Clarendon Press. 

Orwin, Alexander. 2017. Redefining the Muslim Community. 
Ethnicity, Religion, and Politics in the Thought of Alfarabi. Fila- 
delfia: University of Pennsylvania Press. https://doi.org/10. 9783/ 
9780812293906

Parens, Joshua. 1995. Metaphysics as Rhetoric. Alfarabi’s Summary 
of Plato’s “Laws”. Albany: State University of New York Press. 

Parens, Joshua. 2006. An Islamic Philosophy of Virtuous Religions.  
Introducing Alfarabi. Albany: State University of New York 
Press.

Rodríguez Zahar, León. 1999. “Tres aspectos del origen de la segre-
gación de la Gente del Libro en el islam: hanifismo, umma y 



340	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 58, NÚM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

dhimma”. Estudios de Asia y África 34 (3): 583-622. https://estu-
diosdeasiayafrica.colmex.mx/index.php/eaa/article/view/1690

Shaker, Anthony F. 2021. Reintroducing Philosophy: Thinking as the 
Gathering of Civilization. According to Contemporary, Islamicate 
and Ancient Sources. Delaware: Vernon Press.

Strauss, Leo. 1952. Persecution and the Art of Writing. Glencoe: Free 
Press.

Syros, Vasileios. 2008. “A Note on the Transmission of Aristotle’s 
Political Ideas in Medieval Persia and Early-Modern India: Was 
There Any Arabic or Persian Translation of the Politics?”. 
Bulletin de philosophie médiévale, núm. 50, 303-310. https://doi.
org/10.1484/J.BPM.3.597

Luis Xavier López-Farjeat es profesor-investigador titular D en 
la Facultad de Filosofía de la Universidad Panamericana, cam-
pus Ciudad de México. Es miembro del Sistema Nacional de 
Investigadores (México), nivel 3. Es director asociado del Aqui- 
nas and ‘the Arabs’ International Working Group (www.
AquinasAndTheArabs.org) y editor de Tópicos. Revista de 
Filosofía (https://revistas.up.edu.mx/topicos). Ha sido inves-
tigador visitante del Center for Middle Eastern Studies en la 
Universidad de Texas, en Austin, e investigador residente del 
Center of Theological Inquiry, en Princeton. Ha publicado 
numerosos artículos especializados y capítulos de libros sobre 
la transmisión y la transformación de la filosofía antigua en el 
entorno islámico; filosofía árabe e historia intelectual del Me-
dio Oriente; la interacción entre las filosofías judía, cristiana e 
islámica, y también sobre la mediación de los cristianismos de 
Medio Oriente en el proceso de transmisión de la filosofía grie- 
ga al contexto islámico. En 2022 publicó el libro Classical  
Islamic Philosophy: A Thematic Introduction (Routledge), y en 
2023 participó como coautor y coeditor del volumen Con-
textualizing Premodern Philosophy: Explorations of the Greek, 
Hebrew, Arabic, and Latin Traditions (Routledge).

https://orcid.org/0000-0003-1140-2913
llopez@up.edu.mx



LÓPEZ-FARJEAT Y GANEM 	 341

https://doi.org/10.24201/eaa.v58i2.2834

José Alfonso Ganem Gutiérrez es profesor-investigador en el 
Instituto de Humanidades de la Universidad Panamericana, 
campus Ciudad de México, donde también es jefe de la Aca-
demia de filosofía social y filosofía contemporánea. Sus áreas 
de investigación son principalmente la filosofía greco-siriaca 
y greco-árabe. Fue investigador del proyecto ERC Reassesing 
Ninth Century Philosophy del Departamento de Estudios 
Bizantinos y Griegos de la Universidad de Viena.

https://orcid.org/0000-0002-5116-0050 
jganem@up.edu.mx



 
 
    
   HistoryItem_V1
   TrimAndShift
        
     Range: all pages
     Create a new document
     Trim: fix size 5.315 x 8.268 inches / 135.0 x 210.0 mm
     Shift: none
     Normalise (advanced option): 'original'
      

        
     32
            
       D:20230417171559
       595.2756
       Blank
       382.6772
          

     Tall
     1
     1
     No
     712
     263
    
     None
     Left
     56.6929
     0.0000
            
                
         Both
         AllDoc
              

       CurrentAVDoc
          

     Uniform
     11.3386
     Bottom
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus3
     Quite Imposing Plus 3.0f
     Quite Imposing Plus 3
     1
      

        
     28
     27
     28
      

   1
  

 HistoryList_V1
 qi2base



