ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

ISSN 0185-0164 e-ISSN 2448-654X

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834

Religion y territorio en la filosofia
politica de al-Farabt'

Religion and Territory in al-Farabr’s
Political Philosophy

LUIS XAVIER LOPEZ-FARJEAT

Universidad Panamericana, campus Ciudad de México, México

JOSE ALFONSO GANEM GUTIERREZ

Universidad Panamericana, campus Cindad de México, México

Resumen: El presente articulo explora el uso del par terminolégico
dar al-islam/dar al-harb, primero desde la perspectiva de la jurispru-
dencia islamica y, posteriormente, desde la relacién entre religién
(milla), nacidén (umma) y territorio (maskan) en la filosofia politica
de al-Farabi. Se destaca cémo en el planteamiento de al-Farabi no
aparece la dicotomia dar al-islam/dar al-harb y se explica que eso
permite interpretar que, para el filsofo, la comunidad politica y su
demarcacion geografica no dependen necesariamente de su identidad
religiosa. Por lo tanto, se argumenta que el planteamiento filosdfico de
al-Farabi descarta la division de naciones en funcién de su identidad
religiosa. Mas alla de las simples diferencias entre la ciencia juridica
y la filosofia, el articulo examina la conceptualizacién del territorio
de al-Farabi y sus consecuencias para la filosofia politica.

Recepcion: 13 de diciembre de 2021. / Aceptacidn: 22 de febrero de 2022.
! Agradecemos las observaciones oportunas de dos arbitros anénimos.

D.R. ©2023. Estudios de Asia y Africa
Licencia Creative Commons Atribucién-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional

[315]



316 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

Palabras clave: al-Farabi; dar al-islam; dar al-harb; filosofia
politica islamica.

Abstract: This article explores the use of the terminological pair
dar al-islam/dar al-harb, first, from the Islamic juridical perspective.
Then, the discussion is focused on the relationship between religion
(milla), nation (umma), and territory (maskan), in al-Farabi’s politi-
cal philosophy. It is highlighted that, in al-Farabi’s approach, the
dichotomy dar al-islam/dar al-harb does not appear. The absence of
that distinction suggests that for the philosopher religious identity
is not a pre-requisite for a political community and its geographical
demarcation. Therefore, it is argued that al-Farabi’s philosophical
approach rules out the division of nations based on their religious
identity. Beyond the differences between legal science and philoso-
phy, the article examines the conceptualization of al-Farabi’s territory
and its consequences for political philosophy.

Keywords: al-Farabi; dar al-islam; dar al-harb; Islamic political
philosophy.

Introduccion

En tiempos recientes se ha acrecentado el interés en la recons-
truccion de los origenes historicos y conceptuales del par termi-
noldgico dar al-islam/dar al-harb,? que suele referirse ala vision
islamica’® segin la cual el mundo esta dividido, por un lado, en

2 Véanse, por mencionar un par de ejemplos, el volumen editado por Calasso y
Lancioni 2017, y el estudio de Albrecht 2018.

3 El uso de los términos islémico y musulmdn y los casos en que debe emplearse
cada uno es algo debatido en la literatura académica. Por lo general, islimico remite
a la tradici6n religiosa que se inicia con la revelacién del sagrado Coran al profeta
Mahoma y que contintia hasta nuestros tiempos. En cambio, musulman se refiere a las
distintas comunidades de personas que practican y viven de modo particular y de mane-
ras muy diversas la cultura islimica. Para una discusién més detallada véanse, por men-
cionar algunos, los estudios de Asad (2002; 2009) e Ismail (2004; 2006, 1-26). En el contexto
de al-Farabi, la distincién entre ambos términos es s6lo gramatical: musulman es el
participio activo de aslama, es decir, el que se somete a Dios y, por lo tanto, se refiere a
las personas que profesan el islam. Cuando hablamos, a lo largo del articulo, de “juris-

» « » «

tas islamicos”, “territorios islamicos”, “visién islamica”, “politica islamica” e “identidad

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



LOPEZ-FARJEAT Y GANEM 317

los territorios del islam y, por el otro, en aquellos que no se
encuentran regidos por su ley. Giovanna Calasso (2010) ha insis-
tido en la necesidad de rastrear los origenes de esta dicotomia
que, en la actualidad, sigue utilizandose en algunos casos como
si se tratara de algo asumido de manera general por el mundo
musulman.* Calasso hace notar con acierto que las expresiones
dar al-islam y dar al-harb, traducidas respectivamente como “el
hogar, la morada o el territorio del islam” y como “el lugar o
el territorio de la guerra o de los infieles”, no aparecen ni en el
Coran ni en los ahadith. Todo apunta a que su uso se remonta
al siglo x, principalmente en la literatura juridica y en el trabajo
de los gedgrafos.

En lo que sigue, explicaremos de manera sucinta el punto de
vista tradicional de los juristas islamicos en torno a ambos do-
minios, dar al-islam/dar al-harb. Enfatizaremos la relacién
entre la ley religiosa (shari‘a), la comunidad politico-religiosa
o nacién (umma), la religion (din)® y el territorio (dar). Nos
referiremos al punto de vista juridico para proporcionar los
antecedentes de esta terminologia. Sin embargo, el objetivo no
es ahondar en la perspectiva juridica, sino trasladar la discusion
al terreno filosofico. Por ello, tras una aproximacién general a
la vision juridica, nos enfocaremos en el pensamiento politico
de al-Farabi (m. 950), uno de los filosofos mas representati-
vos de la historia intelectual islamica del periodo clasico, consi-
derado ademas el fundador de la filosofia politica en ese mismo
contexto.® La terminologia de al-Farabi no es idéntica a la de

islamica”, nos referimos a realidades y formas de pensar impregnadas por la ley islami-
ca. No nos adentramos por lo tanto, en las particularidades del mundo musulman.

* Friedman (2017, 343), por ejemplo, alude a una cita de Lewis (2004, 73) segtin la
cual entre dar al-islam y dar al-harb “hay un estado de guerra moralmente necesario,
legal y religiosamente obligatorio, hasta el triunfo definitivo e inevitable del islam
sobre los infieles”; Crone (2004, 362) afirma que “los musulmanes estan legalmente
obligados a hacer la guerra santa a dar al-harb hasta que éste haya dejado de existir”.

5 Din se refiere a la religion revelada por Dios, en tanto que milla, el término que
utiliza al-Farabi y cuya traduccién también es ‘religién’, alude al mensaje revelado
transmitido por un profeta.

¢ Este es el punto de vista, bastante extendido, de Mahdi (2001). Y, en efecto,
antes de al-Farabi no habia, al parecer, obras dedicadas a discutir el entorno politico

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



318 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

los juristas. Por lo tanto, en su caso hablaremos de la relacién
entre religion (milla), naciéon (wmma) y territorio (maskan).

En la filosofia politica de al-Farabi no se encuentra la di-
cotomia dar al-islam/dar al-harb. Por ejemplo, el Libro de la
politica (Kitab al-Siyasa al-Madaniyya), uno de sus tratados mas
importantes, no limita los “regimenes virtuosos” a una religion,
grupo, nacion o ciudad en concreto, sino que, como veremos,
admite comunidades politicas virtuosas con religiones distintas.
Por lo tanto, la comunidad politica y su demarcacién geografica
no dependen necesariamente de su identidad religiosa.

El planteamiento filos6fico de al-Farabi descarta la division
de naciones en funcion de su identidad religiosa. Ello se debe a
que su vision de la relacién entre naciones se construye sobre
la base de un planteamiento filos6fico-politico y no sobre una
concepcion juridica. Si bien al-Farabi insiste, sobre todo en
el Libro de la religion, en que un régimen politico virtuoso es
también poseedor de una religion virtuosa, el que al final sos-
tenga, como se vera, que la religion se subordina a la filosofia
y que la politica es parte de la filosofia practica, modifica de
manera radical la concepcién juridica sobre la relacién entre
territorio y religion. No obstante, mas alla de las diferencias
generales entre la ciencia juridica y la filosofia, nos interesa
ahondar especificamente en su conceptualizacion del territo-
rio: la desvinculacion de maskan y milla en su planteamiento
politico resignifica la nocién juridica de territorio (dar) y ello
repercute, como mostraremos, en su modo de entender las
posibles confrontaciones entre regimenes politicos.”

islamico desde una perspectiva filosofica. El tema es central en varias de sus obras,
como La cindad ideal, Libro de la politica, Aforismos de ciencia politica y Sumario a
Las leyes de Platon.

7 En afios recientes han aparecido algunas publicaciones en las que se analiza la
dimensién politico-urbanistica del territorio (maskan) en el pensamiento de al-Farabi.
Idris (2019) y Shaker (2021) estudian el territorio desde una perspectiva fisica, es decir,
les interesa determinar las condiciones materiales que deben existir en un lugar para
que los seres humanos puedan asociarse y asi establecer las comunidades politicas.
Ambos trabajos también analizan aspectos urbanos, como las construcciones, los
caminos, los limites territoriales y la movilidad requerida entre una ciudad y otra.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



LOPEZ-FARJEAT Y GANEM 319

Dar al-islam y dér al-harb desde el punto de vista juridico

Ladivision del mundo en dar al-islam/dar al-harb remite prin-
cipalmente a una jurisdiccién territorial. De acuerdo con
Fred M. Donner (2011), esta dicotomia podria responder a la
evolucién desde una comunidad temprana de creyentes hasta
el desarrollo de una identidad islamica madura, diferente del
judaismo y el cristianismo. Tal maduracién esta estrechamente
relacionada en términos politicos con la fundacién de un Esta-
do regido por la ley islamica en una determinada jurisdiccion
territorial. Cuando una region se rige bajo laley islamica, surge
entonces la dicotomia entre territorios islamicos y no islamicos.

La categoria “territorio del islam” podria resultar proble-
matica si se tiene en consideracién la diversidad de identidades
religiosas que habitan en un mismo lugar. Como se sabe, el
islam se extendié por territorios en los que residian personas
con distintos credos: en Oriente Préximo, el norte de Africa,
Bizancio, los Balcanes y Espafia coexistian judios, grupos
cristianos de diversas denominaciones e incluso comunidades
con otros bagajes étnicos y religiosos. Todas esas colectividades
quedaron bajo el dominio de la ley islamica, y los juristas se
vieron en la necesidad de discutir como debian tratar a quienes
profesaban un credo distinto, esto es, aquellos grupos conocidos
como la gente de la dhimma (pueblos protegidos, usualmente
judios y cristianos, pero también hinduistas, zoroastrianos,
budistas, etc.). Los juristas tenian que decidir en qué casos las
leyes y las costumbres de la dhimma podian ser respaldadas por
laley islamica, asi como aquellos en los que eran completamen-
te distintas. En la mayoria de los casos, el islam coexistia con
otros credos bajo las regulaciones de la ley islamica, aunque
ésta establecia algunas restricciones a la dhimma (Rodriguez
Zahar 1999; Emon 2012; Fierro y Tolan 2013).

A riesgo de simplificar la enorme diversidad de la juris-
prudencia islamica, nos referiremos a la categoria “territorio

Llama la atencién que ninguno de estos textos analiza de modo directo la relacién
entre el territorio y la religion.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



320 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

islamico” en las escuelas juridicas mas conocidas y sin ahondar
en las particularidades que pueden encontrarse en represen-
tantes de cada una de ellas. Dentro de la tradicién sunita se
reconocen, cuando menos, cuatro escuelas juridicas: la hanafita,
la maliquita, la shafita y la hanbalita.

La distincién dar al-islam/dar al-harb se atribuye a la escuela
hanafita, fundada por Abu Hanifah (m. 767). No obstante, hay
diferentes opiniones respecto al uso de esta terminologia, que
sugiere, a primera vista, la idea de una division entre el islam
y el resto del mundo. El término “lugar de la guerra” sugiere,
en efecto, cierta hostilidad hacia los territorios que no se en-
cuentran bajo el dominio islamico. Podria ser, sin embargo,
que dar al-islam vy dar al-harb hayan sido utilizados sélo para
establecer divisiones geograficas en tiempos en los que el islam
se estaba expandiendo. Si bien en aquel entonces fue util recu-
rrir a estos criterios, hoy no son categorias politicas utilizadas
en varios de los paises que se rigen por la ley islamica y que
mantienen relaciones diplométicas con naciones no regidas
por esa ley (Hassan 2012) Es cierto, sin embargo, que algunos
grupos extremistas las siguen empleando, lo que sugiere una
confrontacion entre el islam y los infieles.! Empero, dar al-islam
y dar al-harb no son las Unicas categorias en la jurisprudencia
islamica. En efecto, dar al-harb se refiere a aquellos territorios
o Estados en guerra con el islam, pero hay otros territorios que
mantienen un tratado de paz con el islam y se denominan dar
al-Muwada‘ah o dar al-‘Abd.

Los juristas hanafitas comenzaron a utilizar las categorias
dar al-islam vy dar al-harb para referirse a 7)) musulmanes que
vivian en territorios islamicos (dar al-islam) y que, por ende,
estaban protegidos por la ley islamica, y 7z7) musulmanes que
vivian en territorios no islamicos y que, por lo tanto, estaban
protegidos por la ley islamica sélo en tanto que formaban parte

8 Con grupos extremistas nos referimos a los hoy denominados ‘islamistas’. Por
ejemplo, en algunos ejemplares de la revista Dabiq, uno de los medios divulgativos de
1s1s 0 Estado Islamico, se encuentran declaraciones como la siguiente: “Vengan, den paso
al dar al-islam. Y les recuerdo que todo musulman y musulmana tiene la obligacién
de hacer hijrah de dar al-kufr a dar al-islam” (al-Muhajirah 1436, 47).

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



LOPEZ-FARJEAT Y GANEM 321

de la comunidad religiosa, pero que en realidad vivian fuera de
la jurisdiccion de los gobernantes y los juristas islamicos. En
otras palabras, entendida como la pertenencia a una comuni-
dad o una hermandad, la adherencia a la ley islamica no posee
limites ni fronteras fisicas y, en este sentido, los musulmanes
deben seguir y respetar la shari‘a, independientemente de su
paradero o territorio. No obstante, el hanafismo admite limites
jurisdiccionales en tanto que la ley islamica no se aplicaria en un
territorio regido por leyes no islamicas. Segn estos criterios,
otra distincion, la de dar al-islam/dar al-kufr (el territorio de
los infieles) cobra sentido.

Ahora bien, un dar al-kufr puede establecer un tratado de
paz con un dar al-islam y, de ser éste el caso, dicho territorio
se considera como dar al-Muwdda'ah o dar al-‘Ahd. Si, por el
contrario, un dar al-kufr no ha establecido un tratado de paz
con dar al-islam, entonces es considerado dar al-harb. Esta es la
razon por la que, en términos legales, dar al-kufr y dar al-harb
pueden utilizarse en algunos casos como sinénimos. Queremos
subrayar, al igual que lo ha hecho Muhammad Mushtaq Ahmad
(2008, 10), que al establecer la dicotomia dar al-islam/dar al-
harb, el interés de la jurisprudencia hanafita era definir el modo
en que debia aplicarse la shari‘a a los habitantes musulmanes
tanto en territorios islamicos como en territorios no islamicos.
Por lo tanto, en principio, la dicotomia no necesariamente tiene
que ver con la relacién entre los territorios regidos bajo la ley
islamica y los territorios no islamicos.

A diferencia de lo que plantea la jurisprudencia hanafita,
en el caso de las otras tres escuelas juridicas sunitas, la sharia
no tiene limites territoriales ni fronteras. La shari‘a se aplica
independientemente del territorio en el que se encuentre una
persona musulmana y, en caso de violar la ley islamica en terri-
torio no islamico, sera castigado en cuanto sea capturado por
musulmanes o ingrese a territorio islamico (Ahmad 2008, 10).
En términos generales, para los maliquitas, los shafitas y los
hanbalitas, ser musulman implica la afiliacién a una comunidad
religiosa, a una religion (din) mas que a un territorio (dar). No-

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



322 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

tese la importancia de esta distincién: la comunidad o nacién
islamica (#mma), regulada por la shari‘a, trasciende toda fron-
tera y territorio. En este caso, hay un estrecho vinculo entre la
comunidad (umma), laley religiosa (shari‘a) y la religion (din):
formar parte de la comunidad musulmana implica la acepta-
cién de la shari‘a al margen del territorio en el que se habite.
Por lo tanto, aun fuera del territorio islamico, el musulman
tiene el compromiso de cumplir y respetar la shari‘a.

Como ha explicado Hamid Algar (1993), en vez de dar al-
harb, los juristas chiitas utilizaron el equivalente ard al-harb
(territorio de la guerra). También establecieron una tercera
categoria territorial, dar al-iman (hogar de la fe), para referirse
a “la aceptacion de los imanes en el pueblo”. En el contexto
chiita, la oposicion entre dar al-islam y dar al-iman tavo mayor
relevancia tedrica que aquella entre dar al-islam y dar al-harb.
Asi, para los chiitas, la division importante era la interna, es de-
cir, la que se dio entre los territorios y jurisdicciones legales
de sunitas y chiitas.

Tras esta breve revision, se confirma que la terminologia
juridica se utilizaba para distinguir los territorios bajo la ley
islamica y aquellos que no lo estaban o, también, en el caso
del chiismo, entre territorios sunitas y chiitas. En la siguiente
seccion, dedicada a la filosofia politica de al-Farabi, haremos
notar que, en contraste con los juristas, no aparece este tipo de
divisiones basadas en la aplicacién de la ley religiosa. Eso no
implica que la religion no sea relevante dentro de las comunida-
des que al-Farabi tiene en mente. Todo indica que, en su caso,
la religion no es un factor destacado en la division territorial;
mas bien, los regimenes politicos tienen mayor peso en este as-
pecto, mientras que la religion (milla) es un instrumento que
favorece la cohesién social en los regimenes virtuosos. Tras
explicar el desarrollo de las asociaciones humanas y su constitu-
cion en comunidades politicas, esto es, en naciones y ciudades,
abundaremos en el papel que la religion (milla) desempefia en
éstas y destacaremos que el territorio no necesariamente esta
vinculado a una religién en particular.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



LOPEZ-FARJEAT Y GANEM 323

La perspectiva filoso6fica de al-Farabi
en torno al territorio

Todo sugiere que el interés principal de al-Farabi al referirse
al territorio es filosofico-politico y sélo hasta cierto punto re-
ligioso. Es una cuestion debatible si estaba o no interesado en
defender una nacién (#mma) islamica. Por ejemplo, Alexander
Orwin (2017, 4-13) ha defendido que al-Farabi tenia en mente
una #mma islamica. Sin embargo, su planteamiento es discu-
tible si se tiene en cuenta la enorme influencia de la filosofia
griega en el pensamiento politico de al-Farabi. De hecho,
cuando se leen sus obras politicas, uno puede percatarse de que,
aunque su vocabulario es islamico, su modelo politico tiene
una impronta griega innegable. Especificamente, en sus obras
politicas al-Farabi muestra una fuerte influencia platénica y
neoplatbnicay, a la vez, incorpora términos y planteamientos
aristotélicos provenientes de la Etica nicomdquea y, posible-
mente, de alguna version de la Politica.’

Orwin afirma que, aunque al-Farabi nunca menciona de
manera explicita que su régimen ideal sea islamico, un trasfondo
de este tipo esta presente. Nuestra postura al respecto es que
al-Farabi defiende un régimen virtuoso que podria ser islamico,
pero que no necesariamente lo es. Como deciamos en la intro-

? Orwin (2017, 16-17) sostiene que al-Farabi pudo haber aprendido griego a través
de algunos cristianos con quienes se instruy? en filosofia. Sin embargo, no hay prue-
bas suficientes y, por lo tanto, se asume que trabajé con las obras filoséficas griegas
traducidas al 4rabe que estaban disponibles. La asimilacién, los matices y las peculia-
ridades de la comprension y la adaptacién de aquellos textos en la obra de al-Farabi es
algo que ameritaria otro estudio bastante extenso. Para una vision general en lo que
respecta al platonismo y el neoplatonismo de al-Farabi, una aproximacién sintética y
sugerente se encuentra en O’Meara, 2003, 185-195. En cuanto a la influencia de la Etica
nicomdgquea, se sabe que al-Farabi redactd un comentario que no ha llegado a nosotros,
pero que han mencionado filésofos como Avempace, Ibn Tufayl y Averroes (véase
Neria 2013). Por otra parte, se ha asumido que la Politica de Aristételes no se tradujo
al arabe. No obstante, la similitud entre algunos pasajes de este trabajo y el Libro de
la politica de al-Farabi sugiere que pudo haber tenido acceso a alguna versién (tal vez
en persa u otro idioma) o que estaba al tanto de manera indirecta de varias partes del
texto aristotélico. Al respecto, véase Brague 1993, y Syros 2008.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



324 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

ducciodn, al-Farabi piensa que es posible encontrar regimenes
virtuosos (y otros que no lo son) en naciones con religiones
distintas. De este modo, se evita la idea de una demarcacién
territorial basada en identidades religiosas. Explicaremos en esta
seccion que el surgimiento de las ciudades y de las naciones,
segun al-Farabi, es consecuencia de la tendencia natural de los
seres humanos a asociarse. Al igual que para Aristoteles, para
al-Farabi los seres humanos son animales politicos que buscan
la perfeccién y la felicidad formando asociaciones. No satisfa-
cen sus necesidades ni alcanzan su estado mas excelente fuera
de asociaciones o comunidades que compartan un territorio
comun (maskan) (al-Farabi 1964, 7; 2008, 94).

Hacia el final de la primera parte del Libro de la politi-
ca, al-Farabi se refiere a los diferentes tipos de asociaciones
(mujtama’at). La descripciéon que hace retrata las formas de
asociacion natural comunes incluso a otras especies. Asi intro-
duce una manera mas sofisticada de asociacion propia de los
seres humanos, a saber, la que tiene lugar en la ciudad. Procede
entonces a caracterizar las asociaciones humanas de acuerdo
con su tamario: grandes —muchas naciones (umam) asociadas y
cooperando entre si—, medianas (la nacion, wmma), y pequeias
(la ciudad, madinah). La vida comunitaria en la ciudad forma
parte de la nacién, y la nacién (#mma) se divide en ciudades.
La ciudad seria la primera asociacion perfecta, mientras que
la asociacion absolutamente perfecta seria la mas grande: la
asociacion de muchas naciones (#mam) (al-Farabi 1964, 69-70;
2008, 94). Estas asociaciones perfectas —es decir, la congrega-
ci6n de multiples naciones, la nacién y la ciudad— exigen una
planeacion especifica a partir de la cual sus habitantes puedan
alcanzar la felicidad, esto es, que sean capaces de desarrollar
adecuadamente sus aptitudes.

La explicacion de las asociaciones perfectas sirve como
una suerte de preambulo para presentar los diferentes tipos de
gobiernos o regimenes politicos. El tema principal que domina
la segunda parte del Libro de la politica no es tanto la tendencia
natural a vivir en asociacion, ni la economia o la participacion

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



LOPEZ-FARJEAT Y GANEM 325

en la vida ptiblica, sino el analisis de las actividades de gobierno
dentro de la ciudad, asi como las diferentes clases de regimenes
politicos. Al igual que Aristételes, al-Farabi sostiene que los
seres humanos pueden alcanzar la felicidad s6lo dentro de una
ciudad.’® En este sentido, la polis griega seria equivalente a la
madinah arabe. La ciudad no surge de manera espontanea, sino
a través de un perfeccionamiento gradual de su organizacion
politica. Al-Farabi se centra en una forma de comunidad que,
como ya mencionamos, apunta a la perfeccion Gltima, es decir,
la felicidad.

La fundacion de la ciudad y de los regimenes politicos es el
resultado de una reflexién sobre las condiciones necesarias
para trazar el camino hacia la felicidad. Segin al-Farabi, las
distintas naciones se distinguen por dos aspectos naturales
(los temperamentos y los rasgos de caracter) y un tercero que
tiene una base natural (la capacidad de articular lenguaje) y
que resulta en algo convencional (a saber, la lengua utiliza-
da por los habitantes de cada nacion) (1964, 70; 2008, 94-95).1!
Al establecer qué condiciones intervienen en el surgimiento
de las comunidades humanas, al-Farabi se basa en la ciencia de
su tiempo, esto es, la ciencia aristotélica.

A partir de una versiéon neoplatonica de la cosmologia
de Aristoteles, al-Farabi afirma que las diferencias naturales
entre las regiones del mundo responden a una primera causa
natural, es decir, la proximidad que cada territorio guarda
con las esferas celestes. Sostiene que dicha proximidad afecta
los vapores generados en el suelo de cada zona de la tierra, los
cuales determinan las variantes regionales en el aire y en el agua,
lo que, por su parte, establece los tipos de organismos vivos de
cada region. Las diferencias en las plantas y en los animales dan

19 De hecho, la mayor parte de la literatura especializada asume que la filosofia de
al-Farabi posee una orientacién politica y que analiza los diferentes regimenes politicos
para definir cémo seria una ciudad perfecta. Véase, por ejemplo, Galston 1990, 146-179
y, en especial, 150-151; la segunda parte de Mahdi 2001, y O’Meara 2003, 185-195.

W En La ciudad ideal (Mabadi’ ara’ abl al-madinab al-fadilah) hay una distincién
similar de acuerdo con los caracteres innatos y la lengua. Véase al-Farabi 1995, 116-
1175 1985, 296.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



326 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

lugar a los diversos tipos de alimentos; a su vez, esto explica
las diferencias de los materiales que componen el cuerpo y del
semen del que los seres humanos proceden, y que dan como
resultado el origen de los diferentes temperamentos y rasgos
de caracter. El nexo entre la cosmologia y la biologia explica
las multiples disposiciones humanas y la base natural de la
heterogeneidad de caracteres morales. Nétese como aqui al-
Farabi establece los cimientos cosmoldgicos y bioldgicos con
los que justificara la pluralidad de naciones de acuerdo con la
variedad de temperamentos y rasgos de caracter, pero, ademas,
de acuerdo con la diversidad de lenguas.

En resumen, al-Farabi sostiene que las formas de asociacion,
sea en una ciudad, una nacion o un grupo de naciones, son en
parte el resultado de determinaciones que abarcan aspectos
cosmolégicos que inciden en la geografia, que, a su vez, afecta
la constitucion bioldgica de las personas que se han asentado
en un territorio. Hemos simplificado la minuciosa descripcion
que al-Farabi lleva a cabo para dar coherencia a su modelo
emanacionista. Si bien se trata, como dijimos, de un modelo
influido por el neoplatonismo griego y, como tal, tiene una
estructura coherente, también es cierto que presenta alguna que
otra dificultad. Para efectos de nuestra argumentacion, valdria
la pena destacar que no hay en este modelo una delimitacién
precisa entre aquello que esta determinado por lo cosmologico
y lo biologico, y aquello que esta sujeto al libre albedrio. Se
entiende que, para al-Farabi, tanto en los seres humanos como
en otros seres vivos la tendencia a vivir en asociacion tiene una
base natural. No obstante, también deja ver que en los seres
humanos las formas de organizacion sociopolitica no dependen
en su totalidad de lo estrictamente natural.

A diferencia de la espontaneidad con la que se dan las aso-
ciaciones de otros animales —por ejemplo, las abejas, las hor-
migas y algunas aves—, los seres humanos establecen distintas
formas de organizacion sociopolitica, unas mas perfectas que
otras, pero todas responden a la basqueda de las condiciones
necesarias para alcanzar el modelo ideal o régimen virtuoso.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



LOPEZ-FARJEAT Y GANEM 327

Explica al-Farabi que las personas que viven segin un régimen
virtuoso, seran una comunidad virtuosa; si se trata de una
nacion (#mma), entonces sera una nacion virtuosa. Y afiade:

Si constituyen una nacidn, ésa sera la nacién virtuosa; si estan congre-
gados en torno a un Unico territorio (maskan), entonces ese territorio
que retine a todos bajo ese gobierno es la ciudad virtuosa. Si no estan
congregados en torno a un Unico territorio, sino en territorios sepa-
rados cuyos habitantes estin regidos por otros gobiernos distintos de
éste, entonces esos hombres seran virtuosos, pero extrafios en esos
territorios; resulta que estan separados o bien porque les sucede que no
hay ciudad alguna en la que puedan congregarse, o bien porque estan
en una ciudad, pero les sobrevienen desgracias por parte del enemigo,
de la peste, de la sequia, o de otras cosas, y se ven forzados a separarse
(1964, 81; 2008, 105).

El término utilizado en este pasaje para referirse al terri-
torio no es dar, sino maskan. Este término también puede tra-
ducirse como ‘morada’ o ‘territorio’.’? Sin embargo, en los Afo-
rismos de ciencia politica, al-Farabi afirma que el término maskan
puede referirse tanto al lugar fisico (la ciudad y la casa) como
a quienes habitan ahi (2008, 177, § 22). Ademas, explica que,
en su sentido fisico, el territorio (maskan) dispone a los ciuda-
danos a distintos habitos morales. Es llamativo que, mientras
que para los juristas dar es una separacién fisica establecida por
la religion, para al-Farabi, maskan denota los diversos tipos de
vivienda y la manera en que afectan al ethos o al modo de ser
de los ciudadanos:

Los territorios® [masakin] generan en sus habitantes hibitos morales
diferentes. Por ejemplo, las viviendas [masakin] de pelo de animal y de

12 Para una discusién mas detallada sobre el modo de organizar el trazo urbano
en la ciudad, véase Idris 2019, 81-90.

 En el aforismo 22, el término maskan (sing.) /masakin (pl.) tiene dos sentidos:
por una parte, se refiere al territorio en tanto lugar o ubicacion donde se construye la
casa o la ciudad; por otra parte, denota el espacio donde se habita. En el primer caso, Ra-
fael Ramén Guerrero traduce como “emplazamiento” y, en el segundo, como “vivien-
da” (al-Farabi 2008, 177). En la cita, modificamos ligeramente la traduccién de
Ramén Guerrero y tradujimos masakin como “territorios”, en vez de “emplazamientos”.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



328 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

pieles en los desiertos generan en sus habitantes los habitos de la pre-
caucién y la discrecidn y, a veces, el asunto llega a generar la valentia
y la osadia; y las viviendas inexpugnables y fortificadas generan en sus
habitantes los habitos de la cobardia, la seguridad y el ser temeroso. Es
necesario, por tanto, que el gobernante vigile los territorios [masakin],
aunque sea accidentalmente, por razén de los habitos morales de sus
habitantes y s6lo a la manera de ayuda (2008, 177, § 23).

Los pasajes anteriores, tanto el del Libro de la politica como
el de los Aforismos, sugieren que el propio territorio donde el
pueblo virtuoso organiza su comunidad contribuye a una for-
ma de vida virtuosa. En el aforismo 23, una nacién virtuosa
no solo requiere de un gobierno virtuoso, sino también de un
gobernante virtuoso que remueva toda clase de mal y conso-
lide todos los bienes,"* incluidos aquellos relacionados con las
condiciones territoriales. De acuerdo con el pasaje del Libro
de la polztzca, se pueden encontrar comunidades formadas por
personas virtuosas bajo diferentes tipos de gobierno. Puede
darse el caso de que habitantes virtuosos se vean obligados a
trasladarse a un territorio distinto con un gobierno también
distinto. En ese caso, esos nuevos habitantes se tornaran extra-
fios. Sin embargo, al-Farabi no menciona si dicho gobierno es
0 1o es virtuoso; simplemente es otra clase de gobierno. Por
lo tanto, de aqui se infiere que al-Farabi reconoce diferentes
tipos de gobierno, al menos varios que podrian ser considera-
dos virtuosos y otros que no representan un obstaculo para
que los habitantes sigan siendo virtuosos. Notese como hasta
el momento al-Farabi solo ha establecido la necesidad de un
gobernante y un régimen politico virtuosos para la fundacion
de una comunidad virtuosa.

Una caracteristica relevante del régimen virtuoso es la
inclusion de todo habitante. Las personas deben comprender
la verdad de acuerdo con su propia naturaleza y caracteristicas.
Como se menciond, al-Farabi reconoce que las diferencias,
tanto naturales como convencionales, no representan un obs-

4 En este punto insiste al-Farabi en 1964, 84; 2008, 109.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



LOPEZ-FARJEAT Y GANEM 329

taculo para que los ciudadanos de distintas naciones alcancen la
verdad. Esta puede ser representada de acuerdo con la cultura
y el contexto propios de cada grupo. Al-Farabi es consciente
de los tipos de temperamento, caracteres y lenguas, y relaciona
estas diferencias con el modo en que cada nacion organiza su
comunidad y concibe su religién. De acuerdo con al-Farabi, en
una nacion virtuosa todos deben aprender tanto las cuestiones
tedricas como practicas que conducen a la verdadera felicidad.
Explica que dichas cuestiones pueden ser comprendidas ya
sea por la via filoséfica o a través de simbolos e imagenes. Las
demostraciones filosoficas estan reservadas a una minoria. Por
lo tanto, se vuelve necesario ensefiar la verdad, es decir, las
conclusiones obtenidas a través de una demostracion, al resto
de las personas recurriendo a simbolos e imagenes. Y al-Farabi
piensa que esto es precisamente lo que la religion hace: presenta
la misma verdad a la que conducen los argumentos filoséficos,
pero por medio de representaciones que permiten a la gente
ordinaria tener un acceso indirecto a la verdad.

El gobernante virtuoso, pues, debe tener la capacidad filoso-
fica para traducir la verdad obtenida a través de demostraciones,
a simbolos e imagenes para transmitirlas a los ciudadanos. En
varios lugares, pero en especial en E/ [ibro de las letras, al-Farabi
sostiene la superioridad de las demostraciones filosoficas. Quie-
nes asienten a la verdad a través de los simbolos y las imagenes
de la religion, acceden a ella de manera indirecta, a diferencia de
quienes tienen la capacidad de llegar a ella a través de argumen-
tos demostrativos. Y al-Farabi va todavia mas lejos al sostener
que la religion esta subordinada a la filosofia. Para que una
religion sea verdadera, ha de depender de una filosofia perfecta,
es decir, demostrativa. Si una religion valida sus contenidos a

1> “Cada uno de los habitantes de la ciudad virtuosa necesita conocer los principios
altimos de los seres, sus grados, la felicidad, el gobierno primero que tiene la virtuosa y
los grados de sus gobernantes; a continuacién, las acciones determinadas que, una vez
realizadas, llevan a la felicidad. Pero no han de limitarse sélo a conocer estas acciones,
sino que deben ser hechas y los ciudadanos deben ser impulsados a hacerlas” (al-Farabi
1964, 84-85; 2008, 109).

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



330 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

través de argumentos sofisticos, retoricos y dialécticos, y no
de demostraciones, entonces sera una religién imperfecta vy,
en algunos casos, falsa (al-Farabi 1969, 149-150; 2004, 91-92).
Asi como en El [ibro de las letras admite la existencia de varias
religiones y sostiene que toda religion que concuerde con una
filosofia demostrativa ha de considerarse verdadera, en el Libro
de la politica explica que, asi como hay diversas naciones con
gobiernos virtuosos, del mismo modo existen diversas naciones
con religiones virtuosas:

puede haber naciones y ciudades virtuosas cuyas religiones sean diferen-
tes, aunque todas ellas se encaminen hacia una y la misma felicidad. La
religién consiste en las impresiones de estas cosas o en las impresiones
de sus imagenes en las almas. Puesto que es dificil que la gente vulgar
comprenda estas cosas mismas tal como son, se ha de intentar darselas
a conocer por otro medio y éste es la imitacion. Estas cosas, pues, han
de ser imitadas para cada grupo o nacién por medio de aquellas cosas
que sean mas conocidas por ellos (1964, 85-86; 2008, 110-111).

Al-Farabi sostiene que las distintas religiones virtuosas
comparten el mismo objetivo, a saber: el camino correcto ha-
cia la verdadera felicidad. No percibe la diversidad religiosa
como algo problematico, sino como algo factico, considerando
las distintas clases de asociaciones politicas.' Sugiere que todo
ser humano es capaz de alcanzar la felicidad si cuenta con la
instruccion correcta, independientemente de su credo religioso.
Sin embargo, a pesar de admitir que hay personas con distintos
credos, también distingue entre quienes buscan la felicidad y
aceptan los principios religiosos porque los comprenden a tra-
vés de demostraciones filosoficas, y quienes buscan y aceptan
los principios religiosos porque los comprenden a través de
simbolos e imagenes. Este ‘elitismo epistémico’ es el punto de
partida para afirmar la superioridad de la filosofia, lo cual per-
mite comprender la relacion entre filosofia politica y religion.

16 Sobre la diversidad religiosa en al-Farabi e incluso acerca de una posible nocién
de tolerancia en su filosofia politica que, como sostengo, deriva en un elitismo epis-
témico, véase Lopez-Farjeat 2022a.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



LOPEZ-FARJEAT Y GANEM 331

Al-Farabi establece, en primer lugar, la semejanza entre la
religién y la filosofia. Afirma que, asi como la filosofia es en
parte tedrica y en parte practica, esto también ocurre en el caso
de la religion: la parte tedrica, tanto en la filosofia como en la
religién, consiste en aquellas cuestiones que no se relacionan
con la accion, mientras que la parte practica se relaciona con
la accion. A continuacién plantea tres afirmaciones contro-
vertidas que confirman la subordinacién de la religion a la
filosofia: 7) “las cuestiones practicas en la religién son aquellas
cuyos universales se encuentran en la filosofia practica”; ii)
“todas las leyes virtuosas estan subordinadas a los universales
de la filosofia practica”, y 77z) “las opiniones tedricas que estan
en la religion tienen sus pruebas demostrativas en la filosofia
tedrica, y son asumidas en la religion sin pruebas demostrativas”
(al-Farabi 1968, 46-47; 2008, 141-142). Dicho llanamente, las
cuestiones tedricas y practicas de la religion estan subordina-
das a la filosofia.

El énfasis puesto por al-Farabi en la racionalidad, es decir,
en las demostraciones filoséficas, ha hecho que algunos intér-
pretes lo vean como un precursor del secularismo moderno."”
En cierto sentido, podria representar un intento de promover
un racionalismo universal en el que la religion y las tradiciones
religiosas se subordinan a la razon. Al-Farabi trata la religion
desde una perspectiva politica, como una suerte de suplemento
que promueve la cohesién social y fomenta la virtud entre los
habitantes del régimen virtuoso. Esta postura tiene consecuen-
cias en el modo en que concibe su filosofia politica: todo indica
que el régimen virtuoso que propone no esta necesariamente
vinculado a ningun credo o identidad religiosa en particular.
Mientras que los juristas asocian el territorio a la religion, al-
Farabi esta mas interesado en las bases naturales y filosoficas
de las comunidades politicas que en su identidad religiosa. En
este sentido, al-Farabi acepta que la relacion entre regimenes

7 La interpretacion que Leo Strauss hace de al-Farabi ha conducido a lecturas que
detectan cierta tendencia ‘secularizante’. Véase Strauss 1952, 15-21, y el planteamiento
de Parens 1995; 2006.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



332 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

virtuosos con credos distintos no derivaria en un conflicto o
en una guerra. En cambio, si habria confrontacién e incluso
guerra en el caso de la relacidn entre regimenes virtuosos y no
virtuosos, sin importar sus credos.'®

Hay dos términos que usa al-Farabi para referirse a la gue-
rra: yihad y harb. Por lo general, el primero tiene connotaciones
religiosas y suele traducirse como ‘guerra santa’. Sin embargo,
no parece que en al-Farabi tenga ese sentido. En el aforismo
58 se lee que el gobernante virtuoso debe estar capacitado para ir
ala guerra (yihad) y que nada debe impedirle participar en ella.
El pasaje sugiere que, en este caso, yihad tiene un significado
cercano al original, es decir, el de ‘esfuerzo personal’, como una
cualidad del gobernante virtuoso, si bien se afiade la disposicion
corporal optima. Cuando al-Farabi se refiere a la guerra como
actividad, no utiliza yihad, sino harb, que puede traducirse
simplemente como ‘guerra’. Mientras que, para algunos juris-
tas, como vimos, el territorio (dar) no islamico se consideraba
el lugar de la guerra o del infiel (harb), al-Farabi indica que la
guerra se justifica solo contra regimenes no virtuosos.

Para algunos intérpretes de al-Farabi, el aforismo 67 se ha
considerado un pasaje en el que se justifica la yihid entendida
como ‘guerra santa’. Sin embargo, una lectura cuidadosa deja
ver que el tipo de guerra que al-Farabi acredita no es religiosa.
El pasaje enumera siete condiciones que justificarian una gue-
rra: i) repeler el ataque enemigo; 77) adquirir de otra ciudad o
naci6n un bien necesario que no se posee; iiz) guiar y coaccionar
a los habitantes de una ciudad o nacién hacia lo mejor y mas
excelente para ellos mismos, ya sea porque no lo han conoci-
do o porque no se dejaron persuadir por quien si lo conocia;
iv) someter a quienes por naturaleza estan llamados a servir y
ser siervos; v) preservar la justicia y la equidad ante quienes,
sin ser habitantes de la ciudad, se niegan a vivir conforme a las
normas de ésta; vi) castigar de manera ejemplar a quienes han

18 Para un estudio mas detallado de regimenes no virtuosos y conflictos bélicos,
véase Idris 2019, 91-123.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



LOPEZ-FARJEAT Y GANEM 333

cometido un delito en la ciudad, y vii) aniquilar a quienes con
su presencia en la ciudad perjudican a los habitantes.

Las primeras cuatro condiciones se refieren a una accion
bélica que se dirige del interior de la ciudad hacia el exterior;
en cambio, las otras tres buscan mantener el orden dentro de
la ciudad. Mientras que la primera condicion remite a la guerra
defensiva, la segunda, la tercera y la cuarta son ofensivas. Nos
centraremos en estas tres ultimas.

Una de las obligaciones de los regimenes virtuosos es pro-
curar el abasto de los bienes y recursos necesarios para la
subsistencia de la ciudad, como se aprecia en la segunda con-
dicion. Aristoteles mismo entiende la guerra como parte de
las artes adquisitivas (Politica 1256b33). Esto incluye tanto la
apropiacion de bienes ajenos en aras de la propia subsistencia,
como el sometimiento de personas que nacieron para ser
regidas, segun se sostiene desde la postura aristotélica de la
esclavitud natural. La tercera condicién es la que parece sugerir
cierta justificacién de la yzhad en su sentido de ‘guerra santa’.
Sin embargo, para al-Farabi, esa tercera condicion tiene una
funcidn civilizatoria, es decir, es necesaria la conduccién de
quienes viven en un régimen no virtuoso hacia uno excelente.
Como se ha visto, la excelencia debe entenderse en términos
de virtud y no asociada de manera necesaria a una religion.

En el modelo ideal para transmitir la virtud de una ciudad
o0 nacién a otra, el gobernante virtuoso deberia valerse de la
persuasion. No obstante, en caso de no aceptarse la virtud a
través de la palabra, al-Farabi, al igual que Platén y Aristoteles,
admite la guerra como un segundo recurso. Si bien hasta ahora
s0lo hemos mencionado las condiciones para una ‘guerra justa’,
al-Farabi también tiene en cuenta algunos casos en los que un
gobernante incurre en una ‘guerra injusta’: ) por el afan de hu-
millar; 77) para obtener honores; ii7) para imponer su propio
parecer; 1v) por el simple hecho de dominar a otros; v) por
ira o por el mero placer de la victoria, y i) para reprimir una
ofensa que no amerita la guerra. Estas condiciones guardan
cierta semejanza con el elenco de regimenes imperfectos que

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



334 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

al-Farabi describe en el Libro de la politica (las ciudades igno-
rantes, las inmorales y las errantes)' (al-Farabi 1964, 87; 2008,
112). Lo llamativo es que tanto ahi como en los Aforismos
lo que motiva la guerra son actitudes morales reprobables y
no la disparidad de cultos.

En conclusion, para al-Farabi toda asociacion humana se
asienta en un territorio y se organiza politicamente, ya sea de
modo virtuoso o no virtuoso. En su planteamiento, es legitimo
que un gobierno virtuoso ocupe un territorio donde se habia
asentado un régimen no virtuoso. Al apoderarse de él, el go-
bernante virtuoso instaura un modelo sociopolitico con fines
civilizatorios. Si bien al-Farabi no alude a que el gobernante
deba imponer una religion, la instauracion de una vision ético-
politica ideal no deja de ser controversial en nuestros tiempos.
Se vislumbra de nuevo el elitismo epistémico de al-Farabi. Ese
mismo elitismo ha justificado guerras y conflictos en otros
momentos de la historia y en contextos muy distintos, incluso
no islamicos. Y es que se trata de una concepcion filosofico-
politica de la guerra muy similar a la que aparece en Platén y
Aristoteles. Como tal, sus motivaciones para el conflicto no
provienen de un credo en particular, sino que estan respaldadas
por un factor de orden sociopolitico. Al-Farabi pone sobre
la mesa un asunto crucial para el debate politico, a saber: la
conveniencia de instituir un régimen politico ideal —quizas
utdpico— en naciones imperfectas.

1 No nos detendremos aqui en la descripcion de cada una. Puede decirse, sin em-
bargo, que los regimenes ignorantes son de varias clases y se caracterizan por dirigir la
atencién exclusivamente a satisfacer bienes aparentes como, por ejemplo, la adquisicién
de bienes necesarios para subsistir, la riqueza y la prosperidad, el placer, el honor,
la dominacion o el poder. En los regimenes inmorales se conocen los principios que
conducen a la felicidad, pero los ciudadanos desvian sus deseos hacia fines incorrectos
como los recién mencionados. Y, por Gltimo, en los regimenes erraticos los ciudadanos
se rigen por principios que son simples imitaciones de la felicidad verdadera.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



LOPEZ-FARJEAT Y GANEM 335

Observaciones finales

Segtin al-Farabi, el origen de las asociaciones humanas es natu-
ral. Entre las formas mas perfectas de alianza se encuentra la
de multiples naciones cooperando mutuamente, la nacién y
la ciudad. Estas tres asociaciones tienen lugar en un territorio.
Las diferencias entre las naciones son consideradas por al-Farabi
desde una perspectiva filoséfica que, como hemos mostrado,
integra aspectos cosmologicos, bioldgicos, geograficos, socio-
politicos y éticos. También incluye el aspecto religioso, si bien,
a diferencia de los juristas, no es el factor determinante para
definir y distinguir una nacion de otra. Mas bien, la diferen-
cia entre las naciones y las ciudades responde a disposiciones
naturales de los habitantes y al régimen politico, y no a una
identidad religiosa. Dependiendo de su régimen politico, puede
haber diferentes tipos de ciudades virtuosas y también diversos
tipos de ciudades no virtuosas. Incluso estas Gltimas son defi-
nidas principalmente a partir de sus regimenes politicos y no
por sus identidades religiosas.

Es llamativo el vocabulario al que recurre al-Farabi: en lu-
gar de utilizar los términos dar y din, utiliza maskan y milla. E1
nexo entre dar y din justificaria el uso del concepto dar al-islam,
es decir, la vinculacién entre un territorio y su identidad reli-
giosa; en cambio, las nociones maskan y milla no implican un
vinculo necesario entre el territorio y una identidad religiosa en
particular. Maskan, como deciamos, se refiere al territorio como
un espacio fisico, y milla, a la religién en términos generales.

La visién que tiene al-Farabi del territorio se construye
desde categorias filos6fico-politicas. Esto permitiria entender el
territorio en términos espaciales, e incluso de acuerdo con las
caracteristicas fisico-ambientales que podrian identificarse con
lo que en términos contemporaneos se entiende como tierra.
También es posible concebir el territorio en términos politi-
cos: al-Farabi observa que las asociaciones humanas se dan en
un territorio y, tarde o temprano, se organizan de manera in-
terna de acuerdo con el régimen politico que van instituyendo.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



336 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

Las asociaciones humanas ocurren en demarcaciones espe-
cificas que van desde una ciudad pequefia hasta una nacion o va-
rias naciones cooperando entre si. Todo indica que las naciones
capaces de cooperar entre si serian aquellas que poseen un régi-
men virtuoso. Hemos mostrado que la religion tiene un papel
importante en los regimenes virtuosos. No obstante, también
hemos insistido en que al-Farabi admite la pluralidad religiosa
y, al mismo tiempo, sostiene que las religiones virtuosas se
subordinan a la filosofia. Tal subordinacion confirma que para
al-Farabi la filosofia tiene un papel crucial en la organizacion
de la comunidad politica, a la vez que da cabida a la religiéon
como factor de cohesién social. En este sentido, podria consi-
derarse un precedente de algunas formas modernas de entender
la relacién entre politica y religién. En el contexto islamico
dicha relacién repercute, como se vio en el caso de los juristas,
en la forma de entender el territorio. El posicionamiento de
la filosofia como la via mas adecuada para entender la politica
resulta en una comprension del territorio en la que se deja de
lado que éste deba circunscribirse a una identidad religiosa en
particular. Mientras que la visién juridica delimita la extensién
territorial con base en la religién y ello da pie a la division
entre dar al-islam y dar al-harb, en cambio, la vision filosofico-
politica de al-Farabi concibe el territorio de muchas maneras:
desde su configuracion mas basica y fisica como el espacio para
edificar las moradas, hasta su conceptualizacién como el lugar
donde las asociaciones humanas se organizan politicamente.

Para al-Farabi, la religion no tiene un papel determinante
en la comprension del territorio. Todo indica que, al subordi-
nar la religion a la filosofia, podria prevenir conflictos religio-
sos. No obstante, la superioridad de la filosofia es también
polémica, sobre todo en un contexto religioso: la perfeccién
de un régimen politico no se declara en funcién de una reli-
gioén especifica, sino a partir de una filosofia que se presume
verdadera. Lo anterior confirma el ‘elitismo epistémico’ de
al-Farabi, una postura sofocratica que deposita en la filosofia
los ideales de virtud y felicidad a los que los ciudadanos deben

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



LOPEZ-FARJEAT Y GANEM 337

aspirar. Si la vision politica de al-Farabi es viable o utdpica es
un tema que seguira siendo motivo de discusion.® <

Referencias

Anmap, Muhammad Mushtaq. 2008. “The Notions of Dar al-Harb
and Dar al-Islam in Islamic Jurisprudence with Special Reference
to the Hanafi School”. Islamic Studies 47 (1): 5-37.

AL-FARABL 1964. Kitab al-siyisa al-madaniyya. Editado por Fauzzi M.
Najjar. Beirut: Imprimerie Catholique.

AL-FARABL 1968. Kitab al-Milla. Editado por Muhsin Mahdi. Beirut:
Dar El-Mashreq.

AL-FARABL 1969. Kitab al-Hurif. Editado por Muhsin Mahdi. Beirut:
Dar el-Mashreq.

AL-FARABL 1985. Mabadi’ ara’ ahl al-madinah al-fadilah (al-Farabi
on the Perfect State). Editado y traducido por Richard Walzer.
Oxford: Clarendon Press.

AL-FARABL. 1995. La cindad ideal. Traducido por Manuel Alonso
Alonso. Madrid: Tecnos.

AL-FARABL. 2004. El libro de las letras. Traducido por José Antonio
Paredes Gandia. Madrid: Trotta.

AL-FARABL. 2008. Obras filosdficas y politicas [ Libro de la politica, Libro
de la religion y Aforismos de ciencia politica]. Editado y traducido
por Rafael Ramén Guerrero. Madrid: Trotta.

AL-MUHAJIRAH, Umm Sumayyah. 1436 [2014]. “They Are Not Lawful
Spouses for One Another”. Dabiq 10: 45-48.

ALBRECHT, Sarah. 2018. Dar al-Islam Revisited. Territoriality in Con-
temporary Islamic Legal Discourse on Muslims in the West. Leiden:
Brill. https://doi.org/10.1163/9789004364578

A1rGAR, Hamid. 1993. “Dar al-harb”. En Encyclopaedia Iranica,
vol. 7. Londres: Routledge & Kegan Paul. https://iranicaon-
line.org/articles/dar-al-harb-the-realm-of-war-lands-not-under-
islamic-rule-a-juridical-term-for-certain-non-muslim-territory-
though-of

2 Una discusién acerca de la imposibilidad de la instauracién de un régimen
perfecto a partir de la filosofia politica de al-Farabi puede leerse en la parte final de
Lépez-Farjeat 2022b, 123-130.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



338 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

ARISTOTELES. 1988. Politica. Traducido por Manuel Garcia Valdés.
Madrid: Gredos.

Asap, Talal. 2002. “The Construction of Religion as an Anthropo-
logical Category”. En A Reader in the Anthropology of Religion,
editado por Michael Lambek, 114-132. Oxford: Blackwell.

AsaD, Talal. 2009. “The Idea of an Anthropology in Islam”. Qui Parle
17 (2): 1-30. https://doi.org/10.5250/quiparle.17.2.1

BRAGUE, Remi. 1993. “Note sur la traduction arabe de la Politique
d’Aristote, derechef, qu’elle n’existe pas”. En Aristote politi-
que : études sur la Politigue d’Aristote, dirigido por Pierre Auben-
que y editado por Alonso Tordesillas, 423-433. Paris: Presses
Universitaires de France.

CALASSO, Giovanna. 2010. “Alla ricerca di dar al-islam. Una rico-
gnizione nei testi di giuristi e tradizionisti, lessicografi, geografi
e viaggiatori”. Rivista degli Studi Orientali 83 (1/4): 271-296.
http://www jstor.org/stable/43927080

CaLasso, Giovanna y Giuliano Lancioni, eds. 2017. Dar al-islam/dar
al-harb. Territories, People, Identities. Leiden: Brill.

CRONE, Patricia. 2004. Medieval Islamic Political Thought. Edim-
burgo: Edinburgh University Press. https://doi.org/10.1515/
9780748646500

DONNER, Fred M. 2011. “Qur’anicization of Religio-Political Dis-
course in the Umayyad Period”. Revue des mondes musulmans
et de la Méditerranée 129: 79-92. https://doi.org/10.4000/
remmm./085

EmoN, Anver. 2012. Religious Pluralism and Islamic Law: Dhimmis and
Otbhers in the Empire of Law. Oxford: Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780199661633.001.0001

FIERRO, Maribel y John Tolan, eds. 2013. The Legal Status of Dimmi-s
in the Islamic West. Turnhout: Brepols. https://doi.org/10.1484/
M.RELMIN-EB.6.09070802050003050408050408

FriEDMAN, Yohanan. 2017. “Dar al-islam and dar al-harb in Modern
Indian Muslim Thought”. En Dar al-islam/dar al-harb. Territo-
ries, People, Identities, editado por Giovanna Calasso y Giuliano
Lancioni, 341-380. Leiden: Brill.

GALSTON, Miriam. 1990. Politics and Excellence: The Political Philoso-
phy of Alfarabi. Princeton: Princeton University Press.

Hassan, Muhammad Haniff. 2012. “War, Peace or Neutrality: An
Overview of Islamic Polity’s Basis of Inter-State Relations”. Jur-

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



LOPEZ-FARJEAT Y GANEM 339

nal Al-Tamaddun Bil 7 (1): 115-134. https://doi.org/10.22452/
JAT.vol7no1.8

Ipris, Murad. 2019. War for Peace. Genealogies of a Violent Ideal in
Western and Islamic Thought. Nueva York: Oxford Univer-sity
Press.

IsmaIL, Salwa. 2004. “Being Muslim: Islam, Islamism and Identity
Politics”. Government and Opposition 39 (4): 614-631. https://
doi.org/10.1111/}.1477-7053.2004.00138.x

IsMAIL, Salwa. 2006. Rethinking Islamist Politics. Londres: IB. Tauris.

Lewss, Bernard. 2004. The Political Language of Islam. Karachi: Oxford
University Press.

LopEZ-FARJEAT, Luis Xavier. 2022a. “al-Farabi on Tolerance, Religious
Pluralism, and Philosophical Exclusivism”. En Tolerance and
Concepts of Otherness in Medieval Philosophy, editado por Michael
William Dunne y Susan Gottldber, 165-180. Turnhout: Brepols.

LoOPEZ-FARJEAT, Luis Xavier. 2022b. “The Nature of Human and
Nonhuman Animals in Classical Islamic Philosophy: Alfarabi
and Avicenna”. En Human. A History, editado por Karolina
Hubner, 102-132. Oxford: Oxford University Press. https://doi.
org/10.1093/0s0/9780190876371.003.0006

Maui, Muhsin. 2001. Alfarabi and the Foundation of Islamic Political
Philosophy. Chicago: University of Chicago Press. https://doi.
org/10.7208/chicago/9780226774664.001.0001

NEr1A, Chaim Meir. 2013. “Al-Farabi Lost Commentary on the Ethics:
New Textual Evidence”. Arabic Sciences and Philosophy 23 (1):
69-99. https://doi.org/10.1017/50957423912000082

O’MEaRA, Dominic J. 2003. Platonopolis: Platonic Political Philosophy
in Late Antiguity. Oxford: Clarendon Press.

OrwiN, Alexander. 2017. Redefining the Muslim Community.
Ethnicity, Religion, and Politics in the Thought of Alfarabi. Fila-
delfia: University of Pennsylvania Press. https://doi.org/10. 9783/
9780812293906

PARENS, Joshua. 1995. Metaphysics as Rbetoric. Alfarabi’s Summary
of Plato’s “Laws”. Albany: State University of New York Press.

PARENS, Joshua. 2006. An Islamic Philosophy of Virtuous Religions.
Introducing Alfarabi. Albany: State University of New York
Press.

RODRIGUEZ ZAHAR, Ledn. 1999. “Tres aspectos del origen de la segre-
gacion de la Gente del Libro en el islam: hanifismo, umma y

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



340 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 58, NUM. 2 (181), 2023, PP. 315-342

dhimma”. Estudios de Asia‘y Africa 34 (3): 583-622. https://estu-
diosdeasiayafrica.colmex.mx/index.php/eaa/article/view/1690

SHAKER, Anthony F. 2021. Reintroducing Philosophy: Thinking as the
Gathering of Civilization. According to Contemporary, Islamicate
and Ancient Sources. Delaware: Vernon Press.

STRAUSS, Leo. 1952. Persecution and the Art of Writing. Glencoe: Free
Press.

Syros, Vasileios. 2008. “A Note on the Transmission of Aristotle’s
Political Ideas in Medieval Persia and Early-Modern India: Was
There Any Arabic or Persian Translation of the Politics?”.
Bulletin de philosophie médiévale, nim. 50, 303-310. https://doi.
org/10.1484/] . BPM.3.597

Luis Xavier Lopez-Fatjeat es profesor-investigador titular D en
la Facultad de Filosofia de la Universidad Panamericana, cam-
pus Ciudad de México. Es miembro del Sistema Nacional de
Investigadores (México), nivel 3. Es director asociado del Aqui-
nas and ‘the Arabs’ International Working Group (www.
AquinasAndTheArabs.org) y editor de Tdpicos. Revista de
Filosofia (https://revistas.up.edu.mx/topicos). Ha sido inves-
tigador visitante del Center for Middle Eastern Studies en la
Universidad de Texas, en Austin, e investigador residente del
Center of Theological Inquiry, en Princeton. Ha publicado
numerosos articulos especializados y capitulos de libros sobre
la transmisién y la transformacion de la filosofia antigua en el
entorno islamico; filosofia arabe e historia intelectual del Me-
dio Oriente; la interaccién entre las filosofias judia, cristiana e
islamica, y también sobre la mediacién de los cristianismos de
Medio Oriente en el proceso de transmision de la filosofia grie-
ga al contexto islamico. En 2022 publicé el libro Classical
Islamic Philosophy: A Thematic Introduction (Routledge), y en
2023 participbé como coautor y coeditor del volumen Con-
textualizing Premodern Philosophy: Explorations of the Greek,
Hebrew, Arabic, and Latin Traditions (Routledge).

https://orcid.org/0000-0003-1140-2913
llopez@up.edu.mx

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834



LOPEZ-FARJEAT Y GANEM 341

José Alfonso Ganem Gutiérrez es profesor-investigador en el
Instituto de Humanidades de la Universidad Panamericana,
campus Ciudad de México, donde también es jefe de la Aca-
demia de filosofia social y filosofia contemporanea. Sus areas
de investigacion son principalmente la filosofia greco-siriaca
y greco-arabe. Fue investigador del proyecto ERC Reassesing
Ninth Century Philosophy del Departamento de Estudios
Bizantinos y Griegos de la Universidad de Viena.

https://orcid.org/0000-0002-5116-0050
jganem@up.edu.mx

https://doi.org/10.24201/eaa.v5812.2834




 
 
    
   HistoryItem_V1
   TrimAndShift
        
     Range: all pages
     Create a new document
     Trim: fix size 5.315 x 8.268 inches / 135.0 x 210.0 mm
     Shift: none
     Normalise (advanced option): 'original'
      

        
     32
            
       D:20230417171559
       595.2756
       Blank
       382.6772
          

     Tall
     1
     1
     No
     712
     263
    
     None
     Left
     56.6929
     0.0000
            
                
         Both
         AllDoc
              

       CurrentAVDoc
          

     Uniform
     11.3386
     Bottom
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus3
     Quite Imposing Plus 3.0f
     Quite Imposing Plus 3
     1
      

        
     28
     27
     28
      

   1
  

 HistoryList_V1
 qi2base



