ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 3 (179), 2022, PP. 601-626
ISSN 0185-0164 e-ISSN 2448-654X

ARTICULOS

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688

¢Existe una filosofia china?
Apropiaciones e inversiones
en Breve bistoria de la
Jilosofia china de Féng Youlan

Is There a Chinese Philosophy?
Appropriations and Inversions
in Féng Youlan’s A Short

Story of Chinese Philosophy

JULIETA MARINA HERRERA

Universidad de Buenos Aires, Argentina

Resumen: El objetivo de este trabajo es analizar la apropiacion y la
inversion de motivos propios de la concepcién europea moderna de
la filosofia en Breve historia de la filosofia china, de Féng Youlan, en
el contexto del surgimiento de un movimiento intelectual en Chi-

Recepcién: 30 de septiembre de 2020. / Aceptacién: 8 de noviembre de 2021.

D.R. ©2022. Estudios de Asia y Africa
Licencia Creative Commons Atribucién-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional

[601]



602 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

na que incorpord las précticas, el lenguaje y los fines de esa disci-
plina en Europa y cuya preocupacion central fue el problema de
la legitimidad de una filosofia china. El analisis de las operaciones
argumentativas de Féng Youlan en esta obra destaca el caracter estra-
tégico y provisorio de las dicotomias, como aquellas entre lo filos6-
fico y lo religioso o entre lo mistico y lo racional, que han sido el
margen v la silueta de la formacién de una nocién presuntamente
esencial de la filosofia en la modernidad. Esta concepcién tuvo un
impacto drastico en el pensamiento chino del siglo xx y sigue teniendo
un peso considerable en la idea globalmente aceptada de la filosofia
en el mundo actual.

Palabras clave: Féng Ydulan; legitimidad; filosofia china; mo-
dernidad; historia conceptual.

Abstract: The aim of this article is to analyze the appropriation and
inversion of motifs relating to the modern European conception of
philosophy in Féng Youlan’s A Short Story of Chinese Philosophy,
in the context of the emergence of an intellectual movement in China
that incorporated the practices, the language and ends of European
philosophy and whose central concern was the problem of the le-
gitimacy of Chinese philosophy. The analysis of the argumentative
method of Féng Youlan in this work highlights the strategic and
provisional nature of the dichotomies, such as that between the philo-
sophical and the religious or between the mystical and the rational,
which have been the margin and the silhouette of the formation of an
allegedly essential idea of philosophy in modernity. This conception
of philosophy had a drastic impact on 20th century Chinese thought
and continues to weigh heavily on the globally accepted conception
of philosophy in the world today.

Keywords: Féng Yulan; legitimacy; Chinese philosophy; mo-
dernity; conceptual history.

En 1934, el eminente filosofo e historiador de la filosofia Féng
Youlan! public su voluminosa obra Zhonggud zhéxuéshi

! Se anotan los caracteres de todos los términos transcriptos del chino, salvo los
nombres de personas y lugares.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



HERRERA: (EXISTE UNA FILOSOFIA CHINA? 603

#1275 [Historia de la filosofia china], pionera en este campo,
y en 1948 edit6 una version abreviada, Zhonggud zhéxué jidnshi
th[EFT G 52 [Breve bistoria de la filosofia china), el primer
manual de este tipo escrito por un autor chino y difundido en
el extranjero mediante su traduccion al inglés en 1966. Desde el
punto de vista de la historia conceptual, el libro resulta valioso
para comprender las estrategias argumentativas con las cuales
el movimiento intelectual que se construia a finales del siglo xx
en China alrededor de la idea de una “filosofia china” (zhonggud
zhéxué H[EP) intentaba incorporarse a la “historia mun-
dial”, producto material del expansionismo europeo y la inci-
piente globalizacién, y, a su vez, resultado simbélico de una
concepcion de la historia que habia germinado en Europa a
partir de los siglos xvi y xvIIL.

En Europa, la ampliacién del mundo conocido, con la des-
concertante toma de conciencia de la diversidad cultural y la
relatividad de los valores, asi como de los cambios tecnologi-
cos, vinculados a la idea de progreso, habia producido el pasaje
de una concepcion de la historia como historie, coleccion de
historias particulares con efecto educativo, vinculada a una na-
turaleza invariable y repetitiva, a la de una historia unitaria que
muta a lo largo del tiempo y conforma una estructura de sen-
tido, lo que culmind en las filosofias de la historia del siglo x1x
y en la idea de la historia como sistema al estilo hegeliano (Ko-
selleck 1993). La linea espaciotemporal de este progreso histori-
co “universal” se habria extendido, para la mayoria de los filo-
sofos modernos, entre la Grecia clasica y la Europa Occidental
moderna, Alemania en particular, comprendidas en una uni-
dad mayor llamada “Occidente”.? Este movimiento histérico, a
su vez universal y exclusivo de cierta region “geoespiritual”,

2 “Occidente” y “Oriente” se tratan aqui como ficciones (Hart 2013). Como tales,
estos términos no remiten solo a determinadas regiones geograficas, sino también, y
sobre todo, a peculiaridades que los hacen funcionar como conceptos auténomos, ya
que dudosamente se corresponden con las caracteristicas de estas regiones (supues-
tamente homogéneas, ademas), y mas bien lo hacen con ficciones sobre lo que ellas
representan para los pensadores europeos. De aqui en adelante no se utilizaran las co-
millas, pero debe tenerse en cuenta esta consideracion.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



604 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

habria, presuntamente, determinado el caracter Unico de una
forma de pensamiento cuyo nombre es filosofia, caracteri-
zada por su naturaleza teorética, sistematica, logica, abstracta
y literal. La idea de historicidad estaba, pues, intimamente li-
gada a la nocién de progreso, cuya condicion de posibilidad
seria un tipo especifico de racionalidad, el occidental, que ha-
blaria el lenguaje de la filosofia y, mas precisamente, el de la
logica.

Ahora bien, al sostener la idea de una racionalidad occi-
dental, se presupone la existencia de una oriental, que debe
representar todo lo que aquella no es. Para los autores europeos,
Oriente funcion6 a menudo como una gran metafora para
conceptualizar lo que queda fuera de la historia y representa el
peligro y el temor de una regresion a lo que se podria denominar
“inconceptual” (Blumenberg 1992): lo primitivo, lo prehistori-
co, lo irracional, lo particular, lo animal y lo inorganico. Pero
la presencia de Oriente, que aparece como una pieza que viene
a reforzar la identidad occidental, surge precisamente porque
esta identidad ha comenzado a resquebrajarse. El ascenso y
la crisis simultanea de la racionalidad europea se manifiestan
en la exacerbacion de las dicotomias: cuanto mas se concibe
Occidente a st mismo con los parametros dictados por la razon
logica, inevitablemente mas arraigada se vuelve la figura de
Oriente como encarnacién de lo inconceptualizable, pero asi
el caracter imaginario de Occidente y Oriente se torna cada
vez mas indiscutible y revela el elemento metaférico inherente
a esta pretendida racionalidad monolitica. Como sefiala Blu-
menberg (99), “solo bajo la presion de la tendencia a reparar la
consistencia amenazada deviene metafora el elemento ante to-
do destructivo. Se integra en la intencionalidad mediante la es-
tratagema de la reinterpretacion”.

Las caracteristicas del discurso europeo moderno sobre la
filosofia y el lugar del pensamiento chino en ella resultan vita-
les para comprender las premisas en las que se fundamento en
China la polémica de la legitimidad de la filosofia china. Por
ello, este articulo realiza, en primer lugar, un sucinto rastreo

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



HERRERA: (EXISTE UNA FILOSOFIA CHINA? 605

de las transformaciones del concepto de filosofia en la moder-
nidad y de la mirada europea sobre el pensamiento oriental y
chino. Mediante éste, se vuelve evidente que el debate sobre
la definicién y la esencia de la filosofia no guarda relacion con
una supuesta historia lineal cuyos origenes se remontarian
a la Grecia clasica, sino que, mas bien, fluctda dentro de los
limites de ciertos debates semanticos y ejercicios de asignacién
de valor centrales para la cultura europea del progreso y la ilus-
tracion en el campo de varias dicotomias: filosofia y religion,
racionalidad y misticismo, teoria y practica, conceptualidad e
inconceptualidad, universalidad y particularidad, saber y fe,
humanidad y animalidad, librepensamiento y dogmatismo,
ciencia y sabiduria, progreso y estancamiento, Occidente y
Oriente, etc. En segundo lugar, se analizan las condiciones de
recepcion de la filosofia en China, fundamentales para com-
prender el contexto social y lingiiistico en el que se desarro-
116 la polémica. En tercer lugar, se toma el caso de Breve histo-
ria de la filosofia china, de Féng Ydulan, como obra clave para
entender la discusion de la legitimidad de una filosofia china en
el marco de este horizonte conceptual. Este articulo busca
mostrar como el autor, en las operaciones de apropiacion e in-
version de los motivos del relato moderno de la filosofia, rela-
tiviza los términos dicotomicos del debate, muestra su caracter
provisorio y pone de relieve que configuran mas bien el campo
de batalla de luchas semanticas. Esta perspectiva permite ver la
dimensién pragmatica de esta polémica y sus condiciones de
enunciacion, tanto a nivel textual como social.

La “filosofia” china en Europa

Los primeros filosofos europeos que se interesaron en el pen-
samiento chino fueron Leibniz y Wolff. Siguiendo la practica
comenzada por los jesuitas, llamaron a esta tradicion “filosofia
china”, representada para ellos por algunas obras confucianas,
que constituian una prueba de la posibilidad de una moral na-

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



606 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

tural capaz de discernir con la razén entre el bien y el mal
sin necesidad de la revelacidén divina. La moral confuciana,
civil mas que religiosa, era un elemento til para argumentar
a favor de la independencia de la filosofia respecto de la reli-
gion. De esta forma se intent6 forjar una identificacion entre
fe e irracionalidad, funcional para la deseada emancipacién de
la filosofia, la cual habia sido durante siglos la asistente de la
teologia (Hadot 2006, 57). En esa puja, China actué como pie-
za estratégica a favor de la filosofia. Sin embargo, una vez que
la religion dej6 de ser una preocupacion central, pues ya habia
sido definitivamente relegada de su lugar fundador de la racio-
nalidad europea para convertirse en una religion “dentro de los
limites de la mera razén”, la dicotomia interna entre filosofia
y religion fue progresivamente abandonada y se produjo un
movimiento de exteriorizacién de la irracionalidad hacia las
culturas ajenas a Europa: la division entre fe y saber ya no se
identifico con aquella entre religion y filosofia, sino mas bien
con una oposicién entre misticismo y 16gica. Simultaneamente,
se observa que se produjo un cambio, a fines del siglo xvi, en
las nuevas historias de la filosofia, que empezaron a localizar
el origen de la filosofia en Grecia, a diferencia de criterios his-
toriograficos anteriores, que privilegiaban el Cercano Oriente
(Park 2013, 71).

La exaltacion de la razon 1ogica como el rasgo mas pro-
piamente humano produjo una relectura completa de la histo-
ria de la filosofia mediante la siguiente premisa: la filosofia es la
disciplina que hace uso de la razon de modo superlativo, y los
atributos de la racionalidad son la reflexividad, la abstraccién,
la sistematicidad y la certeza. La razon filosofica fue represen-
tada como una entidad que se habria desarrollado de forma
inmanente y organica en la historia mundial en dos lugares
privilegiados: Grecia y Alemania, las regiones respectivas de su
origen y su perfeccionamiento. Segin este modelo, la filosofia
no habria existido en China ni en India, donde el pensamiento
opera mediante imagenes y no en abstracto (Kant 1992, 540), y
tampoco en la Edad Media europea; la filosofia griega, idealiza-

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



HERRERA: (EXISTE UNA FILOSOFIA CHINA? 607

da segn sus propios canones, habria sido la antecesora directa
de la modernidad.

Los “historiadores” modernos escribieron lo que podria-
mos llamar una “mitologia” (Skinner 2007) de la filosofia: un
relato de acuerdo con una idea universal e intemporal de la
filosofia, basada en su propio ideal de racionalidad logica y
cientifica, al margen del desarrollo histérico. Seglin este relato,
si el hombre es el animal racional y la filosofia es la forma
superior de racionalidad, por encima del sentido comn, la fi-
losofia representa la racionalidad humana por excelencia.
Como sefialara posteriormente Husserl (1970, 290), tal como
se diferencia el hombre del animal, asi se diferencia el hombre
filosofico del hombre corriente. La humanidad duefia de esta
inteligencia es la inica participe del progreso cientifico y, por
lo tanto, la Ginica capaz de desarrollar una historia propiamente
dicha. Este presunto tiempo comun la convierte en una unidad
geoespiritual: el Occidente. Todo lo que se aleja espacialmen-
te de esta zona privilegiada también se aleja temporalmente:
es atrasado, primitivo, prehistérico. Se trata, entonces, de un
tiempo no tanto “fisico” como “tipolégico” (Heringman 2017,
96), que serviria para distinguir entre sociedades modernas y
atrasadas y entre las distintas razas. El tiempo primitivo se co-
loca en definitiva fuera de la historia: donde no hay una razén
filosofica y cientifica, no puede existir el progreso, porque no
hay cambio; donde no hay cambio, no puede haber historia.
De alli que Oriente, donde “es imposible hallar la filosofia”,’ se
encuentre al margen de la historia, a menos que Occidente lo
fuerce a ingresar en ella (Kant 2012, 274). En tanto la ciencia y
la filosofia superan los limites de lo cultural, Occidente no re-
presenta una mera cultura entre otras, sino que es esencialmente
distinta del resto. Las categorias asociadas a la racionalidad
logica y sus contrarios se reparten respectivamente entre estas
dos regiones: mientras que Occidente es racional, evolucionado,

* Cita recogida en Ching 1978, 169. Todas las citas de obras cuya lengua original
no es el espariol han sido traducidas por la autora.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



608 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

filoséfico y cientifico —y por lo tanto su proyecto es univer-
sal—, Oriente es irracional, primitivo y mistico, y su forma de
conocimiento se basa en las representaciones simbdlicas, cuya
validez es meramente cultural (Latour 1993, 97).

La concepcidn sistematica que engloba a la filosofia, a la
historia y a Occidente es llevada por Hegel a su punto de maxi-
mo desarrollo. Seglin él, el pensamiento de los orientales no
es filosofico, sino un modo religioso de representacion (Hegel
1995, 111), lo cual no significa tampoco que esté en pie de
igualdad con la religiosidad griega o cristiana, donde el caracter
racional ya se encontraria prefigurado con el surgimiento del
principio de individualidad. La religién cristiana esta inscripta
en el marco de la racionalidad filoséfica; el problema son los
misticismos, esto es, cualquier racionalidad que parezca estar
fuera del paradigma de la razén légica. Por eso sefiala que la
religiosidad oriental supone un peligro de “desequilibrio” pa-
ra el espiritu occidental y cristiano (111). El pensamiento chi-
no es para Hegel ‘seco”, “intelectivo” [ Verstiandiges] y “carente
de espiritu” (113), a veces pura abstraccion sin contenido (115),
a veces mera sabiduria practica (114). La distincion entre un
“Occidente tedrico” y un “Oriente practico” es un topos recu-
rrente de la filosofia comparativa, asi como la distincion entre
“filosofia” y “sabiduria” que luego retomaria Northrop, uno de
los padres de la filosofia comparativa, en su obra The Logic of
the Sciences and the Humanities (Northrop 1973), con resonan-
cias duraderas.* Para Hegel, hablar de “filosofias” en plural es
un contrasentido. Filosofia s6lo puede haber una, ya que es el
estadio superior del progreso del espiritu, el libre pensar del es-
piritu absoluto en el que la razon se hace consciente del mismo
contenido del pensar. Este movimiento del espiritu se habria
dado exclusivamente en Occidente. De esto se desprenden dos
ideas intimamente relacionadas. En primer lugar, la concepcion
de una China autoritaria y dogmatica que ya se habia instala-

* Marcel Granet, por ejemplo, en su conocido libro La pensée chinoise, sefiala que
“la China antigua, mas que una Filosofia, ha tenido una Sabiduria” (Granet 1968, 5).

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



HERRERA: (EXISTE UNA FILOSOFIA CHINA? 609

do con De lesprit des Lois, de Montesquieu, publicada en 1748,
en contraste con un Occidente librepensador.® En China
no puede existir la filosofia porque no hay ni puede haber
pensamiento libre: puesto que los orientales no tienen un
espiritu absoluto libre que les introduzca la autoconciencia de
st como seres libres (Hegel 2011, 243 [156-157]), tampoco son
objetivamente libres. La otra idea que se deduce de este subde-
sarrollo del espiritu es que los chinos tampoco pueden tener
una historia propiamente dicha, porque historia e historia de
la filosofia se identifican: la historia comienza en el momento
en que el espiritu toma conciencia de si mismo. Si bien Hegel
comienza su historia de la filosofia en China, paraddjicamente
sostiene que es un imperio indiferente a la historia, porque en
ella ninglin principio ajeno desplazé al antiguo, como habria
acontecido en Grecia, donde el principio de individualidad
personal habria desplazado el principio sustancial. En China
no puede haber historia porque no hay auténtico cambio, sdlo
una forma constante a lo largo de los siglos (214 [123-124]), don-
de no se manifiestan mas que relaciones meramente externas
que no expresan nada universal (220[129-130]). La “historia” de
Oriente seria una serie de meros hechos inarticulados, arrojados
en un mismo plano de forma inorganica.

La filosofia china en China

El concepto de filosofia de estos autores europeos estableci6
“determinados horizontes, pero también limites para la expe-
riencia posible y la teoria concebible” (Koselleck 1993, 118) en
torno a la presencia de la filosofia en China. Para comprender
las caracteristicas de un nuevo discurso intelectual chino asocia-
do a la filosofia, debemos considerar primero la forma en que
la filosofia se introdujo como disciplina en el sistema educativo

5 La vinculacién de la cultura europea con una Grecia democratica, abierta al
debate y al disenso, en contraste con una China imperial y autoritaria, es otro motivo
constante en la bibliografia comparativa (véase, por ejemplo, Nakamura 1964).

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



610 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

chino. La investigacion del concepto de “filosofia” no debe,
pues, limitarse a los significados de la palabra y su modificacién
en un plano meramente simbdlico, sino que debe considerarse
como este concepto formo parte de la construccion material de
una realidad (en este caso, la educacion universitaria), realidad
que a su vez fue inherente al plano simbdlico. Cuando habla-
mos de la introduccién de la filosofia en China, hablamos no
s6lo de la traduccidén de un término, sino de la introduccién de
una disciplina dentro de un nuevo campo de estudios, “las hu-
manidades”, con practicas y requerimientos distintos respecto
de aquellos del aprendizaje tradicional de los clasicos chinos.
Es decir, en primer lugar, la filosofia no se introduce como
una forma de pensar distinta, sino como un campo de estu-
dios profesionalizado, asociado a las instituciones educativas y
sus practicas: las catedras universitarias, los manuales y las his-
torias de filosofia, la formacién de profesores, los congresos,
un lenguaje profesionalizado, etcétera.

La identificacion casi total entre la filosofia como forma de
pensamiento y como disciplina educativa se comprende alaluz
del estatus de la filosofia en Europa y el discurso que elaboré
la modernidad acerca de la historia de la filosofia durante la
época de auge de la filosofia universitaria. Los autores moder-
nos construyeron, a partir de su propio ideal de racionalidad
logica y cientifica, la “mitologia” de la filosofia segin la cual
ésta habria sido una disciplina sistematica, teorética y abstracta
incluso en la Grecia clasica. Por ello, ademas de exponer su
misma filosofia en forma de sistemas tedricos, convirtieron a
los griegos en sus antecesores directos: los filésofos de la anti-
giiedad fueron pensados y sus textos reconstruidos con base en
la premisa de que habian sido los primeros en hacer uso de un
pensamiento especulativo y sistematico. Sin embargo, como
ha sefialado Hadot (2006, 57), la sistematicidad y abstraccion
de la filosofia fue un aspecto heredado de la escolastica y no
un rasgo de la filosofia antigua. La filosofia en la antigiedad
fue, ante todo, un arte de vivir. La escritura y la dialéctica no
respondian a las necesidades de grandes teorias, sino que eran

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



HERRERA: (EXISTE UNA FILOSOFIA CHINA? 611

formas de buscar respuestas concretas a problemas particula-
res; no eran solo justificaciones racionales, sino sobre todo
ejercicios espirituales para aprender a vivir mejor. La filosofia
como disciplina, teorética y abstracta, desligada del problema
practico de como vivir, es una herencia de la Edad Media y
la modernidad. Durante la Edad Media, el cristianismo hizo
suya la practica de los ejercicios espirituales y la basqueda del
buen vivir, y relegé la filosofia a mero ayudante tedrico de la
teologia. En los albores de la modernidad, la filosofia comenzé
un movimiento de independencia de la teologia, pero en este
desplazamiento que nacié como reaccién contra la escolastica
medieval, acabé situandose en el mismo terreno que ella: a
partir del siglo xvim, esta nueva filosofia entré en la universidad
y, en adelante, estuvo vinculada indisolublemente a ella y a sus
practicas (Hadot 2006, 243).

La historia de la traduccién del término filosofia al japonés,
que fue la que luego se acufi6 en chino, es un fiel reflejo de la
asociacion de la filosofia con un area de estudios dentro de un
sistema educativo determinado. Nishi Amane, investigador de
filosofia griega y europea del Centro de Investigacion de Libros
Barbaros de Jap6n (Bansho Shirabe-sho ZEZE ), tradujo
de diversas maneras el término filosofia (tetsugaku ¥17¢ en su
pronunciacion japonesa, y zhéxué ¥ en su pronunciaciéon
china) antes de su acufiacion definitiva en su Nueva teoria so-
bre las ciento un doctrinas (Hyakuichi Shinron T —¥im) en
1874. Las primeras traducciones en sus anotaciones y textos
inéditos volcaban filosoffa por la interpretacidn xing li zhi xué
M 5 (“estudio de la naturaleza humana y los principios
de las cosas”); luego, por términos locales como 77 {3, vocablo
que fue traducido por los jesuitas como “confucianismo” y que
se refiere a los eruditos con dominio de los textos clasicos y los
ritos, 2 menudo también asesores o funcionarios del gobierno.
Alternativamente, Nishi Amane también opt6 por no traducir
el término (philosophie), hacer transliteraciones fonéticas (hi-
rosobi ZEX FiLL, £ O/ &), o por traducir de forma mas o me-
nos literal como kitersugakn 75875 —ki 75 (“deseo”) + tetsu £7

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



612 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

(“inteligencia”, “saber”) + gaku - (“estudio”) = “estudio refe-
rente al deseo de saber”—. Pero la traduccién que finalmente
acufio fue tetsugaku #1757 —retsu ¥ (“inteligencia”, “saber”) +
gaku 7. (“estudio”) = “estudio del saber”— (Sun 2010, 123),
siguiendo la linea de traduccion de otras ciencias humanas que
empezaban a introducirse en el sistema educativo japonés, como
por ejemplo sociologia (shakaigaku 11237, “estudio de la socie-
dad”) (125). La acufiacion del término representa, por lo tanto,
una implicita aprobacion de la reforma educativa y la admision
de la filosofia no como una mera “forma de pensamiento”,
sino como una disciplina en el marco de este nuevo modelo.

Con la creacion de la catedra de Literatura y Filosofia Chi-
na en la Universidad de Tokio en 1881, el término retsugaku
#1# fue aplicado por los mismos japoneses para designar el
pensamiento chino. Mientras tanto China, agobiada por las gue-
rras del Opio y un sinnimero de opresiones extranjeras, ana-
lizaba con interés la posibilidad de transformar su sistema de
formacién para construir una nacién moderna al estilo occi-
dental (Bastid 1987, 9). A los pocos afios de la derrota china
en la primera guerra sino-japonesa en 1895, se fund6 la Uni-
versidad de Beijing, primera universidad moderna de China,
y poco después se reformo el sistema educativo siguiendo el
modelo japonés, aunque el estudio de los clasicos chinos atin
se consideraba la “sustancia” (¢7 {£) de la formacion de los va-
lores, mientras que las ciencias y las técnicas occidentales eran
un mero complemento practlco (yong ). Pero las derrotas
constantes ante las demas naciones erosionaron el sentimiento
de compatibilidad entre un pensamiento netamente “chino”
y una politica internacional, por lo que en 1922 sigui6 una
reforma mas profunda que imitaba el modelo estadounidense
(Bastid 1987, 11). Muchos intelectuales, como Ht Shi, que
habia estudiado en Estados Unidos con el pragmatista John
Dewey, vieron en esta transformacion un “renacimiento chino”
(Kreissler 1987, 121).

H Shi fue uno de los pioneros en la redaccién de una his-
toria de la filosofia china. Mediante la produccién de historias

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



HERRERA: (EXISTE UNA FILOSOFIA CHINA? 613

de la filosofia, los intelectuales chinos intentaron satisfacer la
necesidad de reconstruir un pasado “filoséfico” asociado a un
futuro de progreso, donde China apareciera como elemento
constitutivo de la historia universal. Con ese afan se rempla-
zaron las practicas anteriores de aprendizaje por las metodolo-
glas europeas, lo que generd un recambio de buena parte del
vocabulario utilizado para describir la propia tradicién y pro-
dujo su sistematizacion con nuevas reglas. En su obra de 1919,
Zhonggud zhéxuéshi dagang " ETT 5 K4 (“Esquema de la
historia de la filosofia china”), Ha Shi define provisoriamente
la filosofia como aquella que investiga los problemas primordia-
les de la vida, considerados desde sus principios, en busca de una
solucion fundamental, y la divide en cosmologia, gnoseologia y
teoria de los nombres, ética, filosofia de la educacion, filosofia
politica y filosofia de la religion (Hu Shi 1919, 1). El objetivo
de Hu Shi era no sé6lo dotar a la tradicién china de una forma
sistematica, sino ademas demostrar que esta misma tradiciéon
se habia ocupado de lalogica (“teoria de los nombres”), exigen-
cia fundamental para poder bautizarla con el nombre de “fi-
losofia” y no con el de “pensamiento” (sixiing EAH) o “reli-
gioén” (zongjiao 52)), para lo cual la despojé de todo elemento
ritual. Sobre esta base no sélo produjo el resurgimiento de
la Escuela de los nombres (mingjia %57), una escuela filosé6-
fica del siglo v a.e.c. abocada a la relacién entre los nombres y
las cosas a la que no se le habia dado demasiada importancia
hasta el momento, sino que rastred disquisiciones sobre la cues-
tién de los nombres (ming £) en todas las escuelas filosoficas
y les dio una centralidad desproporcionada (Makeham 2012a,
174). Este mismo criterio lo llevé a realizar un corte en la tra-
dicion y considerar a los “maestros” (zhizi %) del periodo
pre-Qin (como Confucio y Ldozi) como los primeros pensa-
dores filosoficos, diferenciados de sus antecesores (Makeham
2012b, 77).

En la introduccién a su obra, Ht Shi también sefiala que la
filosofia mundial se divide en dos sistemas: el oriental, confor-
mado por una rama hindd y china, y el occidental, constituido

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



614 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

por las ramas griega y hebrea. Las ramas hebrea e hindd se ha-
brian fuswnado, respectivamente, con la griega y la china, y
habrian dado origen a las filosofias europea y china antiguas.
El decaimiento actual de las ramas hebrea e hindu sefialaria
que la filosofia universal del futuro estara configurada por la
union de la filosofia china con raices confucianas y la filoso-
fia europea con raices griegas (Hu Shi 1919, 5-6). Asi pues, HG
Shi es el primero en realizar un movimiento conceptual de relo-
calizacién de China en la historia de la racionalidad universal al
apropiarse de muchas de las premisas de la “mitologia” europea
de la filosofia: la division del mundo intelectual en Oriente y
Occidente, la filosofia como sistema, la centralidad de la logica
en la filosofia y el surgimiento de una racionalidad inica como
sentido teleolégico de la historia de la humanidad.

Apropiaciones e inversiones en Féng Youlan

Pocos afios mas tarde, Féng Ydulan, director del flamante De-
partamento de Filosofia de la Universidad de Qinghua, publi-
caria su propia historia de la filosofia en una versioén extensa y
otra abreviada, difundida unos quince afios mas tarde en idioma
inglés. En estas obras, al mismo tiempo que se apropia, como
H Shi, del relato europeo acerca de la historia y del estatus de
la filosofia, Féng realiza una inversién de valores sumamente
interesante. Asume, por ejemplo, el caracter profesional y
disciplinar de la filosofia en Occidente, pero le atribuye una
valoracion negativa:

la aparente inconexién de los dichos y escritos de los filésofos chinos
se debe a que los mismos no son obras filosoficas formales. Seglin la
tradicion china, el estudio de la filosofia no es una profesién. Se espera
que todos estudien filosofia tal como en Occidente se espera que to-
dos vayan a la iglesia [...] No habia por eso filésofos profesionales; y
los filésofos no profesionales no tenian que producir escritos filoséficos
formales (Feng 1989, 27-28).

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



HERRERA: (EXISTE UNA FILOSOFIA CHINA? 615

Aqui Féng se apropia del motivo de la racionalidad filoséfi-
canatural y lo invierte: la filosofia es el modo en que el hombre
completa su humanidad, pero esto en China nunca fue una
profesion porque es natural; es, de hecho, la primera inquietud
y la primera formacion del hombre chino (Feng 1989, 15). La
mencion de que en Occidente todos van a la iglesia tampoco
es casual. Hay otra inversion a partir de la dicotomia entre lo
religioso y lo filosofico, esta vez no de los valores asociados a
cada término, sino de sus habituales zonas geoespirituales aso-
ciadas. Segin Féng, no es que los chinos sean mas religiosos
que filosoficos, al revés: los europeos son tan religiosos que no
pueden mas que figurarse el confucianismo, filosofia presente
en cada aspecto de la vida china, como una religion:

Ellugar que la filosofia ha ocupado en la civilizacién china es comparable
al de la religion en otras civilizaciones [...] Al occidental, que ve que la
vida del pueblo chino esta impregnada de confucianismo, le parece que
el confucianismo es una religién. Pero, en realidad, el confucianismo
no es mas religién que, digamos, el platonismo o el aristotelismo [...]
en los Cuatro libros no hay ningln relato sobre la creacién ni mencién
alguna de un paraiso o un infierno (Feng 1989, 15-16).

Para Féng no seria una religion, sino una ética la que habria
provisto a la civilizacién china de sus bases espirituales (Feng
1989, 18). En cuanto al daoismo y el budismo, Féng traza una
distincion tajante entre daojia # 5 y foxué {#5 (escuela daois-
ta y aprendizaje budista) como corrientes filoséficas, y entre
daojiao 8% y fdjiao [#%1 (ensefianza daoista y budista, res-
pectivamente) como corrientes religiosas (17-18), divisién cu-
ya influencia en el ambito académico se percibe atin hoy. La
asociacion del daoismo con practicas heréticas de magia y alqui-
mia, ampliamente difundida por las publicaciones de los jesuitas
(Huang 2014), era una mancha inquietante para la admisién de
China en la casa global de la filosofia. En conclusion, aunque
Féng no lo formule en estos términos, la consecuencia necesa-
ria de su razonamiento es que, dado que el pueblo chino es
mas filoséfico que el occidental y que la filosofia es una forma

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



616 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

mas propiamente humana y adelantada de pensamiento, el pue-
blo chino es, finalmente, superior al occidental.

Féng (1989, 16) define la filosofia, primero, como un pen-
samiento sistematico y reflexivo, y, segundo, como un pensa-
miento acerca de la vida. En cuanto a lo primero, Féng hace uso
de las categorias “formal” y “real” para salvar el pensamiento
chino de su propia definicién, basada en el parametro moder-
no de filosofia: sefiala que la filosofia china no es formalmente
sistematica por la ausencia de una disciplina profesionalizada,
como ya se menciond, pero que esto no implica la falta de
articulacion real en el pensamiento chino. Ademas, la filosofia
china compensaria esta falta de sistema con su poder de alusi-
vidad, lamentablemente echado a perder en las traducciones
(31). En cuanto a lo segundo, Féng realiza otra inversion de
una dicotomia habitualmente utilizada para diferenciar Oriente
de Occidente: la filosofia china es mas practica que tedrica,
pero no por alguna clase de deficiencia; se trata de que para los
chinos la filosofia no es algo que debe ser simplemente conoci-
do, sino mas bien vivido: no es un juego intelectual, sino algo
mucho mas serio (26). Por eso el término “sabiduria”, usado
habitualmente en forma despectiva y contrapuesta a “filosofia”,
no es un agravio para Feéng, sino un elogio: se relaciona no
s6lo con tener conocimiento, sino con “ser” de otra manera:
“sabiduria interior y realeza exterior” (24). Sin embargo, esto
no significaria que al mismo tiempo las distintas escuelas filo-
soficas no hayan desarrollado, como justificaciones racionales,
una metafisica, una ética o una logica (25).

Al igual que H{ Shi, Féng acepta la definicion estandar de
la filosofia y su divisiéon en metafisica, 10gica, gnoseologia y éti-
ca, pero tiene actitudes encontradas en relacién con esta asimi-
lacion. Por un lado, intenta, al igual que Hu Shi, rescatar los
elementos “cientificos” o “l6gicos” de la filosofia china: pone
también de relieve la Escuela de los nombres y hasta afirma
algo tan forzado como que la religién daoista tendria el espi-
ritu de la ciencia, que es conquistar la naturaleza (Feng 1989,
18). Por otro lado, admite que el desarrollo en el campo de la

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



HERRERA: (EXISTE UNA FILOSOFIA CHINA? 617

logica y la epistemologia ha sido insuficiente en China, pero
la justificacion que propone para esta carencia se basa en as-
pectos externos al pensamiento chino, por lo que, luego, esta
misma insuficiencia se convertira en la fundamentacién de la
superioridad intrinseca de este pensamiento.

El entorno geografico, la actividad agraria y la organizacion
familiar, determinaciones exteriores de la forma de vivir en
China, habrian marcado la tendencia del pensamiento chino y
también su falta de modernizacion. No es que Oriente haya sido
invadido por Occidente, sino que lo medieval ha sido invadi-
do por lo moderno (45). Pero ¢no estaria asi Féng también acep-
tando la mitologia de la historia occidental, donde “medieval”
es “oscuro”, “supersticioso” e “ignorante”, y lo “moderno” es
“ilustrado”, “luminoso”, “filosofico” y “racional”?

Ahora bien, Féng sefiala que, a pesar de su necesaria reno-
vacion o modernizacion, debe haber algo interno en el pen-
samiento chino que sea universal (Feng 2004, 46), y parado-
jicamente lo relaciona con el misticismo, aspecto que podria
considerarse mas retrogrado desde el punto de vista racionalis-
ta. De este modo invierte los valores de la dicotomia logica
versus mistica: la 10gica seria meramente instrumental, mien-
tras que en la “ilogicidad” del pensamiento chino habria algo
esencial para la elevacion de la humanidad.

Féng se apropia del vocabulario de Northrop y sostiene
que el pensamiento occidental se sirve de “conceptos por pos-
tulacién” y tiene un gusto por las distinciones, mientras que el
pensamiento oriental hace uso de “conceptos por intuicion” y le
davalor alo indistinto (Feng 1989, 41). Al eliminar la divisién
entre sujeto y objeto, el pensamiento oriental no habria dado
lugar a desarrollos epistemoldgicos (43). Al método occidental,
Féng lo llama “método positivo”, “filosofia analitica” (411) o
“filosofia terrenal” (22), mientras que al oriental, que asocia con
el budismo y el daoismo, lo llama “método negativo” (411) o
“filosofia extraterrenal” (22). Afirma: “Desde el punto de vista
de una filosofia terrenal, una filosofia extraterrenal es demasia-
do idealista, no tiene utilidad practica y es negativa. Desde el

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



618 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

punto de vista de una filosofia extraterrenal, una filosofia te-
rrenal es demasiado realista, demasiado superficial” (22).

Féng juega con distintas simplificaciones de la filosofia chi-
na: primero la asocia con el confucianismo para probar que es
superior a la filosofia occidental por sus aplicaciones practicas,
al servicio de la vida; pero cuando se enfrenta al problema del
tradicionalismo del pensamiento confuciano, a contramano de
las luces de la modernidad, identifica la filosofia china con el
daoismo y el budismo para resaltar su alcance metafisico, que
la haria superior a la occidental y que seria determinante en el
destino futuro de la filosofia universal. También se puede in-
terpretar esta maniobra como un intento de sincretismo para
caracterizar el “espiritu chino” en su totalidad, pero lo que éste
incluye y excluye en cada caso no esta librado al azar. El hecho
es que, mediante esta estrategia, el método positivo es relega-
do al papel de mera herramienta metodolégica y paso previo
a la filosofia “en serio”, verdaderamente metafisica. Hay una
apropiacion del relato de la teleologia de la racionalidad, pero
Féng va mas alla de la 16gica de la complementacién de HG
Shi, y propone una articulacion entre ambas filosofias, donde
el pensamiento occidental cumple el papel de mero suplemen-
to (buichong ¥/ 7t) (Feng 2004, 288): “La introduccion del méto-
do positivo, sin embargo, es realmente un asunto de la mayor
importancia. Dio alos chinos un nuevo modo de pensar y un cam-
bio en el conjunto de su mentalidad. Pero, como veremos en el
préximo capitulo, no remplazo el viejo método; simplemente
lo complement6” (Feng 1989, 412).

¢No hay una contradiccién en que Féng considere la sis-
tematicidad propia del método positivo como esencial para la
naturaleza de la filosofia y, simultaneamente, como mero paso
provisorio para la filosofia del futuro? Para este autor, la filo-
sofia futura que corone el destino de la humanidad no sera ni
racional ni antirracional, sino suprarracional, por eso cierra su

¢ El término original, biichong % 7¢, ha sido traducido al inglés de forma mas
afortunada como “supplement” (Fung [Feng] 1966, 330). Para indicar complementa-

riedad, el término deberia haber sido habi H #}.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



HERRERA: (EXISTE UNA FILOSOFIA CHINA? 619

libro afirmando con tono wittgensteiniano: “Uno debe hablar
mucho antes de guardar silencio” (Feng 1989, 428). Ahora bien,
si el paso previo al silencio mistico es el método positivo, enton-
ces no se trata de un mero hablar, sino de un hablar articulado
y sistematico. La contradiccién es solo aparente: lo que Féng
pretende sefialar es que el método positivo es la oportunidad
para que la filosofia china lleve su coherencia rea/ a un nivel
formal, paso que permitira su mayor desarrollo ulterior. Pero
cuando el método positivo alcance su limite, lo que llevaraala
filosofia a un nivel superior sera la suprarracionalidad, valor in-
trinseco del pensamiento chino: “El misticismo no es contrario
al pensamiento claro ni esta por debajo de éste. Mas bien, esta
mas alla de él. No es antirracional, es suprarracional” (428). Lo
que Féng sefiala de este modo es que, aunque Occidente haya
suplementado a Oriente al modernizarlo, “no es que el Orien-
te haya sido invadido por el Occidente”, pues lo que Oriente
tiene para ofrecer a la historia mundial, ahora que se ha depura-
do de sus elementos mas conservadores y su pensamiento se ha
visto sistematizado para alcanzar difusion en el resto del mun-
do, es algo que supera las meras determinaciones temporales.

Conclusiones

La lectura de algunos pasajes claves de Breve historia de la filo-
sofia china, de Féng Youlan, permite ver que al mismo tiempo
que Féng se apropia, sin ponerlas en duda, de muchas de las pre-
misas del discurso europeo moderno sobre la filosofia, las
rearticula mediante distintas estrategias argumentativas con
el fin de invertir las valoraciones y las asociaciones negativas
vinculadas a Oriente y a China. Estas indagaciones ponen de
relieve que el debate acerca de la definicion de filosofia, del cual

7 Esta fue la propuesta de Zhang Dainian en su Zhonggud zhéxué daging H[E|
AN (“Esquema de la filosofia china”), de 1937: “Aunque no hay un sistema
formal de la filosofia china, tiene un sistema real. Uno de los propésitos de este libro
es presentar la filosofia china de forma sistematica” (Zhang 1997, 15).

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



620 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

depende la discusion sobre la legitimidad de una filosofia china,
tiene el caracter de una lucha semantica, no s6lo en China, sino
también en Europa, donde la filosofia griega, por ejemplo, es
reconstruida como forma de su propio pasado. Este analisis,
al mostrar que la filosofia no remite a ningtin objeto definible,
sino a problemas que mutan historicamente, desustancializa
la idea de filosofia. Los intentos de Féng de aproximar el pen-
samiento chino a lo que seria la “verdadera” definicion de la
filosofia son, en el fondo, imposibles, porque esta definicion
no existe; sus tentativas no hacen mas que desnudar el caracter
cambiante de esta definicidn en la tradicién occidental, de cu-
yas transformaciones depende esta misma nocién de tradicién
occidental. En definitiva, la filosofia no es un objeto ni una
idea, sino un concepto y, como cualquier concepto, condensa
una experiencia historica, por lo que articula diacronicamente
redes semanticas que le confieren, sincrénicamente, un carac-
ter plurivoco. El concepto de filosofia trasciende su contexto
originario y se proyecta en el tiempo, se vuelve indefinible,
terreno de multiples luchas semanticas (Koselleck 1993, 117),
sobre todo en contextos de crisis.

“Oriente” y “China” ingresaron en la historia conceptual
de la filosofia y, al mismo tiempo que sirvieron para reforzar
la identidad de Occidente, funcionaron como desplazamientos
para poner en duda las premisas de la modernidad. Al anali-
zar la historia intelectual de China, lo que uno precisamente
descubre es que no se introdujo mediante un neologismo, “/a
filosofia”, sino “una filosofia”, esto es, la filosofia institucio-
nalizada europea del siglo xvim, no sdlo muy distante respec-
to de la tradicién china, sino también sumamente alejada de
lo que podria ser el pensamiento de un Heraclito o un Platén:
una filosofia sistematizada y abstraida de la realidad. La inves-
tigacion del concepto de “filosofia” no debe, pues, limitarse a
un significado univoco y meramente simboélico de la palabra,
sino que debe considerarse parte material de una realidad
histérica cambiante, en este caso, la educacidén universitaria
y sus practicas, a su vez inherente al plano simbdlico, ya que

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



HERRERA: (EXISTE UNA FILOSOFIA CHINA? 621

trajo consigo implicaciones que delimitaron el horizonte de
un concepto de filosofia.

El analisis del caracter estratégico y provisorio de “Orien-
te” y “China” en la formacion de las dicotomias modernas
revela sus aporias: ¢la division moderna entre fe y saber no se
basé finalmente en una fe absoluta en su saber?, ¢no se cons-
tituyeron acaso la Razén y lo Irracional como metaforas ab-
solutas para algo que no se encontraba en ningtn lado pero
que, como premisa de todo un sistema de pensamiento, resul-
taba imprescindible sostener? “China” y “Oriente” abrieron ast
el concepto de filosofia y racionalidad al cambio: produjeron
una relativizacion de los saberes y una consecuente amplia-
cion de su espectro. Pensar la filosofia china implica, por lo
tanto, pensar la historia de la formacién de un concepto de
filosofia como concepto historico y cambiante. Si no pensa-
ramos nada fuera de la mitologia de la filosofia europea, seria
imposible pensar la misma filosofia europea: reflexionar sobre
su historicidad, cuestionar sus dicotomias y proponernos una
transformacion.

Sin embargo, la idea esencialista de la filosofia sigue fantas-
malmente presente en el debate contemporaneo. En el ambiente
de la sinologia, las discusiones en relacién con la legitimidad de
una filosofia china intentan sortear la concepcién esencialista
—fundada o no histéricamente—, y se basan en parametros
aparentemente externos como los siguientes: el pensamiento
chino puede llamarse filos6fico porque no es religioso, o porque
esta constituido por distintas escuelas o corrientes de pensa-
miento en debate y disenso con otras, es decir, en un marco
de librepensamiento (Raud 2006, 621-622).

Ahora bien, como hemos visto, estos parametros se ba-
san en dicotomias como aquella entre librepensamiento y
apelacion a la autoridad, o entre religion y filosofia, que han
sido el margen y la silueta de formacién de una idea esencial
de filosofia del siglo xvi en adelante. Si, a pesar de nuestros
pruritos antiesencialistas, igualmente terminamos utilizando-
los al pensar la inclusion o la exclusién del pensamiento chino

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



622 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

en la filosofia, es porque no podemos menos que hacernos es-
te planteo desde la universidad, espacio configurado por esos
mismos criterios y Unico lugar donde la idea de la filosofia
china puede ser pensada. Si no hablaramos de filosofia china,
sencillamente no habria lugar para el pensamiento chino en los
departamentos de filosofia de nuestras universidades. Por ello
resulta fundamental repensar este espacio desde sus premisas
historicas, despidiéndonos de una idea transhistérica de la fi-
losofia y haciendo una autocritica de como se relacionan nues-
tras practicas universitarias con una forma determinada de con-
cebir la filosofia que surgi6 en la modernidad y que constrifie
nuestra percepcion de la filosofia premoderna, como la grie-
ga y la medieval; la concepcion misma de modernidad; la no-
cion de que éstas pertenecen a “nuestra” tradicion, interrogante
alin mas significativo en Latinoamérica, cuyos pensadores ten-
demos a reterritorializarnos en Europa y Occidente; y la mi-
rada sobre otras filosofias como la china. Es decir, es preciso
analizar el lenguaje de la filosofia no como un lenguaje neutro
y profesionalizado, sino con el caracter politico del que esta
imbuido: se estructura sobre premisas que se forman histéri-
camente y que se constituyen en fundamentos objetivos de ar-
ticulacion de los discursos, base de practicas politicas y sociales
en contextos de debate determinado, y entra periédicamente en
crisis al volverse evidente su caracter provisorio y, en muchos
casos, metaforico, como sucede con los conceptos de Oriente
y Occidente. ¢

Referencias

BasTID, Marianne. 1987. “Servitude or Liberation? The Introduc-
tion of Foreign Educational Practices and Systems to China from
1840 to the Present”. En China’s Education and the Industrialized
World. Studies in Cultural Transfer, editado por Ruth Hayhoe y
Marianne Bastid, 3-20. Nueva York, NY: M. E. Sharpe.

BLUMENBERG, Hans. 1992. “Aproximaciones a una teoria de la in-
conceptualidad”. Revista de Occidente 132: 5-24. [Obra original

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



HERRERA: (EXISTE UNA FILOSOFIA CHINA? 623

publicada como apéndice de Schiffbruch mit Zuschaner (Naufragio
con espectador), Suhrkamp, 1979].

CHING, Julia. 1978. “Chinese Ethics and Kant”. Philosophy East and
West 28 (2): 161-172.

FENG YouLaN. 1989. Breve historia de la filosofia china. Beijing: Edi-
ciones de Lenguas Extranjeras. [Obra original publicada en 1948.]

FENG Youran J5 %7 =%, [1948] 2004. Zhongguo zhexue jianshi T1[EHT
fa 5k [Breve historia de la filosofia china]. Beijing: Xinshijie
chubanshe #ri-5 H iR

FunG Yu-LaN [Feng Youlan]. 1966. A Short Story of Chinese Phi-
losophy. Nueva York, NY: Macmillan. [Obra original publicada
en 1948].

GRANET, Marcel. [1934] 1968. La pensée chinoise. Paris: Albin Michel.

Hapor, Pierre. 2006. Ejercicios espirituales y filosofia antigua. Traduci-
do por Javier Palacio. Madrid: Siruela. [Obra original publicada
en 1981].

Hart, Roger. 2013. Imagined Civilizations. China, the West, and
Their First Encounter. Baltimore, MD: The Johns Hopkins
University Press.

HEeceL, Georg Wilhelm Friedrich. [1833] 1995. Lecciones sobre la
historia de la filosofta 1. Traducido por Wenceslao Roces. México:
Fondo de Cultura Econémica.

HEeGEL, Georg Wilhelm Friedrich. [1996] 2011. Lectures on the Philo-
sophy of World History. Volume 1: Manuscripts of the Introduction
and the Lectures of 1822-3. Editado y traducido por Robert F.
Brown y Peter C. Hodgson. Oxford: Clarendon Press. [Obra
original publicada en 1837].

HEerNGMAN, Noah. 2017. “Deep Time in the South Pacific: Scientific
Voyaging and the Ancient/Primitive Analogy”. En Marking
Time: Romanticism and Evolution, editado por Joel Faflak, 95-
121. Toronto: University of Toronto Press. http://www jstor.
org/stable/10.3138/j.ctt1x76gzb.9

Hu Sur #§#&. 1919. Zhongguo zhexueshi dagang 1 [ETT =5 K 4N
[Esquema de la historia de la filosofia china]. Shanghai: Shangwu
Yinshuguan p§Z5EI1E.

Huang MEr TiN. 2014. “The Encounter of Christianity and Daoism
in Philippe Couplet’s ‘Confucius Sinarum Philosophas’”. Fron-
tiers of Philosophy in China 9 (4): 615-624. http://www jstor.
org/stable/44156922

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



624 ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA, VOL. 57, NUM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

Hussere, Edmund. 1970. The Crisis of European Sciences and Trans-
cendental Phenomenology. Traducido por David Carr. Evanston,
IL: Northwestern University Press. [Obra original publicada
en 1954].

Kant, Immanuel. 1992. Lectures on Logic. Editado y traducido por J.
Michael Young. Cambridge: Cambridge University Press. [Obra
original publicada en 1800].

KanT, Immanuel. 2012. Lectures on Anthropology. Editado por
Robert B. Louden y Allen W. Wood. Traducido por Robert
R. Clewis, Robert B. Louden, G. Felicitas Munzel y Allen W.
Wood. Cambridge: Cambridge University Press. [Obra original
publicada en 1831].

KoseLLECK, Reinhart. 1993. Futuro pasado. Para una semantica de los
tiempos histdricos. Traducido por Norberto Smilg. Barcelona:
Paidds. [Obra original publicada en 1979].

KREISSLER, Frangoise. 1987. “Technical Education as a Key to Cultural
Cooperation: The Sino-German Experience”. En China’s Edu-
cation and the Industrialized World. Studies in Cultural Transfer,
editado por Ruth Hayhoe y Marianne Bastid, 81-96. Armonk,
NY: M. E. Sharpe. https://doi.org/10.4324/9781315143712-5

LATOUR, Bruno. 1993. We Have Never been Modern. Traducido por
Catherine Porter. Cambridge, MA: Harvard University Press.

MakeHAM, John. 2012a. “Hu Shi and the Search for System”. En
Learning to Emulate the Wise: The Genesis of Chinese Philosophy
as an Academic Discipline in Twentieth-Century China, editado
por John Makeham, 163-185. Hong Kong: Chinese University
Press. http://hdl.handle.net/1885/31155

MakEeHAM, John. 2012b. “The Role of Masters Studies in the Early
Formation of Chinese Philosophy as an Academic Discipline”.
En Learning to Emulate the Wise: The Genesis of Chinese Philosophy
as an Academic Discipline in Twentieth-Century China, editado por
John Makeham, 73-101. Hong Kong: Chinese University Press.

NaraMURA HAJIME. 1964. Ways of Thinking of Eastern Peoples. India,
China, Tibet, Japan. Honolulu, HI: University of Hawai’i Press.

NortHROP, Filmer Stuart Cuckow. [1947] 1973. The Logic of the
Sciences and the Humanities. Nueva York, NY: Macmillan.

PARk, Peter K. J. 2013. Africa, Asia, and the History of Philosophy.
Racism in the Formation of the Philosophical Canon. 1780-1830.
Nueva York, NY: State University of New York Press.

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



HERRERA: (EXISTE UNA FILOSOFIA CHINA? 625

RAUD, Rein. 2006. “Philosophies versus Philosophy: In Defense of
a Flexible Definition”. Philosophy East and West 56 (4): 618-625.
http://www.jstor.org/stable/4488056

SKINNER, Quentin. 2007. Lenguaje, politica e historia. Traducido
por Cristina Fangmann. Buenos Aires: Universidad Nacional
de Quilmes. [Obra original publicada como Visions of Politics.
Volume 1: Regarding Method. Cambridge: Cambridge University
Press, 2002].

Sun BN 2. 2010. “Lun Xizhou cong ‘philosophy’ dao ‘zhexue’
yici de fanyi guocheng” &5 M “philosophy” #I| « #7572 > —
ARV EN 1R F2 [Sobre el proceso de traduccidon de Nishi Amane
del término ‘filosofia’ como ‘zhexue’]. Qinghua Daxue Xuebao
TBIERE IR 25 (5): 122-160.

ZHANG DAINIAN 5K TSR, [1937] 1997. Zhongguo zhexue dagang i
ET 5 A4 [Esquema de la filosofia china]. Beijing: Shangwu
yinshuguan pH55EIH1E.

Julieta Marina Herrera es licenciada en filosofia por la Uni-
versidad de Buenos Aires (con la tesis “Laozi y Heraclito. As-
pectos problematicos de la filosofia comparativa”) y estudian-
te admitida a la maestria en filosofia china de la Universidad
de Beijing. Hizo un intercambio de un afio en la Escuela de
Humanidades de la Universidad de Tsinghua, China. Es in-
vestigadora en formacién del Proyecto “Encuentros entre las
filosofias de Grecia, India y China antiguas. Traducciones, in-
terpretaciones y adaptaciones del vocabulario del ser, el tener y
el hacer” (FiloCyt 2019-2021), radicado en el Instituto de Filoso-
fia Dr. Alejandro Korn de la Facultad de Filosofia y Letras
de la Universidad de Buenos Aires. Es miembro del Centro de
Estudios de Argentina-China (Facultad de Ciencias Sociales-
Universidad de Buenos Aires) y del Grupo de Estudios del
Este Asiatico del Instituto de Investigaciones Gino Germani
(Facultad de Ciencias Sociales-Universidad de Buenos Aires).

https://orcid.org/0000-0003-0686-6019
julieta.m.h@gmail.com

https://doi.org/10.24201/eaa.v5713.2688



