
ARTÍCULOS

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688

¿Existe una filosofía china? 
Apropiaciones e inversiones 

en Breve historia de la 
filosofía china de Féng Yo ulán

Is There a Chinese Philosophy? 
Appropriations and Inversions 

in Féng Yo ulán’s A Short 
Story of Chinese Philosophy

JULIETA MARINA HERRERA
Universidad de Buenos Aires, Argentina

Resumen: El objetivo de este trabajo es analizar la apropiación y la 
inversión de motivos propios de la concepción europea moderna de 
la filosofía en Breve historia de la filosofía china, de Féng Yo


ulán, en 

el contexto del surgimiento de un movimiento intelectual en Chi- 

[601]

ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

ISSN 0185-0164	 e-ISSN 2448-654X

Recepción: 30 de septiembre de 2020. / Aceptación: 8 de noviembre de 2021.

D.R. © 2022. Estudios de Asia y África
Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (CC BY-NC-ND) 4.0 Internacional



602	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

na que incorporó las prácticas, el lenguaje y los fines de esa disci- 
plina en Europa y cuya preocupación central fue el problema de 
la legitimidad de una filosofía china. El análisis de las operaciones 
argumentativas de Féng Yo


ulán en esta obra destaca el carácter estra-

tégico y provisorio de las dicotomías, como aquellas entre lo filosó- 
fico y lo religioso o entre lo místico y lo racional, que han sido el 
margen y la silueta de la formación de una noción presuntamente 
esencial de la filosofía en la modernidad. Esta concepción tuvo un 
impacto drástico en el pensamiento chino del siglo xx y sigue teniendo 
un peso considerable en la idea globalmente aceptada de la filosofía 
en el mundo actual.
	 Palabras clave: Féng Yo


ulán; legitimidad; filosofía china; mo-

dernidad; historia conceptual.

Abstract: The aim of this article is to analyze the appropriation and 
inversion of motifs relating to the modern European conception of 
philosophy in Féng Yo


ulán’s A Short Story of Chinese Philosophy, 

in the context of the emergence of an intellectual movement in China 
that incorporated the practices, the language and ends of European 
philosophy and whose central concern was the problem of the le-
gitimacy of Chinese philosophy. The analysis of the argumentative 
method of Féng Yo


ulán in this work highlights the strategic and 

provisional nature of the dichotomies, such as that between the philo-
sophical and the religious or between the mystical and the rational, 
which have been the margin and the silhouette of the formation of an 
allegedly essential idea of philosophy in modernity. This conception 
of philosophy had a drastic impact on 20th century Chinese thought 
and continues to weigh heavily on the globally accepted conception 
of philosophy in the world today.
	 Keywords: Féng Yo


ulán; legitimacy; Chinese philosophy; mo-

dernity; conceptual history.

En 1934, el eminente filósofo e historiador de la filosofía Féng 
Yo


ulán1 publicó su voluminosa obra Zhōngguó zhéxuéshı 中国

1 Se anotan los caracteres de todos los términos transcriptos del chino, salvo los 
nombres de personas y lugares.

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



HERRERA: ¿EXISTE UNA FILOSOFÍA CHINA?	 603

哲学史 [Historia de la filosofía china], pionera en este campo, 
y en 1948 editó una versión abreviada, Zhōngguó zhéxué jiănshı 
中国哲学简史 [Breve historia de la filosofía china], el primer 
manual de este tipo escrito por un autor chino y difundido en 
el extranjero mediante su traducción al inglés en 1966. Desde el 
punto de vista de la historia conceptual, el libro resulta valioso 
para comprender las estrategias argumentativas con las cuales 
el movimiento intelectual que se construía a finales del siglo xx 
en China alrededor de la idea de una “filosofía china” (zhōngguó 
zhéxué 中国哲学) intentaba incorporarse a la “historia mun-
dial”, producto material del expansionismo europeo y la inci-
piente globalización, y, a su vez, resultado simbólico de una 
concepción de la historia que había germinado en Europa a 
partir de los siglos xvii y xviii.

En Europa, la ampliación del mundo conocido, con la des- 
concertante toma de conciencia de la diversidad cultural y la 
relatividad de los valores, así como de los cambios tecnológi-
cos, vinculados a la idea de progreso, había producido el pasaje 
de una concepción de la historia como historie, colección de 
historias particulares con efecto educativo, vinculada a una na- 
turaleza invariable y repetitiva, a la de una historia unitaria que 
muta a lo largo del tiempo y conforma una estructura de sen- 
tido, lo que culminó en las filosofías de la historia del siglo xix 
y en la idea de la historia como sistema al estilo hegeliano (Ko- 
selleck 1993). La línea espaciotemporal de este progreso históri-
co “universal” se habría extendido, para la mayoría de los filó-
sofos modernos, entre la Grecia clásica y la Europa Occidental 
moderna, Alemania en particular, comprendidas en una uni- 
dad mayor llamada “Occidente”.2 Este movimiento histórico, a 
su vez universal y exclusivo de cierta región “geoespiritual”, 

2 “Occidente” y “Oriente” se tratan aquí como ficciones (Hart 2013). Como tales, 
estos términos no remiten sólo a determinadas regiones geográficas, sino también, y 
sobre todo, a peculiaridades que los hacen funcionar como conceptos autónomos, ya 
que dudosamente se corresponden con las características de estas regiones (supues-
tamente homogéneas, además), y más bien lo hacen con ficciones sobre lo que ellas 
representan para los pensadores europeos. De aquí en adelante no se utilizarán las co- 
millas, pero debe tenerse en cuenta esta consideración.

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



604	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

habría, presuntamente, determinado el carácter único de una 
forma de pensamiento cuyo nombre es filosofía, caracteri- 
zada por su naturaleza teorética, sistemática, lógica, abstracta 
y literal. La idea de historicidad estaba, pues, íntimamente li- 
gada a la noción de progreso, cuya condición de posibilidad 
sería un tipo específico de racionalidad, el occidental, que ha- 
blaría el lenguaje de la filosofía y, más precisamente, el de la 
lógica.

Ahora bien, al sostener la idea de una racionalidad occi-
dental, se presupone la existencia de una oriental, que debe 
representar todo lo que aquella no es. Para los autores europeos, 
Oriente funcionó a menudo como una gran metáfora para 
conceptualizar lo que queda fuera de la historia y representa el 
peligro y el temor de una regresión a lo que se podría denominar 
“inconceptual” (Blumenberg 1992): lo primitivo, lo prehistóri-
co, lo irracional, lo particular, lo animal y lo inorgánico. Pero 
la presencia de Oriente, que aparece como una pieza que viene 
a reforzar la identidad occidental, surge precisamente porque 
esta identidad ha comenzado a resquebrajarse. El ascenso y 
la crisis simultánea de la racionalidad europea se manifiestan 
en la exacerbación de las dicotomías: cuanto más se concibe 
Occidente a sí mismo con los parámetros dictados por la razón 
lógica, inevitablemente más arraigada se vuelve la figura de 
Oriente como encarnación de lo inconceptualizable, pero así 
el carácter imaginario de Occidente y Oriente se torna cada 
vez más indiscutible y revela el elemento metafórico inherente 
a esta pretendida racionalidad monolítica. Como señala Blu-
menberg (99), “sólo bajo la presión de la tendencia a reparar la 
consistencia amenazada deviene metáfora el elemento ante to- 
do destructivo. Se integra en la intencionalidad mediante la es- 
tratagema de la reinterpretación”.

Las características del discurso europeo moderno sobre la 
filosofía y el lugar del pensamiento chino en ella resultan vita-
les para comprender las premisas en las que se fundamentó en 
China la polémica de la legitimidad de la filosofía china. Por 
ello, este artículo realiza, en primer lugar, un sucinto rastreo 

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



HERRERA: ¿EXISTE UNA FILOSOFÍA CHINA?	 605

de las transformaciones del concepto de filosofía en la moder-
nidad y de la mirada europea sobre el pensamiento oriental y 
chino. Mediante éste, se vuelve evidente que el debate sobre 
la definición y la esencia de la filosofía no guarda relación con 
una supuesta historia lineal cuyos orígenes se remontarían 
a la Grecia clásica, sino que, más bien, fluctúa dentro de los 
límites de ciertos debates semánticos y ejercicios de asignación 
de valor centrales para la cultura europea del progreso y la ilus-
tración en el campo de varias dicotomías: filosofía y religión, 
racionalidad y misticismo, teoría y práctica, conceptualidad e 
inconceptualidad, universalidad y particularidad, saber y fe, 
humanidad y animalidad, librepensamiento y dogmatismo, 
ciencia y sabiduría, progreso y estancamiento, Occidente y 
Oriente, etc. En segundo lugar, se analizan las condiciones de 
recepción de la filosofía en China, fundamentales para com-
prender el contexto social y lingüístico en el que se desarro- 
lló la polémica. En tercer lugar, se toma el caso de Breve histo-
ria de la filosofía china, de Féng Yo


ulán, como obra clave para 

entender la discusión de la legitimidad de una filosofía china en 
el marco de este horizonte conceptual. Este artículo busca 
mostrar cómo el autor, en las operaciones de apropiación e in- 
versión de los motivos del relato moderno de la filosofía, rela-
tiviza los términos dicotómicos del debate, muestra su carácter 
provisorio y pone de relieve que configuran más bien el campo 
de batalla de luchas semánticas. Esta perspectiva permite ver la 
dimensión pragmática de esta polémica y sus condiciones de 
enunciación, tanto a nivel textual como social.

La “filosofía” china en Europa

Los primeros filósofos europeos que se interesaron en el pen-
samiento chino fueron Leibniz y Wolff. Siguiendo la práctica 
comenzada por los jesuitas, llamaron a esta tradición “filosofía 
china”, representada para ellos por algunas obras confucianas, 
que constituían una prueba de la posibilidad de una moral na- 

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



606	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

tural capaz de discernir con la razón entre el bien y el mal 
sin necesidad de la revelación divina. La moral confuciana, 
civil más que religiosa, era un elemento útil para argumentar 
a favor de la independencia de la filosofía respecto de la reli-
gión. De esta forma se intentó forjar una identificación entre 
fe e irracionalidad, funcional para la deseada emancipación de 
la filosofía, la cual había sido durante siglos la asistente de la 
teología (Hadot 2006, 57). En esa puja, China actuó como pie- 
za estratégica a favor de la filosofía. Sin embargo, una vez que 
la religión dejó de ser una preocupación central, pues ya había 
sido definitivamente relegada de su lugar fundador de la racio-
nalidad europea para convertirse en una religión “dentro de los 
límites de la mera razón”, la dicotomía interna entre filosofía 
y religión fue progresivamente abandonada y se produjo un 
movimiento de exteriorización de la irracionalidad hacia las 
culturas ajenas a Europa: la división entre fe y saber ya no se 
identificó con aquella entre religión y filosofía, sino más bien 
con una oposición entre misticismo y lógica. Simultáneamente, 
se observa que se produjo un cambio, a fines del siglo xvii, en 
las nuevas historias de la filosofía, que empezaron a localizar 
el origen de la filosofía en Grecia, a diferencia de criterios his-
toriográficos anteriores, que privilegiaban el Cercano Oriente 
(Park 2013, 71).

La exaltación de la razón lógica como el rasgo más pro-
piamente humano produjo una relectura completa de la histo- 
ria de la filosofía mediante la siguiente premisa: la filosofía es la 
disciplina que hace uso de la razón de modo superlativo, y los 
atributos de la racionalidad son la reflexividad, la abstracción, 
la sistematicidad y la certeza. La razón filosófica fue represen-
tada como una entidad que se habría desarrollado de forma 
inmanente y orgánica en la historia mundial en dos lugares 
privilegiados: Grecia y Alemania, las regiones respectivas de su 
origen y su perfeccionamiento. Según este modelo, la filosofía 
no habría existido en China ni en India, donde el pensamiento 
opera mediante imágenes y no en abstracto (Kant 1992, 540), y 
tampoco en la Edad Media europea; la filosofía griega, idealiza-

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



HERRERA: ¿EXISTE UNA FILOSOFÍA CHINA?	 607

da según sus propios cánones, habría sido la antecesora directa 
de la modernidad.

Los “historiadores” modernos escribieron lo que podría-
mos llamar una “mitología” (Skinner 2007) de la filosofía: un 
relato de acuerdo con una idea universal e intemporal de la 
filosofía, basada en su propio ideal de racionalidad lógica y 
científica, al margen del desarrollo histórico. Según este relato, 
si el hombre es el animal racional y la filosofía es la forma 
superior de racionalidad, por encima del sentido común, la fi- 
losofía representa la racionalidad humana por excelencia. 
Como señalará posteriormente Husserl (1970, 290), tal como 
se diferencia el hombre del animal, así se diferencia el hombre 
filosófico del hombre corriente. La humanidad dueña de esta 
inteligencia es la única partícipe del progreso científico y, por 
lo tanto, la única capaz de desarrollar una historia propiamente 
dicha. Este presunto tiempo común la convierte en una unidad 
geoespiritual: el Occidente. Todo lo que se aleja espacialmen- 
te de esta zona privilegiada también se aleja temporalmente: 
es atrasado, primitivo, prehistórico. Se trata, entonces, de un 
tiempo no tanto “físico” como “tipológico” (Heringman 2017, 
96), que serviría para distinguir entre sociedades modernas y 
atrasadas y entre las distintas razas. El tiempo primitivo se co-
loca en definitiva fuera de la historia: donde no hay una razón 
filosófica y científica, no puede existir el progreso, porque no 
hay cambio; donde no hay cambio, no puede haber historia. 
De allí que Oriente, donde “es imposible hallar la filosofía”,3 se 
encuentre al margen de la historia, a menos que Occidente lo 
fuerce a ingresar en ella (Kant 2012, 274). En tanto la ciencia y 
la filosofía superan los límites de lo cultural, Occidente no re-
presenta una mera cultura entre otras, sino que es esencialmente 
distinta del resto. Las categorías asociadas a la racionalidad 
lógica y sus contrarios se reparten respectivamente entre estas 
dos regiones: mientras que Occidente es racional, evolucionado, 

3 Cita recogida en Ching 1978, 169. Todas las citas de obras cuya lengua original 
no es el español han sido traducidas por la autora.

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



608	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

filosófico y científico —y por lo tanto su proyecto es univer-
sal—, Oriente es irracional, primitivo y místico, y su forma de 
conocimiento se basa en las representaciones simbólicas, cuya 
validez es meramente cultural (Latour 1993, 97).

La concepción sistemática que engloba a la filosofía, a la 
historia y a Occidente es llevada por Hegel a su punto de máxi-
mo desarrollo. Según él, el pensamiento de los orientales no 
es filosófico, sino un modo religioso de representación (Hegel 
1995, 111), lo cual no significa tampoco que esté en pie de 
igualdad con la religiosidad griega o cristiana, donde el carácter 
racional ya se encontraría prefigurado con el surgimiento del 
principio de individualidad. La religión cristiana está inscripta 
en el marco de la racionalidad filosófica; el problema son los 
misticismos, esto es, cualquier racionalidad que parezca estar 
fuera del paradigma de la razón lógica. Por eso señala que la 
religiosidad oriental supone un peligro de “desequilibrio” pa- 
ra el espíritu occidental y cristiano (111). El pensamiento chi- 
no es para Hegel “seco”, “intelectivo” [Verständiges] y “carente 
de espíritu” (113), a veces pura abstracción sin contenido (115), 
a veces mera sabiduría práctica (114). La distinción entre un 
“Occidente teórico” y un “Oriente práctico” es un topos recu-
rrente de la filosofía comparativa, así como la distinción entre 
“filosofía” y “sabiduría” que luego retomaría Northrop, uno de 
los padres de la filosofía comparativa, en su obra The Logic of 
the Sciences and the Humanities (Northrop 1973), con resonan-
cias duraderas.4 Para Hegel, hablar de “filosofías” en plural es 
un contrasentido. Filosofía sólo puede haber una, ya que es el 
estadio superior del progreso del espíritu, el libre pensar del es-
píritu absoluto en el que la razón se hace consciente del mismo 
contenido del pensar. Este movimiento del espíritu se habría 
dado exclusivamente en Occidente. De esto se desprenden dos 
ideas íntimamente relacionadas. En primer lugar, la concepción 
de una China autoritaria y dogmática que ya se había instala- 

4 Marcel Granet, por ejemplo, en su conocido libro La pensée chinoise, señala que 
“la China antigua, más que una Filosofía, ha tenido una Sabiduría” (Granet 1968, 5).

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



HERRERA: ¿EXISTE UNA FILOSOFÍA CHINA?	 609

do con De l’esprit des Lois, de Montesquieu, publicada en 1748, 
en contraste con un Occidente librepensador.5 En China 
no puede existir la filosofía porque no hay ni puede haber 
pensamiento libre: puesto que los orientales no tienen un 
espíritu absoluto libre que les introduzca la autoconciencia de 
sí como seres libres (Hegel 2011, 243 [156-157]), tampoco son 
objetivamente libres. La otra idea que se deduce de este subde-
sarrollo del espíritu es que los chinos tampoco pueden tener 
una historia propiamente dicha, porque historia e historia de 
la filosofía se identifican: la historia comienza en el momento 
en que el espíritu toma conciencia de sí mismo. Si bien Hegel 
comienza su historia de la filosofía en China, paradójicamente 
sostiene que es un imperio indiferente a la historia, porque en 
ella ningún principio ajeno desplazó al antiguo, como habría 
acontecido en Grecia, donde el principio de individualidad 
personal habría desplazado el principio sustancial. En China 
no puede haber historia porque no hay auténtico cambio, sólo 
una forma constante a lo largo de los siglos (214 [123-124]), don- 
de no se manifiestan más que relaciones meramente externas 
que no expresan nada universal (220 [129-130]). La “historia” de 
Oriente sería una serie de meros hechos inarticulados, arrojados 
en un mismo plano de forma inorgánica.

La filosofía china en China

El concepto de filosofía de estos autores europeos estableció 
“determinados horizontes, pero también límites para la expe-
riencia posible y la teoría concebible” (Koselleck 1993, 118) en 
torno a la presencia de la filosofía en China. Para comprender 
las características de un nuevo discurso intelectual chino asocia-
do a la filosofía, debemos considerar primero la forma en que 
la filosofía se introdujo como disciplina en el sistema educativo 

5 La vinculación de la cultura europea con una Grecia democrática, abierta al 
debate y al disenso, en contraste con una China imperial y autoritaria, es otro motivo 
constante en la bibliografía comparativa (véase, por ejemplo, Nakamura 1964).

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



610	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

chino. La investigación del concepto de “filosofía” no debe, 
pues, limitarse a los significados de la palabra y su modificación 
en un plano meramente simbólico, sino que debe considerarse 
cómo este concepto formó parte de la construcción material de 
una realidad (en este caso, la educación universitaria), realidad 
que a su vez fue inherente al plano simbólico. Cuando habla- 
mos de la introducción de la filosofía en China, hablamos no 
sólo de la traducción de un término, sino de la introducción de 
una disciplina dentro de un nuevo campo de estudios, “las hu-
manidades”, con prácticas y requerimientos distintos respecto 
de aquellos del aprendizaje tradicional de los clásicos chinos. 
Es decir, en primer lugar, la filosofía no se introduce como 
una forma de pensar distinta, sino como un campo de estu- 
dios profesionalizado, asociado a las instituciones educativas y 
sus prácticas: las cátedras universitarias, los manuales y las his- 
torias de filosofía, la formación de profesores, los congresos, 
un lenguaje profesionalizado, etcétera.

La identificación casi total entre la filosofía como forma de 
pensamiento y como disciplina educativa se comprende a la luz 
del estatus de la filosofía en Europa y el discurso que elaboró 
la modernidad acerca de la historia de la filosofía durante la 
época de auge de la filosofía universitaria. Los autores moder-
nos construyeron, a partir de su propio ideal de racionalidad 
lógica y científica, la “mitología” de la filosofía según la cual 
ésta habría sido una disciplina sistemática, teorética y abstracta 
incluso en la Grecia clásica. Por ello, además de exponer su 
misma filosofía en forma de sistemas teóricos, convirtieron a 
los griegos en sus antecesores directos: los filósofos de la anti-
güedad fueron pensados y sus textos reconstruidos con base en 
la premisa de que habían sido los primeros en hacer uso de un 
pensamiento especulativo y sistemático. Sin embargo, como 
ha señalado Hadot (2006, 57), la sistematicidad y abstracción 
de la filosofía fue un aspecto heredado de la escolástica y no 
un rasgo de la filosofía antigua. La filosofía en la antigüedad 
fue, ante todo, un arte de vivir. La escritura y la dialéctica no 
respondían a las necesidades de grandes teorías, sino que eran 

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



HERRERA: ¿EXISTE UNA FILOSOFÍA CHINA?	 611

formas de buscar respuestas concretas a problemas particula-
res; no eran sólo justificaciones racionales, sino sobre todo 
ejercicios espirituales para aprender a vivir mejor. La filosofía 
como disciplina, teorética y abstracta, desligada del problema 
práctico de cómo vivir, es una herencia de la Edad Media y 
la modernidad. Durante la Edad Media, el cristianismo hizo 
suya la práctica de los ejercicios espirituales y la búsqueda del 
buen vivir, y relegó la filosofía a mero ayudante teórico de la 
teología. En los albores de la modernidad, la filosofía comenzó 
un movimiento de independencia de la teología, pero en este 
desplazamiento que nació como reacción contra la escolástica 
medieval, acabó situándose en el mismo terreno que ella: a 
partir del siglo xviii, esta nueva filosofía entró en la universidad 
y, en adelante, estuvo vinculada indisolublemente a ella y a sus 
prácticas (Hadot 2006, 243).

La historia de la traducción del término filosofía al japonés, 
que fue la que luego se acuñó en chino, es un fiel reflejo de la 
asociación de la filosofía con un área de estudios dentro de un 
sistema educativo determinado. Nishi Amane, investigador de 
filosofía griega y europea del Centro de Investigación de Libros 
Bárbaros de Japón (Bansho Shirabe-sho 蛮書調所), tradujo 
de diversas maneras el término filosofía (tetsugaku 哲学 en su 
pronunciación japonesa, y zhéxué 哲学 en su pronunciación 
china) antes de su acuñación definitiva en su Nueva teoría so- 
bre las ciento un doctrinas (Hyakuichi Shinron 百一新論) en 
1874. Las primeras traducciones en sus anotaciones y textos 
inéditos volcaban filosofía por la interpretación xìng lı zhī xué 
性理之学 (“estudio de la naturaleza humana y los principios 
de las cosas”); luego, por términos locales como rú 儒, vocablo 
que fue traducido por los jesuitas como “confucianismo” y que 
se refiere a los eruditos con dominio de los textos clásicos y los 
ritos, a menudo también asesores o funcionarios del gobierno. 
Alternativamente, Nishi Amane también optó por no traducir 
el término (philosophie), hacer transliteraciones fonéticas (hi- 
rosohi 斐卤苏比, ヒロソヒ), o por traducir de forma más o me-
nos literal como kitetsugaku 希哲学 —ki 希 (“deseo”) + tetsu 哲 

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



612	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

(“inteligencia”, “saber”) + gaku 学 (“estudio”) = “estudio refe-
rente al deseo de saber”—. Pero la traducción que finalmente 
acuñó fue tetsugaku 哲学 —tetsu 哲 (“inteligencia”, “saber”) + 
gaku 学 (“estudio”) = “estudio del saber”— (Sun 2010, 123), 
siguiendo la línea de traducción de otras ciencias humanas que 
empezaban a introducirse en el sistema educativo japonés, como 
por ejemplo sociología (shakaigaku 社会学, “estudio de la socie-
dad”) (125). La acuñación del término representa, por lo tanto, 
una implícita aprobación de la reforma educativa y la admisión 
de la filosofía no como una mera “forma de pensamiento”, 
sino como una disciplina en el marco de este nuevo modelo.

Con la creación de la cátedra de Literatura y Filosofía Chi-
na en la Universidad de Tokio en 1881, el término tetsugaku 
哲学 fue aplicado por los mismos japoneses para designar el 
pensamiento chino. Mientras tanto China, agobiada por las gue- 
rras del Opio y un sinnúmero de opresiones extranjeras, ana-
lizaba con interés la posibilidad de transformar su sistema de 
formación para construir una nación moderna al estilo occi-
dental (Bastid 1987, 9). A los pocos años de la derrota china 
en la primera guerra sino-japonesa en 1895, se fundó la Uni-
versidad de Beijing, primera universidad moderna de China, 
y poco después se reformó el sistema educativo siguiendo el 
modelo japonés, aunque el estudio de los clásicos chinos aún 
se consideraba la “sustancia” (tı  体) de la formación de los va-
lores, mientras que las ciencias y las técnicas occidentales eran 
un mero complemento práctico (yòng 用). Pero las derrotas 
constantes ante las demás naciones erosionaron el sentimiento 
de compatibilidad entre un pensamiento netamente “chino” 
y una política internacional, por lo que en 1922 siguió una 
reforma más profunda que imitaba el modelo estadounidense 
(Bastid 1987, 11). Muchos intelectuales, como Hú Shì, que 
había estudiado en Estados Unidos con el pragmatista John 
Dewey, vieron en esta transformación un “renacimiento chino” 
(Kreissler 1987, 121).

Hú Shì fue uno de los pioneros en la redacción de una his-
toria de la filosofía china. Mediante la producción de historias 

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



HERRERA: ¿EXISTE UNA FILOSOFÍA CHINA?	 613

de la filosofía, los intelectuales chinos intentaron satisfacer la 
necesidad de reconstruir un pasado “filosófico” asociado a un 
futuro de progreso, donde China apareciera como elemento 
constitutivo de la historia universal. Con ese afán se rempla-
zaron las prácticas anteriores de aprendizaje por las metodolo- 
gías europeas, lo que generó un recambio de buena parte del 
vocabulario utilizado para describir la propia tradición y pro-
dujo su sistematización con nuevas reglas. En su obra de 1919, 
Zhōngguó zhéxuéshı dàgāng 中国哲学史大纲 (“Esquema de la 
historia de la filosofía china”), Hú Shì define provisoriamente 
la filosofía como aquella que investiga los problemas primordia-
les de la vida, considerados desde sus principios, en busca de una 
solución fundamental, y la divide en cosmología, gnoseología y 
teoría de los nombres, ética, filosofía de la educación, filosofía 
política y filosofía de la religión (Hu Shi 1919, 1). El objetivo 
de Hú Shì era no sólo dotar a la tradición china de una forma 
sistemática, sino además demostrar que esta misma tradición 
se había ocupado de la lógica (“teoría de los nombres”), exigen- 
cia fundamental para poder bautizarla con el nombre de “fi- 
losofía” y no con el de “pensamiento” (sīxiăng 思想) o “reli-
gión” (zōngjiào 宗教), para lo cual la despojó de todo elemento 
ritual. Sobre esta base no sólo produjo el resurgimiento de 
la Escuela de los nombres (míngjiā 名家), una escuela filosó- 
fica del siglo v a.e.c. abocada a la relación entre los nombres y 
las cosas a la que no se le había dado demasiada importancia 
hasta el momento, sino que rastreó disquisiciones sobre la cues- 
tión de los nombres (míng 名) en todas las escuelas filosóficas 
y les dio una centralidad desproporcionada (Makeham 2012a, 
174). Este mismo criterio lo llevó a realizar un corte en la tra-
dición y considerar a los “maestros” (zhūzı 诸子) del periodo 
pre-Qín (como Confucio y Lǎozi) como los primeros pensa-
dores filosóficos, diferenciados de sus antecesores (Makeham 
2012b, 77).

En la introducción a su obra, Hú Shì también señala que la 
filosofía mundial se divide en dos sistemas: el oriental, confor-
mado por una rama hindú y china, y el occidental, constituido 

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



614	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

por las ramas griega y hebrea. Las ramas hebrea e hindú se ha- 
brían fusionado, respectivamente, con la griega y la china, y 
habrían dado origen a las filosofías europea y china antiguas. 
El decaimiento actual de las ramas hebrea e hindú señalaría 
que la filosofía universal del futuro estará configurada por la 
unión de la filosofía china con raíces confucianas y la filoso- 
fía europea con raíces griegas (Hu Shi 1919, 5-6). Así pues, Hú 
Shì es el primero en realizar un movimiento conceptual de relo-
calización de China en la historia de la racionalidad universal al 
apropiarse de muchas de las premisas de la “mitología” europea 
de la filosofía: la división del mundo intelectual en Oriente y 
Occidente, la filosofía como sistema, la centralidad de la lógica 
en la filosofía y el surgimiento de una racionalidad única como 
sentido teleológico de la historia de la humanidad.

Apropiaciones e inversiones en Féng Yŏulán

Pocos años más tarde, Féng Yo

ulán, director del flamante De-

partamento de Filosofía de la Universidad de Qīnghuá, publi-
caría su propia historia de la filosofía en una versión extensa y 
otra abreviada, difundida unos quince años más tarde en idioma 
inglés. En estas obras, al mismo tiempo que se apropia, como 
Hú Shì, del relato europeo acerca de la historia y del estatus de 
la filosofía, Féng realiza una inversión de valores sumamente 
interesante. Asume, por ejemplo, el carácter profesional y 
disciplinar de la filosofía en Occidente, pero le atribuye una 
valoración negativa:

la aparente inconexión de los dichos y escritos de los filósofos chinos 
se debe a que los mismos no son obras filosóficas formales. Según la 
tradición china, el estudio de la filosofía no es una profesión. Se espera 
que todos estudien filosofía tal como en Occidente se espera que to- 
dos vayan a la iglesia […] No había por eso filósofos profesionales; y 
los filósofos no profesionales no tenían que producir escritos filosóficos 
formales (Feng 1989, 27-28).

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



HERRERA: ¿EXISTE UNA FILOSOFÍA CHINA?	 615

Aquí Féng se apropia del motivo de la racionalidad filosófi-
ca natural y lo invierte: la filosofía es el modo en que el hombre 
completa su humanidad, pero esto en China nunca fue una 
profesión porque es natural; es, de hecho, la primera inquietud 
y la primera formación del hombre chino (Feng 1989, 15). La 
mención de que en Occidente todos van a la iglesia tampoco 
es casual. Hay otra inversión a partir de la dicotomía entre lo 
religioso y lo filosófico, esta vez no de los valores asociados a 
cada término, sino de sus habituales zonas geoespirituales aso- 
ciadas. Según Féng, no es que los chinos sean más religiosos 
que filosóficos, al revés: los europeos son tan religiosos que no 
pueden más que figurarse el confucianismo, filosofía presente 
en cada aspecto de la vida china, como una religión:

El lugar que la filosofía ha ocupado en la civilización china es comparable 
al de la religión en otras civilizaciones […] Al occidental, que ve que la 
vida del pueblo chino está impregnada de confucianismo, le parece que 
el confucianismo es una religión. Pero, en realidad, el confucianismo 
no es más religión que, digamos, el platonismo o el aristotelismo […] 
en los Cuatro libros no hay ningún relato sobre la creación ni mención 
alguna de un paraíso o un infierno (Feng 1989, 15-16).

Para Féng no sería una religión, sino una ética la que habría 
provisto a la civilización china de sus bases espirituales (Feng 
1989, 18). En cuanto al daoísmo y el budismo, Féng traza una 
distinción tajante entre dàojiā 道家 y fóxué 佛学 (escuela daoís- 
ta y aprendizaje budista) como corrientes filosóficas, y entre 
dàojiào 道教 y fójiào 佛教 (enseñanza daoísta y budista, res-
pectivamente) como corrientes religiosas (17-18), división cu- 
ya influencia en el ámbito académico se percibe aún hoy. La 
asociación del daoísmo con prácticas heréticas de magia y alqui-
mia, ampliamente difundida por las publicaciones de los jesuitas 
(Huang 2014), era una mancha inquietante para la admisión de 
China en la casa global de la filosofía. En conclusión, aunque 
Féng no lo formule en estos términos, la consecuencia necesa- 
ria de su razonamiento es que, dado que el pueblo chino es 
más filosófico que el occidental y que la filosofía es una forma 

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



616	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

más propiamente humana y adelantada de pensamiento, el pue- 
blo chino es, finalmente, superior al occidental.

Féng (1989, 16) define la filosofía, primero, como un pen- 
samiento sistemático y reflexivo, y, segundo, como un pensa-
miento acerca de la vida. En cuanto a lo primero, Féng hace uso 
de las categorías “formal” y “real” para salvar el pensamiento 
chino de su propia definición, basada en el parámetro moder-
no de filosofía: señala que la filosofía china no es formalmente 
sistemática por la ausencia de una disciplina profesionalizada, 
como ya se mencionó, pero que esto no implica la falta de 
articulación real en el pensamiento chino. Además, la filosofía 
china compensaría esta falta de sistema con su poder de alusi-
vidad, lamentablemente echado a perder en las traducciones 
(31). En cuanto a lo segundo, Féng realiza otra inversión de 
una dicotomía habitualmente utilizada para diferenciar Oriente 
de Occidente: la filosofía china es más práctica que teórica, 
pero no por alguna clase de deficiencia; se trata de que para los 
chinos la filosofía no es algo que debe ser simplemente conoci-
do, sino más bien vivido: no es un juego intelectual, sino algo 
mucho más serio (26). Por eso el término “sabiduría”, usado 
habitualmente en forma despectiva y contrapuesta a “filosofía”, 
no es un agravio para Féng, sino un elogio: se relaciona no 
sólo con tener conocimiento, sino con “ser” de otra manera: 
“sabiduría interior y realeza exterior” (24). Sin embargo, esto 
no significaría que al mismo tiempo las distintas escuelas filo-
sóficas no hayan desarrollado, como justificaciones racionales, 
una metafísica, una ética o una lógica (25).

Al igual que Hú Shì, Féng acepta la definición estándar de 
la filosofía y su división en metafísica, lógica, gnoseología y éti- 
ca, pero tiene actitudes encontradas en relación con esta asimi- 
lación. Por un lado, intenta, al igual que Hú Shì, rescatar los 
elementos “científicos” o “lógicos” de la filosofía china: pone 
también de relieve la Escuela de los nombres y hasta afirma 
algo tan forzado como que la religión daoísta tendría el espí-
ritu de la ciencia, que es conquistar la naturaleza (Feng 1989, 
18). Por otro lado, admite que el desarrollo en el campo de la 

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



HERRERA: ¿EXISTE UNA FILOSOFÍA CHINA?	 617

lógica y la epistemología ha sido insuficiente en China, pero 
la justificación que propone para esta carencia se basa en as-
pectos externos al pensamiento chino, por lo que, luego, esta 
misma insuficiencia se convertirá en la fundamentación de la 
superioridad intrínseca de este pensamiento.

El entorno geográfico, la actividad agraria y la organización 
familiar, determinaciones exteriores de la forma de vivir en 
China, habrían marcado la tendencia del pensamiento chino y 
también su falta de modernización. No es que Oriente haya sido 
invadido por Occidente, sino que lo medieval ha sido invadi- 
do por lo moderno (45). Pero ¿no estaría así Féng también acep-
tando la mitología de la historia occidental, donde “medieval” 
es “oscuro”, “supersticioso” e “ignorante”, y lo “moderno” es 
“ilustrado”, “luminoso”, “filosófico” y “racional”?

Ahora bien, Féng señala que, a pesar de su necesaria reno- 
vación o modernización, debe haber algo interno en el pen-
samiento chino que sea universal (Feng 2004, 46), y paradó-
jicamente lo relaciona con el misticismo, aspecto que podría 
considerarse más retrógrado desde el punto de vista racionalis- 
ta. De este modo invierte los valores de la dicotomía lógica 
versus mística: la lógica sería meramente instrumental, mien-
tras que en la “ilogicidad” del pensamiento chino habría algo 
esencial para la elevación de la humanidad.

Féng se apropia del vocabulario de Northrop y sostiene 
que el pensamiento occidental se sirve de “conceptos por pos-
tulación” y tiene un gusto por las distinciones, mientras que el 
pensamiento oriental hace uso de “conceptos por intuición” y le 
da valor a lo indistinto (Feng 1989, 41). Al eliminar la división 
entre sujeto y objeto, el pensamiento oriental no habría dado 
lugar a desarrollos epistemológicos (43). Al método occidental, 
Féng lo llama “método positivo”, “filosofía analítica” (411) o 
“filosofía terrenal” (22), mientras que al oriental, que asocia con 
el budismo y el daoísmo, lo llama “método negativo” (411) o 
“filosofía extraterrenal” (22). Afirma: “Desde el punto de vista 
de una filosofía terrenal, una filosofía extraterrenal es demasia-
do idealista, no tiene utilidad práctica y es negativa. Desde el 

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



618	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

punto de vista de una filosofía extraterrenal, una filosofía te- 
rrenal es demasiado realista, demasiado superficial” (22).

Féng juega con distintas simplificaciones de la filosofía chi-
na: primero la asocia con el confucianismo para probar que es 
superior a la filosofía occidental por sus aplicaciones prácticas, 
al servicio de la vida; pero cuando se enfrenta al problema del 
tradicionalismo del pensamiento confuciano, a contramano de 
las luces de la modernidad, identifica la filosofía china con el 
daoísmo y el budismo para resaltar su alcance metafísico, que 
la haría superior a la occidental y que sería determinante en el 
destino futuro de la filosofía universal. También se puede in- 
terpretar esta maniobra como un intento de sincretismo para 
caracterizar el “espíritu chino” en su totalidad, pero lo que éste 
incluye y excluye en cada caso no está librado al azar. El hecho 
es que, mediante esta estrategia, el método positivo es relega- 
do al papel de mera herramienta metodológica y paso previo 
a la filosofía “en serio”, verdaderamente metafísica. Hay una 
apropiación del relato de la teleología de la racionalidad, pero 
Féng va más allá de la lógica de la complementación de Hú 
Shì, y propone una articulación entre ambas filosofías, donde 
el pensamiento occidental cumple el papel de mero suplemen- 
to (buchōng 补充) (Feng 2004, 288): “La introducción del méto- 
do positivo, sin embargo, es realmente un asunto de la mayor 
importancia. Dio a los chinos un nuevo modo de pensar y un cam- 
bio en el conjunto de su mentalidad. Pero, como veremos en el 
próximo capítulo, no remplazó el viejo método; simplemente 
lo complementó”6 (Feng 1989, 412).

¿No hay una contradicción en que Féng considere la sis- 
tematicidad propia del método positivo como esencial para la 
naturaleza de la filosofía y, simultáneamente, como mero paso 
provisorio para la filosofía del futuro? Para este autor, la filo-
sofía futura que corone el destino de la humanidad no será ni 
racional ni antirracional, sino suprarracional, por eso cierra su 

6 El término original, bu chōng 补充, ha sido traducido al inglés de forma más 
afortunada como “supplement” (Fung [Feng] 1966, 330). Para indicar complementa-
riedad, el término debería haber sido hùbu  互补.

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



HERRERA: ¿EXISTE UNA FILOSOFÍA CHINA?	 619

libro afirmando con tono wittgensteiniano: “Uno debe hablar 
mucho antes de guardar silencio” (Feng 1989, 428). Ahora bien, 
si el paso previo al silencio místico es el método positivo, enton-
ces no se trata de un mero hablar, sino de un hablar articulado 
y sistemático. La contradicción es sólo aparente: lo que Féng 
pretende señalar es que el método positivo es la oportunidad 
para que la filosofía china lleve su coherencia real a un nivel 
formal,7 paso que permitirá su mayor desarrollo ulterior. Pero 
cuando el método positivo alcance su límite, lo que llevará a la 
filosofía a un nivel superior será la suprarracionalidad, valor in-
trínseco del pensamiento chino: “El misticismo no es contrario 
al pensamiento claro ni está por debajo de éste. Más bien, está 
más allá de él. No es antirracional, es suprarracional” (428). Lo 
que Féng señala de este modo es que, aunque Occidente haya 
suplementado a Oriente al modernizarlo, “no es que el Orien- 
te haya sido invadido por el Occidente”, pues lo que Oriente 
tiene para ofrecer a la historia mundial, ahora que se ha depura-
do de sus elementos más conservadores y su pensamiento se ha 
visto sistematizado para alcanzar difusión en el resto del mun-
do, es algo que supera las meras determinaciones temporales.

Conclusiones

La lectura de algunos pasajes claves de Breve historia de la filo-
sofía china, de Féng Yo


ulán, permite ver que al mismo tiempo 

que Féng se apropia, sin ponerlas en duda, de muchas de las pre- 
misas del discurso europeo moderno sobre la filosofía, las 
rearticula mediante distintas estrategias argumentativas con 
el fin de invertir las valoraciones y las asociaciones negativas 
vinculadas a Oriente y a China. Estas indagaciones ponen de 
relieve que el debate acerca de la definición de filosofía, del cual 

7 Ésta fue la propuesta de Zhāng Dàinián en su Zhōngguó zhéxué dàgāng 中国

哲学大纲 (“Esquema de la filosofía china”), de 1937: “Aunque no hay un sistema 
formal de la filosofía china, tiene un sistema real. Uno de los propósitos de este libro 
es presentar la filosofía china de forma sistemática” (Zhang 1997, 15).

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



620	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

depende la discusión sobre la legitimidad de una filosofía china, 
tiene el carácter de una lucha semántica, no sólo en China, sino 
también en Europa, donde la filosofía griega, por ejemplo, es 
reconstruida como forma de su propio pasado. Este análisis, 
al mostrar que la filosofía no remite a ningún objeto definible, 
sino a problemas que mutan históricamente, desustancializa 
la idea de filosofía. Los intentos de Féng de aproximar el pen-
samiento chino a lo que sería la “verdadera” definición de la 
filosofía son, en el fondo, imposibles, porque esta definición 
no existe; sus tentativas no hacen más que desnudar el carácter 
cambiante de esta definición en la tradición occidental, de cu-
yas transformaciones depende esta misma noción de tradición 
occidental. En definitiva, la filosofía no es un objeto ni una 
idea, sino un concepto y, como cualquier concepto, condensa 
una experiencia histórica, por lo que articula diacrónicamente 
redes semánticas que le confieren, sincrónicamente, un carác-
ter plurívoco. El concepto de filosofía trasciende su contexto 
originario y se proyecta en el tiempo, se vuelve indefinible, 
terreno de múltiples luchas semánticas (Koselleck 1993, 117), 
sobre todo en contextos de crisis.

“Oriente” y “China” ingresaron en la historia conceptual 
de la filosofía y, al mismo tiempo que sirvieron para reforzar 
la identidad de Occidente, funcionaron como desplazamientos 
para poner en duda las premisas de la modernidad. Al anali-
zar la historia intelectual de China, lo que uno precisamente 
descubre es que no se introdujo mediante un neologismo, “la 
filosofía”, sino “una filosofía”, esto es, la filosofía institucio-
nalizada europea del siglo xviii, no sólo muy distante respec- 
to de la tradición china, sino también sumamente alejada de 
lo que podría ser el pensamiento de un Heráclito o un Platón: 
una filosofía sistematizada y abstraída de la realidad. La inves-
tigación del concepto de “filosofía” no debe, pues, limitarse a 
un significado unívoco y meramente simbólico de la palabra, 
sino que debe considerarse parte material de una realidad 
histórica cambiante, en este caso, la educación universitaria 
y sus prácticas, a su vez inherente al plano simbólico, ya que 

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



HERRERA: ¿EXISTE UNA FILOSOFÍA CHINA?	 621

trajo consigo implicaciones que delimitaron el horizonte de 
un concepto de filosofía.

El análisis del carácter estratégico y provisorio de “Orien- 
te” y “China” en la formación de las dicotomías modernas 
revela sus aporías: ¿la división moderna entre fe y saber no se 
basó finalmente en una fe absoluta en su saber?, ¿no se cons- 
tituyeron acaso la Razón y lo Irracional como metáforas ab- 
solutas para algo que no se encontraba en ningún lado pero 
que, como premisa de todo un sistema de pensamiento, resul- 
taba imprescindible sostener? “China” y “Oriente” abrieron así 
el concepto de filosofía y racionalidad al cambio: produjeron 
una relativización de los saberes y una consecuente amplia- 
ción de su espectro. Pensar la filosofía china implica, por lo 
tanto, pensar la historia de la formación de un concepto de 
filosofía como concepto histórico y cambiante. Si no pensá-
ramos nada fuera de la mitología de la filosofía europea, sería 
imposible pensar la misma filosofía europea: reflexionar sobre 
su historicidad, cuestionar sus dicotomías y proponernos una 
transformación.

Sin embargo, la idea esencialista de la filosofía sigue fantas-
malmente presente en el debate contemporáneo. En el ambiente 
de la sinología, las discusiones en relación con la legitimidad de 
una filosofía china intentan sortear la concepción esencialista 
—fundada o no históricamente—, y se basan en parámetros 
aparentemente externos como los siguientes: el pensamiento 
chino puede llamarse filosófico porque no es religioso, o porque 
está constituido por distintas escuelas o corrientes de pensa-
miento en debate y disenso con otras, es decir, en un marco 
de librepensamiento (Raud 2006, 621-622).

Ahora bien, como hemos visto, estos parámetros se ba-
san en dicotomías como aquella entre librepensamiento y 
apelación a la autoridad, o entre religión y filosofía, que han 
sido el margen y la silueta de formación de una idea esencial 
de filosofía del siglo xviii en adelante. Si, a pesar de nuestros 
pruritos antiesencialistas, igualmente terminamos utilizándo- 
los al pensar la inclusión o la exclusión del pensamiento chino 

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



622	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

en la filosofía, es porque no podemos menos que hacernos es- 
te planteo desde la universidad, espacio configurado por esos 
mismos criterios y único lugar donde la idea de la filosofía 
china puede ser pensada. Si no habláramos de filosofía china, 
sencillamente no habría lugar para el pensamiento chino en los 
departamentos de filosofía de nuestras universidades. Por ello 
resulta fundamental repensar este espacio desde sus premisas 
históricas, despidiéndonos de una idea transhistórica de la fi- 
losofía y haciendo una autocrítica de cómo se relacionan nues-
tras prácticas universitarias con una forma determinada de con-
cebir la filosofía que surgió en la modernidad y que constriñe 
nuestra percepción de la filosofía premoderna, como la grie- 
ga y la medieval; la concepción misma de modernidad; la no- 
ción de que éstas pertenecen a “nuestra” tradición, interrogante 
aún más significativo en Latinoamérica, cuyos pensadores ten- 
demos a reterritorializarnos en Europa y Occidente; y la mi-
rada sobre otras filosofías como la china. Es decir, es preciso 
analizar el lenguaje de la filosofía no como un lenguaje neutro 
y profesionalizado, sino con el carácter político del que está 
imbuido: se estructura sobre premisas que se forman históri-
camente y que se constituyen en fundamentos objetivos de ar- 
ticulación de los discursos, base de prácticas políticas y sociales 
en contextos de debate determinado, y entra periódicamente en 
crisis al volverse evidente su carácter provisorio y, en muchos 
casos, metafórico, como sucede con los conceptos de Oriente 
y Occidente. v

Referencias

Bastid, Marianne. 1987. “Servitude or Liberation? The Introduc- 
tion of Foreign Educational Practices and Systems to China from 
1840 to the Present”. En China’s Education and the Industrialized 
World. Studies in Cultural Transfer, editado por Ruth Hayhoe y 
Marianne Bastid, 3-20. Nueva York, NY: M. E. Sharpe.

Blumenberg, Hans. 1992. “Aproximaciones a una teoría de la in-
conceptualidad”. Revista de Occidente 132: 5-24. [Obra original 

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



HERRERA: ¿EXISTE UNA FILOSOFÍA CHINA?	 623

publicada como apéndice de Schiffbruch mit Zuschauer (Naufragio 
con espectador), Suhrkamp, 1979].

Ching, Julia. 1978. “Chinese Ethics and Kant”. Philosophy East and 
West 28 (2): 161-172.

Feng Youlan. 1989. Breve historia de la filosofía china. Beijing: Edi-
ciones de Lenguas Extranjeras. [Obra original publicada en 1948.]

Feng Youlan 冯友兰. [1948] 2004. Zhongguo zhexue jianshi 中国哲
学简史 [Breve historia de la filosofía china]. Beijing: Xinshijie 
chubanshe 新世界出版社.

Fung Yu-Lan [Feng Youlan]. 1966. A Short Story of Chinese Phi- 
losophy. Nueva York, NY: Macmillan. [Obra original publicada 
en 1948].

Granet, Marcel. [1934] 1968. La pensée chinoise. París: Albin Michel.
Hadot, Pierre. 2006. Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Traduci-

do por Javier Palacio. Madrid: Siruela. [Obra original publicada 
en 1981].

Hart, Roger. 2013. Imagined Civilizations. China, the West, and 
Their First Encounter. Baltimore, MD: The Johns Hopkins 
University Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. [1833] 1995. Lecciones sobre la 
historia de la filosofía i. Traducido por Wenceslao Roces. México: 
Fondo de Cultura Económica.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. [1996] 2011. Lectures on the Philo-
sophy of World History. Volume i: Manuscripts of the Introduction 
and the Lectures of 1822-3. Editado y traducido por Robert F. 
Brown y Peter C. Hodgson. Oxford: Clarendon Press. [Obra 
original publicada en 1837].

Heringman, Noah. 2017. “Deep Time in the South Pacific: Scientific 
Voyaging and the Ancient/Primitive Analogy”. En Marking 
Time: Romanticism and Evolution, editado por Joel Faflak, 95-
121. Toronto: University of Toronto Press. http://www.jstor.
org/stable/10.3138/j.ctt1x76gzb.9

Hu Shi 胡适. 1919. Zhongguo zhexueshi dagang 中国哲学史大纲 
[Esquema de la historia de la filosofía china]. Shanghái: Shangwu 
Yinshuguan 商务印书馆.

Huang Mei Tin. 2014. “The Encounter of Christianity and Daoism 
in Philippe Couplet’s ‘Confucius Sinarum Philosophas’”. Fron-
tiers of Philosophy in China 9 (4): 615-624. http://www.jstor.
org/stable/44156922

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



624	 ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA, VOL. 57, NÚM. 3 (179), 2022, PP. 601-626

Husserl, Edmund. 1970. The Crisis of European Sciences and Trans-
cendental Phenomenology. Traducido por David Carr. Evanston, 
IL: Northwestern University Press. [Obra original publicada 
en 1954].

Kant, Immanuel. 1992. Lectures on Logic. Editado y traducido por J. 
Michael Young. Cambridge: Cambridge University Press. [Obra 
original publicada en 1800].

Kant, Immanuel. 2012. Lectures on Anthropology. Editado por 
Robert B. Louden y Allen W. Wood. Traducido por Robert 
R. Clewis, Robert B. Louden, G. Felicitas Munzel y Allen W. 
Wood. Cambridge: Cambridge University Press. [Obra original 
publicada en 1831].

Koselleck, Reinhart. 1993. Futuro pasado. Para una semántica de los 
tiempos históricos. Traducido por Norberto Smilg. Barcelona: 
Paidós. [Obra original publicada en 1979].

Kreissler, Françoise. 1987. “Technical Education as a Key to Cultural 
Cooperation: The Sino-German Experience”. En China’s Edu-
cation and the Industrialized World. Studies in Cultural Transfer, 
editado por Ruth Hayhoe y Marianne Bastid, 81-96. Armonk, 
NY: M. E. Sharpe. https://doi.org/10.4324/9781315143712-5

Latour, Bruno. 1993. We Have Never been Modern. Traducido por 
Catherine Porter. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Makeham, John. 2012a. “Hu Shi and the Search for System”. En 
Learning to Emulate the Wise: The Genesis of Chinese Philosophy 
as an Academic Discipline in Twentieth-Century China, editado 
por John Makeham, 163-185. Hong Kong: Chinese University 
Press. http://hdl.handle.net/1885/31155

Makeham, John. 2012b. “The Role of Masters Studies in the Early 
Formation of Chinese Philosophy as an Academic Discipline”. 
En Learning to Emulate the Wise: The Genesis of Chinese Philosophy 
as an Academic Discipline in Twentieth-Century China, editado por 
John Makeham, 73-101. Hong Kong: Chinese University Press.

Nakamura Hajime. 1964. Ways of Thinking of Eastern Peoples. India, 
China, Tibet, Japan. Honolulu, HI: University of Hawai’i Press.

Northrop, Filmer Stuart Cuckow. [1947] 1973. The Logic of the 
Sciences and the Humanities. Nueva York, NY: Macmillan.

Park, Peter K. J. 2013. Africa, Asia, and the History of Philosophy. 
Racism in the Formation of the Philosophical Canon. 1780-1830. 
Nueva York, NY: State University of New York Press.

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688



HERRERA: ¿EXISTE UNA FILOSOFÍA CHINA?	 625

Raud, Rein. 2006. “Philosophies versus Philosophy: In Defense of 
a Flexible Definition”. Philosophy East and West 56 (4): 618-625. 
http://www.jstor.org/stable/4488056

Skinner, Quentin. 2007. Lenguaje, política e historia. Traducido 
por Cristina Fangmann. Buenos Aires: Universidad Nacional 
de Quilmes. [Obra original publicada como Visions of Politics. 
Volume i: Regarding Method. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2002].

Sun Bin 孙彬. 2010. “Lun Xizhou cong ‘philosophy’ dao ‘zhexue’ 
yici de fanyi guocheng” 论西周从 “philosophy” 到 “ 哲学 ” 一
词的翻译过程 [Sobre el proceso de traducción de Nishi Amane 
del término ‘filosofía’ como ‘zhexue’]. Qinghua Daxue Xuebao 
清华大学学报 25 (5): 122-160.

Zhang Dainian 张岱年. [1937] 1997. Zhongguo zhexue dagang 中
国哲学大纲 [Esquema de la filosofía china]. Beijing: Shangwu 
yinshuguan 商务印书馆.

Julieta Marina Herrera es licenciada en filosofía por la Uni-
versidad de Buenos Aires (con la tesis “Laozi y Heráclito. As-
pectos problemáticos de la filosofía comparativa”) y estudian- 
te admitida a la maestría en filosofía china de la Universidad 
de Beijing. Hizo un intercambio de un año en la Escuela de 
Humanidades de la Universidad de Tsinghua, China. Es in-
vestigadora en formación del Proyecto “Encuentros entre las 
filosofías de Grecia, India y China antiguas. Traducciones, in-
terpretaciones y adaptaciones del vocabulario del ser, el tener y 
el hacer” (FiloCyt 2019-2021), radicado en el Instituto de Filoso- 
fía Dr. Alejandro Korn de la Facultad de Filosofía y Letras 
de la Universidad de Buenos Aires. Es miembro del Centro de 
Estudios de Argentina-China (Facultad de Ciencias Sociales-
Universidad de Buenos Aires) y del Grupo de Estudios del 
Este Asiático del Instituto de Investigaciones Gino Germani 
(Facultad de Ciencias Sociales-Universidad de Buenos Aires).

https://orcid.org/0000-0003-0686-6019
julieta.m.h@gmail.com

https://doi.org/10.24201/eaa.v57i3.2688


